Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Zuge zum Christusbilde beim heiligen Thomas von Aquin
Autor: Hallfell, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762759

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ziige zum Christusbilde
beim heiligen Thomas von Aquin'.

Von P. Dr. Matthias HALLFELL, Trier.

In homine Christo se nobis ad
exemplum vitae praebuit Filius Dei
(S. Aug. De Ag. Christiano c. 11).

In der Aufsatzreihe: «Ziige zum Christusbilde» hat uns die
Metaphysik der Ursichlichkeiten brauchbare Arbeitsprinzipien an die
Hand gegeben. Das erste verdanken wir der Koénigin im Reiche der
Ursidchlichkeiten, der Finalursache. Sie tritt mit ihrem ganzen Ein-
fluB fiir Christus ein, dessentwegen, dem zuliebe « alles geworden ist,
was geworden ist » (Joa. 1, 3). In ihrem Lichte enthiillt sich uns der
Sinn alles Geschehens in der Ordnung der Natur und der Gnade. Es
vollzieht sich letzten Endes fiir Christus, Jesu wegen. — Zur Hinkehr
und Wende zu Christus dringt der EinfluB der Formursichlichkeit
in den geschopflichen Dingen. Sie ist ja schlieBlich nichts anderes als
ein schwacher Widerschein und Abglanz der Wesensform, die uns
in Christus entgegentritt. Zur Kldrung dieser ungemein anregenden
und fruchtbaren Wahrheit entlehnten wir das nétige Licht einem
ersten Personalnamen Christi, nimlich dem Namen : « Filius Dei» —
Sohn Gottes. Er fiihrte zu reichen Stoffquellen, die mehrere Aufsitze
versorgten. Dieselbe gliickliche Erfahrung machten wir mit dem
zweiten Personalnamen Christi: « Verbum Dei» — Wort Gottes. Ins-
besondere waren es die aufschluBreichen Attribute: Verbum Dei
manifestans, glovificans, spirans amorem, die uns herrliche Ziige am
Christusbilde offenbarten. Die gemachten Erfahrungen ermutigten
uns, auch noch den dritten Personalnamen Christi: Imago Dei —
Abbild Gottes, um den formenden und Gestalt gebenden EinfluB3

! Fortsetzung vom Jahrgang 1931, Heft 3, pp. 245-264. Inzwischen sind
alle bisher erschienenen Aufsitze zu diesem Thema im Verlage der Paulinus-
druckerei in Trier in 2 Bédndchen separat erschienen unter dem gemeinsamen
Titel : Wende zu Christus, Ein Beitrag zur Verchristlichung des Lebens.



4 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Christi zu befragen. Und es wurde uns die Antwort zuteil, daB
Christus gerade in seiner Eigenschaft als « Imago Dei» das allgemeine
und absolute Bildungs- und Erziehungsideal sein miisse.

Fiirwahr, die Arbeitsprinzipien aus der Metaphysik der Final-
und Formursichlichkeit haben sich bewidhrt. Das liBt uns hoffen,
daB auch die Wirkursache ihren weithin reichenden EinfluB geltend
machen wird, um Ziige am Christusbilde aufzuhellen, die sonst ver-
borgen bleiben wiirden. Wir werden in unserer Hoffnung nicht
getiuscht werden. Und so wollen wir dem Bereiche der Wirkursache
auch das Kenn- und Merkwort entlehnen, das wir als Titel und Unter-
schrift unter unser Christusbild zu setzen gedenken :

Christus im Arbeitskleid der Wirkursichlichkeit.

Einige grundsitzliche Erwigungen aus der Metaphysik der Wirk-
ursache werden uns den Zugang zum Thema eréffnen.

1. Wesen und Eigenart der Wirkursache kiindigen sich bereits
in threm Namen an. Sie duBert nimlich ihren EinfluB durch Wirken
und Tun, im Arbeiten und Schaffen. Der Titigkeit ist es nun wesent-
lich, daB sie die Beziehungen zu zwei Bezugsstiicken kniipft, einem
ersten : dem Prinzip, aus dem sie ihren Ursprung und Ausgang nimmt,
hervorquillt und herauswichst, das ihr Erreger und Triger ist und
dem sie von ihrem Beginn an, durch ihren ganzen Verlauf hindurch
bis zu ihrem Ende zu eigen gehort. Das zweite Bezugsstiick, zu dem
hin die Titigkeit das Fundament, die Grundlage zu einer Beziehung
legt, ist der Abschluf, der erreicht, das Ergebnis, das gezeitigt, das
Werk, das fertig gestellt und erarbeitet wird 1.

Dieser Umstand rechtfertigt es, daB man die Titigkeit bald von
dem einen, bald von dem andern Bezugsstiick her benennt. Aus den
vielen Beispielen, mit denen uns der hl. Thomas in seinem ausge-
dehnten Schrifttum dient, seien zwei ausgewihlt. Das erste ist der
drztlichen Praxis entnommen. Die Berufstitigkeit des Arztes, der
bei den Lateinern « Medicus » heiBt, kann ich von ihm her, der die
Praxis ausiibt, benennen und « medicatio » — irztliche Bemiihungen —
heiBen. Ich kann sie aber auch von dem beabsichtigten und oft

1 Ipsa operatio potest considerari dupliciter : Uno modo secundum quod
exit ab operante, qui est causa ipsius actionis; alio modo, secundum quod
terminatur ad operatum (In Joa. c. 1 lectio 2 n. 1).



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 5

erreichten Ziel und Ergebnis, der wieder hergestellten Gesundheit
— «sanitas » — her benennen und «sanatio » — Heil- und Gesund-
machen — heiBen. — Das andere Beispiel gehort der Gnadenlehre an.
Fiir die Begnadung des Siinders hat man eine Reihe von Benennungen.
Sieht man néher zu, so iiberzeugt man sich unschwer, daB sie entweder
von dem begnadenden Prinzip, Gott, oder dem erzielten Ergebnis im
begnadeten Menschen hergenommen sind. Von Gott her wird sie
« miseratio » — Erbarmung, vom Menschen her « justificatio » — Recht-
fertigung, oder auch « Enfsiindigung » genannt 1.

Aus alledem ergibt sich, daB die Titigkeit eine Zwischenwirklich-
keit ist, die zwischen dem « Agens», dem titigen Subjekte und dem
« Agendum », dem zu titigenden Objekte hin- und hergeht. Folgen
wir ihr nach beiden Seiten hin. In dem titigen Subjekte unterscheiden
wir das « Principium gquod agit» von dem « Principium quo agit »,
das « Suppositum », das der Erreger und Triger der Titigkeit ist,
von den Vermdégen und Fihigkeiten, den Kriften und Fertigkeiten,
die das Suppositum hat und durch die es arbeitsféhig und arbeits-
tiichtig wird. Von dem Principium gquod agit, dem tidtigen Subjekte,
leitet sich eine grundlegende Zweiteilung der Titigkeit her. Es ist
nimlich entweder beseelt und belebt, oder unbeseelt und unbelebt.
Das beseelte und belebte Wesen titigt als solches witale Tatigkeiten,
d. h. Tétigkeiten, zu denen es sich selbst, von innen heraus, bestimmt,
seien es nun Tatigkeiten vegetativer, sensitiver oder intellektiver Art.
Die seelen- und leblosen Dinge hingegen kénnen nur Vorginge nichi
vitaler Art hervorbringen. Und zu diesen bestimmen sie sich nicht
selbst, von innen heraus. Sie werden vielmehr von aufen, d. h. von
stdrkeren mechanischen, physikalischen und chemischen Kriften als
sie selber haben, zu mechanischer, physikalischer und chemischer
Betitigung getrieben.

Gehen wir sodann der Titigkeit nach, um bei ihrem Ziel und
Ende, ihrem AbschluB, ihrem Ergebnis stehen zu bleiben. Von hier
aus wird eine andere, grundlegende Zweiteilung erkennbar. Der
hl. Thomas beschreibt sie mit folgenden Worten: Nach Aristoteles
gibt es ein zweifaches Tun und Wirken. Das erste hat zum wesent-
lichen Merkmal den Umstand, daB es mit seinem Ergebnis oder
Erzeugnis im titigen Subjekte selber werbleibt und darum nur ihm
eine Aufbesserung, eine Vervollkommnung zutrigt. Eine solche Innen-

! De Veritate q. 28 a. 1 ad 8.



6 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

tatigkeit ist die Simmeswahrnehmung, das Denken und Wollen. Bei
der zweiten Art bemerken wir das gerade Gegenteil. Die Titigkeit
verliBt mit ihrem Ergebnis das titige Subjekt und trigt es an einen
Aupengegenstand heran, oder gar in eine Fremdsache hinein. Die
Beispiele dringen sich von allen Seiten in uniibersehbarer Fiille auf.
Man denke nur an die Handarbeit in den menschlichen Betrieben
innerhalb und auBerhalb des Hauses. So vielfach und so verschieden
sie auch sein mag, sie ist und bleibt Aufentitigkeit, weil sie vom
titigen Menschen ausgeht und in den Stoff eingefiihrt wird, um ihn
immer wieder neu zu gestalten und zu formen !.

Die beiden Betitigungen finden sich in eminenter Weise in Gott.
Die Inmentiitigkeit vollzieht sich im géttlichen Erkennen und Wollen,
im gottlichen Lieben und Seligsein. Seine Aupfentitigkeit erkennen
und verehren wir in der Erschaffung, Erhaltung und Regierung der
geschopflichen Dinge. Das Verhiltnis der beiden zu einander ist nun
so, daB die goéttliche Innentitigkeit der Natur nach friher ist als die
AuBentitigkeit, und daB die letztere die erstere zur Begriindung und
Voraussetzung hat. Zur Verdeutlichung sei an das Wechselverhiltnis
der Innen- und AuBenarbeit eines Architekten erinnert. Dessen Innen-
titigkeit besteht in dem Entwurf des Bauplanes und in dem Bauwillen ;
die AuBentitigkeit in der Ausfiihrung des Bauwerkes. Es ist nun
klar, daB diese AuBentitigkeit des Architekten abhingig ist, wie die
Wirkung von der Ursache abhingig ist. Hat sie doch in der Innen-
titigkeit ihr Prinzip, ihre fitlhrende Norm und ihr leitendes Gesetz 2,

2. Dem Kundigen entgeht es nicht, warum man von der Innen-
und AuBentitigkeit des Menschen her den Weg nehmen darf, um zur
Erkenntnis der Innen- und AuBentitigkeit Gottes aufzusteigen. Der
Grund liegt darin, daB die Innen- und AuBentitigkeit des Menschen
eine Offenbarung und analoge Weiterfiihrung, eine schwache und
schattenhafte Nachbildung der Innen- und AuBentitigkeit Gottes ist.
Als Abbild aber muB sie die Kenntnis des Urbildes vermitteln. Diese
Gottdhnlichkeit und Gottférmigkeit wurde dem Menschen der Anlage
und dem Keime nach einerschaffen. Das bezeugte Gott selber, als er
bei der Erschaffung des Menschen sprach : « Lasset uns den Menschen
machen nach unserm Ebenbilde und Gleichnisse » (Gen. 1, 26), auf

1 Von dieser Zweiteilung der menschlichen Titigkeit in Innen- und Aupen-
titigkeit leitet sich letzten Endes der Unterschied zwischen Personlichkeits-
und Sachkultur her.

18. ¢ G e 1



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 2

daB er uns in seiner Innen- und AuBentitigkeit dhnlich und gleich-
formig seil. '
Hier wollen wir einer sinnigen Bemerkung Tertullians Raum
geben, der in seiner Abhandlung : « Uber die Auferstehung des Fleisches,
Kap. 6, die Ansicht vertritt, daB Gott bei der Erschaffung Adams
das Ideal, das Ur- und Vorbild aller menschlichen Vollkommenbheit,
den zukiinftigen Gottmenschen, Christus Jesus, vor Augen gehabt
habe. Und diese Ansicht hat die begeisterte Zustimmung vieler Theo-
logen gefunden. Auch der hl. Thomas bekennt sich grundsitzlich
zu ihr, wenn er ganz allgemein und ohne jede Einschrinkung den
Leitsatz aufstellt : In jeder Art von Dingen und Wesen gibt es eines,
das allen andern derselben Art an Vollkommenheit vorangeht und
darum an erster Stelle steht. Ihm ist es vorbehalten, Ur- und Vorbild,
MaB und Abbildungsideal fiir alle andern zu sein (C. G. III ¢, 24). —
Diesen Grundsatz verwertet der hl. Lehrer immer wieder in seinem
christologischen Schrifttum, um die {iberragende GroBe des mensch-
lichen Tuns und Wirkens Christi darzutun. Es begriindet eine transzen-
dentale Beziehung aufwdris zu Gott und erweist sich als die glinzendste
Offenbarung und vollkommenste Nachbildung des Wirkens Gottes.
Es begriindet aber auch eine transzendentale Beziehung abwdiris zu
den Menschen und erweist sich als das uniibertreffliche, aber doch
auch wieder als das von allen nachahmliche Vorbild fiir alles mensch-
liche Tun und Wirken. Das trifft sowohl fiir das Innenleben, als auch
fir die dupere Tétigkeit des menschgewordenen Gottessohnes zu.

I. Das Innenleben Jesu, das vollkommenste Nachbild
des Innenlebens Gottes.

Mit Anlehnung an einen Weihnachtsgedanken des hl. Augustinus
sagen wir : Den Menschen, den wir sehen konnten, durften wir nicht
nachahmen, noch uns ihm gleichférmig machen. Gott, dem wir folgen
und uns gleichférmig machen sollten, konnten wir nicht sehen. Damit
wir Menschen nun Gott sehen, ihm folgen und nachahmen, unser
Leben nach seinem Leben bilden und gestalten kénnten, wurde er
Mensch 2. Im Hinblick auf die vollzogene Menschwerdung nennen

1 Deus ipse sibi in homine posuit spiritualem imaginem (I q. 3 a. 1 ad 1),

2 Homo sequendus non erat, qui videri poterat; Deus sequendus erat, qui
videri non poterat. Ut ergo exhiberetur homini et qui videretur ab homine et
quem homo sequeretur, Deus factus est homo (III q. 1 a. 2).



8 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

wir ihn mit dem hl. Thomas : « Deus humanatus » (Opusc. 53 a. 1). —
Christus ist der in die Menschheit hineingeborene und darum in der
Menschheit lebende, das Innenleben Gottes vollkommen nachlebende
Gottessohn. Er tritt mithin auf Grund seines gottférmigen Innen-
lebens in die transzendentale Beziehung der Ahnlichkeit und Gleich-
férmigkeit mit Gott, der Nachahmung und Nachfolge Gottes ein.

Im Lichte der vorausgeschickten grundsdtzlichen Erwigungen
zeigen wir an Hand des Christusnamens : «Deus humanatus » zuerst
die beiden Bezugsstiicke auf. Es ist zunidchst der in seiner ange-
nommenen, menschlichen Natur subsistierende und lebende Gottessohn.
Die Offenbarung lehrt uns ihn in einer dreifachen Zustindlichkeit
kennen, niamlich: als geschichtliche Personlichkeit in menschlicher
Gestalt und Erscheinungsform, sowie als sibergeschichiliche Personlich-
keit #n der eucharistischen Gestalt innerhalb der katholischen Kirche
und in der verklirten Gestalt im Himmel. Das zweite Bezugsstiick
ist sodann der dreipersénliche Gott, der in der einen, gottlichen Natur
von Ewigkeit zu Ewigkeit ein Innenleben, das sogenannte imnertrini-
tarische Leben lebt. Das Fundament aber, das die besagte Beziehung
begriindet, stiitzt und trigt, ist das menschliche Innenleben Jesu.
Wir werden es als das geschopflich vollkommenste Abbild des inner-
trinitarischen Lebens Gottes kennen lernen. ‘

1. Das Innenleben Jesu wiihrend seiner irdischen Pilgerschaft.

Um die Ziige der abbildlichen Ahnlichkeit des Innenlebens Jesu
mit dem innertrinitarischen Leben Gottes zu erkennen und darzu-
stellen, miissen wir die Vergleichsstiicke, die in letzterem enthalten
sind, vor Augen behalten. Sie kommen in unser Blickbild, wenn wir
uns auf den Platz stellen, der dem Ewigen Gottessohne innerhalb des
Heiligtums der Gottheit zukommt. Und das ist der Zwischenplatz.
Der Sohn ist ndmlich « Persona media» (De Veritate q. 10 a. 3),
Zwischen- oder Mittelsperson zwischen dem Vater und dem Heiligen
Geiste. Weil er Zwischenperson ist, steht er in transzendentaler Zuge-
horigkeit, Beziehung und Hinordnung nach zwei Seiten, zum Vater
und dem Heiligen Geiste.

Unsere Aufmerksamkeit gilt zunichst der Hinordnung des Sohnes
zum Vater. Ob wir in ihr bereits Vergleichspunkte entdecken werden ?
Ganz gewilB, und dazu noch sehr ergiebige. In der ewigen Heimat der
gottlichen Natur weiBl er sich mit gottlichem Wissen als den Sokn
Goites, dem es wesentlich ist, vom Vater zu sein — esse a Patre —



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 9

und — esse ad Patrem — zum Vater hin orientiert zu sein . Er geht
vom Vater aus und kommt von ihm her als der groBe « Accipiens »,
der gottlich Beschenkte, — «accipere dicitur esse Filii Dei» (I q. 33
a. 3 ad 2), der von Ewigkeit zu Ewigkeit die gottliche Natur und
Wesenheit mit ihrem unendlichen Reichtum vom Vater entgegen-
nimmt. In der geschépflichen Heimat der menschlichen Natur weiB
er sich mit dem vollkommensten, menschlichen BewuBtsein als der
Gottes- und Menschensohn. Er weil sich darum auch hier wiederum
als der gottlich Beschenkte, der dauernd die Gaben Gottes entgegen-
nimmt.

Die Christologie hat sozusagen ein Inventar davon aufgestellt.
Wir miissen uns damit begniigen, nur die allgemeinen Gesichtspunkte
namhaft zu machen, nach denen sie es aufgestellt hat. Um von den
unerschaffenen Werten zu den erschaffenen herabzusteigen, sagen wir :
Christus wei sich in seiner Menschensohnschaft beschenkt mit dem
unendlichen Werte der géttlichen Subsistenz, dem goéttlichen Selbst
und Ich der Person des ewigen Wortes. Dieses Geschenk bedingt alle
andern, die sich in der geschdépflichen Ordnung finden. Wir koénnen sie
zu zwei Gruppen ordnen. Das menschliche Dasein und Leben, das
in der vom Heiligen Geiste gebildeten menschlichen Natur Christi
griindet, die alle natiirlichen Vorziige des Leibes und der Seele, alle
sibernatiirlichen der Gnade und der Glorie im HochstmaBe in sich
vereinigt ; sodann die absolute Herrschaft und Macht iiber die Engel-
und Menschenwelt, die Krifte der Natur und Ubernatur.

Nunmehr sind wir in der Lage, das Innenleben Jesu in seiner
abbildlichen Ahnlichkeit und Gleichférmigkeit mit dem Innenleben
Gottes zu betrachten. Es verteilt sich, wie bei jedem Menschen, auf
zwel Regionen, auf die Region des Wissens und die des Wollens.

a) Jesu Wissen, das vollkommenste Abbild des géttlichen
Wissens.

Es empfiehlt sich, das Wissen Jesu nach drei gesonderten Wissens-
gebieten zu ordnen, um dessen Gottférmigkeit klarer hervortreten
zu lassen. Es wird in ihr eine dreifache Abstufung erkennbar werden,
die sich von dem dreifachen Wissen Christi herleitet, von dem Wissen
um die geschopflichen Dinge, von dem Wissen um sich selber und von
dem Wissen um Gott.

1'C.G. IVec. 8 14; III q. 10 a. 2 ad 1.



10 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

a) Christi Wissen um die geschipflichen Dinge — gottformig.

Um die Gottférmigkeit im Wissen Christi aufzuzeigen, miissen
wir unser Augenmerk vorerst auf das Wissen Gottes richten, um in
ihm das zu entdecken und festzustellen, was iiberhaupt nachahmlich
und abbildbar ist. Ist das geschehen, so dringt es uns, in Ehrfurcht
und Liebe das Wissen Christi zu iiberpriifen, ob und inwieweit es nun
das Nachahmliche tatsichlich nachahmt, das Vorbildliche und Abbild-
bare tatsichlich nach- und abbildet. :

Im Wissen tritt der Wissende in die Wende, eine transzendentale
Beziehung, zum Wissensobjekt ein. Im gottlichen Wissen nimmt nun
diese Wende eine Richtung, die der im menschlichen Wissen ent-
gegengesetzt ist. Im menschlichen Wissen nimmt nédmlich die Wende
ihren Anfang von aufen, den bereits existierenden Dingen. Sie bewegt
sich weiter zu den geschopflichen Ursachen und kommt schlieBlich
zu Ende in der unerschaffenen Ursache, Gott, der ideellen Geburts-
und Heimstédtte alles Erkennbaren und Erkannten. Im géttlichen
Wissen verlduft die Wende — um unsere menschliche, unzulingliche
Ausdrucksweise beizubehalten, — gerade umgekehrt. Sie nimmt
gleichsam wvon imnen ihren Anfang, d. h. durch das goéttliche Wissen
geht im Heiligtum der Gottheit das Ewige Wort hervor. Und in diesem
Ewigen Worte ist das gottliche Wissen nach auBen, den erschaffbaren
und den in der Zeit tatsichlich erschaffenen Dingen zugewandt 1.

Dank dieser kurzen, grundsitzlichen Darlegungen iiber das Wissen
Gottes um die geschépflichen Dinge haben wir einen Standpunkt
erreicht, von dem aus wir uns {iber die wunderbare Gottférmigkeit
des Wissens Christi unterrichten kénnen. Wir tun es unter Anleitung
des hl. Thomas. Nach ihm erhebt sich das menschliche Wissen Christi
gleich im ersten Augenblick der Menschwerdung zur héchsten Voll-
endung der geschopflich-méglichen Gleichférmigkeit mit dem Wissen
Gottes. Das darf uns nicht wundernehmen. Ist es ja in geschopf-
licher, analoger Nachbildung in derselben Ordnungsfolge den geschépf-
lichen Dingen zugewandt, wie es das gottliche Wissen ist. Sehen wir
zu. Das Geheimnis der Menschwerdung eréffnet der Seele Christi
augenblicklich die unmittelbare, beseligende Schau der géttlichen

! Deus enim cognoscendo se, cognoscit omnem creturam. Verbum igitur
in mente conceptum, est repraesentativum omnis eius, quod actu intelligitur
(I q. 34 a. 3). — Siehe auch: De Veritate q. 4 a. 7; De Potentia . 9 a. 9;
C. G. IV c. 13. ‘



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin II

Wesenheit in der Person des Ewigen Wortes (De Veritate q. 20 a. 2 ;

III q. 9 a. 2). — Das Seelenauge Christi ist unverwandt auf die
unerschaffenen Herrlichkeiten der gottlichen Natur und Wesenheit
gerichtet. Aber zugleich erschaut es — wenn auch in ursichlicher

Abhingigkeit und Folge — die erschaffenen Herrlichkeiten aller Wesen,
die je in der Vergangenheit gewesen sind, in der Gegenwart sind und
in der Zukunft noch sein werden, bis in ihre letzten Eigentiimlich-
keiten und kleinsten Einzelheiten. So ist die Gottférmigkeit im
menschlichen Wissen Christi um die geschopflichen Dinge unver-
kennbar !,

Doch achten wir noch auf einige Einzel-Vergleichspunkte, um
diese Gottformigkeit in ein noch helleres Licht zu setzen. — Das
Ewige im Wissen Gottes teilt sich dem menschlichen Wissen Christi
mit. Die Folge davon ist, daB es im Wissen Christi, wie im Wissen
Gottes, kein Nacheinander, kein Forischreiten von Bekanntem zu
Unbekanntem gibt. Das Wissen Christi ist vielmehr, gleich seinem
gottlichen Vorbild, eine Gesamtschau, die in Gott alle geschopflichen
Dinge zugleich und zumal erfat. — Das Ewige im Wissen Gottes
schlieBt aber keineswegs die Ordnumgsfolge aus. Im Gegenteil, die
mub da sein. Und so kann und muB ich in ihm von einem Rund- und
Umgang von einem Wissensgegenstand zum andern sprechen. Der
Grund hierfiir liegt in dem unterschiedlichen Wahrheitsgehalt der
geschopflichen Dinge. Da gebietet die rechte Ordnung, da das « Mehr »
dem « Weniger » vorgehe (De Veritate q. 2 a. 1 ad 5). Diese Ordnungs-
folge des Wissens Gottes geht nun in das menschliche Wissen Christi
ein und begriindet daselbst einen weiteren Zug der Ahnlichkeit und
Ubereinstimmung, der Abbildlichkeit und Gleichférmigkeit mit dem
Wissen Gottes. Die Ordnungsfolge selbst aber verliuft nun so, daB
sie beim Menschensohn beginnt, weil er ja in seiner menschlichen Natur
alle Vollkommenheiten der Natur und Ubernatur im HochstmaB
vereinigt und infolgedessen objektives Ordnungsprinzip sein muB 2.
Es folgen die allerseligste Jungfrau Maria und der hl. Joseph, die
Apostel und Martyrer, die Heiligen des Alten und Neuen Testamentes

! Hominis autem Christi est duplex cognitio. Una quidem deiformis
Séundum quod Deum per essentiam videt et alia videt in Deo, sicut et ipse
Deus intelligendo seipsum, intelligit omnia alia, per quam visionem et ipse Deus
beatus est et omnis creatura rationalis perfecte Deo fruens (Opusc. I c. 216).

-a In quolibet genere, quod est perfectissimum, est exemplar et mensura
omnium, quae sunt illius generis (C. G. III c. 24).



12 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

nach Ausweis und MaBgabe der Christusihnlichkeit, die sie in sich
auspragen.

Das ist die gottformige Art und Weise, in der Christus um die
geschopflichen Dinge wuBte. Sie diirfte zur Geniige beschrieben und
erklirt sein. Daneben wuBte er noch auf eine zweite Art und Weise
um die geschopflichen Dinge. Sie wurde ihm im Augenblicke der
Menschwerdung durch eingegebene Erkenntnisbilder zuteil und machte
ihn in seinem menschlichen Wissen engelgleich, engelférmig (Opusc. I
c. 216 ; III q. 9 a. 3; De Veritate q. 20 a. 3). SchlieBlich wuBte er
um diese Dinge noch auf eine dritte Art und Weise. Sie wurde ihm
allmihlich, auf dem Wege der tagtiglichen Erfahrung zuteil (Luk. 2, 52).
In ihr « wurde er als Menschengleichbild und im AuBern als Mensch
erfunden» (Phil. 2, 7). Niher auf die zweite und dritte Art des
menschlichen Wissens Christi einzugehen, eriibrigt sich. Es gehort
weniger zum Thema unserer Arbeit.

B) Christs Wissen um sich selbst — gottformiger.

Aus dem Vorstehenden diirfen wir entnehmen, daB das mensch-
liche Wissen Jesu um sich selbst ihm ebenfalls durch das vorhin
erwihnte, dreifache Erkenntnismittel zuteil wurde, nidmlich durch die
Schau im géttlichen Worte, durch die Schau in dem ihm von Anfang
an eingegebenen Erkenntnisbilde seiner selbst und endlich durch die
Schau des auf dem Erfahrungswege erworbenen SelbstbewuBtseins.
Diese subjektiv-psychologische Seite des Wissens Christi trigt Merkmale
und Eigenschaften an sich, auf denen sich das Verhiltnis und die
Beziehung der Ahnlichkeit und Ubereinstimmung mit dem Wissen
Gottes aufbaut. Die Klarheit und Bestimmtheit, die Festigkeit und
Untriiglichkeit, mit der er um seine wahre Gottes- und Menschen-
sohnschaft, seine irdische Sendung und Aufgabe wuBte, waren die
geschopflichen Nach- und Abbilder der Klarheit und Bestimmtheit,
der Festigkeit und Untriiglichkeit, mit der Gott um sich selber
weil.

Es bietet wohl noch einen groBeren Reiz, die Gottférmigkeit des
Wissens Christi um sich selbst nach der objektiven Seite zu betrachten.
Zu diesem Ende suchen wir zu erfahren und zu ergriinden, was er in
und an sich erschaut, das als Nach- und Abbild der Herrlichkeit
Gottes angesprochen werden kann. Um méglichst viel mit moglichst
groBer Sicherheit zu erfahren, halten wir uns an den Leit- und Merk-
satz des hl. Thomas : Die menschliche Seele gestaltet und formt sich



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 13

durch die Erkenntnis und Betrachtung ihrer selbst in etwa zu einem
Bilde des dreieinigen Gottes. Das ist besonders dann der Fall, wenn
sie sich gerade als Abbild Gottes erkennt und betrachtet. Denn dann
bleibt sie in ihrer Betrachtung nicht bei sich selber stehen, sondern
erhebt sich bis zu Gott 1. :

Diesen Grundsatz wenden wir auf Christus und sein menschliches
Wissen um sich selbst an. Er weiB sich in seiner géttlichen Natur als
« das Ebenbild des unsichtbaren Gottes » (Col. 1, 15), als « den Abglanz
seiner Herrlichkeit und das Ebenbild seines Wesens » (Hebr. 1, 3).
Er weiB sich in seiner menschlichen, mit der Person des Wortes geeinten
Natur als das vollkommenste Denkmal und Abbild der go6ttlichen
Weisheit, als deren vollendetste duBere Offenbarung, als deren in die
sichtbare Welt hineingestellte Verkorperung. «Du fragst nach dem
Meisterwerk der Weisheit Gottes ! Es ist Christus. In ihm findet das
Weltall seine Vollendung und Krénung. In ihm kommt das Erste
und das Letzte, der Anfang und das Ende zusammen. Das Wort
Gottes, der Anfang von allem, vereinigt sich mit der menschlichen
Natur, dem Ende von allem, das das Sechstagewerk abschloB » (Opusc.
53 ¢. 1). In der Betrachtung dieses Weisheitswerkes, in dem Wissen
Christi um sich selbst, spiegelte sich die unerschaffene Weisheit
Gottes in ihrer groBtmoglichen geschépflichen Schénheit und Pracht
wider 2.

Christus sieht im untriiglichen Spiegel der géttlichen Wesenheit,
daB er die herrlichste Offenbarung, das Wunderwerk der géttlichen
Allmacht ist. Es dringt uns, seinem Wissen wenigstens von weitem
folgen zu koénnen. Zu diesem Ende leitet uns der hl. Thomas an,
das Grund- und Kerngeheimnis Christi, die Menschwerdung, als Ver-
bindungs- oder Vereinigungswerk von Gegensitzen zu betrachten.
GroB ist die Macht, sagt er, die gegensitzliche, aber immerhin korper-
liche Elemente im leblosen und belebten Kérper zusammenbringt
und zusammenhilt. GroBer ist die Macht, die korperliche Elemente
mit dem erschaffenen Geiste, der Seele, im Menschen zusammenbringt
und zusammenhilt. Ist ja die Gegensitzlichkeit der Verbindungs-
Stiicke viel groBer. Die erzielte Verbindung, die Vereinigung von

5 Imago Trinitatis in mente est quodam modo, secundum quod cognoscit
seipsam, et praecipue prout seipsam comsiderat ut est imago Dei; ut sic eius
consideratio non sistat in se, sed procedat usque ad Deum (De Veritate q. 10 a. 7).

Ea enim quae arte fiunt ipsius artis sunt repraesentativa, utpote ad simili-
tudinem artis facta (C. G. II c. 2).



14 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Leib und Seele, ist so innig und stark, daB nur die Macht des Todes
sie 16sen kann. Am gréBten aber, ja gottlich groB, ist die Macht, die
korperliche Elemente mit dem unerschaffenen Geiste, der Person des
Ewigen Worles, zusammenbringt und zusammenhilt. Denn hier klafft
der Unterschied und Gegensatz der Verbindungsstiicke unendlich
weit auseinander (Opusc. 53, ¢. 1). — Die erzielte Verbindung, die
Vereinigung der- Menschheit und Gottheit in der Person des Wortes,
ist so innig und stark, daB sie selbst nicht durch den Tod, durch keine
geschopfliche Macht gelost werden kann. Sie ist nach dem Werturteil
des hl. Thomas so groB, daB Gott bei seiner Allmacht sie nicht gréBer
hitte machen kénnen als sie tatsichlich ist. Findet sie ja unmittelbar
in Gott ihr Ziel und Ende, ihren AbschluB. Etwas GroBeres aber als
Gott gibt es nicht (I q. 25 a. 6 ad 4).

Um seine und unsere liebende Verehrung fiir Christus zu néhren,
verweilt der hl. Thomas mit Vorliebe gerade bei den Geheimnissen
der Menschheit Christi, die in eine rithrende Gegensdtzlichkeit zu den
Vollkommenheiten seiner Gottheit treten. In dem wunderbaren Ver-
einigungswerke der Menschwerdung gesellte sich die Schwdiche und
Hilflosigkeit des Geschopfes zu der unendlichen Macht und M ajestit
des Schopfers, der die Welten mit einem miihelosen Entschlusse seines
Willens aufgebaut hat, der die Berge in seiner hohlen Hand trigt,
der die Erdbeben und Stiirme lenkt, wohin er will. Kleinheit und
Begrenztheit, Armut und Not, Leiden und Sterben fanden mit der
menschlichen Natur Eingang bei dem unendlich groBen, seligen,
unsterblichen Gott 1.

Christi Wissen um sich crweckte nach einer Bemerkung des
hl. Thomas (C. G. II c. 2) in der Seele Christi die Gefiihle der Bewun-
derung und des ehrfurchtsvollen Staunens. Uber was denn ? Gewi
iiber sich selbst, das wundervolle Eine aus der Vereinigung von Gott-
lichem und Menschlichem, Zeitlichem und Ewigem, Irdischem und
Himmlischem ; aber mehr noch iiber Gottes Allmacht, die sich in ihm
(Christus) das geschopflich vollkommenste A4bbild und Denkmal ge-
schaffen. Und darum gingen das Wissen um dieses Abbild und die
aus dem Wissen geborenen Gefithle der Bewunderung fiir dasselbe
geradenwegs auf das Urbild, Gottes Allmacht, um in ihr zu ruhen.

! In novissimis vero temporibus valde eluxit divina potentia, quando creator
potuit fieri creatura, impassibilis potuit pati, immortalis potuit mori, invisibilis
potuit videri (Opusc. 54 c. 6).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 15

Dafiir hat der hl. Thomas eine zutreffende Erklirung, der wir wegen
ihrer psychologischen Feinheit Raum geben miissen.

Jedes Geschépf ist in seiner Art und nach dem MaBe seiner Seins-
vollkommenheit ein Abbild Gottes und seiner Vollkommenheiten.
Es ist daher einer zweifachen Betrachtungsweise zuginglich. Einmal
als Einzelsache, die in sich Existenz und Bestand hat und darum
durch die Abstraktionskraft des Verstandes aus ihrem Bildverhdlinis
zu Gott losgelost und herausgestellt werden kann. Geschieht das,
so wird die Sicht des betrachtenden Geistes an dem Bilde und dessen
niherer Umgebung festgehalten. Sie ist und bleibt erdgebunden.
Sie erhebt sich nicht bis zu Gott, dem ewigen Ur- und Vorbilde. Es
ist — um das nebenher zu sagen — die Methode der Sachverstindigen,
die ein altes Bildwerk auf seinen Stoff, seine Herkunft, seine Geschichte
hin untersuchen, ohne sich darum zu kiimmern, was oder wen es
darstellt. Mit dieser Einstellung treten viele Naturfreunde an die
Herrlichkeiten der Natur heran. Sie durchforschen das Mineral-,
Pflanzen- und Tierreich und machen dessen Stoff, Eigenschaften und
Krifte dem Menschen dienstbar. Sie steigen auch bis zum Menschen
auf und machen ihn zum Gegenstand eines unausgesetzten, sorg-
faltigen Studiums. Sie bringen es zu einer erstaunlichen Fiille von
Einzelerkenntnissen, die sie zu wissenschaftlichen Synthesen ordnén
und zusammenstellen. Aber auf das wirklich Urspriingliche, das auBer-
halb der Schépfung in Gott ruhende Ur- und Vorbild achten sie nicht.
Oder wenn ihnen der Gedanke daran kommt, so sprechen und schreiben
sie nicht davon. Und so arbeiten sie, bewuBt oder unbewuBt, der
Gottvergessenheit und schlieBlich der Gottlosigkeit in die Hande.

Anders geht die zweite Betrachtungsweise vor. Sie /dft die Werke
der Natur in ihrer transzendentalen Zugehorigkeit, in ihrem Bild-
Verhiltnis zu Gott. Daraus ergibt sich die psychologiséhe Tatsache,
daB das geschopfliche Abbild und das géttliche Ur- und Vorbild in
einer und derselben Sicht zugleich miteinander erkennbar sein miissen.
Vergleichshalber sei an eine alltigliche Erfahrung erinnert, die der
hl. Thomas in seiner allgemein gehaltenen Wendung héchstens an-
deutet : Man zeige einem Kinde das Bild seiner Mutter. In einer und
Slerselben Sicht wird es das Bild sehen und die Mutter erkennen. Ohne
Ube_rhaupt an das Bild zu denken, wird es sagen : das ist meine Mutter.
So ist dje Lage des Menschen hinieden wihrend seiner irdischen Pilger-
schaft. Er begegnet Gott auf Schritt und Tritt in seinen Spiegel-
bildern, den Geschopfen. Und so kann der Mensch seine Gedanken



16 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

zu Gott erheben, ohne sich bei den Geschopfen aufzuhalten!. DaB er
es oft genug nicht tut, oder sich gar durch die Geschépfe von Gott
abziehen 148t, ist eine Folge der Erbsiinde, die es ihm so schwer macht,
in der gottgesetzten Ordnung zu verbleiben (I q. 65 a. 1 ad 3). Ganz
anders bei Christus ! — Sein menschliches Wissen um die geschépf-
lichen Dinge und sich selbst — um dieses letztere handelt es sich ja
hier vornehmlich —, d4hnelt und gleicht aufs vollkommenste dem Wissen
Gottes. Das ist fiir die beiden ersten Arten seiner Selbsterkenntnis
von vornherein einleuchtend. Es eignet ihm durch die Schau der
gottlichen Wesenheit im Worte, sowie in dem von Gott eingegebenen
Erkenntnisbilde seiner selbst. In der einen, wie in der andern
Erkenntnisweise sieht er sich so, wie Gott ihn sieht, nimlich als das
geschopflich vollkommenste Abbild und Denkmal, als die herrlichste
Offenbarung und Auswirkung der Allweisheit und Allmacht Gottes.
Die Gottformigkeit senkt sich dem Wissen Christi vom Ur- und Vor-
bilde her ein. Die auf dem Erfahrungswege gewonnene Selbsterkenntnis
ist gleichfalls mit dem Merkmal der Gottférmigkeit gezeichnet. Nur
ist deren Gestehungsweise umgekehrt. Sie kommt vom Nachbilde her.

Die Gottformigkeit des Wissens Christi um sich selbst ist viel-
filtig in ihrer objektiven Schonheit. Wir haben uns von der Tatsache
iiberzeugt und unsere Uberzeugung wissenschaftlich begriindet. Wie
erinnerlich, gingen wir dabei auf den bereits erwihnten Grundsatz
des hl. Thomas zuriick : In der Selbsterkenntnis senkt sich unserer
Seele eine gewisse abbildliche Ahnlichkeit mit dem gottlichen Erkennen
ein. Das ist insbesondere dann der Fall, wenn die Seele sich gerade
als Abbild Gottes weiB und schaut, erkennt und betrachtet., Denn
dann bleibt sie in ihrer Betrachtung nicht bei sich selber stehen,
sondern erhebt sich iiber sich hinaus bis zu Gott empor 2. Bei der
Anwendung auf Christus lieBen wir uns von den géttlichen Attributen
der Allweisheit und Allmacht leiten und freuten uns am SelbstbewuBt-
sein Christi, der sich als die herrlichste Offenbarung, als das voll-

1 Alio modo res consideratur prout est imago; et sic idem est motus in
imaginem et in id cuius est imago. Et sic quando aliquid cognoscitur per
similitudinem in effectu suo existentem, potest motus cognitionis transire ad
causam immediate, sine hoc quod cogitetur de aliqua re. Et hoc modo intellectus
viatoris potest cogitare de Deo non cogitando de aliqua creatura (De Veritate
q. 8 a. 3 ad 18).

? Imago Trinitatis in mente est quodammodo secundum quod cognoscit
seipsam et praecipue prout seipsam considerat ut est imago Dei; ut sic eius
consideratio non sistat in se, sed procedat usque ad Deum (De Veritate q. 10 a. 7).



Zuge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 17

endetste Abbild der gottlichen Weisheit und Macht weiBl. Da dringt
es uns, noch eine dritte und letzte Anwendung zu machen. Wir
nehmen dabei die Fiihrerdienste des Attributes der goéttlichen Guife
zu Hilfe.

Mit Anlehnung an den gedankenreichen und wortgewaltigen
Afrikaner, den Kirchenschriftsteller Tertullian (De Poenitentia c. 8)
diirfen wir sagen : Niemand wuBte und fiihlte sich so sehr als Sokn,
denn Christus, der Gottes- und Menschensohn. In diesem, seinem
SohnesbewuBtsein unterscheiden wir zwei Regionen. Jede derselben
hat je eine transzendentale Beziehung zur Grundlage und zum Tréger.
Und nach diesen Beziehungen wollen wir auch die BewuBtseins-
Regionen in Christus benennen. So heien wir denn die eine: esse
a Patre — von Gott, dem Vater (her, oder ausgegangen) sein; die
andere : esse ad Patrem — zu Gott, dem Vater (hinorientiert) sein 1.
Die erste soll uns gleich beschiftigen. Auf die zweite werden wir spiter
zuriickkommen.

In dem klarsten und untriiglichsten BewuBtsein seiner Gottes-
und Menschensohnschaft bekennt der Heiland von sich: «Ich bin
vom Vater ausgegangen und in die Welt gekommen » (Joa. 16, 28).
In welcher Eigenschaft er vom Vater ausgegangen und in die Welt
gekommen ist, erfahren wir von ihm in der Geheimen Offenbarung,
wo er von sich sagt: «Ich bin das Alpha und das Omega, der Erste
und der Letzte, der Anfang und das Ende» (Apoc. 21, 5; 22, 13).
Wir erfahren es vom Volkerapostel, der von ihm schreibt: « Das
Ebenbild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene vor aller Schop-
fung » (Col. 1, 15). So kurz dieses Sitzchen ist, so aufschluBreich ist es.
Es erschlieBt uns den objektiven Reichtum des SelbstbewuBtseins
Christi, das nach zwei Seiten hin geht, aufwirts zu Gott, abwirts
Zur gesamten Schépfung 2. In dem BewuBtsein seiner Gottessohnschaft
Weill er sich als das gleichwesentliche Ebenbild Gottes, das die uner-
Schaffenen Herrlichkeiten Gottes in ewigem, lebendigen Abglanze
Wiederstrahlt. Im BewuBtsein seiner Menschensohnschaft weiB und
schaut sich Christus als das geschipflich-vollkommenste Abbild der
86ttlichen Giite. Dieses Wissen um sich selbst ist nach der subjektiv-
PSychologischen Seite einfach. Aber das hindert nicht, daB es nach

:IQ- 28 a.2;1q. 328 2;C. G IV c 14.

Commendat (Apostolus) Christum. Et primum per comparationem ad
Pe:_m ;)SeCundo generaliter per comparationem ad totam creaturam (In Col. c. 1
ectio 4).

Divus Thomas, 2



18 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

dem objektiven Inhalt dre: Abstufungen umfaBt. Das BewuBtsein
Jesu weil um das unvergleichliche Nafurgut seiner aus Maria, der
Jungfrau, gebildeten Menschheit. Sie steht vor seinem alles durch-
dringenden und alles umfassenden Seelenauge als das vollkommenste
und hellstrahlendste Spiegelbild, das die gesamte Schopfung vom
dreieinigen Gott aufzuweisen hat. Wegen dieses geschiopflichen Bild-
verhiltnisses zu Gott fithrt sie den Namen: Imago creationis. —-
(De Veritate q. 27 a. 6 ad 5; I q. 93 a. 4).

Das BewuBtsein Christi bereichert sich um ein noch kdstlicheres
Wissen. Er weiB sich im Besitze des gréBtmoglichen Gnaden- und
Tugendgutes. Und was das bedeutet, mag man aus dem Umstand
ermessen, daB nach dem Werturteil des hl. Thomas selbst der geringste
Grad des Gnadenlebens eines einzelnen Menschen in den Augen Gottes
mehr gilt als das Naturgut des ganzen Weltalls: « Der Gesamtwert
des Weltalls », so lauten seine Worte, «ist selbstverstindlich gréBer
als das Eigengut eines einzelnen Menschen, solange es sich um Werte
und Giiter derselben Art handelt. Aber das Gnadengut auch nur eines
Menschen iibertrifft an Wert und Bedeutung das Naturgut des ganzen
Weltalls » (I-II q. 113 a. 9 ad 2). Dieser iiberragende Wert leitet
sich von der iibernatiirlichen, gottgearteten Geistigkeit der Gnade
her. Und diese ihrerseits begriindet eine abbildende Ahnlichkeit mit
Gott, die hoher geartet ist als die, die der Seele von Natur aus
zukommt . Und weil sie nur auf dem Wege einer Neu- oder Um-
schaffung erlangt werden kann, heiBt sie in der Schulsprache : Imago
recreationis.

Das BewuBtsein Christi erreichte seine endgiiltige beseligende
Weite und Tiefe im Besitze des vollkommensten Gloriengutes. Im
Augenblick seiner Menschheit wurde ihm im VollmaBe das zuteil,
was der Apostel fiir sich und alle Christgldubigen erhofft : « Dann aber
werde ich erkennen, wie auch ich erkannt bin» (I Cor. 13, 12). Gott
erkennt die Menschheit Christi nicht durch ein geschopfliches Er-
kenntnismittel, sondern unmittelbar durch die eigene Wesenheit.
Durch die Erteilung des Glorienlichtes wurde die Menschheit Christi
befihigt und instand gesetzt, nun ihrerseits Gott ohne irgendein
geschopfliches Erkenntnismittel, sondern unmittelbar durch die gott-
liche Wesenheit zu schauen. Damit wird keineswegs fiir das Erkennen

. 1 Gratia est quaedam similitudo divinae bonitatis expressior quam similitudo
naturalis, quae est in anima Christi (De Veritate q. 27 a. 1 ad 6).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 19

Christi die ontologische Gleichheit mit dem go6ttlichen Erkennen in
Anspruch genommen, sondern nur der Hochstgrad der abbildlichen
Ahnlichkeit behauptet (In I Cor. 13 lectio 4). Wir nennen ihn mit
dem hl. Thomas : Imago secundum similitudinem gloriae (I q. 93 a. 4).

Das BewuBtsein Christi um seine Menschensohnschaft ergeht sich
itber die ganze Oberfliche der Region, die durch seine Beziehung zur
gesamten Schépfung getragen wird. Hier weiB er sich auf jedem
Punkte als «das Alpha und das Omega, als der Erste und der Letzte,
der Anfang und das Ende» (Apoc. 22, 12). Seine Stellung im Weltall
laBt er durch seinen Apostel verkiinden, der von ihm sagt: « Er ist
der Erstgeborene vor aller Schépfung. Denn in ihm ist alles erschaffen,
was im Himmel und was auf Erden ist, das Sichtbare und das Unsicht-
bare, Throne, Fiirstentiimer, Herrschaften und Michte : alles ist durch
ihn und fiir ihn erschaffen. Er ist an der Spitze von allem, und alles
hat in ihm seinen Bestand » (Col. 1, 15-17). Er weil} sich, bemerkt
der hl. Thomas, «durch seine Geburt in die Welt der Geschépfe
hineingestellt, um deren Prinzip zu sein » 1. Er weiB sich als das Alpha
im Alphabet der Geschépfe, als das absolut Erste an innerem Werte,
als das kostbarste Gute in die Welt hineingeboren. « Denn die mensch-
liche Natur, die er in Heiligkeit zu seiner gottlichen Person annahm,
iiberragt alles an GriéBe. Der dreieinige Gott allein ist groBer » (In
Hebr. c. 2 lectio 3). — Er weiB sich als das absolute Prinzip, das
absolut Erste an wohltuendem, segensvollem EinfluB auf die ganze
Schopfung, als das «bonum commune» (III q. 46 a. 2 ad 3), das
soziale Gut im eminentesten Sinne des Wortes, als die « persona com-
munis » (De Veritate q. 29 a. 5 ad 3), die allen Geschopfen, insbesondere
allen Menschen zugehoérende Person, an der sie nicht nur efwas, sondern
ihr alles haben. — Er weiB sich als das Omega, das Letzte, das Ziel
und Ende von allem, « um dessentwillen und fiir den alles ist » (Hebr.
2, 10) und der alles zur Vollendung fiihrt 2.

Das sind einige Ziige aus dem Bilde des SelbstbewuBtseins Christi.
Sie wurden vornehmlich nach dem objektiven Inhalt des Wissens Christi
um sich und seine geschépfliche Herrlichkeit gezeichnet. In diesem
seinem Wissen ist Christus gottformig, weil er sich als Abbild Gottes in
Gott erkennt, sowie er als Abbild Gottes von Gott in Gott erkannt ist.

! Est primogenitus creaturae, quia est genitus ut principium omnis crea-
turae (In Col. c¢. 1 lectio 4). ‘

? Filius non procedit ut ad finem ordinatus, sed ut omnium finis (De
Potentia q. 3 a. 15).



20 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

y) Christi Wissen um Gott — am gotiférmigsten.

In dem « Handbuch der kath. Dogmatik », I n. 933, hat Scheeben
die etwas bitteren Worte niedergeschrieben: « Es ist eine ebenso
oberflichliche als diirftige und unfruchtbare Auffassung, wenn man
in neuerer Zeit das ‘Selbstbewufisein’ des geschaffenen Geistes als das
nichste und eigentliche Analogon der trinitarischen Fruchtbarkeit
in Gott hat darstellen wollen ». — Dieses Werturteil ist zutreffend.
GewiB, es ist etwas Herrliches und Staunenswertes um das Selbst-
bewuBtsein. Es ist, wie jede geistige Erkenntnis, natur- und wesenhaft
ein Abbildungs- oder Verdihnlichungswerk. Aber es ist es in héherem
Grade als die Erkenntnis, die eine Aufen- oder Fremdsache zum Gegen-
stand hat. Unter dem Einflusse des AuBen-gegenstandes erarbeitet
der Geist in seiner abstraktiven Titigkeit ein Bild der Sache, d. h. er
gestaltet und formt sick selbst zum Bilde des Erkenntnisgegenstandes
um. Solange also der subjektive Erkenntniszustand andauert, ist der
Geist ein Abbild der AuBensache und ist durch die Beziehung der
Ahnlichkeit mit ihr verbunden. An diesem Erkenntnisbild entziindet
sich die Zu- oder Abneigung, nicht zum Erkenntnisbild, oder dem
eigenen Ich, sondern zu der AuBensache, je nachdem diese als zu-
oder abtriglich erscheint. Setzen wir nun einmal den Fall: der
menschliche Geist geht in seiner AuBenerkenntnis auf rein materielle,
oder gar schlechte und siindhafte Dinge, so verihnlicht er sich mit
etwas, was wnfer ihm steht. Ein derartiges Wissen oder Studium
vermindert eher die Gottférmigkeit, als sie dieselbe vermehrt 1.

Das SelbstbewuBtsein, oder Wissen um sich selbst, steht als
Abbildungs- oder Verihnlichungswerk wesentlich héher. In einer nach
innen gekehrten, geheimnisvollen Selbstbetrachtung stellt der Geist
sich in abstraktiver Titigkeit das eigene Ich gegeniiber, um es nach
Art eines Schau- oder Studiengegenstandes zu beschauen, oder zu
studieren. In dieser Selbstschau wird er ein Abbild seinerselbst. In
ihm sieht und betrachtet er sich selbst wie in einem Spiegel. An
diesem Bilde entziindet sich das Wohlwollen und die Liebe, nicht zum
Selbstbildnis, sondern zu dem im Bilde geschauten Ick. Solange der
Geist in dieser liebenden Selbstschau verharrt, verbleibt er in der

1 In cognitione qua mens femporalia cognoscit, non invenitur expressa
similitudo Trinitatis increatae, quia res materiales sunt magis Deo dissimiles
quam ipsa mens. Unde per hoc quod mens earum scientia informatur, non
efficitur Deo magis conformis (De Veritate q. 10 a. 7).



Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 21

Beziehung der Gleichférmigkeit und Ubereinstimmung, der Abbild-
lichkeit und Verdhnlichung mit dem eigenen Selbst. Und weil dieses
menschliche Selbst, oder Ich, jedes materielle Wesen an Wert und
Bedeutung iibertrifft, so steht auch das SelbstbewuBtsein, oder Wissen
um sich selbst, als Abbildungswerk hoher als jedwedes Wissen um
materielle Aufen- oder Fremdgegenstinde. — Ja, man kann ihm eine
gewisse, analoge Ahnlichkeit mit der innertrinitarischen Lebensent-
faltung nicht absprechen. Aber diese stiitzt sich — und das ist ent-
scheidend — einzig und allein auf die subkjetive Art und Weise, in
der sich der Innenvorgang der Selbsterkenntnis vollzieht . Erst die
wahre Gotteserkenntnis vermag die eigentliche Gottférmigkeit in das
menschliche Seelenleben einzufithren. Denn der Erkenntnisvorgang
erhilt vom objektiven Inhalt her den Charakter eines Abbildungs-
oder Verihnlichungswerkes.

Nunmehr sind wir in der Lage, wenigstens von ferne einen
schiichtern Blick in die Gottférmigkeit zu tun, die sich der Seele
Christi durch deren Gotterkenntnis mitteilt. Sie richtet sich in ihrer
GroBe und Eigenart nach der dreifachen Gotterkenntnis, deren sich
Christus in seiner menschlichen Natur erfreute. Die erste entsteht
unter dem Einflusse des natiirlichen Lichtes, das im HochstmaBe die
Seele Christi erleuchtet und in ihr das Bild Gottes erzeugt, wie es
vollkommener in keines Menschen Geist je gewesen ist, noch je sein
witd. An diesem Bilde Gottes entziindet sich eine gleichgeartete
Liebe zu Gott. Und so zieht auf diesem Wege in die Seele Christi
eine Nachbildung des innertrinitarischen Lebens Gottes ein, so schén
und herrlich wie sie auf dem Boden der menschlichen Natur mit natiir-
lichen Kriften nur irgendwie erreichbar ist. — Die Herrlichkeit der
Gottformigkeit in der Seele Christi erhéht sich um die Grade, um die
das eingegossene Licht die Gotterkenntnis Christi erhéht und iiber
die Gotterkenntnis selbst des hochsten Engels emportrigt.

Und doch ist das noch nicht die Vollendung der Gottférmigkeit
Christi. Diese ist so erhaben, daBB es schwer ist, sie in menschliche
Begriffe zu fassen, noch schwerer, sie mit menschlichen Worten aus-
zudriicken. Es diirfte in etwa gelingen, wenn man versucht, sie vorerst
in ihrer Voraussetzung und Begriindung und dann in ihrer Verwirk-

1 In cognitione qua mens nostra cognoscit seipsam, est repraesentatio
Trinitatis increatae secundum analogiam, inquantum hoc modo mens cognoscit
seipsam verbum sui gignit et ex utroque procedit Amor (De Veritate q. 10 a. 7).



22 Ziige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

lichung darzustellen. Wir folgen damit den Schritten des hl. Thomas,
der in der besagten Weise vorgeht!. In der innergéttlichen Lebens-
entfaltung ist die gottliche Wesenheit ummittelbar der Gegenstand,
um den sie sich in Erkenntnis und Liebe bewegt und betitigt. Aber
Erkenntnis und Liebe konnen nur dann Vehikel dieser Lebensent-
faltung sein, wenn sie aus einem wesenhaft gottlichen Prinzip hervor-
gehen und darum auch selber wesenhaft gottlich sind. Das voraus-
gesetzt, sagen wir : In der menschlichen Seele kann sich nur in soweit
ein Abbild der innergoéttlichen Lebensentfaltung einstellen, als in ihr
gottliches Leben wirklich vorhanden ist. Dall dieses Leben fiir sie
etwas durchaus U bernatiirliches sein muB, ist selbstverstindlich und
braucht darum nicht weiter mehr gesagt zu werden. Nunmehr kénnen
wir unsere christologischen Gedanken zum Abschlull bringen : Mit der
Fiille der heiligmachenden Gnade zieht die Fiille des gottlichen Lebens
in die Seele Christi ein und erhebt sie zu gottformiger Geistigkeit.
Dadurch ist sie befdhigt, vom Lichte der Glorie durchstrahlt und
erleuchtet zu werden. In diesem Lichte erschaut sie die Wesenheit
Gottes in ihr selbst. In und durch dieses Schauen erzeugt sie in sich
ein Wort, das die gottliche Wesenheit geistigerweise ausspricht, ein
Wort, das mit dem subsistierenden Worte der allerheiligsten Drei-
faltigkeit in abbildlicher Ahnlichkeit iibereinstimmt. Dieser Umstand
rechtfertigt die Ausdrucksweise der Theologen, die da sagen, daB} die
Seele Christi die Gottheit «in Verbo», im gottlichen Worte, schaue.

Wie nun aus dem ewigen, unerschaffenen Worte die persénliche,
kindliche Liebe zum Vater, der Heilige Geist, hervorgeht, um den
Sohn mit dem Vater in unzertrennlicher Einheit zu verbinden, so geht
auch aus dem geschaffenen Worte, das die Seele Christi in ihrer
beseligenden Gottschau dem unerschaffenen nachspricht, eine kind-
liche Liebe zum Vater hervor, die in ihrer einenden und hingebenden
Kraft das geschopflich vollkommenste Abbild der personlichen Liebe
ist, die zwischen Sohn und Vater im Heiligtum der Gottheit besteht.
Damit ist die Seele Christi zum vollkommensten Heiligtum der
Schopfung geworden, weil in sie die geschopflich vollkommenste Gott-
formigkeit eingezogen ist.

1 Auf die psychologische Voraussetzung und Vorbereitung kommt er wieder-
holt in der quaestio disputata: De Veritate zu sprechen, so beispielsweise : in
q. 8 a. 1 u. 3: Utrum angeli videant Deum per essentiam; in q. 18 a. 1:
Utrum komo in statu innocentiae cognoverit Deum per essentiam ; in q. 10 a. 11:

Utrum mens in statu viae possit videre Deum per essentiam ; in q. zo0 a. 2:
Utrum anima Christi videat Verbum per aliquam habitum.



Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 23

b) Die allgemeine Seelenhaltung Jesu.

Aus Christi Wissen um Gott gestaltet sich die allgemeine Seelen-
haltung Christi Gott gegeniiber. Sie soll noch zum Schlusse — wenn
auch nur andeutungsweise — beschrieben werden. Sie ist wesentlich
religios und pietitvoll, demiitig und dankbar.

o) Religios und pietdatvoll.

Es wurde oben (S. 17) gesagt, daB das SohnesbewuBtsein Christ}
zwei Regionen umfasse, die Region des «esse a Patre» und die des
«esse ad Patrem» (C. G. IV c. 14). In der ersteren fithrt Christus den
Primat, sodaB wir mit Anlehnung an Tertullian (De Poenitentia c. 8)
bekennen miissen : Nemo tam Filius quam Christus — Niemand ist
in dem MaBe Sohn als Christus. In der Sohnes-Eigenschaft ist er
der erste, geht er allen voran. Wir haben uns hinlidnglich davon iiber-
zeugt. In der zweiten ist es nicht anders. Und darum heit es auch
da : In der Hinordnung zum Vater ist niemand so sehr Sohn als Christus.
In ihr geht er allen voran.

Das «esse a Patre», oder der Aus- und Hergang Christi vom
Vater, begriindet nédmlich eine Gottverbundenheit, die nicht allein
bleiben darf. Sie muBl in dem « esse ad Patrem », dem Hin- und Riick-
gang zum Vater, eine schwesterliche Ergianzung finden, die der ersten
Gottverbundenheit vollkommen gleichwertig sein und entsprechen
muB. Wire dem nicht so, so wire Christus in seinem Wesen und seiner
Lebenshaltung widerspruchsvoll, er wire fehlerhaft, stindhaft *. Das
auch nur zu denken, wire gotteslisterlich. Und diesen Hin- oder
Heimgang zum Vater — um das gleich zu unserer Belehrung zu sagen
— bewerkstelligte Christus «nicht mit den Rérperlichen Schritten der
leiblichen Fiifle, sondern mit den geistigen Schritten der seelischen
Affekte » (S. Aug. In Joa. tract. 48 n. 4). Es geschah in Sonderheit
durch die vollkommenste Betdtigung der Tugend der « Religio» —
der Gottesverehrung. Auf dem Boden dieser Universal- oder Allgemein-
tugend erblithten die herrlichen Blumen des Gebetslebens Christi,
erwuchsen die wert- und verdienstvollen Friichte seiner Opfergesinnung
und Opferbeté{tigung (II-II q. 81-85 ; III q. 21-22). — Es geschah durch
die vollkommenste Beobachtung der kindlichen Pietit gegen Gott und

! Sicut creaturae imperfectae essent, si a Deo procederent et ad Deum non
reordinarentur ita impertectus esset creaturarum a Deo exitus, nisi reditio in
Deum exitum adaequaret (De Veritate q. 20 a. 4).



24 Zige zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

alles Geschopfliche, insoweit sich in ihm Gott und Gottes Herrlichkeit
der Weisheit, Macht und Giite offenbarte (II-II q. 101 und 121).

B) Demiitig und dankbar.

Durch die Einsicht in das «esse a Patre», in alles das, was
Christus durch seinen Aus- und Hergang vom Vater ist und hat, ist
seine Seelenhaltung demutsvoll und dankbar. In dem BewubBtsein
seiner Gottes- und Menschensohnschaft war ihm immerdar die Frage
vernehmbar : « Was hast du denn, das du nicht empfangen hittest ? »
(I Cor. 4, 7). Und er gab in Gesinnung, durch Wort und Tat die
Antwort : Nichts! Denn : « Accipere est filii Dei» (I q. 33 a. 3 ad 2).
Mir, dem Gotteskinde, ist es wesentlich und eigentiimlich, nichts
aus sich selbst zu sein, oder zu haben, sondern alles auf dem Wege
des Erhaltens und Empfangens, der Enigegennahme vom Vater zu
sein und zu haben. Und so war Christi «esse ad Patrem », Christi
Hinordnung, Christi Hin- und Riickgang zum Vater durchaus demiitig,
so demutsvoll, daB wir uns hienieden nie einen zutreffenden Begriff
davon werden machen kénnen. Um es tun zu koénnen, miiBten wir
ein zutreffendes Werturteil {iber das unerschaffene und erschaffene
Sohnesgut haben, das Christo zuteil geworden ist; miilten wissen,
was es um Christi Gott- und Selbsterkenntnis ist (In Eph. c. 5 lectio 7).
Beides aber ist unmdoglich. Nur soviel konnen wir sagen : « Christus
ist demiitiger als irgendein Engel oder Mensch sein kann» .

Auf demselben Wege, auf dem die Demut in die Seele Christi
eingezogen war, kam in schwesterlicher Gefolgschaft auch die liebe
Tugend der Dankbarkeit. Sie breitete sich gleichsam iiber die ganze
Oberfliche der Seele aus. Wozu denn ? Um auf allen Punkten ohne
UnterlaB von den groBen und kleinen Guttaten, die der heiligsten
Menschheit Christi zuteil geworden, Auftrige der Erkenntlichkeit
entgegenzunehmen und vor Gott, dem Geber alles Guten, hinzubringen.
Ihre Schritte lenkt sie auch zu allen denen, deren sich Gott bedient,
Christo in seiner heiligsten Menschheit Gutes zu tun (II-II q. 106).

Das sind anziehende Ziige aus dem wunderbaren Christusbilde,
die uns zu wiederholter Betrachtung einladen. (Fovtsetzung folgt.)

1 Nulla humilitas est ita magna sicut humilitas Christi (In Symb. Apost.).



	Züge zum Christusbilde beim heiligen Thomas von Aquin

