
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 15 (1937)

Artikel: Züge zum Christusbilde beim heiligen Thomas von Aquin

Autor: Hallfell, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Züge zum Christusbilde
beim heiligen Thomas von Aquin

Von P. Dr. Matthias HALLFELL, Trier.

In homine Christo se nobis ad

exemplum vitae praebuit Filius Dei
(S. Aug. De Ag. Christiano c. 11).

In der Aufsatzreihe : « Züge zum Christusbilde » hat uns die

Metaphysik der Ursächlichkeiten brauchbare Arbeitsprinzipien an die
Hand gegeben. Das erste verdanken wir der Königin im Reiche der

Ursächlichkeiten, der Finalursache. Sie tritt mit ihrem ganzen Einfluß

für Christus ein, dessentwegen, dem zuliebe « alles geworden ist,
was geworden ist » (Joa. i, 3). In ihrem Lichte enthüllt sich uns der
Sinn alles Geschehens in der Ordnung der Natur und der Gnade. Es
vollzieht sich letzten Endes für Christus, Jesu wegen. — Zur Hinkehr
und Wende zu Christus drängt der Einfluß der Eormursächlichkeit
in den geschöpfliehen Dingen. Sie ist ja schließlich nichts anderes als

ein schwacher Widerschein und Abglanz der Wesensform, die uns
in Christus entgegentritt. Zur Klärung dieser ungemein anregenden
und fruchtbaren Wahrheit entlehnten wir das nötige Licht einem
ersten Personalnamen Christi, nämlich dem Namen : « Filius Dei » —
Sohn Gottes. Er führte zu reichen Stoffquellen, die mehrere Aufsätze
versorgten. Dieselbe glückliche Erfahrung machten wir mit dem
zweiten Personalnamen Christi : « Verbum Dei » — Wort Gottes.
Insbesondere waren es die aufschlußreichen Attribute : Verbum Dei
manifestans, glorificans, Spirans amorem, die uns herrliche Züge am
Christusbilde offenbarten. Die gemachten Erfahrungen ermutigten
uns, auch noch den dritten Personalnamen Christi : Imago Dei —•

Abbild Gottes, um den formenden und Gestalt gebenden Einfluß

1 Fortsetzung vom Jahrgang 1931, Heft 3, pp. 245-264. Inzwischen sind
alle bisher erschienenen Aufsätze zu diesem Thema im Verlage der Paulinusdruckerei

in Trier in 2 Bändchen separat erschienen unter dem gemeinsamen
Titel : Wende zu Christus. Ein Beitrag zur Verchristlichung des Lebens.



4 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Christi zu befragen. Und es wurde uns die Antwort zuteil, daß
Christus gerade in seiner Eigenschaft als « Imago Dei » das allgemeine
und absolute Bildungs- und Erziehungsideal sein müsse.

Fürwahr, die Arbeitsprinzipien aus der Metaphysik der Final-
und .Formursächlichkeit haben sich bewährt. Das läßt uns hoffen,
daß auch die ffTVßursache ihren weithin reichenden Einfluß geltend
machen wird, um Züge am Christusbilde aufzuhellen, die sonst
verborgen bleiben würden. Wir werden in unserer Hoffnung nicht
getäuscht werden. Und so wollen wir dem Bereiche der Wirkursache
auch das Kenn- und Merkwort entlehnen, das wir als Titel und Unterschrift

unter unser Christusbild zu setzen gedenken :

Christus im Arbeitskleid der Wirkursächlichkeit.

Einige grundsätzliche Erwägungen aus der Metaphysik der
Wirkursache werden uns den Zugang zum Thema eröffnen.

i. Wesen und Eigenart der Wïr&ursache kündigen sich bereits
in ihrem Namen an. Sie äußert nämlich ihren Einfluß durch Wirken
und Tun, im Arbeiten und Schaffen. Der Tätigkeit ist es nun wesentlich,

daß sie die Beziehungen zu zwei Bezugsstücken knüpft, einem

ersten : dem Prinzip, aus dem sie ihren Ursprung und Ausgang nimmt,
hervorquillt und herauswächst, das ihr Erreger und Träger ist und
dem sie von ihrem Beginn an, durch ihren ganzen Verlauf hindurch
bis zu ihrem Ende zu eigen gehört. Das zweite Bezugsstück, zu dem
hin die Tätigkeit das Fundament, die Grundlage zu einer Beziehung
legt, ist der Abschluß, der erreicht, das Ergebnis, das gezeitigt, das

Werk, das fertig gestellt und erarbeitet wird 1.

Dieser Umstand rechtfertigt es, daß man die Tätigkeit bald von
dem einen, bald von dem andern Bezugsstück her benennt. Aus den
vielen Beispielen, mit denen uns der hl. Thomas in seinem
ausgedehnten Schrifttum dient, seien zwei ausgewählt. Das erste ist der
ärztlichen Praxis entnommen. Die Berufstätigkeit des Arztes, der
bei den Lateinern « Medicus » heißt, kann ich von ihm her, der die

Praxis ausübt, benennen und « medicatio » — ärztliche Bemühungen —
heißen. Ich kann sie aber auch von dem beabsichtigten und oft

1 Ipsa operatio potest considerari dupliciter : Uno modo secundum quod
exit ab opérante, qui est causa ipsius actionis ; alio modo, secundum quod
terminatur ad operatum (In Joa. c. i lectio 2 n. 1).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 5

erreichten Ziel und Ergebnis, der wieder hergestellten Gesundheit

— « sanitas » — her benennen und « sanatio » — Heil- und Gesundmachen

— heißen. — Das andere Beispiel gehört der Gnadenlehre an.
Für die Begnadung des Sünders hat man eine Reihe von Benennungen.
Sieht man näher zu, so überzeugt man sich unschwer, daß sie entweder

von dem begnadenden Prinzip, Gott, oder dem erzielten Ergebnis im
begnadeten Menschen hergenommen sind. Von Gott her wird sie

« miseratio » — Erbarmung, vom Menschen her « justificatio » —
Rechtfertigung, oder auch « Entsündigung » genannt1.

Aus alledem ergibt sich, daß die Tätigkeit eine ZmscAe«wirklich-
keit ist, die zwischen dem « Agens », dem tätigen Subjekte und dem
« Agendum », dem zu tätigenden Objekte hin- und hergeht. Folgen
wir ihr nach beiden Seiten hin. In dem tätigen Subjekte unterscheiden
wir das « Principium quod agit » von dem « Principium quo agit »,

das « Suppositum », das der Erreger und Träger der Tätigkeit ist,
von den Vermögen und Fähigkeiten, den Kräften und Fertigkeiten,
die das Suppositum hat und durch die es arbeits/ä/b'g und arbeits-
tüchtig wird. Von dem Principium quod agit, dem tätigen Subjekte,
leitet sich eine grundlegende Zweiteilung der Tätigkeit her. Es ist
nämlich entweder beseelt und belebt, oder unbeseelt und unbelebt.
Das beseelte und belebte Wesen tätigt als solches vitale Tätigkeiten,
d. h. Tätigkeiten, zu denen es sich selbst, von innen heraus, bestimmt,
seien es nun Tätigkeiten vegetativer, sensitiver oder intellektiver Art.
Die seelen- und leblosen Dinge hingegen können nur Vorgänge nicht
vitaler Art hervorbringen. Und zu diesen bestimmen sie sich nicht
selbst, von innen heraus. Sie werden vielmehr von außen, d. h. von
stärkeren mechanischen, physikalischen und chemischen Kräften als

sie selber haben, zu mechanischer, physikalischer und chemischer

Betätigung getrieben.
Gehen wir sodann der Tätigkeit nach, um bei ihrem Ziel und

Ende, ihrem Abschluß, ihrem Ergebnis stehen zu bleiben. Von hier
aus wird eine andere, grundlegende Zweiteilung erkennbar. Der
hl. Thomas beschreibt sie mit folgenden Worten : Nach Aristoteles
gibt es ein zweifaches Tun und Wirken. Das erste hat zum wesentlichen

Merkmal den Umstand, daß es mit seinem Ergebnis oder

Erzeugnis im tätigen Subjekte selber verbleibt und darum nur ihm
eine Aufbesserung, eine Vervollkommnung zuträgt. Eine solche Innen-

1 De Veritate q. 28 a. 1 ad 8.



6 Zöge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

tätigkeit ist die Srnweswahrnehmung, das Denken und Wollen. Bei
der zweiten Art bemerken wir das gerade Gegenteil. Die Tätigkeit
verläßt mit ihrem Ergebnis das tätige Subjekt und trägt es an einen
A MySewgegenstand heran, oder gar in eine Fremdsache hinein. Die
Beispiele drängen sich von allen Seiten in unübersehbarer Fülle auf.
Man denke nur an die Handarbeit in den menschlichen Betrieben
innerhalb und außerhalb des Hauses. So vielfach und so verschieden
sie auch sein mag, sie ist und bleibt Aw/fewtätigkeit, weil sie vom
tätigen Menschen ausgeht und in den Stoff eingeführt wird, um ihn
immer wieder neu zu gestalten und zu formen1.

Die beiden Betätigungen finden sich in eminenter Weise in Gott.
Die Innentätigheit vollzieht sich im göttlichen Erkennen und Wollen,
im göttlichen Lieben und Seligsein. Seine Außentätigheit erkennen

und verehren wir in der Erschaffung, Erhaltung und Regierung der

geschöpflichen Dinge. Das Verhältnis der beiden zu einander ist nun

so, daß die göttliche Innentätigkeit der Natur nach früher ist als die

Außentätigkeit, und daß die letztere die erstere zur Begründung und
Voraussetzung hat. Zur Verdeutlichung sei an das Wechselverhältnis
der Innen- und Außenarbeit eines Architekten erinnert. Dessen

Innentätigkeit besteht in dem Entwurf des Bauplanes und in dem Bauwillen ;

die Außentätigkeit in der Ausführung des Bauwerkes. Es ist nun
klar, daß diese Außentätigkeit des Architekten abhängig ist, wie die

Wirkung von der Ursache abhängig ist. Hat sie doch in der
Innentätigkeit ihr Prinzip, ihre führende Norm und ihr leitendes Gesetz 2.

2. Dem Kundigen entgeht es nicht, warum man von der Innen-
und Außentätigkeit des Menschen her den Weg nehmen darf, um zur
Erkenntnis der Innen- und Außentätigkeit Gottes aufzusteigen. Der
Grund liegt darin, daß die Innen- und Außentätigkeit des Menschen
eine Offenbarung und analoge Weiterführung, eine schwache und
schattenhafte Nachbildung der Innen- und Außentätigkeit Gottes ist.
Als Abbild aber muß sie die Kenntnis des Urbildes vermitteln. Diese
Gottähnlichkeit und Gottförmigkeit wurde dem Menschen der Anlage
und dem Keime nach einerschaffen. Das bezeugte Gott selber, als er
bei der Erschaffung des Menschen sprach : « Lasset uns den Menschen
machen nach unserm Ebenbilde und Gleichnisse » (Gen. i, 26), auf

1 Von dieser Zweiteilung der menschlichen Tätigkeit in Innen- und Außen-
tätigkeit leitet sich letzten Endes der Unterschied zwischen Persönlichkeitsund

Sachkultur her.
2 S. c. G. II c. 1.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 7

daß er uns in seiner Innen- und Außentätigkeit ähnlich und gleichförmig

sei1.

Hier wollen wir einer sinnigen Bemerkung Tertullians Raum
geben, der in seiner Abhandlung : « Über die Auferstehung des Fleisches,

Kap. 6, die Ansicht vertritt, daß Gott bei der Erschaffung Adams
das Ideal, das Ur- und Vorbild aller menschlichen Vollkommenheit,
den zukünftigen Gottmenschen, Christus Jesus, vor Augen gehabt
habe. Und diese Ansicht hat die begeisterte Zustimmung vieler Theologen

gefunden. Auch der hl. Thomas bekennt sich grundsätzlich
zu ihr, wenn er ganz allgemein und ohne jede Einschränkung den
Leitsatz aufstellt : In jeder Art von Dingen und Wesen gibt es eines,
das allen andern derselben Art an Vollkommenheit vorangeht und
darum an erster Stelle steht. Ihm ist es vorbehalten, Ur- und Vorbildi
Maß und Abbildungsideal für alle andern zu sein (C. G. III c. 24). —
Diesen Grundsatz verwertet der hl. Lehrer immer wieder in seinem

christologischen Schrifttum, um die überragende Größe des menschlichen

Tuns und Wirkens Christi darzutun. Es begründet eine transzendentale

Beziehung aufwärts zu Gott und erweist sich als die glänzendste
Offenbarung und vollkommenste Nachbildung des Wirkens Gottes.
Es begründet aber auch eine transzendentale Beziehung abwärts zu
den Menschen und erweist sich als das unübertreffliche, aber doch
auch wieder als das von allen nachahmliche Vorbild für alles menschliche

Tun und Wirken. Das trifft sowohl für das Innenleben, als auch

für die äußere Tätigkeit des menschgewordenen Gottessohnes zu.

I. Das Innenleben Jesu, das vollkommenste Nachbild
des Innenlebens Gottes.

Mit Anlehnung an einen Weihnachtsgedanken des hl. Augustinus

sagen wir : Den Menschen, den wir sehen konnten, durften wir nicht
nachahmen, noch uns ihm gleichförmig machen. Gott, dem wir folgen
und uns gleichförmig machen sollten, konnten wir nicht sehen. Damit
wir Menschen nun Gott sehen, ihm folgen und nachahmen, unser
Leben nach seinem Leben bilden und gestalten könnten, wurde er
Mensch2. Im Hinblick auf die vollzogene Menschwerdung nennen

1 Deus ipse sibi in homine posuit spiritualem imaginem (I q. 3 a. 1 ad 1).
2 Homo sequendus non erat, qui videri poterat ; Deus sequendus erat, qui

videri non poterat. Ut ergo exhiberetur homini et qui videretur ab homine et
quem homo sequeretur, Deus factus est homo (III q. 1 a. 2).



8 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

wir ihn mit dem hl. Thomas : « Deus humanatus » (Opusc. 53 a. 1). —
Christus ist der in die Menschheit hineingeborene und darum in der
Menschheit lebende, das Innenleben Gottes vollkommen nachlebende

Gottessohn. Er tritt mithin auf Grund seines göttförmigen Innenlebens

in die transzendentale Beziehung der Ähnlichkeit und
Gleichförmigkeit mit Gott, der Nachahmung und Nachfolge Gottes ein.

Im Lichte der vorausgeschickten grundsätzlichen Erwägungen
zeigen wir an Hand des Christusnamens : « Deus humanatus » zuerst
die beiden Bezugsstücke auf. Es ist zunächst der in seiner

angenommenen, menschlichen Natur subsistierende und lebende Gottessohn.

Die Offenbarung lehrt uns ihn in einer dreifachen Zuständlichkeit
kennen, nämlich : als geschichtliche Persönlichkeit in menschlicher
Gestalt und Erscheinungsform, sowie als übergeschichtliche Persönlichkeit

in der eucharistischen Gestalt innerhalb der katholischen Kirche
und in der verklärten Gestalt im Himmel. Das zweite Bezugsstück

ist sodann der dreipersönliche Gott, der in der einen, göttlichen Natur
von Ewigkeit zu Ewigkeit ein Innenleben, das sogenannte innertrini-
tarische Leben lebt. Das Fundament aber, das die besagte Beziehung

begründet, stützt und trägt, ist das menschliche Innenleben Jesu.

Wir werden es als das geschöpflich vollkommenste Abbild des inner-
trinitarischen Lebens Gottes kennen lernen.

1. Das Innenleben Jesu während seiner irdischen Pilgerschaft.

Um die Züge der abbildlichen Ähnlichkeit des Innenlebens Jesu
mit dem innertrinitarischen Leben Gottes zu erkennen und
darzustellen, müssen wir die Vergleichsstücke, die in letzterem enthalten
sind, vor Augen behalten. Sie kommen in unser Blickbild, wenn wir
uns auf den Platz stellen, der dem Ewigen Gottessohne innerhalb des

Heiligtums der Gottheit zukommt. Und das ist der Zwischenplntz.
Der Sohn ist nämlich «Persona media» (De Veritate q. 10 a. 3),
Zwischen- oder Mittelsperson zwischen dem Vater und dem Heiligen
Geiste. Weil er Zwischenperson ist, steht er in transzendentaler
Zugehörigkeit, Beziehung und Hinordnung nach zwei Seiten, zum Vater
und dem Heiligen Geiste.

Unsere Aufmerksamkeit gilt zunächst der Hinordnung des Sohnes

zum Vater. Ob wir in ihr bereits Vergleichspunkte entdecken werden
Ganz gewiß, und dazu noch sehr ergiebige. In der ewigen Heimat der

göttlichen Natur weiß er sich mit göttlichem Wissen als den Sohn

Gottes, dem es wesentlich ist, vom Vater zu sein — esse a Patre —



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 9

und — esse ad Patrem — zum Vater hin orientiert zu sein 1. Er geht
vom Vater aus und kommt von ihm her als der große « Accipiens »,

der göttlich Beschenkte, — « accipere dicitur esse Filii Dei » (I q. 33

a. 3 ad 2), der von Ewigkeit zu Ewigkeit die göttliche Natur und
Wesenheit mit ihrem unendlichen Reichtum vom Vater entgegennimmt.

In der geschöpflichen Heimat der menschlichen Natur weiß

er sich mit dem vollkommensten, menschlichen Bewußtsein als der
Gottes- und Menschensohn. Er weiß sich darum auch hier wiederum
als der göttlich Beschenkte, der dauernd die Gaben Gottes entgegennimmt.

Die Christologie hat sozusagen ein Inventar davon aufgestellt.
Wir müssen uns damit begnügen, nur die allgemeinen Gesichtspunkte
namhaft zu machen, nach denen sie es aufgestellt hat. Um von den

unerschaffenen Werten zu den erschaffenen herabzusteigen, sagen wir :

Christus weiß sich in seiner Menschensohnschaft beschenkt mit dem
unendlichen Werte der göttlichen Subsistenz, dem göttlichen Selbst

und Ich der Person des ewigen Wortes. Dieses Geschenk bedingt alle
andern, die sich in der geschöpflichen Ordnung finden. Wir können sie

zu zwei Gruppen ordnen. Das menschliche Dasein und Leben, das
in der vom Heiligen Geiste gebildeten menschlichen Natur Christi
gründet, die alle natürlichen Vorzüge des Leibes und der Seele, alle
übernatürlichen der Gnade und der Glorie im Höchstmaße in sich

vereinigt ; sodann die absolute Herrschaft und Macht über die Engel-
und Menschenwelt, die Kräfte der Natur und Übernatur.

Nunmehr sind wir in der Lage, das Innenleben Jesu in seiner
abbildlichen Ähnlichkeit und Gleichförmigkeit mit dem Innenleben
Gottes zu betrachten. Es verteilt sich, wie bei jedem Menschen, auf
zwei Regionen, auf die Region des Wissens und die des Wollens.

a) Jesu Wissen, das vollkommenste Abbild des göttlichen
Wissens.

Es empfiehlt sich, das Wissen Jesu nach drei gesonderten Wissensgebieten

zu ordnen, um dessen Gottförmigkeit klarer hervortreten
zu lassen. Es wird in ihr eine dreifache Abstufung erkennbar werden,
die sich von dem dreifachen Wissen Christi herleitet, von dem Wissen
um die geschöpflichen Dinge, von dem Wissen um sich selber und von
dem Wissen um Gott.

1 C. G. IV c. 8, 14 ; III q. 10 a. 2 ad 1.



10 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

a) Christi Wissen um die geschöpflichen Dinge — gottförmig.
Um die Gottförmigkeit im Wissen Christi aufzuzeigen, müssen

wir unser Augenmerk vorerst auf das Wissen Gottes richten, um in
ihm das zu entdecken und festzustellen, was überhaupt nachahmlich
und abbildbar ist. Ist das geschehen, so drängt es uns, in Ehrfurcht
und Liebe das Wissen Christi zu überprüfen, ob und inwieweit es nun
das Nachahmliche tatsächlich nachahmt, das Vorbildliche und Abbildbare

tatsächlich nach- und abbildet.
Im Wissen tritt der Wissende in die Wende, eine transzendentale

Beziehung, zum Wissensobjekt ein. Im göttlichen Wissen nimmt nun
diese Wende eine Richtung, die der im menschlichen Wissen

entgegengesetzt ist. Im menschlichen Wissen nimmt nämlich die Wende

ihren Anfang von außen, den bereits existierenden Dingen. Sie bewegt
sich weiter zu den geschöpflichen Ursachen und kommt schließlich

zu Ende in der unerschaffenen Ursache, Gott, der ideellen Geburtsund

Heimstätte alles Erkennbaren und Erkannten. Im göttlichen
Wissen verläuft die Wende — um unsere menschliche, unzulängliche
Ausdrucksweise beizubehalten, — gerade umgekehrt. Sie nimmt
gleichsam von innen ihren Anfang, d. h. durch das göttliche Wissen

geht im Heiligtum der Gottheit das Ewige Wort hervor. Und in diesem

Ewigen Worte ist das göttliche Wissen nach außen, den erschaffbaren
und den in der Zeit tatsächlich erschaffenen Dingen zugewandt L

Dank dieser kurzen, grundsätzlichen Darlegungen über das Wissen
Gottes um die geschöpflichen Dinge haben wir einen Standpunkt
erreicht, von dem aus wir uns über die wunderbare Gottförmigkeit
des Wissens Christi unterrichten können. Wir tun es unter Anleitung
des hl. Thomas. Nach ihm erhebt sich das menschliche Wissen Christi
gleich im ersten Augenblick der Menschwerdung zur höchsten
Vollendung der geschöpflich-möglichen Gleichförmigkeit mit dem Wissen
Gottes. Das darf uns nicht wundernehmen. Ist es ja in geschöpflicher,

analoger Nachbildung in derselben Ordnungsfolge den geschöpflichen

Dingen zugewandt, wie es das göttliche Wissen ist. Sehen wir
zu. Das Geheimnis der Menschwerdung eröffnet der Seele Christi
augenblicklich die unmittelbare, beseligende Schau der göttlichen

1 Deus enim cognoscendo se, cognoscit omnem creturam. Verbum igitur
in mente conception, est repraesentativum omnis eius, quod actu intelligitur
(I q. 34 a. 3). — Siehe auch : De Veritate q. 4 a. 7 ; De Potentia q. 9 a. 9 ;

C. G. IV c. 13.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin Ii
Wesenheit in der Person des Ewigen Wortes (De Veritate q. 20 a. 2 ;

III q. 9 a. 2). — Das Seelenauge Christi ist unverwandt auf die
unerschaffenen Herrlichkeiten der göttlichen Natur und Wesenheit

gerichtet. Aber zugleich erschaut es — wenn auch in ursächlicher

Abhängigkeit und Folge — die erschaffenen Herrlichkeiten aller Wesen,
die je in der Vergangenheit gewesen sind, in der Gegenwart sind und
in der Zukunft noch sein werden, bis in ihre letzten Eigentümlichkeiten

und kleinsten Einzelheiten. So ist die Gottförmigkeit im
menschlichen Wissen Christi um die geschöpflichen Dinge
unverkennbar h

Doch achten wir noch auf einige Einzel-Vergleichspunkte, um
diese Gottförmigkeit in ein noch helleres Licht zu setzen. — Das

Ewige im Wissen Gottes teilt sich dem menschlichen Wissen Christi
mit. Die Folge davon ist, daß es im Wissen Christi, wie im Wissen

Gottes, kein Nacheinander, kein Fortschreiten von Bekanntem zu
Unbekanntem gibt. Das Wissen Christi ist vielmehr, gleich seinem

göttlichen Vorbild, eine Gesamtschau, die in Gott alle geschöpflichen
Dinge zugleich und zumal erfaßt. — Das Ewige im Wissen Gottes
schließt aber keineswegs die Ordnungsiolge. aus. Im Gegenteil, die
muß da sein. Und so kann und muß ich in ihm von einem Rund- und
Umgang von einem Wissensgegenstand zum andern sprechen. Der
Grund hierfür liegt in dem unterschiedlichen Wahrheitsgehalt der

geschöpflichen Dinge. Da gebietet die rechte Ordnung, daß das « Mehr »

dem « Weniger » vorgehe (De Veritate q. 2 a. 1 ad 5). Diese Ordnungsfolge

des Wissens Gottes geht nun in das menschliche Wissen Christi
ein und begründet daselbst einen weiteren Zug der Ähnlichkeit und
Übereinstimmung, der Abbildlichkeit und Gleichförmigkeit mit dem
Wissen Gottes. Die Ordnungsfolge selbst aber verläuft nun so, daß
sie beim Menschensohn beginnt, weil er ja in seiner menschlichen Natur
alle Vollkommenheiten der Natur und Übernatur im Höchstmaß

vereinigt und infolgedessen objektives Ordnungsprinzip sein muß2.
Es folgen die allerseligste Jungfrau Maria und der hl. Joseph, die
Apostel und Märtyrer, die Heiligen des Alten und Neuen Testamentes

1 Hominis autem Christi est duplex cognitio. Una quidem deiformis
secundum quod Deum per essentiam videt et alia videt in Deo, sicut et ipse
Heus intelligendo seipsum, intelligit omnia alia, per quam visionem et ipse Deus
beatus est et omnis creatura rationalis perfecte Deo fruens (Opusc. I c. 216).

In quolibet genere, quod est perfectissimum, est exemplar et mensura
omnium, quae sunt illius generis (C. G. III c. 24).



12 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

nach Ausweis und Maßgabe der Christusähnlichkeit, die sie in sich

ausprägen.
Das ist die goüförmige Art und Weise, in der Christus um die

geschöpflichen Dinge wußte. Sie dürfte zur Genüge beschrieben und
erklärt sein. Daneben wußte er noch auf eine zweite Art und Weise

um die geschöpflichen Dinge. Sie wurde ihm im Augenblicke der

Menschwerdung durch eingegebene Erkenntnisbilder zuteil und machte
ihn in seinem menschlichen Wissen ewge/gleich, engeliörmig (Opusc. I
c. 216 ; III q. 9 a. 3 ; De Veritate q. 20 a. 3). Schließlich wußte er

um diese Dinge noch auf eine dritte Art und Weise. Sie wurde ihm
allmählich, auf dem Wege der tagtäglichen Erfahrung zuteil (Luk. 2, 52).

In ihr « wurde er als MewscAmgleichbild und im Äußern als Mensch

erfunden » (Phil. 2, 7). Näher auf die zweite und dritte Art des

menschlichen Wissens Christi einzugehen, erübrigt sich. Es gehört
weniger zum Thema unserer Arbeit.

ß) Christi Wissen um sich selbst — gottförmiger.
Aus dem Vorstehenden dürfen wir entnehmen, daß das menschliche

Wissen Jesu um sich selbst ihm ebenfalls durch das vorhin
erwähnte, dreifache Erkenntnismittel zuteil wurde, nämlich durch die

Schau im göttlichen Worte, durch die Schau in dem ihm von Anfang
an eingegebenen Erkenntnisbilde seiner selbst und endlich durch die
Schau des auf dem Erfahrungswege erworbenen Selbstbewußtseins.
Diese subjektiv-psychologische Seite des Wissens Christi trägt Merkmale
und Eigenschaften an sich, auf denen sich das Verhältnis und die

Beziehung der Ähnlichkeit und Übereinstimmung mit dem Wissen

Gottes aufbaut. Die Klarheit und Bestimmtheit, die Festigkeit und

Untrüglichkeit, mit der er um seine wahre Gottes- und Menschen-

sohnschaft, seine irdische Sendung und Aufgabe wußte, waren die

geschöpflichen Nach- und Abbilder der Klarheit und Bestimmtheit,
der Festigkeit und Untrüglichkeit, mit der Gott um sich selber
Weiß.

Es bietet wohl noch einen größeren Reiz, die Gottförmigkeit des

Wissens Christi um sich selbst nach der objektiven Seite zu betrachten.
Zu diesem Ende suchen wir zu erfahren und zu ergründen, was er in
und an sich erschaut, das als Nach- und Abbild der Herrlichkeit
Gottes angesprochen werden kann. Um möglichst viel mit möglichst
großer Sicherheit zu erfahren, halten wir uns an den Leit- und Merksatz

des hl. Thomas : Die menschliche Seele gestaltet und formt sich



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 13

durch die Erkenntnis und Betrachtung ihrer selbst in etwa zu einem

Bilde des dreieinigen Gottes. Das ist besonders dann der Fall, wenn
sie sich gerade als Abbild Gottes erkennt und betrachtet. Denn dann
bleibt sie in ihrer Betrachtung nicht bei sich selber stehen, sondern

erhebt sich bis zu Gottx.
Diesen Grundsatz wenden wir auf Christus und sein menschliches

Wissen um sich selbst an. Er weiß sich in seiner göttlichen Natur als

« das Ebenbild des unsichtbaren Gottes » (Col. 1, 15), als « den Abglanz
seiner Herrlichkeit und das Ebenbild seines Wesens » (Hebr. 1, 3).
Er weiß sich in seiner menschlichen, mit der Person des Wortes geeinten
Natur als das vollkommenste Denkmal und Abbild der göttlichen
Weisheit, als deren vollendetste äußere Offenbarung, als deren in die
sichtbare Welt hineingestellte Verkörperung. « Du fragst nach dem

Meisterwerk der Weisheit Gottes Es ist Christus. In ihm findet das

Weltall seine Vollendung und Krönung. In ihm kommt das Erste
und das Letzte, der Anfang und das Ende zusammen. Das Wort
Gottes, der Anfang von allem, vereinigt sich mit der menschlichen

Natur, dem Ende von allem, das das Sechstagewerk abschloß » (Opusc.

53 c. 1). In der Betrachtung dieses Weisheitswerkes, in dem Wissen
Christi um sich selbst, spiegelte sich die unerschaffene Weisheit
Gottes in ihrer größtmöglichen geschöpflichen Schönheit und Pracht
wider 2.

Christus sieht im untrüglichen Spiegel der göttlichen Wesenheit,
daß er die herrlichste Offenbarung, das Wunderwerk der göttlichen
Allmacht ist. Es drängt uns, seinem Wissen wenigstens von weitem
folgen zu können. Zu diesem Ende leitet uns der hl. Thomas an,
das Grund- und Kerngeheimnis Christi, die Menschwerdung, als Ver-

bindungs- oder Vereinigungs-werk von Gegensätzen zu betrachten.
Groß ist die Macht, sagt er, die gegensätzliche, aber immerhin körperliche

Elemente im leblosen und belebten Körper zusammenbringt
und zusammenhält. Größer ist die Macht, die körperliche Elemente
mit dem erschaffenen Geiste, der Seele, im Menschen zusammenbringt
und zusammenhält. Ist ja die Gegensätzlichkeit der Verbindungsstücke

viel größer. Die erzielte Verbindung, die Vereinigung von

1 Imago Trinitatis in mente est quodam modo, secundum quod cognoscit
seipsam, et praecipue prout seipsam considérât ut est imago Dei ; ut sic eius
consideratio non sistat in se, sed procedat usque ad Deum (De Veritate q. 10 a. 7).

2 Ea enim quae arte fiunt ipsius artis sunt repraesentativa, utpote ad simili-
tudinem artis facta (C. G. II c. 2).



14 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

Leib und Seele, ist so innig und stark, daß nur die Macht des Todes
sie lösen kann. Am größten aber, ja göttlich groß, ist die Macht, die

körperliche Elemente mit dem unerschaffenen Geiste, der Person des

Ewigen Wortes, zusammenbringt und zusammenhält. Denn hier klafft
der Unterschied und Gegensatz der Verbindungsstücke unendlich
weit auseinander (Opusc. 53, c. 1). — Die erzielte Verbindung, die
Vereinigung der Menschheit und Gottheit in der Person des Wortes,
ist so innig und stark, daß sie selbst nicht durch den Tod, durch keine
geschöpfliche Macht gelöst werden kann. Sie ist nach dem Werturteil
des hl. Thomas so groß, daß Gott bei seiner Allmacht sie nicht größer
hätte machen können als sie tatsächlich ist. Findet sie ja unmittelbar
in Gott ihr Ziel und Ende, ihren Abschluß. Etwas Größeres aber als
Gott gibt es nicht (I q. 25 a. 6 ad 4).

Um seine und unsere liebende Verehrung für Christus zu nähren,
verweilt der hl. Thomas mit Vorliebe gerade bei den Geheimnissen

der Menschheit Christi, die in eine rührende Gegensätzlichkeit zu den

Vollkommenheiten seiner Gottheit treten. In dem wunderbaren

Vereinigungswerke der Menschwerdung gesellte sich die Schwäche und

Hilflosigkeit des Geschöpfes zu der unendlichen Macht und Majestät
des Schöpfers, der die Welten mit einem mühelosen Entschlüsse seines

Willens aufgebaut hat, der die Berge in seiner hohlen Hand trägt,
der die Erdbeben und Stürme lenkt, wohin er will. Kleinheit und
Begrenztheit, Armut und Not, Leiden und Sterben fanden mit der
menschlichen Natur Eingang bei dem unendlich großen, seligen,

unsterblichen Gott1.
Christi Wissen um sich erweckte nach einer Bemerkung des

hl. Thomas (C. G. II c. 2) in der Seele Christi die Gefühle der Bewunderung

und des ehrfurchtsvollen Staunens. Über was denn Gewiß
über sich selbst, das wundervolle Eine aus der Vereinigung von
Göttlichem und Menschlichem, Zeitlichem und Ewigem, Irdischem und
Himmlischem ; aber mehr noch über Gottes Allmacht, die sich in ihm
(Christus) das geschöpflich vollkommenste Abbild und Denkmal
geschaffen. Und darum gingen das Wissen um dieses Abbild und die
aus dem Wissen geborenen Gefühle der Bewunderung für dasselbe

geradenwegs auf das Urbild, Gottes Allmacht, um in ihr zu ruhen.

1 In novissimis vero temporibus valde eluxit divina potentia, quando creator
potuit fieri creatura, impassibilis potuit pari, immortalis potuit mori, invisibilis
potuit videri (Opusc. 54 c. 6).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 15

Dafür hat der hl. Thomas eine zutreffende Erklärung, der wir wegen
ihrer psychologischen Feinheit Raum geben müssen.

Jedes Geschöpf ist in seiner Art und nach dem Maße seiner
Seinsvollkommenheit ein Abbild Gottes und seiner Vollkommenheiten.
Es ist daher einer zweifachen Betrachtungsweise zugänglich. Einmal
als Einzelsache, die in sich Existenz und Bestand hat und darum
durch die Abstraktionskraft des Verstandes aus ihrem BildverhäUnis

zu Gott losgelöst und herausgestellt werden kann. Geschieht das,

so wird die Sicht des betrachtenden Geistes an dem Bilde und dessen

näherer Umgebung festgehalten. Sie ist und bleibt erdgebunden.
Sie erhebt sich nicht bis zu Gott, dem ewigen Ur- und Vorbilde. Es

ist — um das nebenher zu sagen — die Methode der Sachverständigen,
die ein altes Bildwerk auf seinen Stoff, seine Herkunft, seine Geschichte

hin untersuchen, ohne sich darum zu kümmern, was oder wen es

darstellt. Mit dieser Einstellung treten viele Naturfreunde an die
Herrlichkeiten der Natur heran. Sie durchforschen das Mineral-,
Pflanzen- und Tierreich und machen dessen Stoff, Eigenschaften und
Kräfte dem Menschen dienstbar. Sie steigen auch bis zum Menschen
auf und machen ihn zum Gegenstand eines unausgesetzten,
sorgfältigen Studiums. Sie bringen es zu einer erstaunlichen Fülle Von
Einzelerkenntnissen, die sie zu wissenschaftlichen Synthesen ordnen
und zusammenstellen. Aber auf das wirklich Ursprüngliche, das außer-»

halb der Schöpfung in Gott ruhende Ur- und Vorbild achten sie nicht.
Oder wenn ihnen der Gedanke daran kommt, so sprechen und schreiben
sie nicht davon. Und so arbeiten sie, bewußt oder unbewußt, der
GottVergessenheit und schließlich der Gottlosigkeit in die Hände.

Anders geht die zweite Betrachtungsweise vor. Sie läßt die Werke
der Natur in ihrer transzendentalen Zugehörigkeit, in ihrem
Bildverhältnis zu Gott. Daraus ergibt sich die psychologische Tatsache,
daß das geschöpfliche Abbild und das göttliche Ur- und Vorbild in
einer und derselben Sicht zugleich miteinander erkennbar sein müssen.
Vergleichshalber sei an eine alltägliche Erfahrung erinnert, die der
W- Thomas in seiner allgemein gehaltenen Wendung höchstens
andeutet : Man zeige einem Kinde das Bild seiner Mutter. In einer und
derselben Sicht wird es das Bild sehen und die Mutter erkennen. Ohne
überhaupt an das Bild zu denken, wird es sagen : das ist meine Mutter.
So ist die Lage des Menschen hinieden während seiner irdischen
Pilgerschaft. Er begegnet Gott auf Schritt und Tritt in seinen Spiegelbildern,

den Geschöpfen. Und so kann der Mensch seine Gedanken



l6 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

zu Gott erheben, ohne sich bei den Geschöpfen aufzuhalten 1. Daß er
es oft genug nicht tut, oder sich gar durch die Geschöpfe von Gott
abziehen läßt, ist eine Folge der Erbsünde, die es ihm so schwer macht,
in der gottgesetzten Ordnung zu verbleiben (I q. 65 a. 1 ad 3). Ganz
anders bei Christus — Sein menschliches Wissen um die geschöpflichen

Dinge und sich selbst — um dieses letztere handelt es sich ja
hier vornehmlich —, ähnelt und gleicht aufs vollkommenste dem Wissen
Gottes. Das ist für die beiden ersten Arten seiner Selbsterkenntnis

von vornherein einleuchtend. Es eignet ihm durch die Schau der

göttlichen Wesenheit im Worte, sowie in dem von Gott eingegebenen
Erkenntnisbilde seiner selbst. In der einen, wie in der andern
Erkenntnisweise sieht er sich so, wie Gott ihn sieht, nämlich als das

geschöpflich vollkommenste Abbild und Denkmal, als die herrlichste
Offenbarung und Auswirkung der Allweisheit und Allmacht Gottes.
Die Gottförmigkeit senkt sich dem Wissen Christi vom Ur- und
Forbilde her ein. Die auf dem Erfahrungswege gewonnene Selbsterkenntnis
ist gleichfalls mit dem Merkmal der Gottförmigkeit gezeichnet. Nur
ist deren Gestehungsweise umgekehrt. Sie kommt vom Nachbilde her.

Die Gottförmigkeit des Wissens Christi um sich selbst ist
vielfältig in ihrer objektiven Schönheit. Wir haben uns von der Tatsache

überzeugt und unsere Überzeugung wissenschaftlich begründet. Wie
erinnerlich, gingen wir dabei auf den bereits erwähnten Grundsatz
des hl. Thomas zurück : In der Selbsterkenntnis senkt sich unserer
Seele eine gewisse abbildliche Ähnlichkeit mit dem göttlichen Erkennen
ein. Das ist insbesondere dann der Fall, wenn die Seele sich gerade
als Abbild Gottes weiß und schaut, erkennt und betrachtet. Denn
dann bleibt sie in ihrer Betrachtung nicht bei sich selber stehen,
sondern erhebt sich über sich hinaus bis zu Gott empor 2. Bei der
Anwendung auf Christus ließen wir uns von den göttlichen Attributen
der Allweisheit und Allmacht leiten und freuten uns am Selbstbewußtsein

Christi, der sich als die herrlichste Offenbarung, als das voll-

1 Alio modo res consideratur prout est imago ; et sic idem est motus in
imaginem et in id cuius est imago. Et sic quando aliquid cognoscitur per
similitudinem in effectu suo existentem, potest motus cognitionis transire ad
causam immediate, sine hoc quod cogitetur de aliqua re. Et hoc modo intellectus
viatoris potest cogitare de Deo non cogitando de aliqua creatura (De Veritate
q. 8 a. 3 ad 18).

2 Imago Trinitatis in mente est quodammodo secundum quod cognoscit
seipsam et praeeipue prout seipsam considérât ut est imago Dei ; ut sic eius
consideratio non sistat in se, sed procedat usque ad Deum (De Veritate q. 10 a. 7).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 17

endetste Abbild der göttlichen Weisheit und Macht weiß. Da drängt
es uns, noch eine dritte und letzte Anwendung zu machen. Wir
nehmen dabei die Führerdienste des Attributes der göttlichen Güte

zu Hilfe.
Mit Anlehnung an den gedankenreichen und wortgewaltigen

Afrikaner, den Kirchenschriftsteller Tertullian (De Poenitentia c. 8)

dürfen wir sagen : Niemand wußte und fühlte sich so sehr als Sohn,
denn Christus, der Gottes- und Menschensohn. In diesem, seinem

Sohnesbewußtsein unterscheiden wir zwei Regionen. Jede derselben

hat je eine transzendentale Beziehung zur Grundlage und zum Träger.
Und nach diesen Beziehungen wollen wir auch die Bewußtseins-

Regionen in Christus benennen. So heißen wir denn die eine : esse

a Patre — von Gott, dem Vater (her, oder ausgegangen) sein ; die
andere : esse ad Patrem — zu Gott, dem Vater (hinorientiert) sein 1.

Die erste soll uns gleich beschäftigen. Auf die zweite werden wir später
zurückkommen.

In dem klarsten und untrüglichsten Bewußtsein seiner Gottes-
und Menschensohnschaft bekennt der Heiland von sich : « Ich bin
vom Vater ausgegangen und in die Welt gekommen » (Joa. 16, 28).
In welcher Eigenschaft er vom Vater ausgegangen und in die Welt
gekommen ist, erfahren wir von ihm in der Geheimen Offenbarung,
wo er von sich sagt : « Ich bin das Alpha und das Omega, der Erste
und der Letzte, der Anfang und das Ende» (Apoc. 21, 5; 22, 13).
Wir erfahren es vom Völkerapostel, der von ihm schreibt : « Das
Ebenbild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene vor aller Schöpfung

» (Col. 1, 15). So kurz dieses Sätzchen ist, so aufschlußreich ist es.
Es erschließt uns den objektiven Reichtum des Selbstbewußtseins
Christi, das nach zwei Seiten hin geht, aufwärts zu Gott, abwärts
ZUr gesamten Schöpfung 2. In dem Bewußtsein seiner Gotosohnschaft

er sich als das gleichwesentliche Ebenbild Gottes, das die uner-
s°haffenen Herrlichkeiten Gottes in ewigem, lebendigen Abglanze
Wiederstrahlt. Im Bewußtsein seiner Mewsc/tewsohnschaft weiß und
schaut sich Christus als das geschöpflieh-vollkommenste Abbild der
göttlichen Güte. Dieses Wissen um sich selbst ist nach der subjektiv-
Psychologischen Seite einfach. Aber das hindert nicht, daß es nach

* I q. 28 a. 2 ; I q. 32 a. 2 ; C. G. IV c. 14.
Cornmendat (Apostolus) Christum. Et primum per comparationem ad

Deum secundo generaliter per comparationem ad totam creaturam (In Col. c. 1

lectio 4).

Divus Thomas. 2



l8 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

dem objektiven Inhalt drei Abstufungen umfaßt. Das Bewußtsein
Jesu weiß um das unvergleichliche Naturgut seiner aus Maria, der
Jungfrau, gebildeten Menschheit. Sie steht vor seinem alles

durchdringenden und alles umfassenden Seelenauge als das vollkommenste
und hellstrahlendste Spiegelbild, das die gesamte Schöpfung vom
dreieinigen Gott aufzuweisen hat. Wegen dieses geschöpflichen
Bildverhältnisses zu Gott führt sie den Namen : Imago creationis. —
(De Veritate q. 27 a. 6 ad 5 ; I q. 93 a. 4).

Das Bewußtsein Christi bereichert sich um ein noch köstlicheres
Wissen. Er weiß sich im Besitze des größtmöglichen Gnaden- und
Tugendgutes. Und was das bedeutet, mag man aus dem Umstand

ermessen, daß nach dem Werturteil des hl. Thomas selbst der geringste
Grad des Gnadenlebens eines einzelnen Menschen in den Augen Gottes
mehr g'lt als das Naturgut des ganzen Weltalls : « Der Gesamtwert
des Weltalls », so lauten seine Worte, « ist selbstverständlich größer
als das Eigengut eines einzelnen Menschen, solange es sich um Werte
und Güter derselben Art handelt. Aber das Gnadengut auch nur eines

Menschen übertrifft an Wert und Bedeutung das Naturgut des ganzen
Weltalls » (I-II q. 113 a. 9 ad 2). Dieser überragende Wert leitet
sich von der übernatürlichen, gottgearteten Geistigkeit der Gnade

her. Und diese ihrerseits begründet eine abbildende Ähnlichkeit mit
Gott, die höher geartet ist als die, die der Seele von Natur aus
zukommt x. Und weil sie nur auf dem Wege einer Neu- oder Um-
schaffung erlangt werden kann, heißt sie in der Schulsprache : Imago
recreationis.

Das Bewußtsein Christi erreichte seine endgültige beseligende
Weite und Tiefe im Besitze des vollkommensten Gloriengutes. Im
Augenblick seiner Menschheit wurde ihm im Vollmaße das zuteil,
was der Apostel für sich und alle Christgläubigen erhofft : « Dann aber
werde ich erkennen, wie auch ich erkannt bin » (I Cor. 13, 12). Gott
erkennt die Menschheit Christi nicht durch ein geschöpfliches
Erkenntnismittel, sondern unmittelbar durch die eigene Wesenheit.
Durch die Erteilung des Glorienlichtes wurde die Menschheit Christi
befähigt und instand gesetzt, nun ihrerseits Gott ohne irgendein
geschöpfliches Erkenntnismittel, sondern unmittelbar durch die göttliche

Wesenheit zu schauen. Damit wird keineswegs für das Erkennen

1 Gratia est quaedam similitude» divinae bonitatis expressior quam similitudo
naturalis, quae est in anima Christi (De Veritate q. 27 a. 1 ad 6).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 19

Christi die ontologische Gleichheit mit dem göttlichen Erkennen in
Anspruch genommen, sondern nur der Höchstgrad der abbildlichen
Ähnlichkeit behauptet (In I Cor. 13 lectio 4). Wir nennen ihn mit
dem hl. Thomas : Imago secundum similitudinem gloriae (I q. 93 a. 4).

Das Bewußtsein Christi um seine Menschensohnschaft ergeht sich

über die ganze Oberfläche der Region, die durch seine Beziehung zur
gesamten Schöpfung getragen wird. Hier weiß er sich auf jedem
Punkte als « das Alpha und das Omega, als der Erste und der Letzte,
der Anfang und das Ende » (Apoc. 22, 12). Seine Stellung im Weltall
läßt er durch seinen Apostel verkünden, der von ihm sagt : « Er ist
der Erstgeborene vor aller Schöpfung. Denn in ihm ist alles erschaffen,

was im Himmel und was auf Erden ist, das Sichtbare und das Unsichtbare,

Throne, Fürstentümer, Herrschaften und Mächte : alles ist durch
ihn und für ihn erschaffen. Er ist an der Spitze von allem, und alles

hat in ihm seinen Bestand » (Col. 1, 15-17). Er weiß sich, bemerkt
der hl. Thomas, « durch seine Geburt in die Welt der Geschöpfe

hineingestellt, um deren Prinzip zu sein » l. Er weiß sich als das Alpha
im Alphabet der Geschöpfe, als das absolut Erste an innerem Werte,
als das kostbarste Gute in die Welt hineingeboren. « Denn die menschliche

Natur, die er in Heiligkeit zu seiner göttlichen Person annahm,
überragt alles an Größe. Der dreieinige Gott allein ist größer » (In
Hebr. c. 2 lectio 3). — Er weiß sich als das absolute Prinzip, das

absolut Erste an wohltuendem, segensvollem Einfluß auf die ganze
Schöpfung, als das « bonum commune » (III q. 46 a. 2 ad 3), das

soziale Gut im eminentesten Sinne des Wortes, als die « persona
communis » (De Veritate q. 29 a. 5 ad 3), die allen Geschöpfen, insbesondere

allen Menschen zugehörende Person, an der sie nicht nur etwas, sondern

ihr alles haben. — Er weiß sich als das Omega, das Letzte, das Ziel
und Ende von allem, « um dessentwillen und für den alles ist » (Hebr.
2, 10) und der alles zur Vollendung führt2.

Das sind einige Züge aus dem Bilde des Selbstbewußtseins Christi.
Sie wurden vornehmlich nach dem objektiven Inhalt des Wissens Christi
um sich und seine geschöpfliche Herrlichkeit gezeichnet. In diesem
seinem Wissen ist Christus gottförmig, weil er sich als Abbild Gottes in
Gott erkennt, sowie er als Abbild Gottes von Gott in Gott erkannt ist.

1 Est primogenitus creaturae, quia est genitus ut principium omnis crea-
turae (In Col. c. 1 lectio 4).

2 Filius non procedit ut ad finem ordinatus, sed ut omnium finis (De
Potentia q. 3 a. 15).



20 Züge zum Christusbilde beim hl, Thomas von Aquin

y) Christi Wissen um Gott — am gottförmigsten.
In dem « Handbuch der kath. Dogmatik », I n. 933, hat Scheeben

die etwas bitteren Worte niedergeschrieben : « Es ist eine ebenso

oberflächliche als dürftige und unfruchtbare Auffassung, wenn man
in neuerer Zeit das 'Selbstbewußtsein' des geschaffenen Geistes als das

nächste und eigentliche Analogon der trinitarischen Fruchtbarkeit
in Gott hat darstellen wollen ». — Dieses Werturteil ist zutreffend.
Gewiß, es ist etwas Herrliches und Staunenswertes um das
Selbstbewußtsein. Es ist, wie jede geistige Erkenntnis, natur- und wesenhaft
ein Abbildungs- oder Verähnlichungswerk. Aber es ist es in höherem
Grade als die Erkenntnis, die eine Außen- oder Fremdgehe zum Gegenstand

hat. Unter dem Einflüsse des Außen-gegenstandes erarbeitet
der Geist in seiner abstraktiven Tätigkeit ein Bild der Sache, d. h. er
gestaltet und formt sich selbst zum Bilde des Erkenntnisgegenstandes

um. Solange also der subjektive Erkenntniszustand andauert, ist der
Geist ein Abbild der Außensache und ist durch die Beziehung der
Ähnlichkeit mit ihr verbunden. An diesem Erkenntnisbild entzündet
sich die Zu- oder Abneigung, nicht zum Erkenntnisbild, oder dem

eigenen Ich, sondern zu der Außensache, je nachdem diese als zu-
oder abträglich erscheint. Setzen wir nun einmal den Fall : der
menschliche Geist geht in seiner Außenerkenntnis auf rein materielle,
oder gar schlechte und sündhafte Dinge, so verähnlicht er sich mit
etwas, was unter ihm steht. Ein derartiges Wissen oder Studium
vermindert eher die Gottförmigkeit, als sie dieselbe vermehrt1.

Das Selbstbewußtsein, oder Wissen um sich selbst, steht als

Abbildungs- oder Verähnlichungswerk wesentlich höher. In einer nach
innen gekehrten, geheimnisvollen Selbstbetrachtung stellt der Geist
sich in abstraktiver Tätigkeit das eigene Ich gegenüber, um es nach

Art eines Schau- oder Studiengegenstandes zu beschauen, oder zu
studieren. In dieser Selbstschau wird er ein Abbild seinerselbst. In
ihm sieht und betrachtet er sich selbst wie in einem Spiegel. An
diesem Bilde entzündet sich das Wohlwollen und die Liebe, nicht zum
Selbstbildnis, sondern zu dem im Bilde geschauten Ich. Solange der
Geist in dieser liebenden Selbstschau verharrt, verbleibt er in der

1 In cognitione qua mens temporalia cognoscit, non invenitur expressa
similitudo Trinitatis increatae, quia res materiales sunt magis Deo dissimiles
quam ipsa mens. Unde per hoc quod mens earum scientia informatur, non
efficitur Deo magis conformis (De Veritate q. 10 a. 7).



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 21

Beziehung der Gleichförmigkeit und Übereinstimmung, der Abbild-
lichkeit und Verähnlichung mit dem eigenen Selbst. Und weil dieses

menschliche Selbst, oder Ich, jedes materielle Wesen an Wert und

Bedeutung übertrifft, so steht auch das Selbstbewußtsein, oder Wissen

um sich selbst, als Abbildungswerk höher als jedwedes Wissen um
materielle Außen- oder EVmrfgegenstände. —-Ja, man kann ihm eine

gewisse, analoge Ähnlichkeit mit der innertrinitarischen Lebensentfaltung

nicht absprechen. Aber diese stützt sich — und das ist
entscheidend — einzig und allein auf die subkjetive Art und Weise, in
der sich der Innenvorgang der Selbsterkenntnis vollzieht L Erst die

wahre Goffeserkenntnis vermag die eigentliche Gottförmigkeit in das

menschliche Seelenleben einzuführen. Denn der Erkenntnisvorgang
erhält vom objektiven Inhalt her den Charakter eines Abbildungsoder

Verähnlichungswerkes.
Nunmehr sind wir in der Lage, wenigstens von ferne einen

schüchtern Blick in die Gottförmigkeit zu tun, die sich der Seele

Christi durch deren Gotterkenntnis mitteilt. Sie richtet sich in ihrer
Größe und Eigenart nach der dreifachen Gotterkenntnis, deren sich
Christus in seiner menschlichen Natur erfreute. Die erste entsteht
unter dem Einflüsse des natürlichen Lichtes, das im Höchstmaße die
Seele Christi erleuchtet und in ihr das Bild Gottes erzeugt, wie es

vollkommener in keines Menschen Geist je gewesen ist, noch je sein

wild. An diesem Bilde Gottes entzündet sich eine gleichgeartete
Liebe zu Gott. Und so zieht auf diesem Wege in die Seele Christi
eine Nachbildung des innertrinitarischen Lebens Gottes ein, so schön

und herrlich wie sie auf dem Boden der menschlichen Natur mit natürlichen

Kräften nur irgendwie erreichbar ist. — Die Herrlichkeit der

Gottförmigkeit in der Seele Christi erhöht sich um die Grade, um die
das eingegossene Licht die Gotterkenntnis Christi erhöht und über
die Gotterkenntnis selbst des höchsten Engels emporträgt.

Und doch ist das noch nicht die Vollendung der Gottförmigkeit
Christi. Diese ist so erhaben, daß es schwer ist, sie in menschliche

Begriffe zu fassen, noch schwerer, sie mit menschlichen Worten
auszudrücken. Es dürfte in etwa gelingen, wenn man versucht, sie vorerst
in ihrer Voraussetzung und Begründung und dann in ihrer Verwirk-

1 In cognitione qua mens nostra cognoscit seipsam, est repraesentatio
Trinitatis increatae secundum analogiam, inquantum hoc modo mens cognoscit
seipsam verbum sui gignit et ex utroque procedit Amor (De Veritate q. 10 a. 7).



22 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

lichung darzustellen. Wir folgen damit den Schritten des hl. Thomas,
der in der besagten Weise vorgeht1. In der innergöttlichen
Lebensentfaltung ist die göttliche Wesenheit unmittelbar der Gegenstand,

um den sie sich in Erkenntnis und Liebe bewegt und betätigt. Aber
Erkenntnis und Liebe können nur dann Vehikel dieser Lebensentfaltung

sein, wenn sie aus einem wesenhaft göttlichen Prinzip hervorgehen

und darum auch selber wesenhaft göttlich sind. Das

vorausgesetzt, sagen wir : In der menschlichen Seele kann sich nur in soweit
ein Abbild der innergöttlichen Lebensentfaltung einstellen, als in ihr
göttliches Leben wirklich vorhanden ist. Daß dieses Leben für sie

etwas durchaus Übernatürliches sein muß, ist selbstverständüch und
braucht darum nicht weiter mehr gesagt zu werden. Nunmehr können

wir unsere christologischen Gedanken zum Abschluß bringen : Mit der
Fülle der heiligmachenden Gnade zieht die Fülle des göttlichen Lebens

in die Seele Christi ein und erhebt sie zu gottförmiger Geistigkeit.
Dadurch ist sie befähigt, vom Lichte der Glorie durchstrahlt und
erleuchtet zu werden. In diesem Lichte erschaut sie die Wesenheit
Gottes in ihr selbst. In und durch dieses Schauen erzeugt sie in sich

ein Wort, das die göttliche Wesenheit geistigerweise ausspricht, ein

Wort, das mit dem subsistierenden Worte der allerheiligsten
Dreifaltigkeit in abbildlicher Ähnlichkeit übereinstimmt. Dieser Umstand

rechtfertigt die Ausdrucksweise der Theologen, die da sagen, daß die
Seele Christi die Gottheit « in Verbo », im göttlichen Worte, schaue.

Wie nun aus dem ewigen, unerschaffenen Worte die persönliche,
kindliche Liebe zum Vater, der Heilige Geist, hervorgeht, um den

Sohn mit dem Vater in unzertrennlicher Einheit zu verbinden, so geht
auch aus dem geschaffenen Worte, das die Seele Christi in ihrer
beseligenden Gottschau dem unerschaffenen nachspricht, eine kindliche

Liebe zum Vater hervor, die in ihrei einenden und hingebenden
Kraft das geschöpflich vollkommenste Abbild der persönlichen Liebe

ist, die zwischen Sohn und Vater im Heiligtum der Gottheit besteht.

Damit ist die Seele Christi zum vollkommensten Heiligtum der

Schöpfung geworden, weil in sie die geschöpflich vollkommenste Gott-
förmigkeit eingezogen ist.

1 Auf die psychologische Voraussetzung und Vorbereitung kommt er wiederholt

in der quaestio disputata : De Veritate zu sprechen, so beispielsweise : in
q. 8 a. i u. : Utrum angeli videant Deum per essentiam; in q. 18 a. i :

Utrum homo in statu innocentiae cognoverit Deum per essentiam ; in q. io a. n :

Utrum mens in statu viae possit videre Deum per essentiam ; in q. 20 a. 2 :

Utrum anima Christi videat Verbum per aliquam habitum.



Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin 23

b) Die allgemeine Seelenhaltung Jesu.
Aus Christi Wissen um Gott gestaltet sich die allgemeine

Seelenhaltung Christi Gott gegenüber. Sie soll noch zum Schlüsse — wenn
auch nur andeutungsweise — beschrieben werden. Sie ist wesentlich

religiös und pietätvoll, demütig und dankbar.

a) Religiös und pietätvoll.

Es wurde oben (S. 17) gesagt, daß das Sohnesbewußtsein Christ1

zwei Regionen umfasse, die Region des « esse a Patre » und die des

« esse ad Patrem » (C. G. IV c. 14). In der ersteren führt Christus den

Primat, sodaß wir mit Anlehnung an Tertullian (De Poenitentia c. 8)

bekennen müssen : Nemo tarn Filius quam Christus — Niemand ist
in dem Maße Sohn als Christus. In der Sohnes-Eigenschaft ist er
der erste, geht er allen voran. Wir haben uns hinlänglich davon
überzeugt. In der zweiten ist es nicht anders. Und darum heißt es auch
da : In der Hinordnung zum Vater ist niemand so sehr Sohn als Christus.

In ihr geht er allen voran.
Das « esse a Patre », oder der Aus- und Hergang Christi vom

Vater, begründet nämlich eine Gottverbundenheit, die nicht allein
bleiben darf. Sie muß in dem « esse ad Patrem », dem Hin- und Rückgang

zum Vater, eine schwesterliche Ergänzung finden, die der ersten
Gottverbundenheit vollkommen gleichwertig sein und entsprechen
muß. Wäre dem nicht so, so wäre Christus in seinem Wesen und seiner

Lebenshaltung widerspruchsvoll, er wäre fehlerhaft, sündhaft L Das
auch nur zu denken, wäre gotteslästerlich. Und diesen Hin- oder

Heimgang zum Vater — um das gleich zu unserer Belehrung zu sagen
— bewerkstelligte Christus « nicht mit den körperlichen Schritten der

leiblichen Füße, sondern mit den geistigen Schritten der seelischen

Affekte » (S. Aug. In Joa. tract. 48 n. 4). Es geschah in Sonderheit
durch die vollkommenste Betätigung der Tugend der « Religio » —
der Gottesverehrung. Auf dem Boden dieser Universal- oder Allgemeintugend

erblühten die herrlichen Blumen des GefoMebens Christi,
erwuchsen die wert- und verdienstvollen Früchte seiner 0/>/ergesinnung
und Opferbetätigung (II-II q. 81-85 ; HI q- 21-22). — Es geschah durch
die vollkommenste Beobachtung der kindlichen Pietät gegen Gott und

1 Sicut creaturae imperfectae essent, si a Deo procédèrent et ad Deum non
reordinarentur ita impertectus esset creaturarum a Deo exitus, nisi reditio in
Deum exitum adaequaret (De Veritate q. 20 a. 4).



24 Züge zum Christusbilde beim hl. Thomas von Aquin

alles Geschöpfliche, insoweit sich in ihm Gott und Gottes Herrlichkeit
der Weisheit, Macht und Güte offenbarte (II-II q. 101 und 121).

ß) Demütig und dankbar.

Durch die Einsicht in das «esse a Patre », in alles das, was
Christus durch seinen Aus- und Hergang vom Vater ist und hat, ist
seine Seelenhaltung demutsvoll und dankbar. In dem Bewußtsein
seiner Gottes- und Menschensohnschaft war ihm immerdar die Frage
vernehmbar : « Was hast du denn, das du nicht empfangen hättest »

(I Cor. 4, 7). Und er gab in Gesinnung, durch Wort und Tat die
Antwort : Nichts! Denn : « Accipere est filii Dei» (I q. 33 a. 3 ad 2).

Mir, dem Gotteskinde, ist es wesentlich und eigentümlich, nichts
aus sich selbst zu sein, oder zu haben, sondern alles auf dem Wege
des Erhaltens und Empfangens, der Entgegennahme vom Vater zu
sein und zu haben. Und so war Christi « esse ad Patrem », Christi
Hinordnung, Christi Hin- und Rückgang zum Vater durchaus demütig,
so demutsvoll, daß wir uns hienieden nie einen zutreffenden Begriff
davon werden machen können. Um es tun zu können, müßten wir
ein zutreffendes Werturteil über das unerschaffene und erschaffene

Sohnesgxit haben, das Christo zuteil geworden ist ; müßten wissen,

was es um Christi Gott- und Selbsterkenntnis ist (In Eph. c. 5 lectio 7).
Beides aber ist unmöglich. Nur soviel können wir sagen : « Christus
ist demütiger als irgendein Engel oder Mensch sein kann »1.

Auf demselben Wege, auf dem die Demut in die Seele Christi
eingezogen war, kam in schwesterlicher Gefolgschaft auch die liebe

Tugend der Dankbarkeit. Sie breitete sich gleichsam über die ganze
Oberfläche der Seele aus. Wozu denn Um auf allen Punkten ohne
Unterlaß von den großen und kleinen Guttaten, die der heiligsten
Menschheit Christi zuteil geworden, Aufträge der Erkenntlichkeit
entgegenzunehmen und vor Gott, dem Geber alles Guten, hinzubringen.
Ihre Schritte lenkt sie auch zu allen denen, deren sich Gott bedient,
Christo in seiner heiligsten Menschheit Gutes zu tun (II-II q. 106).

Das sind anziehende Züge aus dem wunderbaren Christusbilde,
die uns zu wiederholter Betrachtung einladen. (Fortsetzung folgt.)

1 Nulla humilitas est ita magna sicut humilitas Christi (In Symb. Apost.).


	Züge zum Christusbilde beim heiligen Thomas von Aquin

