Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 14 (1936)

Artikel: Die Schuld der Hellenen

Autor: Morard, M.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762262

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Schuld der Hellenen.

Von P. M. St Morard O. P., Freiburg.

..... elc T0 elvar adtods AvamoloyhTous.
(Rom. 1, 20.)

1. Das Verhiltnis zwischen dem christlichen Glauben und den reli-
giosen Gegebenheiten der hellenistischen Kulturwelt ! wird seit Jahren,
besonders seitdem man es unternommen hat, das Christentum «reli-
gionsgeschichtlich » zu erfassen, mit leidenschaftlichem Eifer erértert.
Dabei kommt je nach Weltanschauung und personlicher Einstellung
der Forscher ein doppeltes entgegengesetztes Bestreben zum Vorschein.
Die einen wollen das Christentum aus seiner Umwelt restlos ableiten ;
so sind sie geneigt, iiberall und in allem Ahnlichkeiten und Uberein-
stimmungen zwischen beiden VergleichsgroBen anzunehmen oder vor-
auszusetzen. Andere glauben hingegen, die véllige Eigenstindigkeit
des christlichen Lehr- und Kultgutes samt seinen bewuBten Anleihen
bei der jiidischen Offenbarungsreligion feststellen zu miissen ; sie werden
dementsprechend versucht sein, dessen uniiberbriickbare Gegensitzlich-
keit zum religiosen Befund der antiken Weltanschauungen in jeder
Beziehung hervorzukehren.

Ein dhnlicher Widerstreit in der Beurteilung dieser Frage begegnet
uns schon bei den altkirchlichen Schriftstellern. Es sei nur auf
Tertullian und auf Clemens von Alexandrien als auf die markantesten
Vertreter dieser zwei Richtungen hingewiesen. ®

1 Vgl. K. Primm S. J.: Der christliche Glaube und die altheidnische Welt,
2 Bde. Leipzig, Hegner 1935 ; A. ]J. Festugiére O. P. : L'idéal religieux des Grecs
et I'Evangile. Paris, Lecoffre 1932. Beide Werke sollen noch eigens besprochen
werden. Hier moge es vorliufig geniigen, auf ihren hochbedeutsamen Wert
hingewiesen zu haben. Das erste stellt sich als eine umfassende Untersuchung
aller einschligigen Probleme dar, von ungewé6hnlicher Reife und Tiefe. Das zweite
behandelt mehr einzelne Fragen mit einer meisterhaften Beherrschung des Stoffes
und mit sehr ausgesprochener Selbstindigkeit des Urteils.

2 Vgl. unter anderen Histoire de I'Eglise II. Paris, Bloud et Gay, 1935,
p- 172 f. zu Tertullian, p. 238-244 zu Clemens von Alexandrien (beides von
J. Lebreton S. J.).

10 145



380 Die Schuld der Hellenen

Allerdings ist bei den Lehrern der ersten christlichen Jahrhunderte
der Fragepunkt nicht derselbe wie bei den modernen Historikern.
Den ersteren steht der selbstindige Ursprung der christlichen Religion
aus der gottlichen Offenbarung des alten und neuen Bundes unbe-
streitbar fest. Fiir sie kommt irgend eine Abhingigkeit der christ-
lichen Glaubens- und Lebensinhalte von etwaigen heidnischen Ein-
fliissen gar nicht in Frage. Fiir Clemens von Alexandrien ebensowenig
wie fiir Tertullian hat das kirchliche Christentum Anleihen bei der
heidnischen Weisheit und Religion je gemacht. Sie wiirden viel eher
umgekehrt, nach einer Anschauung, die bereits in der vorchristlichen
Zeit Verbreitung fand, die heidnische Weisheit von Moses und den
Propheten abgeleitet sein lassen.

Uneinig sind die altkirchlichen Lehrer iiber den Eigenwert der
heidnischen Religionsweisheit, wie sie vor allem in der hellenischen
und hellenistischen Philosophie ihren Ausdruck fand. Tertullian
scheint ihn grundsitzlich zu verneinen und verwehrt sich entschieden
dagegen, bei der Verteidigung und Erklirung der christlichen Wahr-
heiten von der Philosophie Gebrauch zu machen (De Praescriptione 7,
1-13; cf. Apologeticum 19. 46-48). Das hindert ihn jedoch nicht,
sich selbst gelegentlich auf heidnische Philosophen zu berufen («Et
Seneca saepe noster », De Anima 20). Ubrigens wei man auch, daB
er sich in seinen theoretischen Anschauungen von der Stoa nicht
unerheblich beeinflussen lieB.

Clemens von Alexandrien, wie schon vor ihm die ersten Apologeten,
der hl. Justinus ganz besonders, aber auch Athenagoras und Theo-
philus von Antiochien, hat eine ganz andere Ansicht. Er sieht in der

heidnischen Philosophie, — und auch in der Weisheit der groBen
Dichter Griechenlands, verdanken wir denn ihm z. B. an die sechzig
Fragmente des Euripides, — ein wertvolles Gut von providentiellem

Ursprung und von providentieller Bedeutung, eine Wirkung des gott-
lichen Logos, durch den von Gott gespendeten Logosregen hervorge-
bracht (xatagaiverar toivuy mpomadela 7 ‘Edknvixn obv xal adti gthosopiy
Oedbey Tixew els avlpdmous ... efc yas b thHv xipov EmopPoloac Adyov
Stromata 1 37). Sie hat auf die Hellenen rechtfertigend gewirkt
(xat xab’ eavtiy EBwxalov moti xal 7 gthosoplx tols “Edlknvas Stromata
I 99; vgl. Justinus, Apologia 1 46, 3; S. Paulus, Rom. 2, 6-11. 14-16).
Sie hat die Hellenen auf das Christentum vorbereitet (tnv g¢thosogiay &x
ths Oelagc mpovolas Beddolar mwoomardedovsav el iy Buad yptaTol Tehelwaty
Stromata VI 153 cf. 67). Sie bietet ein recht brauchbares, ja kaum

146



Die Schuld der Hellenen 381

entbehrliches Hilfsmittel (suvaftiov) zur Verteidigung und Erforschung
der christlichen Wahrheit (Hauptstelle zum Ganzen Stromata 1
97-100). Man kann ruhig sagen, daB die katholische Theologie, wenn
sie sich auch vorsichtiger auszudriicken pflegt, Clemens in der Haupt-
sache Recht gegeben hat.

Aber aus dieser seiner Einstellung heraus hat Clemens mit einer
manchmal unglaublichen Weitherzigkeit die heidnischen Denker und
Dichter im christlichen Sinn verstanden und herangezogen. Und
obwohl sehr viele ihm hierin mehr oder weniger Gefolgschaft leisteten,
haben sich andere, so sehr sie ihm grundsitzlich beistimmten, viel
kritischer verhalten. So stehen wir denn wieder in Bezug auf die
Religionsweisheit der heidnischen Denker einem doppelten entgegen-
gesetzten Bestreben gegeniiber. Die einen sind geneigt, sie giinstig
zu beurteilen und im Sinne der anima naturaliter christiana zu deuten ;
die anderen glauben Grund zu haben, sie in einem ungiinstigen Sinn
zu verstehen und mehr Mingel als Vorziige an ihr aufzuzeigen. So
kann z. B. A. J. Festugiére (1. c. p. 87) ein Kapitel seines Werkes
geradezu « L’échec des philosophes » (Das Scheitern der Philosophen)
iiberschreiben.

Damit sind wir auf die historische Frage gekommen, die uns hier
beschiftigen soll. Wie weit sind denn eigentlich die Vertreter der
vorchristlichen heidnischen Weisheit, innerhalb des natiirlich Erkenn-
baren, den Grundwahrheiten der christlichen Religion nahe gekommen ?
Worin haben sie es hauptsichlich fehlen lassen ? _

2. Wir gehen hier vom Rémerbrief des hl. Paulus 1, 18-32, als vom
gewichtigen Zeugnis eines tiefblickenden Zeitgenossen aus.

Der Apostel bespricht in diesem bekannten Texte die Siinde und
Strafe der Hellenen. Ihre Siinde wird bezeichnet als die « Gottlosigkeit
und Ungerechtigkeit derer, die da die Wahrheit (iiber Gott, wie aus
dem Zusammenhang ersichtlich) mit Unrecht niederhalten » (Rom. 1, 18).
Hierin ist es, daB sie nicht zu entschuldigen sind (cf. 20); nimlich,
«obwohl sie Gott erkannt hatten, haben sie Ihn nicht als Gott verherrlicht
und dankend gepriesen, sondern sie verfielen auf nichtige Uberlegungen
und ihr unverstindiges Herz verfinsterte sich ; wihrend sie sich fiir
Weise ausgaben, haben sie sich zu Narren gemacht» (ib. 21 f.).
« Sie hielten es nicht fiir wichtig, mit der Erkenntnis Gottes Ernst zu
machen » (ib. 28 0eby gyewv &v émyvweer @ wortlich, « Gott in Erkenntnis
zu halten »; éxiyvwsic bedeutet eine so oder anders qualifizierte Er-
kenntnis, entweder theoretisch als vertiefte Erkenntnis, oder praktisch

147



382 Die Schuld der Hellenen

als beachtete, beherzigte, nachgelebte Erkenntnis ; obige Ubersetzung
versucht beides zum Ausdruck zu bringen, aber der Apostel meint
wohl in erster Linie das zweite, nimlich das ernst ergriffene Anerkennen
des einen wahren Gottes).

Der entriistete Vorwurf des Apostels gilt der striflichen Inkon-
sequenz und der gottlosen Ungerechtigkeit, die darin bestand, trotz
besseren Wissens (ib. 19-21. 28) den heidnischen Gétzendienst zu billigen
und an ihm teilzunehmen, somit dem Geschépf die Ehre zu geben,
die dem Schoépfer allein gebiihrt (ib. 23-25).

Das ist in den Augen des Apostels die Hauptsiinde der Hellenen,
ihr gottloses Unrecht, das nicht zu entschuldigen ist. Strafe dafiir
sind die sittlichen Verirrungen, denen sie sich hemmungslos ergeben
haben, ganz besonders die Verirrungen jener naturwidrigen Unzucht,
die schon im Altertum als das griechische Laster verrufen war (ib. 24.
26-31). Und auch hierin handelten sie gegen ihre bessere Einsicht :
« obwohl sie das Rechtsurteil Gottes wohl kennen, wonach die solches
tun, den Tod verdienen, tun sie es nicht bloB selbst, sondern
pflichten noch denen bei, die es tun» (ib. 32).

Wenn nun der Apostel seine Anklage ganz allgemein ausspricht,
so hat er doch offenbar die Hellenen seiner Zeit im Auge. Er will nicht
einen historischen Riickblick auf die Vergangenheit geben, sondern
einen Uberblick iiber die gegenwirtigen Zustinde. Da sind aber die
filhrenden, verantwortlichen Kreise vor allem gemeint und unter
diesen in erster Linie die berufsmiBigen Vertreter der hellenischen
Weisheit und Erzieher der biirgerlichen Jugend, die Philosophen.
Sie sind iibrigens ausdriicklich unter jenen bezeichnet, die sich als
Weise ausgeben (ib. 22). Und «die nichtigen Uberlegungen », wir
wiirden sagen «die windigen Theorien», durch die sie zu Narren
geworden sind, diirften gerade an die gelehrten Versuche erinnern
wollen, durch physikalische oder sonstige willkiirliche Deutungen den
mythologischen Fabeln einen halbwegs haltbaren Sinn zu geben und
dem Gotzendienst eine irgendwie begriindete Rechtfertigung zu ver-
schaffen, die ganz besonders in der Stoa, aber auch sonst bei den
Philosophen, eifrige Pflege fanden (vgl. Arnim, Vet. Stoic. Frag. 11
1061-1105 ; Cornutus, Theologiac graecac compendium,; Plutarchus,
De Iside et Osiride; schon Plato, z. B. Epinomis g79d-988¢ und auch
sonst gelegentlich).

Die auffallend ausfiihrliche Erwihnung der naturwidrigen Unzucht
samt der SchluBbemerkung (v. 32) ist ebenfalls ganz besonders auf die

148



Die Schuld der Hellenen 383

Philosophen zu beziehen, vorab auf die Stoiker !, die Paulus aus seiner
Vaterstadt Tarsus nidher gekannt haben muB und tatsichlich auch
(Aet. 17, 18. 28) nicht bloB dem Namen nach gekannt hat.

Die Schuld der Hellenen ist somit hinreichend klargestellt, soweit
nimlich es sich um das Zeugnis des hl. Paulus handelt.

Um sie noch stirker zu beleuchten, fiigt der Apostel seiner Anklage
einen gedringten, gehaltvollen UmriB der natiirlichen Gotteserkenntnis
ein, wie er sie aus der religiosen Uberlieferung seines Volkes (Psalmen,
Isaias), aus dem Buch der Weisheit (Sap. Salom. 13, 1-9), aus eigenem
Nachdenken und wahrscheinlich auch aus persénlicher Beriihrung mit
philosophischen Kreisen (Act. 17, 16-34 ist wohl nur ein Beispiel unter
vielen fritheren und spiteren Fillen) in Erfahrung gebracht hatte.
« Was an Gott zu erkennen ist, das ist unter ihnen offenbar (gaveadv :
dies kann nur von einer unter den Hellenen der Gegenwart vorhandenen
Einsicht zu verstehen sein). Gott hat es ihnen offenbar gemacht.
Denn seit der Erschaffung der Welt werden seine unsichtbaren Eigen-
schaften, ndmlich seine ewige Macht und Géttlichkeit (der absolute
Vorrang an Herrschaft und Herrlichkeit, t& xpdtiatov xat péyistov, der
zum Grundbestand der hellenischen Gottesvorstellung gehort, wie wir
aus Xenophanes ersehen werden) aus seinen Werken durch die Vernunft
deutlich erschaut » (Rom. 1, 19 f).? Wenn ein anderes Mal der

1 {Yber Stoa und naturwidrige Unzucht vgl. Seneca, Epist. 123 circa fin.
(« Illos quoque nocere nobis existimo, qui nos sub specie stoicae sectae hortantur
ad vitia. Hoc enim jactant: Solum sapientem doctum esse amatorem usw.
Haec graecae consuetudini data sint». Das Zitat ist vielleicht aus Chrysippus) ;
denselben apud Lactantium, Div. Inst. I1I 15, 11-13; Cicero, Tuscul. Disp. IV
7o ff. ; Arnim, Vet. Stoic. Frag. 1 247-253 (Zenon), III 650-653, 716-722 (Chrysippus).
Zu diesen Stellen kann noch Diog. Laert. Vitae VII 34 hinzugefiigt werden.
Da kommt aber Plato, trotz Charmides, Lysis, Symposium, Phaedros, nicht in
Betracht, wenigstens nicht der greise Plato, der in den Gesetzen sein sittlich-
religioses Vermidchtnis der Nachwelt iibergeben hat. Man lese nur seine feierlich
bewegte und umstindlich begriindete Verwahrung: Gesetze VII, 835¢-842 a. Frither
mag er dariiber gelichelt haben, aber jetzt ist es ihm bitterster Ernst, wenn er
auch wenig Hoffnung hat, Gehér zu finden. Es miiBte da Gott selbst eingreifen.

2 Zum Gedanken (Rom. 1, 20) der Erkenntnis des unsichtbaren Gottes aus
seinen sichtbaren Werken konnen wir zwei vorchristliche Texte hier anfiihren.
Xenophon, Memorabilia IV 3, 13 . : « Warte nicht ab, bis du die Gestalten der
Gotter mit eigenen Augen siehst; es sei dir genug, ihre Werke zu sehen ..
Der Gott, der die ganze Welt zusammenordnet und zusammenhilt, den sehen
wir die groBten Werke ausfithren ; er selbst aber bleibt uns unsichtbar ... Die
Seele des Menschen, die, wenn irgend eines unter den menschlichen Dingen, am
Gottlichen teil hat, sie iibt iber uns offensichtlich ihre Herrschaft aus, und
doch wird sie selbst nicht gesehen. Man soll dergleichen bedenken und das
Unsichtbare nicht geringschatzen, sondern aus den Ereignissen seine Macht ver-

149



384 Die Schuld der Hellenen

Apostel (x Cor. 1, 21) bemerkt, daB « die Welt mit ihrer Weisheit an
der (aus der Schépfung hervorleuchtenden) Weisheit Gottes Gott nicht
erkannt habe», so ist dies ganz im selben Sinn wie der gegenwiirtige
Text, Rom. 1, 19-21, gemeint (vgl. Allo, Premiére Epitre aux Corin-
thiens, p. 15 ff.: « Eyvo veut dire ici reconnaitre »), von der Schuld den
erkannten Gott nicht anerkannt zu haben.

Hierher gehért auch Act. 17, 28, wo Paulus seine Belehrung an
die Athener iiber die Pflicht dem Gé&tzendienst zu entsagen, ausdriick-
lich an die stoische Theologie ankniipft, wonach « wir in Gott leben,
uns bewegen und sind », und hinzufiigt : « So haben ja auch einige
von euren Dichtern gesagt : Wir sind von seinem Geschlecht ». Beides,
in der Tat, der Satz und der Vers, sind stoisches Gut, wenn es auch
nicht sicher ist, daB der Satz, wie es einige meinen, ebenfalls Zitat
ist. (Der Vers findet sich bei Aratos, Phaenomena, der ihn der
Zeushymne des Cleanthes mit einer kleinen Anderung entnommen
hat ; vgl. Boudon S. J., Les Actes des Apditres, p. 387 {., und Arnim,
Vet. Stoic. Frag. 1 537 v. 4). Paulus setzt also auch hier bei den
Stoikern die Erkenntnis des einen wahren Gottes voraus; er dringt
nur auf folgerichtige Anerkennung und Anwendung dieses ihres theo-
logischen Satzes. Es wird in der Athenerrede vor dem Areopag der-
selbe Gedanke ausgesprochen wie im 1. Kapitel des Romerbriefes,
dort in der Form einer Aufforderung, hier in der Form einer Beschul-
digung : «den erkannten Gott sollen sie anerkennen » (Athenerrede),
«den erkannten Gott haben sie nicht anerkannt » (Romerbrief).

Aus den besprochenen AuBerungen des hl. Paulus (Rom. 1, 18-32 ;
1 Cor. 1, 21 ; Act. 17, 28) ergibt sich also nicht bloB, daB er selbst die
natiirliche Erkennbarkeit des einen wahren Gottes (und des allgemeinen
Sittengesetzes, Rom. 1, 32 ; 2, 24 f.) behauptet, sondern auch, und das
ist das historisch Wichtige, daB nach seiner Uberzeugung die Hellenen

stehen lernen und das Gottliche in Ehren halten ». Cicero, Tuscul. Disp. 1 70 :
« Haec igitur et alia innumerabilia cum cernimus, possumusne dubitare, quin eis
praesit aliquis vel effector, si haec nata sunt, ut Platoni videtur, vel, si semper
fuerunt, ut Aristoteli placet, moderator tanti operis et muneris ? Sic mentem
hominis, quamvis eam non videas, ut deum non vides, tamen, ut deum adgnoscis
ex operibus ejus, sic ex memoria rerum et inventione et celeritate motus omnique
pulchritudine virtutis vim divinam mentis adgnoscito ». Diese Texte sind historisch
um so bedeutsamer, als sie bei so wenig selbstindigen Denkern wie Xenophon
und Cicero eine feststehende Uberlieferung voraussetzen, die schon am Anfang
des vierten vorchristlichen Jahrhunderts die Populirphilosophie beherrscht.
Vgl. noch Augustinus, In psalmos 73, 25: « Stulte, ex operibus corporis agnoscis
viventem, ex operibus creaturae non potes agnoscere creatorem ».

150



Die Schuld der Hellenen 385

seiner Zeit, gemeint sind hauptsichlich ihre Weisen, die Philosophen,
sich im Besitz dieser natiirlichen Erkenntnis des einen wahren Gottes
befunden haben. Eben deswegen sind sie in seinen Augen nicht zu
entschuldigen, weil sie den erkannten Gott nicht anerkannt haben, mit
dessen Erkenntnis nicht Ernst machten, indem sie den Gotzendienst mit-
gemacht und gar durch windige Theorien zu rechtfertigen versucht haben.

3. Hier angelangt, hdtten wir nun die Aufgabe, an Hand der iiber-
lieferten Texte und Berichte den Stand der Gotteserkenntnis und
der Kultanschauungen bei den Zeitgenossen des Apostels festzustellen
und somit die Richtigkeit seines Zeugnisses nachzupriifen. Erschwert
wird aber diese Aufgabe durch den sehr bedauerlichen Umstand, da
uns die zwei hervorragendsten und mabBgebendsten Philosophen des
letzten vorchristlichen Jahrhunderts, Posidonius von Apamea, der
Stoiker, und Antiochus von Ascalon, der Platoniker, nur unvollstindig
und aus zweiter, oft unsicherer Que lle bekannt sind. Denn kein einziges
ihrer zahlreichen Werke ist auf uns gekommen. Cicero und Philo von
Alexandrien, die zweifellos ihnen manches entnommen haben, kénnen
uns diesen Verlust nicht ersetzen : der erstere nicht, weil er doch im
Grund ein unheilbarer Skeptiker blieb; der zweite auch nicht, weil
in seiner Theologie mehr jiidischer Glaube als philosophische Erkenntnis
zum Ausdruck kommt.

Festugiére, 1. c. p. 87-100, fithrt zwar De natura deorum Ciceros
als repraesentativ fiir den damaligen Stand der Gotteserkenntnis und
eben daher als schlagenden Beweis fiir das Scheitern der Philosophen
an. Nun aber zuerst, als Anhinger der skeptischen Akademie des
Carneades, spricht Cicero nur fiir eine Sekte, und zwar fiir eine damals
bei den Griechen fast vollstindig verlassene Sekte, wie er ja selbst
bemerkt : quam nunc propemodum orbam esse in ipsa Graecia intelligo
(De nat. deor. 1 11). Seine unschliissige Haltung darf also nicht zur
Norm der allgemeinen Geisteslage unter den Philosophen und ihren
Jiingern gemacht werden. Sodann darf der Umstand nicht unterdriickt
werden, daB Cicero unter Vorbehalt seiner grundsitzlichen Skepsis
sich doch fiir eine sehr positive Gottesanschauung — freilich bloB
theoretisch und mit geringem inneren AnschluB — endgiiltig aus-
spricht (vgl. Tuscul. Disp. 1 68-70 ; De divinatione 11 148 f. ; De natura
deorum 11). Letzteres aber ist gerade das Charakteristische fiir die
gewohnliche Auffassung der Gebildeten zu seiner Zeit.

So schicken wir denn der ganzen Untersuchung einen Ausspruch
Ciceros voraus, der, abgesehen vom skeptischen Unterton, den er im

151



386 Die Schuld der Hellenen

Munde des romischen Akademikers annimmt, das Urteil des hl. Paulus
in jeder Beziehung bestitigt. Er steht am SchluB seines De divinatione
und wird ausdriicklich als Endergebnis seiner Erdrterungen iiber das
religiose Problem vorgebracht. Zunichst erklirt Cicero: « Multum
enim et nobis ipsis et nostris profuturi videbamur, si eam (sc. supersti-
tionem) funditus sustulissemus ». Eben daran war ihm bei seinen
Schriften iiber die Gotter am meisten gelegen. Sodann fiigt er ab-
schlieBend hinzu : « Nec vero (id enim diligenter intellegi volo) super-
stitione tollenda religio tollitur. Nam et majorum instituta tueri sacris
caeremoniisque retinendis sapientis est, et esse praestantem aliquam
aeternamque naturam, et eam suspiciendam admirandamque hominum
generi pulchritudo mundi ordoque rerum coelestium cogit confiteri».
(De divinatione 11 148).

Gott wird erkannt, und auch einigermalBen, aber wie kiihl ! inner-
lich anerkannt. Es gibt ein iiberragendes und ewiges Wesen. Die
Menschen sollen ihm Verehrung und Bewunderung entgegenbringen.
Dies zu bekennen, zwingt uns die Schonheit der Welt und die Ordnung
der Gestirne.

Aber der Weise wird dennoch an den iiberlieferten Einrichtungen
der Volksreligion festhalten und sich an den Kulthandlungen des
offiziellen Gotzendienstes beteiligen. Und so wird eben weiter, trotz
besserer Einsicht, den Geschépfen die Ehre gegeben, die dem Schépfer
allein gebiihrt. Also gerade das, was Paulus mit der ganzen Ent-
riistung seiner gliubigen Seele als die Schuld der Hellenen gebrand-
markt hat. Von Sokrates an, haben es alle, auch die GriéBten und
Besten, so und nicht anders gehalten. Wenn es auf die « frommen »
Weisen des Hellenismus angekommen wire, hitte der furchtbare
Bann des heidnischen Aberglaubens nie aufgehort das menschliche
Leben in Knechtschaft zu halten : oppressa gravi sub religione (Lucretius,
De rer. nat. 1 63). In der Tat war die Rechtfertigung des Gotzen-
dienstes allen Philosophen des Altertums eine wichtige Aufgabe, von
der selbst die Epikuraeer sich nicht ginzlich entschlagen haben. Man
weil einen gewissen Theagenes von Rhegion aus dem Ende des
VI. Jahrhunderts als jenen zu nennen, der zuerst in seiner Homer-
erklirung diese Apologie, wie sie ausdriicklich bezeichnet wird, der
mythologischen Géttergeschichten vorgenommen habe (vgl. Diels
Vorsokratiker, 5. Aufl. = DV?, 8 n. 2). Weitere Belege fiir diese Schwiche
der antiken Philosophen werden uns noch spiter begegnen. Daf} sie
aber den wahren Gott erkannt haben, liegt nicht so eindeutig klar

152



Die Schuld der Hellenen 387

am Tag und man ist vielfach gewoéhnt, es nur in einem sehr
beschrinkten Sinne gelten zu lassen. !

Wie steht es damit ? Wir beschrinken uns auf einen historischen
Riickblick iiber die Gotteserkenntnis unter den Weisen Griechenlands.

4. Die Uranfinge der hellenischen Theologie liegen in einem tiefen
Dunkel gehiillt. Es herrscht allenthalben eine vielgestaltige und iiber-
aus fluktuierende Mythologie, deren tiefere Grundgedanken sich recht
schwer ermitteln lassen. Die édltesten Zeugnisse einer Theologie gehéren
mit Hesiod zum Anfang des VII. Jahrhunderts, die meisten alten
Zeugnisse sind beinahe um ein Jahrhundert jiinger.

Aus diesen spirlichen Quellen diirfte man vielleicht eine dreifache
« Urtheologie » der Griechen unterscheiden: eine «naturalistische »,
eine halbwegs « monotheistische » und eine ausgesprochen « pan-
theistische ».

Die erste Urtheologie ist durch die verschiedenen Theo- und Kos-
mogonien jener alten Dichter vertreten, die Aristoteles als die « Theo-
logen » bezeichnete. Sie lassen die Welt samt den verschiedenen Gotter-
geschlechtern aus der Nacht oder aus dem Chaos oder aus beiden
entstehen oder auch sonst noch aus anderen dhnlichen unteren Michten
von tiefster Unvollkommenheit (vgl. Hesiod, Theogonie 116 ff. ; Aristo-
phanes, Vigel 693 ff. ; Aristoteles, Metaph. 1071b 26 ff., T091b 4 ff.).
Dazu gehoren auch die sogenannten orphischen Theogonien, von denen
uns berichtet wird. Wie bekannt, geht das orphische Schrifttum in
seiner iltesten Gestalt auf Onomacritos zuriick, der um die Mitte des
VI. Jahrhunderts im Athen des Peisistratos die orphische Uber-
lieferung zum ersten Male in Versen formte (DV® 1 B 10).

Die zweite, « monotheistische », Urtheologie ist uns nur durch
zwei Texte bekannt, die auch als orphisch ausgegeben oder angesehen
werden. Wir haben zuerst einen bei Plato, Gesetze IV 715e . ange-
fiihrten Spruch aus dem ma)latss Adyos, der da lautet : « Gott, der
Anfang und Ende und Mitte aller Dinge in Hinden hat, beschreitet
unentwegt, gemdB der Natur, ringsum seine Bahn. Als Begleiterin
folgt ihm stets Dike, die Bestraferin derer, die vom gottlichen Gesetze
abweichen. Und wer selig werden soll, schlieBt sich ihr folgend an
mit Demut und Wohlanstand usw. ». Die ganze Stelle dient bei Plato

1 In seinem oben erwdhnten Werke hat sich A. J. Festugiére O. P. mit sehr
beachtlichen Griinden bemitht, Wert und Gehalt der hellenischen Gatteserkenntnis
auf ein Minimum herabzusetzen. Da ist von der kritiklosen Weitherzigkeit eines
Clemens von Alexandrien wahrlich nichts tbriggeblieben,

I53



388 Die Schuld der Hellenen

der Einschirfung ernster Sittlichkeit als Vorbedingung zu einem gott-
gefilligen Opferdienst. Die Verbindung von Zeus und Dike kommt
schon bei Hesiod vor (Werke und Tage 256-262) und ist auch sonst
als orphisch bezeugt (DV® 1 B 14 Pseudo-Demosthenes). Das Scholion
zur Stelle Platos (in der Platoausgabe von Hermann, Teubner, 6. Bd.
S. 379) deutet den Spruch monotheistisch vom géttlichen Demiurg,
bezeichnet ihn als orphisch und begriindet dies durch Zitieren des
2. und 3. Verses aus dem soeben anzufithrenden Texte.

Dieser zweite Text, ausdriicklich als orphisch iiberliefert, ent-
spricht in der Tat dem Spruch bei Plato ganz auffallend. Der unbe-
kannte Philosoph, der ihn bringt, hat selber die Verwandtschaft beider
Texte unterstrichen, indem er im selben Gedankengang etwas spiter
den Spruch aus Plato zu wirksamerem AbschluB seiner Schrift heran-
zieht. Leider aber kommt dieser zweite Text erst im pseudoaristote-
lischen De mundo 7 vor, welches frithestens in der Mitte des letzten
vorchristlichen Jahrhunderts entstanden ist. Wilhelm Capelle (Die
Vorsokratiker S. 28 f.) hilt ithn dennoch fiir altorphisch. Jedenfalls
ist der eine Vers, der dem Spruch bei Plato so auffallend ent-
spricht, als altbezeugt anzusehen, mag aber dem Plato in anderer
Form und wohl auch in einem anderen Zusammenhang vorgelegen
haben. !

Wenn aber diese zwei Texte wirklich orphisch sein sollten, dann
miissen wir annehmen, daB unter dieser Marke gar sehr verschiedene
Waren herumgeboten wurden. Denn vieles ganz zuverlissig als orphisch
bezeugte bewegt sich sonst mit seinem bunten Gemisch von wiister
Mythologie und krassem Aberglauben auf viel niedrigerer Ebene (vgl.
DV5 1 A 8. 10. 14b. 15. 16; T B 2. 4. 5. 8. 9. 10).

Nun aber bringen wir den Text, den der entschieden monotheistische
Verfasser des De mundo gerade zur Bestitigung seines Monotheismus
anfiihrt.

Zeus war der Erste, Zeus ist der Letzte, der Beherrscher der Blitze.
Zeus das Haupt, Zeus die Mitte; von Zeus ist alles erschaffen.
Zeus ist der Urgrund der Erde sowie des gestirnten Himmels.
Zeus ward Mann, Zeus ward unsterbliche Braut.

1 Festugiére O. P, (Revue Bibliqgue 1935, p. 367) behauptet wohl mit Recht :
aucun vers « orphique » non cité par les auteurs classiques ne peut étre considéré
sérieusement comme ancien, Wir halten die hier besprochenen Verse fiir ein
stoisch inspiriertes Machwerk. Nur der malatag rdyo; bei Plato darf als alt —
und vielleicht auch als orphisch — angesehen werden.

154



Die Schuld der Hellenen 389

Zeus ist der Odem aller, der Drang des unermiidlichen Feuers.
Zeus ist des Meeres Wurzel, Zeus ist Sonne oder Mond. [Blitze.
Zeus ist Konig, Zeus ist Herrscher iiber alles, der Beherrscher der
Alles in sich verbergend, fiihrt er’s wieder zum wonnigen Lichte
Aus der heiligen Brust empor, Denkwiirdiges schaffend.

Der 4. Vers und die zweite Hilfte des 6. fallen offenbar aus dem
Hauptgedanken des Gedichtes heraus. Der Verfasser hat sie in seinem
Zitate dennoch stehen lassen. Dies zeigt uns, mit welcher Bedenken-
losigkeit damalige Schriftsteller Pantheistisches und Monotheistisches
nebeneinander ertragen konnten. Bei Clemens von Alexandrien z. B.
kann man diesbeziiglich noch viel drgeres erleben.

Dies fithrt uns zur dritten Urtheologie, zur ausgesprochen « pan-
theistischen ». Sie kommt zum Ausdruck, so weit mir bekannt, nur
in zwei alten Texten der vorphilosophischen Zeit. Zunichst in einem
Fragment Pindars. « T{ 6edc; 4 7t 1o mav ». « Was ist Gott ? Eben das
was das All ist» (Clem. Alex. Strom. V 129, der dies bewundernd
zitiert). Sodann in einem beriihmten Fragment aus den Heliaden
des Aischylos :

« Zeus ist der Ather, Zeus ist die Erde, Zeus ist der Himmel,
Zeus ist alle Dinge und was sonst noch iiber ihnen steht »

(ebenfalls Clem. Alex. Strom. V 114, der dies ebenfalls hochlich be-
wundert).

Ahnlich lautet ein Text Senecas: « Quid est Deus ? quod vides
totum et quod non vides totum » (Quaest. nat. 1 praef. 13). «Ipse
enim est hoc quod vides totum » (ib. IT 45, 3). Aber Seneca hat es
nicht versiumt, die nétige Korrektur beizufiigen, wie es sein stoisches
Bekenntnis forderte. 1

5. Damit hitten wir so ungefihr die vorphilosophische Theologie
der Hellenen in ihren drei Hauptgestalten. Die philosophische Theologie
beginnt erst beim Dichterphilosophen Xenophanes (circa 570-475),
aber gleich mit einem plétzlichen, glinzenden Aufstieg. Die Milesier
des VI. Jahrhunderts hingegen haben eigentlich keine Theologie.
Ihnen sind die Gotter, wie alles andere in der Welt, von unten herauf

1 Quaest. nat. 1 praef. 13: « opus suum et intra et extra tenet» ... «nostri
melior pars animus est: in illo nulla pars extra animum est; totus est ratio ».
IT 45, 3: « partibus suis inditus, et se sustinens et sua». Das erste Buch ist nach
Gercke cigentlich das letzte vom ganzen Werk (in seiner Ausgabe Teubner 1907).

I55



390 Die Schuld der Hellenen

aus der ungestalten Urmaterie entstanden. Das ist so ungéttlich
wie nur immer !

Xenophanes !, sonst ein niichterner und vorsichtiger Empiriker,
wie seine Naturphilosophie beweist (DV® 21 B 27-38, begann mit B 34,
ein Bekenntnis gewissenhafter Selbstbesinnung), unterzieht in seinem
Spottgedicht, Xillot betitelt, die homerische und hesiodische Mytho-
logie einer vernichtenden Kritik. Die Menschenihnlichkeit, die Unsitt-
lichkeit und das Entstandensein ihrer Goétter werden mit schirfster
Entschiedenheit verworfen (DV® 21 B 11. 12. 14-16). Bei dieser
Gelegenheit bringt er seine eigene Uberzeugung positiv zum Ausdruck.
Denn, daB die betreffenden Fragmente nicht zum =epi gisews, sondern
zu den Xfer gehoren, hat nun Olaf Gigon so gut wie bewiesen (1. cit.).
Nur die SchluBformulierung des Philosophen ist uns mit seinen eigenen
Worten iiberliefert worden. Sie ist von wuchtiger Klarheit. Solche
Gotter gibt es nicht, es ist nur allein

« Ein einziger Gott, unter Goéttern und Menschen der GroBte,

Weder an Gestalt den Sterblichen dhnlich noch an Gedanken.

Ganz sieht er, ganz denkt er und ganz hort er.

Stets im Selbigen verharrt er ohne sich irgend zu bewegen

Und es geziemt ihm nicht, sich bald hierhin bald dorthin zu begeben.

Sondern ohne Bemiihn waltet er iiber das All mit des Geistes
[Denkkraft ». (21 B 23. 24. 26. 25.)

An der Eindeutigkeit dieses Monotheismus koénnte man sich nur
erbauen, gibe es nicht eine doxographische Uberlieferung, die sich
von Plato an iiber Aristoteles und seine Schule bis zu den spitesten
Zeugen hartnickig erhalten hat und wonach der eine Gott des Xeno-
phanes dem Weltall gleichzusetzen wire. Also doch Pantheismus !
Olaf Gigon hat die Zuverlissigkeit dieser Uberlieferung mit guten
Griinden beanstandet. ? Es lige eine Kontamination der Berichte {iber
Xenophanes durch Riickwirkung aus der eleatischen Schule vor, von
der man annahm, dalB sie dem Xenophanes ihre ersten Impulse ver-

1 Uber Xenophanes und seinen Monotheismus ist jetzt unbedingt Olaf Gigon,
Untersuchungen zu Heraklit, Leipzig 1935, S. 149-159, einzusehen.

2 Dennoch bleibt ein Zweifel iibrig und zwar hauptsichlich wegen der sehr
eigenartigen Wendung, die Aristoteles gebraucht (21 A 30 «auf die ganze Welt
hinblickend ») und die vom Skeptiker Timon wieder aufgenommen wird (A 35
« wohin ich nur immer meine Gedanken lenkte»). Das scheint doch aus erster
Quelle zu flieBen,

156



Die Schuld der Hellenen 391

danke und die sich zudem wahrscheinlich auch auf ihn zu berufen
pflegte.

Mit Unrecht. Denn bei Xenophanes gibt es nebeneinander eine
Welt, iiber die er in seiner Physik schrieb, und einen Gott, der sie von
oben her beherrscht. Bei Parmenides aber gibt es nur einen Gott, und
neben ihm rein gar nichts, oder nur hiochstens eine Scheinwelt, die der
Eleate entschieden verneint, wenn er auch iiber sie ebenso gut und
noch besser als irgend einer, der an sie glaubt, mitzusprechen versteht. 1

Ubrigens sind die Griinde des Xenophanes ganz andere als die
des Parmenides. Xenophanes geht vom Gottesbegriff aus. Gottes
Pasein und Wesen werden einfach vorausgesetzt, wohl aus vorphilo-
sophischer Uberzeugung und gemiB der « monotheistischen » Urtheo-
logie. 2 Aus Gottes Macht (% xodtisrov 21 A 28 § 3-5. 31 § 3. 32; C 1)
und GroBe (uéytotoc 21 B 23), das heiBt aus seiner Macht- und Seins-
vollkommenheit, werden die Einzigkeit, die Ewigkeit, die Geistigkeit
und die transzendente Uberlegenheit seines Wesens gefolgert. DaB
Gott dennoch als sphirischer Korper angesehen wird, ist aus dem
damaligen Stadium der Metaphysik erklirlich. Damit soll vor allem
seine Seinswirklichkeit betont werden. Fast alle doxographischen Be-
richte haben es eigens vermerkt, dal Xenophanes vom Gottesbegriff
ausging (21 A 28. 30. 3I. 32. 33).

Parmenides hingegen wandelt auf den Bahnen reinster Seinsmeta-
physik. Er geht vom Sein aus, das er ohne weiteres mit dem abso-
luten Sein gleichsetzt. Neben ihm gibt es nichts. Platonisch gesprochen,
steht dem wavredds ¢v nur das prmdapms v gegeniiber. Das absolute
Sein, das nur ist und in keiner Beziehung nicht ist, schlieBt jedwede
Vielheit, Teilung, Anderung sowie jedweden Mangel an positiven
Gehalten aus. Es ist einzig und ganz, ewig und unwandelbar, voll-
endet an Sein und Denken !

Da wird die bunte Scheinwelt durchaus nicht Gott gleichgesetzt,
weder durch Verweltlichung Gottes noch durch Vergéttlichung der
Welt. Die Welt wird vollig verneint. Es gibt nur Gott allein. Das

1 Meist wird die Physik des Parmenides, im zweiten Teil seines Gedichtes,
als bloBer Bericht tiber fremde Meinungen verstanden. Wir halten dafiir, daB
es sich auch hier um die eigenen Anschauungen des Dichters handelt.

2 Vielleicht im AnschluB an Pythagoras, der etwa zehn Jahre dalter als
Xenophanes war und von ihm beriicksichtigt wird (21 B 7). Aber die Theologie
des Pythagoras ist uns géinzlich unbekannt, wenn man sie nicht hinter den
Kabappoi des Empedocles vermuten darf. Da ist niamlich die Parallelitit mit
Xenophanes ganz augenscheinlich (DV® 31 B 131-134, vgl. 28. 20).

157



392 Die Schuld der Hellenen

ist also nicht eigentlicher Pantheismus, sondern akosmischer Monismus
oder, wenn man will, monistischer Theismus (DV® 28 B 7-8 und sonst
passim). So sehr auch Parmenides aller Naturforschung dadurch den
Garaus macht, diirfen doch seine hervorragenden Verdienste um das
metaphysische Verstindnis des absoluten Seins, also des gottlichen
Wesens, nicht verkannt noch geschmilert werden. Er auch hat einen
wichtigen Beitrag zur Erkenntnis des wahren Gottes unter den Hellenen
gesteuert. Aber sein diesbeziigliches Nachwirken wird erst mit
Plato und noch spiter einsetzen. Von den Zeitgenossen wurde er
nur physisch verstanden, wodurch sie zu neuen Anschauungen iiber
die Natur der Korperwelt veranlat wurden (Physik von Empedocles,
Anaxagoras, Leucippos usw.). |

Indes, um es nochmals zu betonen, sind wir bei Parmenides
von Xenophanes recht weit entfernt. Xenophanes nimmt ja die
Erfahrungswelt durchaus ernst, wie seine Physik beweist (vgl. oben)
und fiihlt sich iiberhaupt recht behaglich wohl in ihrer Mitte (DV® 21
B 1. 5-8. 22), wenn er auch die Weisheit allen anderen Dingen vorzieht
(B 2) und als tieffrommer Mann, Gottes stets eingedenk zu sein mahnt
(B 1, v. 13-16 und 24).

Bei der weiteren Entwicklung der Gotteserkenntnis unter den
Griechen bleibt der EinfluB des Xenophanes malgebend. Heraklit
mit seinem Logos, der die ganze Welt durchwaltet und harmonisch
gestaltet (DV?® 22 B 6fters) ; Anaxagoras (ib. 59 B 12-14) und Diogenes
von Apollonia (ib. 64 B 3-5) mit ihrem gottlichen Nus (bei Diogenes,
aber durchaus nicht bei Anaxagoras, als korperlich gedacht), der die
Weltordnung einrichtet, gehen in vielem auf ihn zuriick. Sie fithren
aber ausdriicklich einen neuen Gedanken ein, der sich iiberaus fruchtbar
erweisen wird, den Gedanken einer alles beherrschenden géttlichen
Vorsehung.

6. Im xenophontischen Sokrates kommt diese ganze Geistesarbeit
zu einem gewissen Abschlull, von dem wir allerdings nicht sicher wissen,
wem er eigentlich zu verdanken sei. Es wird nimlich in den Memora-
bilia an zwel Stellen zum ersten Mal versucht, aus der Entstehung
und aus der ZweckmiBigkeit der Dinge, in erster Linie des Menschen,
das Dasein und die menschenfreundliche Vorsehung Gottes (einmal
als Sqpiovzyds I 4, 7) oder der Gottheit (1o Batudviov, 7o Ociov) oder der
Gotter regelrecht zu beweisen (Xenophon, Memorabilia 1 4, 2-19;
IV 3, 2-12; vgl. hieriiber Diés, Autour de Platon 11, p. 532-537). Die
Anregung dazu geht wohl von Heraklit und jedenfalls von Anaxagoras

158



Die Schuld der Hellenen 303

aus. AuBerdem findet sich bereits bei Diogenes von Apollonia (DV?®
64 B 2. 3.) ein erster Anlauf zum teleologischen Gottesbeweis. Die
Hauptgedanken der xenophontischen Ausfithrungen sind mindestens,
wenn sie nicht, wie ganz gut moglich, auf Sokrates selbst zuriickgehen,
in dessen unmittelbarem Schiilerkreis entstanden. Es liegt also, allge-
mein gesprochen, Sokratisches in ihnen vor.

Besonders bedeutsam fiir unsere Frage ist der SchluBteil der
ersten Stelle. « Bedenke, daB auch deine dir innewohnende Vernunft
deinen Korper nach Belieben handhabt. So muBt du denn auch an-
nehmen, daB die im All vorhandene Weisheit (tqv & t¢ mavti godvnow)
alle Dinge anordnet, wie es ihr genehm ist. Da darfst du aber nicht
glauben, daB zwar dein Auge viele Stadien weit reicht, das Auge Gottes
aber (tod Oeod) unfihig sei, alles zugleich zu sehen, noch auch, daB
zwar deine Seele sich zugleich um die Dinge bei uns und um die in
Agypten und in Sizilien bekiimmern kénne, die Weisheit Gottes aber
(tnv 3t 7ol feod godvnaw) nicht imstande sei, fiir alles zugleich zu
sorgen. ... Du sollst erkennen, daB die Gottheit (t5 fciov) so groB
und so vollkommen ist (tosoitov xai totoutov), daB sie alles zugleich
sieht und hort, alliiberall gegenwiirtig ist und fiir alles zugleich sorgt »
(ib. I 4, 17-18).

Das ist zum Teil ganz xenophanisch, geht aber auch zum Teil
durch den ausdriicklichen Gedanken der gottlichen Vorsehung und
der Allgewalt Gottes weit iiber Xenophanes hinaus. Die Einheit
Gottes hingegen wird héochstens stillschweigend miteingeschlossen,
wie bei einem abergliubischen Gétzendiener von der Art des Xenophon
zu erwarten.

Wenn man nun bedenkt, wie sehr der xenophontische Sokrates,
in dem man sogar den Ahnherrn der Stoa Antisthenes wieder zu
erkennen vermutete, bei der Stoa Anklang gefunden hat, kann man
die historische Bedeutung dieser Theologie leicht ermessen. In der
Tat hat die Stoa, um sie hier gleich vorweg zu nehmen, den bei Xenophon
ausgesprochenen Gedanken nur noch einen einzigen wesentlich neuen
hinzugefiigt, den von der vélligen Entstehung aller Dinge samt Stoff
und Form aus dem einen alleinigen gottlichen Weltlogos, also die
genaue Parallele zum christlichen Schopfungsgedanken (zu diesem
« schopferischen » Hervorgang der Dinge aus dem Logos, vgl. Arnim,
Vet. Stoic. Frag. 1 102. 107 ; 11 580. 506. 602. 605. 622. 1107 [« materiae
fictricem divinam esse providentiam » Cicero]. 1108, und bei Seneca,
Natur. Quaest. 1 praef. 16, die aus stoischen Uberlegungen sich erge-

159



394 Die Schuld der Hellenen

bende Frage : « quantum deus possit, materiam ipse sibi formet an data
utatur » usw.). So sehr ndmlich die stoische Theologie Gott den reinen
Geist sich korperlich dachte, und so sehr sie auch die Entstehung der
Dinge aus ihm unter der groben Form physischer Emanation sich
vorstellte, so sehr sie endlich eben deshalb die innere Zusammen-
gehorigkeit von Schopfer und Geschopf pantheistisch {iberspannte,
eines mul ihr billig zuerkannt werden : sie hat mit groBartiger Ent-
schiedenheit den Gedanken geltend gemacht und bis in die weitesten
Kreise verbreitet, daB des einen alleinigen goéttlichen Logos Macht,
Vorsehung und Gegenwart sich auf gar alles in der Welt ohne die
geringste Ausnahme unmittelbar erstreckt.

Dadurch hat die Stoa so vielen Seelen auBerhalb des Christentumes
jenen echten und tief religiésen Sinn eingefloBt, den wir an einem
Cleanthes (Zeushymne bei Arnim, Vet. Stoic. Frag. 1 537) und spiter
noch mehr an einem Epictet bewundern miissen. So sind wir denn
gar nicht erstaunt, daB bei seiner Athenerrede der hl. Paulus die Ver-
kiindigung des christlichen Glaubens gerade an ein wichtiges Stiick
stoischer Theologie ankniipfen wollte. Er muBte sich um so mehr
dazu veranlaBt fithlen, als es thm vielleicht nicht unbekannt war, da
der Schulgriinder Zenon die Forderung nach Abschaffung der Gotzen-
tempel und Goétzenbilder, die einen der Hauptgedanken seiner Rede
am Areopag bildet, bereits vor dreihundert Jahren schon aufgestellt
hatte (Arnim, Vet. Stoic. Frag. 1 264 {.).

7. Da haben wir aber bereits der nachsokratischen Entwicklung
der hellenischen Theologie um ein ganzes Jahrhundert vorausgegriffen.
Dazwischen liegt noch die gewaltige Geistesarbeit der zwei grioBten
vorchristlichen Philosophen, des Plato und des Aristoteles. Wir werden
uns etwas kiirzer fassen. Denn die Theologie dieser zwei Minner
miiBte viel eingehender besprochen werden als es im Rahmen dieses
Artikels moglich wire. So mull es hier geniigen, wenige Hauptpunkte
einfach hinzustellen.

Also zuerst Plato.! Der géttliche Demiurg des Timaios ; die gott-
liche Vernunft des Philebos, die als erste Allursache des Gewordenen

1 Plato hat seine Theologie durch die ganze Folge der Dialoge vom Gastmahl
an immer weiter vertieft. Die Hauptstellen sind in chronologischer Ordnung :
Gastmahl 210a-212a (das Schone an sich: Gottesbeweis aus den Ideen?);
Politeia 11 379a-383¢ (die Grundnormen der Theologie timot); VI 506d-5094d,
5174d, 532a (die Idee des Guten als Sonne des Seins : Gottesbeweis aus den Ideen ?);
X 596a-598 ¢ (Gott als gutoupyds der Ideen); Phaedros 245 (die Seele als erster

160



Die Schuld der Hellenen 395

erfordert wird ; die hochste Seele der Gesefze, von der alle Bewegung
ausgeht, sind identisch mit dem Schonen an sich des Gastmahl und
der Idee des Guten der Politeia: der eine Schopfergeist, der alles her-
vorgebracht hat, indem er die gestaltlose, ungeordnete Materie nach
dem hochsten Urbild formte und zu einem Kosmos machte. Nur
allein die Materie verdankt ihm nicht das Dasein. Wenigstens wird
an keiner Stelle nur irgendwie angedeutet, daB die Materie von Gott
erzeugt sei. Ein spdterer Platoniker, Plutarchos, rechnet es gerade
der platonischen Theologie als hohen Vorzug an, daB sie nicht alles
durch die gottliche Vernunft und Vorsehung entstehen 1dBt. Das sei
denn auch ein Hauptfehler der stoischen Lehre, dal nach ihr « ein und
derselbe Logos durch seine Vorsehung, nachdem er die qualititslose
Materie selbst geschaffen habe, alles ohne Ausnahme durchfiihre und
beherrsche» (imolou Snutovgyav Ghng éva Adyov xai pmiay TIGVOLRY TEQLYIVOREVTY
amavtwyv xat xpatovcav @ de Iside et Osiride 45, 369a). Indes hat es nach
den Gesetzen X die gottliche Vorsehung ebenfalls mit allem auch dem
geringsten in der Welt zu tun (besonders goze). Uberhaupt spielt
der Vorsehungsglaube eine sehr wichtige Rolle im religiésen Denken
Platos, wie aus demselben Buch der Gesetze hervorgeht.

Da ist es bei Aristoteles ganz anders. Er beweist, Platos Vor-
arbeiten weiterfiihrend, das Dasein eines ersten ewigen und unbewegten
Bewegers als Erstursache der gesamten Weltbewegung (Phys. VIII
c. 3-6, 253a 22-260a 18; Metaph. XII c. 6 und 7, 1071b 3-1072b 14).
Aber dieser Urbeweger ist viel eher Beweggrund als Beweger (nicht
moteur sondern motif), denn er bewegt nur als « geliebtes » Gut (Metaph.
1072b 31 xwei 3t g épopmevov). Wenigstens wird nirgends eine andere
Art seines Wirkens in Betracht gezogen. Dies ist noch bezeichnender,
wenn man die Ausfiihrungen Platos in Timatos, Philebos und Gesetze
daneben hilt. Die Vorsehung spielt also in der Welt keine Rolle.
Gott kann ja nur allein sich selbst denken. Dafiir entschidigt uns
Aristoteles mit seinen genialen Darlegungen iiber die « Lebensfithrung »
des Urbewegers (Metaph. XI1I 1072b 15-30, 10740 15-1075a 11). Er

Beweger : Gottesbeweis aus der Bewegung?!) ; Sophistes 219a (Kausalititsprinzip
— Timaios 28 a, Philebos 26¢); 246a-248 a (das absolute Vollsein = héchste Idee
hat Kraft, Leben und Wissen) ; 265a-266d (Gott als dnptoupyss der Naturerzeug-
nisse) ; Timatos 28 a-31 b (der Demiurg als Weltschopfer, Gottesbeweis aus dem
Werden 1) ; Philebos 23¢-31a (die Vernunft als erste Allursache, Gottesbeweis
aus dem Werden ?); Gesetze X 885 b-907¢ (Dasein, Vorsehung und Gerechtigkeit
der Gotter; besonders 892d-897 b : Prioritat der Seele als erster Beweger, Gottes-
beweis aus der Bewegung ?); Epinomis 979d-988¢e (philosophische Theogonie).

it 161



396 Die Schuld der Hellenen

ist ewiges, selbstindiges, selbsttitiges, sich selbst denkendes Denken.
dem Wesen nach Leben und Tat (ivépyera).

Ist er ein einziger ? Ja und nein. Ja, insofern es fiir eine einheit-
liche ewige Bewegung nur einen einzigen ewigen unbewegten Beweger
gibt. Nein, weil mehrere solche Bewegungen in der Welt vorkommen,
so viele als es himmlische Sphiren mit eigener Bewegung gibt,
nimlich je nach der Berechnung der Astronomen 47 oder 55. So
werden denn schlieBlich 47 oder 55 erste unbewegte Beweger ange-
nommen (Metaph. XII ch. 8, 1073a 14-1074b 14). Unbedenklich
kommt die Sache Aristoteles selbst nicht vor. Eine kriftige Rand-
bemerkung, die spiter in den Text geraten ist und die wohl von Aristo-
teles selbst herrithren diirfte, gibt es klar zu erkennen. Da heiBt es
kategorisch : « der erste unbewegte Beweger kann nur ein einziger
sein, sowohl der Zahl wie der Art nach» (ib. c¢. 8, 10744 31-38).
Indes bleibt das ganze Kapitel in seinem klaren Wortlaut bestehen.
Und um uns ja nicht in Zweifel zu lassen, schlieBt Aristoteles mit aus-
driicklicher Berufung auf den heidnischen Goétterglauben seines Volkes
das ganze Kapitel feierlich ab : « Es ward aber von den Alten und den
Vitern aus grauer Vorzeit den Nachkommen im Gewande des Mythus
iiberliefert, daB diese (Wesen) Gotter sind und daB das Goéttliche die
ganze Natur rings umschlieBt. Das iibrige ist dann in mythischer
Weise hinzugefiigt worden zur Uberredung der Menge, und um die
Beobachtung der Gesetze und das Gemeinwohl zu sichern. Man legt
ihnen nimlich menschliche Gestalt und Ahnlichkeit mit manchen
anderen Lebewesen bei und anderes damit Zusammenhingendes und
dem Gesagten Ahnliches. Sondert man nun hiervon einzig jenes Erste
ab und hilt sich daran, nimlich den Glauben, dal die (siebenund-
vierzig oder fiinfundfiinfzig) ersten Substanzen Gétter sind, so wird
man wohl diese Lehre fiir erhaben und gottlich halten miissen . ...
Die Ansicht der Viter also und die Uberlieferung aus der Urzeit hat
sich uns nur so weit als richtig erwiesen» (ib. 10746 1-14).

So trigt Aristoteles seinen ganzen schweren Teil an der Schuld
der Hellenen. Aber auch Plato. Schon dadurch, dall er seine sonst
richtige Gottesanschauung! mit bewuliter und gewollter Zuriick-
haltung vorzutragen pflegt, wenn man auch nicht bei ihm von einer

1 In seinem bekannten Werk iiber Plato (II. Bd., Platos Gedanken von
Gott, p. 735-796) steht Constantin Ritter nicht an, die Religion Platos ganz in
die Nihe der christlichen zu riicken, besonders S. 769-771 und S. 776 (« Ist das
nicht ein viterlich firsorgender Gott, ist es nicht ein Gott der Liebe, ist er deutlich

162



Die Schuld der Hellenen 397

eigentlichen Geheimlehre sprechen darf (vgl. Politeia 506e; Timaios
28¢; Epist. 11 312d, 314b f.; VII 3410 ff., 344 ¢ f.). Das ganze zehnte
Buch der Gesetze, weil eben fiir weitere Kreise bestimmt, ist von dieser
systematischen Zuriickhaltung gegeniiber der mythologischen Viel-
gotterei ganz besonders belastet. Noch mehr aber die Epinomis, wenn
sie wirklich von ihm ist (vgl. oben S. 382 und 394 n. 1).

Auf diesem Gebiet, wie auch sonst, hielt Plato eine gewisse Ver-
schleierung der Wahrheit, trotz seines gegenteiligen Grundsatzes, die
Wahrheit zu lieben und immer zu bekennen (Charm. 166d ; Politeia
382¢,485¢, 490 aff.; Gesetze779e, 821af.: indes hier mit einschrinkender
Klausel), aus Riicksicht auf das allgemeine Staatswohl fiir manchmal
angezeigt (Politeia 331c, 377a, 389b, 4140 ff., 459c; Gesetze 6634d f.
«die Wahrheit ist zwar schon und unverginglich, aber es ist schwer,
ihr Gehor zu verschaffen »). Es sei schon viel in Bezug auf die mytho-
logischen Fabeln, den Irrtum so weit als moglich der Wahrheit anzu-
passen (Politeia 382d).

Eine noch schwerwiegendere Mitverantwortung am falschen
Gotzenglauben liegt darin, da8 Plato grundsitzlich, iiberall wo er
tiber die gesetzliche Regelung des religiosen Kultus zu sprechen kommt,
an den offiziellen Brauch des Staates oder an die Anweisungen des
pythischen Orakels sich zu halten vorschreibt (Politeia 427 a, 469a f. ;
Gesetze 738 b ff., 77106 ff., 828 a ff.). Hierin folgt er nur zu gewissenhaft
dem Beispiel und der ausdriicklichen Meinung des Sokrates, von dem
es wohl allgemein bekannt ist, daB er die Kultgebriuche des Athenischen
Staates eifrig beobachtete (vgl. Xenophon, Memorabilia 1 1. 2. 3) und
daB er seinen jungen Freunden die Weisung gab, nach dem Orakel
der Pythia den Goéttern zu dienen, die Pythia aber verordne, es nach
dem Brauch der Polis zu tun (viuww wdksos ib. I 3, 1; IV 3, 16).

Der moderne Leser empfindet es als einen jdhen Fall in die Tiefen
dunkeln Aberglaubens, wenn nach der groBartigen, von rein mono-
theistischem Geiste getragenen Mahnung zu einer sittlich wiirdigen
Auffassung von religiosen Opfern und Siihnen (Gesefze 715¢-716 €) so
ganz unvermittelt die Weisung folgt, zuerst den olympischen Staats-
gottern, nichst ihnen den unterirdischen Géttern, sodann den Dimonen,

unterscheidbar von dem Gott, den der Christ als den seinigen verehrt ? Ich glaube
nicht »). Bei A. J. Festugi¢re O. P. wird man alle Grinde finden, die gegen diese
Verchristlichung Platos, zum Teil mit Recht, angefiihrt werden kénnen (vgl.
L’'Idéal veligieux des Grecs, besonders p. 43-53, und in einem giinstigeren Sinn,

P- 170-194).
163



398 Die Schuld der Hellenen

weiter noch den Heroen und schlieBlich den Hausgottheiten Ehren
und Opfer darzubringen (ib. 717a ff.). Das heilt wahrlich, den Gé6tzen
allein die Ehre zu geben, die Gott gebiihrt. Der wahre Gott, den er
erkennt und, wenn auch mit zu viel miBverstindlicher Behutsamkeit,
bekennt, hat keinen Platz im religiésen Kult, wie ihn Plato lehrt und
versteht. Alles dabei wird nur den Gotzen allein zugedacht.

Nun miiBten wir anschlieBend untersuchen, wie es um die Weisen
Griechenlands zur Zeit des hl. Paulus, sowohl in Bezug auf Gottes-
erkenntnis als auch in Bezug auf Gottesanerkennung, allgemein bestellt
war. Wir haben schon oben das Ndtige, wenn auch duBerst fliichtig,
angegeben. Da die wichtigsten Vertreter der damaligen Philosophie
nicht vernommen werden kénnen, miiBten wir uns an Personlichkeiten
zweiten Ranges wenden. Wir haben oben, an der betreffenden Stelle,
Cicero namhaft gemacht. Wir hitten auch, ebensogut, ja mit noch
groBerem Recht, das pseudo-aristotelische De Mundo heranziehen
kénnen, wenn es auch moglich ist, daB es in dieselbe spitere Zeit
gehort, wie sein lateinischer Ubersetzer Apuleius, in die Mitte des
II. Jahrhunderts nach Christus. Aber Zeit und Raum gestatten es
nicht mehr, da wir es an dieser Stelle unternehmen. Wir behalten
uns vor, auf die Frage zuriickzukommen. Da koénnten wir dann auch
am Beispiel des romischen Philosophen Seneca zeigen, zu welcher
religios-sittlichen Weltanschauung ein ehrlicher, aufgeschlossener
Schiiler der hellenischen Weisheit sich zu erheben vermochte. Auch
bei ihm werden wir trotz allem die betriibende Wahrnehmung machen
miissen, daB die Hellenen, obwohl sie Gott erkannten, ihn doch nicht
so wie es ihre Pflicht gewesen wire, mit geniigender Folgerichtigkeit
bis zu den letzten praktischen Schliissen anerkannt und bekannt haben.
Die Schuld der Hellenen !

164



	Die Schuld der Hellenen

