
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 14 (1936)

Artikel: Die Schuld der Hellenen

Autor: Morard, M.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Schuld der Hellenen.
Von P. M. St. Morard 0. P., Freiburg.

et; to etvai aûtoù; àva7roXoy^TOUç.

(Rom. I. 20.)

1. Das Verhältnis zwischen dem christlichen Glauben und den

religiösen Gegebenheiten der hellenistischen Kulturwelt1 wird seit Jahren,
besonders seitdem man es unternommen hat, das Christentum «

religionsgeschichtlich » zu erfassen, mit leidenschaftlichem Eifer erörtert.
Dabei kommt je nach Weltanschauung und persönlicher Einstellung
der Forscher ein doppeltes entgegengesetztes Bestreben zum Vorschein.
Die einen wollen das Christentum aus seiner Umwelt restlos ableiten ;

so sind sie geneigt, überall und in allem Ähnlichkeiten und
Ubereinstimmungen zwischen beiden Vergleichsgrößen anzunehmen oder
vorauszusetzen. Andere glauben hingegen, die völlige Eigenständigkeit
des christlichen Lehr- und Kultgutes samt seinen bewußten Anleihen
bei der jüdischen Offenbarungsreligion feststellen zu müssen ; sie werden

dementsprechend versucht sein, dessen unüberbrückbare Gegensätzlichkeit

zum religiösen Befund der antiken Weltanschauungen in jeder

Beziehung hervorzukehren.
Ein ähnlicher Widerstreit in der Beurteilung dieser Frage begegnet

uns schon bei den altkirchlichen Schriftstellern. Es sei nur auf
Tertullian und auf Clemens von Alexandrien als auf die markantesten
Vertreter dieser zwei Richtungen hingewiesen. 2

1 Vgl. K. Prümm S. J. : Der christliche Glaube und die altheidnische Welt.
2 Bde. Leipzig, Hegner 1935 ; A. J. Festugière O. P. : L'idéal religieux des Grecs

et l'Evangile. Paris, Lecofïre 1932. Beide Werke sollen noch eigens besprochen
werden. Hier möge es vorläufig genügen, auf ihren hochbedeutsamen Wert
hingewiesen zu haben. Das erste stellt sich als eine umfassende Untersuchung
aller einschlägigen Probleme dar, von ungewöhnlicher Reife und Tiefe. Das zweite
behandelt mehr einzelne Fragen mit einer meisterhaften Beherrschung des Stoffes
und mit sehr ausgesprochener Selbständigkeit des Urteils.

2 Vgl. unter anderen Histoire de l'Eglise II. Paris, Bloud et Gay, 1935,

p. 172 f. zu Tertullian, p. 238-244 zu Clemens von Alexandrien (beides von
J. Lebreton S. J.).

10 145



38o Die Schuld der Hellenen

Allerdings ist bei den Lehrern der ersten christlichen Jahrhunderte
der Fragepunkt nicht derselbe wie bei den modernen Historikern.
Den ersteren steht der selbständige Ursprung der christlichen Religion
aus der göttlichen Offenbarung des alten und neuen Bundes
unbestreitbar fest. Für sie kommt irgend eine Abhängigkeit der christlichen

Glaubens- und Lebensinhalte von etwaigen heidnischen
Einflüssen gar nicht in Frage. Für Clemens von Alexandrien ebensowenig
wie für Tertullian hat das kirchliche Christentum Anleihen bei der
heidnischen Weisheit und Religion je gemacht. Sie würden viel eher

umgekehrt, nach einer Anschauung, die bereits in der vorchristlichen
Zeit Verbreitung fand, die heidnische Weisheit von Moses und den

Propheten abgeleitet sein lassen.

Uneinig sind die altkirchlichen Lehrer über den Eigenwert der
heidnischen Religionsweisheit, wie sie vor allem in der hellenischen
und hellenistischen Philosophie ihren Ausdruck fand. Tertullian
scheint ihn grundsätzlich zu verneinen und verwehrt sich entschieden

dagegen, bei der Verteidigung und Erklärung der christlichen Wahrheiten

von der Philosophie Gebrauch zu machen (De Praescriptione 7,

1-13 ; cf. Apologeticum 19. 46-48). Das hindert ihn jedoch nicht,
sich selbst gelegentlich auf heidnische Philosophen zu berufen (« Et
Seneca saepe noster », De Anima 20). Übrigens weiß man auch, daß

er sich in seinen theoretischen Anschauungen von der Stoa nicht
unerheblich beeinflussen ließ.

Clemens von Alexandrien, wie schon vor ihm die ersten Apologeten,
der hl. Justinus ganz besonders, aber auch Athenagoras und Theo-

philus von Antiochien, hat eine ganz andere Ansicht. Er sieht in der
heidnischen Philosophie, — und auch in der Weisheit der großen
Dichter Griechenlands, verdanken wir denn ihm z. B. an die sechzig

Fragmente des Euripides, — ein wertvolles Gut von providentiellem
Ursprung und von providentieller Bedeutung, eine Wirkung des

göttlichen Logos, durch den von Gott gespendeten Logosregen hervorgebracht

(xaracpadveToci xot'vuv 7tpoTrat8eia 4 "EXXvjvtx-ri <jùv xal aùrjj cptXoaocpia

Ôedôev rjxetv ei; àvQptôirou; e'; y®? 0 T'v xüotov eTropißpitfa; Xdyov

Stromala I 37). Sie hat auf die Hellenen rechtfertigend gewirkt
(xat xaO ' éauT-qv èStxac'ou iroxe xai 4 œtXoatxpia xoù; "EXX4VOC; Stromata

I 99 ; vgl. Justinus, Apologia I 46, 3 ; S. Paulus, Rom. 2, 6-11. 14-16).
Sie hat die Hellenen auf das Christentum vorbereitet (tyiv <p'.Xo<ro<ptav ex

Tijç Oet'a; 7tpovoia; SeSoïôat 7tpo7rxt8edousav ei; r/jv Sià ypta-roü xeXeuoatv

Stromata VI 153 cf. 67). Sie bietet ein recht brauchbares, ja kaum

146



Die Schuld der Hellenen 38I

entbehrliches Hilfsmittel (<juvoc(tiov) zur Verteidigung und Erforschung
der christlichen Wahrheit (Hauptstelle zum Ganzen Stromata I
97-100). Man kann ruhig sagen, daß die katholische Theologie, wenn
sie sich auch vorsichtiger auszudrücken pflegt, Clemens in der Hauptsache

Recht gegeben hat.
Aber aus dieser seiner Einstellung heraus hat Clemens mit einer

manchmal unglaublichen Weitherzigkeit die heidnischen Denker und
Dichter im christlichen Sinn verstanden und herangezogen. Und
obwohl sehr viele ihm hierin mehr oder weniger Gefolgschaft leisteten,
haben sich andere, so sehr sie ihm grundsätzlich beistimmten, viel
kritischer verhalten. So stehen wir denn wieder in Bezug auf die

Religionsweisheit der heidnischen Denker einem doppelten entgegengesetzten

Bestreben gegenüber. Die einen sind geneigt, sie günstig
zu beurteilen und im Sinne der anima naturaliter christiana zu deuten ;

die anderen glauben Grund zu haben, sie in einem ungünstigen Sinn

zu verstehen und mehr Mängel als Vorzüge an ihr aufzuzeigen. So

kann z. B. A. J. Festugière (1. c. p. 87) ein Kapitel seines Werkes
geradezu « L'échec des philosophes » (Das Scheitern der Philosophen)
überschreiben.

Damit sind wir auf die historische Frage gekommen, die uns hier
beschäftigen soll. Wie weit sind denn eigentlich die Vertreter der
vorchristlichen heidnischen Weisheit, innerhalb des natürlich Erkennbaren,

den Grundwahrheiten der christlichen Religion nahe gekommen
Worin haben sie es hauptsächlich fehlen lassen

2. Wir gehen hier vom Römerbrief des hl. Paulus 1, 18-32, als vom
gewichtigen Zeugnis eines tiefblickenden Zeitgenossen aus.

Der Apostel bespricht in diesem bekannten Texte die Sünde und
Strafe der Hellenen. Ihre Sünde wird bezeichnet als die « Gottlosigkeit
und Ungerechtigkeit derer, die da die Wahrheit (über Gott, wie aus
dem Zusammenhang ersichtlich) mit Unrecht niederhalten » (Rom. 1, 18).
Hierin ist es, daß sie nicht zu entschuldigen sind (cf. 20) ; nämlich,
«obwohl sie Gott erkannt hatten, haben sie Ihn nicht als Gott verherrlicht
und dankend gepriesen, sondern sie verfielen auf nichtige Überlegungen
und ihr unverständiges Herz verfinsterte sich ; während sie sich für
Weise ausgaben, haben sie sich zu Narren gemacht » (ib. 21 f.).
« Sie hielten es nicht für wichtig, mit der Erkenntnis Gottes Ernst zu
machen » (ib. 28 6ebv l/etv sv è-niyjdtae'. : wörtlich, « Gott in Erkenntnis
zu halten » ; iirlyvwaif bedeutet eine so oder anders qualifizierte
Erkenntnis, entweder theoretisch als vertiefte Erkenntnis, oder praktisch

147



382 Die Schuld der Hellenen

als beachtete, beherzigte, nachgelebte Erkenntnis ; obige Übersetzung
versucht beides zum Ausdruck zu bringen, aber der Apostel meint
wohl in erster Linie das zweite, nämlich das ernst ergriffene Anerkennen
des einen wahren Gottes).

Der entrüstete Vorwurf des Apostels gilt der sträflichen
Inkonsequenz und der gottlosen Ungerechtigkeit, die darin bestand, trotz
besseren Wissens (ib. 19-21. 28) den heidnischen Götzendienst zu billigen
und an ihm teilzunehmen, somit dem Geschöpf die Ehre zu geben,
die dem Schöpfer allein gebührt (ib. 23-25).

Das ist in den Augen des Apostels die Hauptsünde der Hellenen,
ihr gottloses Unrecht, das nicht zu entschuldigen ist. Strafe dafür
sind die sittlichen Verirrungen, denen sie sich hemmungslos ergeben
haben, ganz besonders die Verirrungen jener naturwidrigen Unzucht,
die schon im Altertum als das griechische Laster verrufen war (ib. 24.
26-31). Und auch hierin handelten sie gegen ihre bessere Einsicht :

« obwohl sie das Rechtsurteil Gottes wohl kennen, wonach die solches

tun, den Tod verdienen, tun sie es nicht bloß selbst, sondern

pflichten noch denen bei, die es tun » (ib. 32).
Wenn nun der Apostel seine Anklage ganz allgemein ausspricht,

so hat er doch offenbar die Hellenen seiner Zeit im Auge. Er will nicht
einen historischen Rückblick auf die Vergangenheit geben, sondern
einen Überblick über die gegenwärtigen Zustände. Da sind aber die

führenden, verantwortlichen Kreise vor allem gemeint und unter
diesen in erster Linie die berufsmäßigen Vertreter der hellenischen

Weisheit und Erzieher der bürgerlichen Jugend, die Philosophen.
Sie sind übrigens ausdrücklich unter jenen bezeichnet, die sich als

Weise ausgeben (ib. 22). Und « die nichtigen Überlegungen », wir
würden sagen « die windigen Theorien », durch die sie zu Narren

geworden sind, dürften gerade an die gelehrten Versuche erinnern
wollen, durch physikalische oder sonstige willkürliche Deutungen den

mythologischen Fabeln einen halbwegs haltbaren Sinn zu geben und
dem Götzendienst eine irgendwie begründete Rechtfertigung zu
verschaffen, die ganz besonders in der Stoa, aber auch sonst bei den

Philosophen, eifrige Pflege fanden (vgl. Arnim, Vet. Stoic. Frag. II
1061-1105 ; Cornutus, Theologiae graecae compendium ; Plutarchus,
De Iside et 0siride; schon Plato, z. B. Epinomis 979^-988 e und auch

sonst gelegentlich).
Die auffallend ausführliche Erwähnung der naturwidrigen Unzucht

samt der Schlußbemerkung (v. 32) ist ebenfalls ganz besonders auf die

148



Die Schuld der Hellenen 383

Philosophen zu beziehen, vorab auf die Stoiker 1, die Paulus aus seiner

Vaterstadt Tarsus näher gekannt haben muß und tatsächlich auch

[Act. 17, 18. 28) nicht bloß dem Namen nach gekannt hat.
Die Schuld der Hellenen ist somit hinreichend klargestellt, soweit

nämlich es sich um das Zeugnis des hl. Paulus handelt.
Um sie noch stärker zu beleuchten, fügt der Apostel seiner Anklage

einen gedrängten, gehaltvollen Umriß der natürlichen Gotteserkenntnis
ein, wie er sie aus der religiösen Überlieferung seines Volkes (Psalmen,

Isaias), aus dem Buch der Weisheit (Sap. Salom. 13, 1-9), aus eigenem
Nachdenken und wahrscheinlich auch aus persönlicher Berührung mit
philosophischen Kreisen (Act. 17, 16-34 ist wohl nur ein Beispiel unter
vielen früheren und späteren Fällen) in Erfahrung gebracht hatte.
« Was an Gott zu erkennen ist, das ist unter ihnen offenbar (œavspov :

dies kann nur von einer unter den Hellenen der Gegenwart vorhandenen
Einsicht zu verstehen sein). Gott hat es ihnen offenbar gemacht.
Denn seit der Erschaffung der Welt werden seine unsichtbaren
Eigenschaften, nämlich seine ewige Macht und Göttlichkeit (der absolute
Vorrang an Herrschaft und Herrlichkeit, to xprnarov xai jUytrTov, der
zum Grundbestand der hellenischen Gottesvorstellung gehört, wie wir
aus Xenophanes ersehen werden) aus seinen Werken durch die Vernunft
deutlich erschaut » (Rom. 1, 19 f.). 2 Wenn ein anderes Mal der

1 Über Stoa und naturwidrige Unzucht vgl. Seneca, Epist. 123 circa fin.
(« Illos quoque nocere nobis existirao, qui nos sub specie stoicae sectae hortantur
ad vitia. Hoc enim jactant : Solum sapientem doctum esse amatorem usw.
Haec graecae consuetudini data sint ». Das Zitat ist vielleicht aus Chrysippus) ;

denselben apud Lactantium, Div. Inst. III 15, 11 -13 ; Cicero, Tuscul. Disp. IV
70 ff. ; Arnim, Vet. Stoic. Frag. I 247-253 (Zenon), III 650-653, 716-722 (Chrysippus).
Zu diesen Stellen kann noch Diog. Laert. Vitae VII 34 hinzugefügt werden.
Da kommt aber Plato, trotz Charmides, Lysis, Symposium, Phaedros, nicht in
Betracht, wenigstens nicht der greise Plato, der in den Gesetzen sein
sittlichreligiöses Vermächtnis der Nachwelt übergeben hat. Man lese nur seine feierlich
bewegte und umständlich begründete Verwahrung: Gesetze VII, 835 c-842 a. Früher
mag er darüber gelächelt haben, aber jetzt ist es ihm bitterster Ernst, wenn er
auch wenig Hoffnung hat, Gehör zu finden. Es müßte da Gott selbst eingreifen.

2 Zum Gedanken (Rom. 1, 20) der Erkenntnis des unsichtbaren Gottes aus
seinen sichtbaren Werken können wir zwei vorchristliche Texte hier anführen.
Xenophon, Memorabilia IV 3, 13 f. : «Warte nicht ab, bis du die Gestalten der
Götter mit eigenen Augen siehst ; es sei dir genug, ihre Werke zu sehen
Der Gott, der die ganze Welt zusammenordnet und zusammenhält, den sehen
wir die größten Werke ausführen ; er selbst aber bleibt uns unsichtbar Die
Seele des Menschen, die, wenn irgend eines unter den menschlichen Dingen, am
Göttlichen teil hat, sie übt über uns offensichtlich ihre Herrschaft aus, und
doch wird sie selbst nicht gesehen. Man soll dergleichen bedenken und das
Unsichtbare nicht geringschätzen, sondern aus den Ereignissen seine Macht ver-

149



3«4 Die Schuld der Hellenen

Apostel (i Cor. i, 21) bemerkt, daß « die Welt mit ihrer Weisheit an
der (aus der Schöpfung hervorleuchtenden) Weisheit Gottes Gott nicht
erkannt habe », so ist dies ganz im selben Sinn wie der gegenwärtige
Text, Rom. 1, 19-21, gemeint (vgl. Alio, Première Epître aux
Corinthiens, p. 15 ff. : « évvco veut dire ici reconnaître »), von der Schuld den
erkannten Gott nicht anerkannt zu haben.

Hierher gehört auch Act. 17, 28, wo Paulus seine Belehrung an
die Athener über die Pflicht dem Götzendienst zu entsagen, ausdrücklich

an die stoische Theologie anknüpft, wonach « wir in Gott leben,

uns bewegen und sind », und hinzufügt : « So haben ja auch einige

von euren Dichtern gesagt : Wir sind von seinem Geschlecht ». Beides,
in der Tat, der Satz und der Vers, sind stoisches Gut, wenn es auch

nicht sicher ist, daß der Satz, wie es einige meinen, ebenfalls Zitat
ist. (Der Vers findet sich bei Aratos, Phaenomena, der ihn der

Zeushymne des Cleanthes mit einer kleinen Änderung entnommen
hat ; vgl. Boudon S. J., Les Actes des Apôtres, p. 387 f., und Arnim,
Vet. Stoic. Frag. I 537 v. 4). Paulus setzt also auch hier bei den

Stoikern die Erkenntnis des einen wahren Gottes voraus ; er dringt
nur auf folgerichtige Anerkennung und Anwendung dieses ihres
theologischen Satzes. Es wird in der Athenerrede vor dem Areopag
derselbe Gedanke ausgesprochen wie im 1. Kapitel des Römerbriefes,
dort in der Form einer Aufforderung, hier in der Form einer Beschuldigung

: « den erkannten Gott sollen sie anerkennen » (Athenerrede),
« den erkannten Gott haben sie nicht anerkannt » (Römerbrief).

Aus den besprochenen Äußerungen des hl. Paulus (Rom. 1, 18-32 ;

1 Cor. 1, 21 ; Act. 17, 28) ergibt sich also nicht bloß, daß er selbst die
natürliche Erkennbarkeit des einen wahren Gottes (und des allgemeinen
Sittengesetzes, Rom. 1, 32 ; 2, 24 f.) behauptet, sondern auch, und das

ist das historisch Wichtige, daß nach seiner Überzeugung die Hellenen

stehen lernen und das Göttliche in Ehren halten ». Cicero, Tuscul. Disp. I 70 :

« Haec igitur et alia innumerabilia cum cernimus, possumusne dubitare, quin eis

praesit aliquis vel effector, si haec nata sunt, ut Piatoni videtur, vel, si semper
fuerunt, ut Aristoteli placet, moderator tanti operis et muneris Sic mentem
hominis, quamvis earn non videas, ut deum non vides, tarnen, ut deum adgnoscis
ex operibus ejus, sie ex memoria rerum et inventione et celeritate motus omnique
pulchritudine virtutis vim divinam mentis adgnoscito ». Diese Texte sind historisch
um so bedeutsamer, als sie bei so wenig selbständigen Denkern wie Xenophon
und Cicero eine feststehende Überlieferung voraussetzen, die schon am Anfang
des vierten vorchristlichen Jahrhunderts die Populärphilosophie beherrscht.
Vgl. noch Augustinus, In psalmos 73, 25 : « Stulte, ex operibus corporis agnoscis
viventem, ex operibus creaturae non potes agnoscere creatorem ».

150



Die Schuld der Hellenen 385

seiner Zeit, gemeint sind hauptsächlich ihre Weisen, die Philosophen,
sich im Besitz dieser natürlichen Erkenntnis des einen wahren Gottes
befunden haben. Eben deswegen sind sie in seinen Augen nicht zu

entschuldigen, weil sie den erkannten Gott nicht anerkannt haben, mit
dessen Erkenntnis nicht Ernst machten, indem sie den Götzendienst
mitgemacht und gar durch windige Theorien zu rechtfertigen versucht haben.

3. Hier angelangt, hätten wir nun die Aufgabe, an Hand der
überlieferten Texte und Berichte den Stand der Gotteserkenntnis und
der Kultanschauungen bei den Zeitgenossen des Apostels festzustellen
und somit die Richtigkeit seines Zeugnisses nachzuprüfen. Erschwert
wird aber diese Aufgabe durch den sehr bedauerlichen Umstand, daß

uns die zwei hervorragendsten und maßgebendsten Philosophen des

letzten vorchristlichen Jahrhunderts, Posidonius von Apamea, der

Stoiker, und Antiochus von Ascalon, der Platoniker, nur unvollständig
und aus zweiter, oft unsicherer Quelle bekannt sind. Denn kein einziges
ihrer zahlreichen Werke ist auf uns gekommen. Cicero und Philo von
Alexandrien, die zweifellos ihnen manches entnommen haben, können

uns diesen Verlust nicht ersetzen : der erstere nicht, weil er doch im
Grund ein unheilbarer Skeptiker blieb ; der zweite auch nicht, weil
in seiner Theologie mehr jüdischer Glaube als philosophische Erkenntnis
zum Ausdruck kommt.

Festugière, 1. c. p. 87-100, führt zwar De natura cLeorum Ciceros

als repraesentativ für den damaligen Stand der Gotteserkenntnis und
eben daher als schlagenden Beweis für das Scheitern der Philosophen

an. Nun aber zuerst, als Anhänger der skeptischen Akademie des

Carneades, spricht Cicero nur für eine Sekte, und zwar für eine damals
bei den Griechen fast vollständig verlassene Sekte, wie er ja selbst

bemerkt : quam nunc propemodum orbam esse in ipsa Graecia intelligo
(De nat. deor. I 11). Seine unschlüssige Haltung darf also nicht zur
Norm der allgemeinen Geisteslage unter den Philosophen und ihren

Jüngern gemacht werden. Sodann darf der Umstand nicht unterdrückt
werden, daß Cicero unter Vorbehalt seiner grundsätzlichen Skepsis
sich doch für eine sehr positive Gottesanschauung — freilich bloß
theoretisch und mit geringem inneren Anschluß — endgültig
ausspricht (vgl. Tuscul. Disp. I 68-70 ; De divinatione II 148 f. ; De natura
deorum II). Letzteres aber ist gerade das Charakteristische für die

gewöhnliche Auffassung der Gebildeten zu seiner Zeit.
So schicken wir denn der ganzen Untersuchung einen Ausspruch

Ciceros voraus, der, abgesehen vom skeptischen Unterton, den er im

151



386 Die Schuld der Hellenen

Munde des römischen Akademikers annimmt, das Urteil des hl. Paulus
in jeder Beziehung bestätigt. Er steht am Schluß seines De divinatione
und wird ausdrücklich als Endergebnis seiner Erörterungen über das

religiöse Problem vorgebracht. Zunächst erklärt Cicero : « Multum
enim et nobis ipsis et nostris profuturi videbamur, si earn (sc. supersti-
tionem) funditus sustulissemus ». Eben daran war ihm bei seinen

Schriften über die Götter am meisten gelegen. Sodann fügt er
abschließend hinzu : « Nec vero (id enim diligenter intellegi volo) super-
stitione tollenda religio tollitur. Nam et majorum instituta tueri sacris

caeremoniisque retinendis sapientis est, et esse praestantem aliquam
aeternamque naturam, et earn suspiciendam admirandamque hominum

generi pulchritudo mundi ordoque rerum coelestium cogit confiteri ».

(De divinatione II 148).

Gott wird erkannt, und auch einigermaßen, aber wie kühl innerlich

anerkannt. Es gibt ein überragendes und ewiges Wesen. Die
Menschen sollen ihm Verehrung und Bewunderung entgegenbringen.
Dies zu bekennen, zwingt uns die Schönheit der Welt und die Ordnung
der Gestirne.

Aber der Weise wird dennoch an den überlieferten Einrichtungen
der Volksreligion festhalten und sich an den Kulthandlungen des

offiziellen Götzendienstes beteiligen. Und so wird eben weiter, trotz
besserer Einsicht, den Geschöpfen die Ehre gegeben, die dem Schöpfer
allein gebührt. Also gerade das, was Paulus mit der ganzen
Entrüstung seiner gläubigen Seele als die Schuld der Hellenen gebrandmarkt

hat. Von Sokrates an, haben es alle, auch die Größten und

Besten, so und nicht anders gehalten. Wenn es auf die « frommen »

Weisen des Hellenismus angekommen wäre, hätte der furchtbare
Bann des heidnischen Aberglaubens nie aufgehört das menschliche

Leben in Knechtschaft zu halten : oppressa gravi sub religione (Lucretius,
De rer. nat. I 63). In der Tat war die Rechtfertigung des

Götzendienstes allen Philosophen des Altertums eine wichtige Aufgabe, von
der selbst die Epikuraeer sich nicht gänzlich entschlagen haben. Man

weiß einen gewissen Theagenes von Rhegion aus dem Ende des

VI. Jahrhunderts als jenen zu nennen, der zuerst in seiner

Homererklärung diese Apologie, wie sie ausdrücklich bezeichnet wird, der

mythologischen Göttergeschichten vorgenommen habe (vgl. Diels

Vorsokratiker, 5. Aufl. DV5, 8 n. 2). Weitere Belege für diese Schwäche

der antiken Philosophen werden uns noch später begegnen. Daß sie

aber den wahren Gott erkannt haben, liegt nicht so eindeutig klar

152



Die Schuld der Hellenen 387

am Tag und man ist vielfach gewöhnt, es nur in einem sehr

beschränkten Sinne gelten zu lassen. 1

Wie steht es damit Wir beschränken uns auf einen historischen
Rückblick über die Gotteserkenntnis unter den Weisen Griechenlands.

4. Die Uranfänge der hellenischen Theologie liegen in einem tiefen
Dunkel gehüllt. Es herrscht allenthalben eine vielgestaltige und überaus

fluktuierende Mythologie, deren tiefere Grundgedanken sich recht
schwer ermitteln lassen. Die ältesten Zeugnisse einer Theologie gehören
mit Hesiod zum Anfang des VII. Jahrhunderts, die meisten alten
Zeugnisse sind beinahe um ein Jahrhundert jünger.

Aus diesen spärlichen Quellen dürfte man vielleicht eine dreifache
« Urtheologie » der Griechen unterscheiden : eine « naturalistische »,

eine halbwegs « monotheistische » und eine ausgesprochen « pan-
theistische ».

Die erste Urtheologie ist durch die verschiedenen Theo- und Kos-
mogonien jener alten Dichter vertreten, die Aristoteles als die « Theologen

» bezeichnete. Sie lassen die Welt samt den verschiedenen
Göttergeschlechtern aus der Nacht oder aus dem Chaos oder aus beiden
entstehen oder auch sonst noch aus anderen ähnlichen unteren Mächten

von tiefster Unvollkommenheit (vgl. Hesiod, Tlieogonie 116 ff. ;

Aristophanes, Vögel 693 ff. ; Aristoteles, Metaph. 1071 b 26 ff., 1091 b 4 ff.).
Dazu gehören auch die sogenannten orphischen Theogonien, von denen

uns berichtet wird. Wie bekannt, geht das orphische Schrifttum in
seiner ältesten Gestalt auf Onomacritos zurück, der um die Mitte des

VI. Jahrhunderts im Athen des Peisistratos die orphische
Überlieferung zum ersten Male in Versen formte (DV5 1 B 10).

Die zweite, « monotheistische », Urtheologie ist uns nur durch
zwei Texte bekannt, die auch als orphisch ausgegeben oder angesehen
werden. Wir haben zuerst einen bei Plato, Gesetze IV 715 e

angeführten Spruch aus dem TtaXatb; Xoyoç, der da lautet : « Gott, der

Anfang und Ende und Mitte aller Dinge in Händen hat, beschreitet

unentwegt, gemäß der Natur, ringsum seine Bahn. Als Begleiterin
folgt ihm stets Dike, die Bestraferin derer, die vom göttlichen Gesetze

abweichen. Und wer selig werden soll, schließt sich ihr folgend an
mit Demut und Wohlanstand usw. ». Die ganze Stelle dient bei Plato

1 In seinem oben erwähnten Werke hat sich A. J. Festugière O. P. mit sehr
beachtlichen Gründen bemüht, Wert und Gehalt der hellenischen Gotteserkenntnis
auf ein Minimum herabzusetzen. Da ist von der kritiklosen Weitherzigkeit eines
Clemens von Alexandrien wahrlich nichts übriggeblieben.

153



388 Die Schuld der Hellenen

der Einschärfung ernster Sittlichkeit als Vorbedingung zu einem

gottgefälligen Opferdienst. Die Verbindung von Zeus und Dike kommt
schon bei Hesiod vor (Werke und Tage 256-262) und ist auch sonst
als orphisch bezeugt (DV6 1 B 14 Pseudo-Demosthenes). Das Scholion

zur Stelle Piatos (in der Platoausgabe von Hermann, Teubner, 6. Bd.
S. 379) deutet den Spruch monotheistisch vom göttlichen Demiurg,
bezeichnet ihn als orphisch und begründet dies durch Zitieren des

2. und 3. Verses aus dem soeben anzuführenden Texte.
Dieser zweite Text, ausdrücklich als orphisch überliefert,

entspricht in der Tat dem Spruch bei Plato ganz auffallend. Der
unbekannte Philosoph, der ihn bringt, hat selber die Verwandtschaft beider
Texte unterstrichen, indem er im selben Gedankengang etwas später
den Spruch aus Plato zu wirksamerem Abschluß seiner Schrift heranzieht.

Leider aber kommt dieser zweite Text erst im pseudoaristotelischen

De mundo 7 vor, welches frühestens in der Mitte des letzten
vorchristlichen Jahrhunderts entstanden ist. Wilhelm Capelle (Die
Vorsokratiker S. 28 f.) hält ihn dennoch für altorphisch. Jedenfalls
ist der eine Vers, der dem Spruch bei Plato so auffallend
entspricht, als altbezeugt anzusehen, mag aber dem Plato in anderer
Form und wohl auch in einem anderen Zusammenhang vorgelegen
haben.1

Wenn aber diese zwei Texte wirklich orphisch sein sollten, dann

müssen wir annehmen, daß unter dieser Marke gar sehr verschiedene

Waren herumgeboten wurden. Denn vieles ganz zuverlässig als orphisch
bezeugte bewegt sich sonst mit seinem bunten Gemisch von wüster

Mythologie und krassem Aberglauben auf viel niedrigerer Ebene (vgl.
DV6 1 A 8. 10. 14b. 15. 16; 1 B 2. 4. 5. 8. 9. 10).

Nun aber bringen wir den Text, den der entschieden monotheistische
Verfasser des De mundo gerade zur Bestätigung seines Monotheismus
anführt.

Zeus war der Erste, Zeus ist der Letzte, der Beherrscher der Blitze.
Zeus das Haupt, Zeus die Mitte ; von Zeus ist alles erschaffen.

Zeus ist der Urgrund der Erde sowie des gestirnten Himmels.
Zeus ward Mann, Zeus ward unsterbliche Braut.

1 Festugière O. P. (Revue Biblique 1935, p. 367) behauptet wohl mit Recht :

aucun vers « orphique » non cité par les auteurs classiques ne peut être considéré
sérieusement comme ancien. Wir halten die hier besprochenen Verse für ein
stoisch inspiriertes Machwerk. Nur der itiXaiô; o; bei Plato darf als alt —
und vielleicht auch als orphisch — angesehen werden.

154



Die Schuld der Hellenen 389

Zeus ist der Odem aller, der Drang des unermüdlichen Feuers.

Zeus ist des Meeres Wurzel, Zeus ist Sonne oder Mond. [Blitze.
Zeus ist König, Zeus ist Herrscher über alles, der Beherrscher der

Alles in sich verbergend, führt er's wieder zum wonnigen Lichte
Aus der heiligen Brust empor, Denkwürdiges schaffend.

Der 4. Vers und die zweite Hälfte des 6. fallen offenbar aus dem

Hauptgedanken des Gedichtes heraus. Der Verfasser hat sie in seinem

Zitate dennoch stehen lassen. Dies zeigt uns, mit welcher Bedenken-

losigkeit damalige Schriftsteller Pantheistisches und Monotheistisches
nebeneinander ertragen konnten. Bei Clemens von Alexandrien z. B.

kann man diesbezüglich noch viel ärgeres erleben.

Dies führt uns zur dritten Urtheologie, zur ausgesprochen « pan-
theistischen ». Sie kommt zum Ausdruck, so weit mir bekannt, nur
in zwei alten Texten der vorphilosophischen Zeit. Zunächst in einem

Fragment Pindars. « T( Oed; ; 0 ti to xav ». « Was ist Gott Eben das

was das All ist » (Clem. Alex. Strom. V 129, der dies bewundernd

zitiert). Sodann in einem berühmten Fragment aus den Heliaden
des Aischylos :

« Zeus ist der Äther, Zeus ist die Erde, Zeus ist der Himmel,
Zeus ist alle Dinge und was sonst noch über ihnen steht »

(ebenfalls Clem. Alex. Strom. V 114, der dies ebenfalls höchlich

bewundert).

Ähnlich lautet ein Text Senecas : « Quid est Deus quod vides

totum et quod non vides totum » (Quaest. nat. I praef. 13). « Ipse
enim est hoc quod vides totum » (ib. II 45, 3). Aber Seneca hat es

nicht versäumt, die nötige Korrektur beizufügen, wie es sein stoisches

Bekenntnis forderte. 1

5. Damit hätten wir so ungefähr die vorphilosophische Theologie
der Hellenen in ihren drei Hauptgestalten. Die philosophische Theologie

beginnt erst beim Dichterphilosophen Xenophanes (circa 570-475),
aber gleich mit einem plötzlichen, glänzenden Aufstieg. Die Milesier
des VI. Jahrhunderts hingegen haben eigentlich keine Theologie.
Ihnen sind die Götter, wie alles andere in der Welt, von unten herauf

1 Quaest. nat. I praef. 13 : « opus suum et intra et extra tenet « « nostri
raelior pars animus est : in illo nulla pars extra animum est ; totus est ratio ».

II 45, 3 : « partibus suis inditus, et se sustinens et sua ». Das erste Buch ist nach
Gercke eigentlich das letzte vom ganzen Werk (in seiner Ausgabe Teubner 1907).

155



390 Die Schuld der Hellenen

aus der ungestalten Urmaterie entstanden. Das ist so ungöttlich
wie nur immer

Xenophanesx, sonst ein nüchterner und vorsichtiger Empiriker,
wie seine Naturphilosophie beweist (DV5 21 B 27-38, begann mit B 34,
ein Bekenntnis gewissenhafter Selbstbesinnung), unterzieht in seinem

Spottgedicht, EfXXot betitelt, die homerische und hesiodische Mythologie

einer vernichtenden Kritik. Die Menschenähnlichkeit, die Unsitt-
lichkeit und das Entstandensein ihrer Götter werden mit schärfster
Entschiedenheit verworfen (DV5 21 B 11. 12. 14-16). Bei dieser

Gelegenheit bringt er seine eigene Überzeugung positiv zum Ausdruck.
Denn, daß die betreffenden Fragmente nicht zum rapt oû<teh>ç, sondern

zu den St'XXot gehören, hat nun Olaf Gigon so gut wie bewiesen (1. cit.).
Nur die Schlußformulierung des Philosophen ist uns mit seinen eigenen
Worten überliefert worden. Sie ist von wuchtiger Klarheit. Solche

Götter gibt es nicht, es ist nur allein

« Ein einziger Gott, unter Göttern und Menschen der Größte,
Weder an Gestalt den Sterblichen ähnlich noch an Gedanken.
Ganz sieht er, ganz denkt er und ganz hört er.
Stets im Selbigen verharrt er ohne sich irgend zu bewegen
Und es geziemt ihm nicht, sich bald hierhin bald dorthin zu begeben.
Sondern ohne Bemühn waltet er über das All mit des Geistes

[Denkkraft ». (21 B 23. 24. 26. 25.)

An der Eindeutigkeit dieses Monotheismus könnte man sich nur
erbauen, gäbe es nicht eine doxographische Überlieferung, die sich

von Plato an über Aristoteles und seine Schule bis zu den spätesten
Zeugen hartnäckig erhalten hat und wonach der eine Gott des

Xenophanes dem Weltall gleichzusetzen wäre. Also doch Pantheismus
Olaf Gigon hat die Zuverlässigkeit dieser Überlieferung mit guten
Gründen beanstandet.2 Es läge eine Kontamination der Berichte über

Xenophanes durch Rückwirkung aus der eleatischen Schule vor, von
der man annahm, daß sie dem Xenophanes ihre ersten Impulse ver-

1 Über Xenophanes und seinen Monotheismus ist jetzt unbedingt Olaf Gigon,
Untersuchungen zu Heraklit, Leipzig 1935, S. 149-159, einzusehen.

2 Dennoch bleibt ein Zweifel übrig und zwar hauptsächlich wegen der sehr

eigenartigen Wendung, die Aristoteles gebraucht (21 A 30 «auf die ganze Welt
hinblickend ») und die vom Skeptiker Timon wieder aufgenommen wird (A 35
« wohin ich nur immer meine Gedanken lenkte »). Das scheint doch aus erster
Quelle zu fließen.

156



Die Schuld der Hellenen 391

danke und die sich zudem wahrscheinlich auch auf ihn zu berufen

pflegte.
Mit Unrecht. Denn bei Xenophanes gibt es nebeneinander eine

Welt, über die er in seiner Physik schrieb, und einen Gott, der sie von
oben her beherrscht. Bei Parmenides aber gibt es nur einen Gott, und
neben ihm rein gar nichts, oder nur höchstens eine Scheinwelt, die der
Eleate entschieden verneint, wenn er auch über sie ebenso gut und
noch besser als irgend einer, der an sie glaubt, mitzusprechen versteht. 1

Übrigens sind die Gründe des Xenophanes ganz andere als die
des Parmenides. Xenophanes geht vom Gottesbegriff aus. Gottes
Dasein und Wesen werden einfach vorausgesetzt, wohl aus
vorphilosophischer Überzeugung und gemäß der « monotheistischen » Urtheo-
logie. 2 Aus Gottes Macht (to xodrcwTov 21 A 28 § 3-5. 31 § 3. 32 ; C 1)

und Größe (aeyer-roc; 21 B 23), das heißt aus seiner Macht- und
Seinsvollkommenheit, werden die Einzigkeit, die Ewigkeit, die Geistigkeit
und die transzendente Überlegenheit seines Wesens gefolgert. Daß

Gott dennoch als sphärischer Körper angesehen wird, ist aus dem

damaligen Stadium der Metaphysik erklärlich. Damit soll vor allem
seine Seinswirklichkeit betont werden. Fast alle doxographischen
Berichte haben es eigens vermerkt, daß Xenophanes vom Gottesbegriff
ausging (21 A 28. 30. 31. 32. 33).

Parmenides hingegen wandelt auf den Bahnen reinster Seinsmetaphysik.

Er geht vom Sein aus, das er ohne weiteres mit dem
absoluten Sein gleichsetzt. Neben ihm gibt es nichts. Platonisch gesprochen,

steht dem TtavTEÀûjç 5v nur das uyoaaw? öv gegenüber. Das absolute

Sein, das nur ist und in keiner Beziehung nicht ist, schließt jedwede

Vielheit, Teilung, Änderung sowie jedweden Mangel an positiven
Gehalten aus. Es ist einzig und ganz, ewig und unwandelbar,
vollendet an Sein und Denken

Da wird die bunte Scheinwelt durchaus nicht Gott gleichgesetzt,
weder durch Verweltlichung Gottes noch durch Vergöttlichung der
Welt. Die Welt wird völlig verneint. Es gibt nur Gott allein. Das

1 Meist wird die Physik des Parmenides, im zweiten Teil seines Gedichtes,
als bloßer Bericht über fremde Meinungen verstanden. Wir halten dafür, daß
es sich auch hier um die eigenen Anschauungen des Dichters handelt.

2 Vielleicht im Anschluß an Pythagoras, der etwa zehn Jahre älter als

Xenophanes war und von ihm berücksichtigt wird (21 B 7). Aber die Theologie
des Pythagoras ist uns gänzlich unbekannt, wenn man sie nicht hinter den

KaOapjiot des Empedocles vermuten darf. Da ist nämlich die Parallelität mit
Xenophanes ganz augenscheinlich (DV5 31 B 131-134, vgl. 28. 29).

157



392 Die Schuld der Hellenen

ist also nicht eigentlicher Pantheismus, sondern akosmischer Monismus

oder, wenn man will, monistischer Theismus (DV5 28 B 7-8 und sonst

passim). So sehr auch Parmenides aller Naturforschung dadurch den
Garaus macht, dürfen doch seine hervorragenden Verdienste um das

metaphysische Verständnis des absoluten Seins, also des göttlichen
Wesens, nicht verkannt noch geschmälert werden. Er auch hat einen

wichtigen Beitrag zur Erkenntnis des wahren Gottes unter den Hellenen

gesteuert. Aber sein diesbezügliches Nachwirken wird erst mit
Plato und noch später einsetzen. Von den Zeitgenossen wurde er

nur physisch verstanden, wodurch sie zu neuen Anschauungen über
die Natur der Körperwelt veranlaßt wurden (Physik von Empedocles,
Anaxagoras, Leucippos usw.).

Indes, um es nochmals zu betonen, sind wir bei Parmenides

von Xenophanes recht weit entfernt. Xenophanes nimmt ja die

Erfahrungswelt durchaus ernst, wie seine Physik beweist (vgl. oben)
und fühlt sich überhaupt recht behaglich wohl in ihrer Mitte (DV5 21

B 1. 5-8. 22), wenn er auch die Weisheit allen anderen Dingen vorzieht
(B 2) und als tieffrommer Mann, Gottes stets eingedenk zu sein mahnt
(B 1, v. 13-16 und 24).

Bei der weiteren Entwicklung der Gotteserkenntnis unter den
Griechen bleibt der Einfluß des Xenophanes maßgebend. Heraklit
mit seinem Logos, der die ganze Welt durchwaltet und harmonisch

gestaltet (DV5 22 B öfters) ; Anaxagoras (ib. 59 B 12-14) und Diogenes

von Apollonia (ib. 64 B 3-5) mit ihrem göttlichen Nus (bei Diogenes,
aber durchaus nicht bei Anaxagoras, als körperlich gedacht), der die

Weltordnung einrichtet, gehen in vielem auf ihn zurück. Sie führen
aber ausdrücklich einen neuen Gedanken ein, der sich überaus fruchtbar
erweisen wird, den Gedanken einer alles beherrschenden göttlichen
Vorsehung.

6. Im xenophontischen Sokrates kommt diese ganze Geistesarbeit

zu einem gewissen Abschluß, von dem wir allerdings nicht sicher wissen,

wem er eigentlich zu verdanken sei. Es wird nämlich in den Memorabilia

an zwei Stellen zum ersten Mal versucht, aus der Entstehung
und aus der Zweckmäßigkeit der Dinge, in erster Linie des Menschen,
das Dasein und die menschenfreundliche Vorsehung Gottes (einmal
als Sv|[xtoupYoç I 4, 7) oder der Gottheit (tô Saqxôvtov, tô Octov) oder der
Götter regelrecht zu beweisen (Xenophon, Memorabilia I 4, 2-19 ;

IV 3, 2-12; vgl. hierüber Diès, Autour de Platon II, p. 532-537). Die

Anregung dazu geht wohl von Heraklit und jedenfalls von Anaxagoras

158



Die Schuld der Hellenen 393

aus. Außerdem findet sich bereits bei Diogenes von Apollonia (DV5
64 B 2. 3.) ein erster Anlauf zum teleologischen Gottesbeweis. Die

Hauptgedanken der xenophontischen Ausführungen sind mindestens,
wenn sie nicht, wie ganz gut möglich, auf Sokrates selbst zurückgehen,
in dessen unmittelbarem Schülerkreis entstanden. Es liegt also, allgemein

gesprochen, Sokratisches in ihnen vor.
Besonders bedeutsam für unsere Frage ist der Schlußteil der

ersten Stelle. « Bedenke, daß auch deine dir innewohnende Vernunft
deinen Körper nach Belieben handhabt. So mußt du denn auch
annehmen, daß die im All vorhandene Weisheit (ttjv sv tw irxvri opdv-r)5iV

alle Dinge anordnet, wie es ihr genehm ist. Da darfst du aber nicht
glauben, daß zwar dein Auge viele Stadien weit reicht, das Auge Gottes
aber (toü (leo'j) unfähig sei, alles zugleich zu sehen, noch auch, daß

zwar deine Seele sich zugleich um die Dinge bei uns und um die in
Ägypten und in Sizilien bekümmern könne, die Weisheit Gottes aber

(tt)v 8s toü Oeoù <ppöv7|<jtv) nicht imstande sei, für alles zugleich zu

sorgen. Du sollst erkennen, daß die Gottheit (to Ôsïov) so groß
und so vollkommen ist (togoütov xaî toioCtov), daß sie alles zugleich
sieht und hört, allüberall gegenwärtig ist und für alles zugleich sorgt »

(ib. I 4, 17-18).
Das ist zum Teil ganz xenophanisch, geht aber auch zum Teil

durch den ausdrücklichen Gedanken der göttlichen Vorsehung und

der Allgewalt Gottes weit über Xenophanes hinaus. Die Einheit
Gottes hingegen wird höchstens stillschweigend miteingeschlossen,

wie bei einem abergläubischen Götzendiener von der Art des Xenophon
zu erwarten.

Wenn man nun bedenkt, wie sehr der xenophontische Sokrates,
in dem man sogar den Ahnherrn der Stoa Antisthenes wieder zu
erkennen vermutete, bei der Stoa Anklang gefunden hat, kann man
die historische Bedeutung dieser Theologie leicht ermessen. In der
Tat hat die Stoa, um sie hier gleich vorweg zu nehmen, den bei Xenophon
ausgesprochenen Gedanken nur noch einen einzigen wesentlich neuen

hinzugefügt, den von der völligen Entstehung aller Dinge samt Stoff
und Form aus dem einen alleinigen göttlichen Weltlogos, also «lie

genaue Parallele zum christlichen Schöpfungsgedanken (zu diesem

« schöpferischen » Hervorgang der Dinge aus dem Logos, vgl. Arnim,
Vet. Stoic. Frag. I 102. 107 ; II 580. 596. 602. 605. 622. 1107 [«materiae
fictricem divinam esse providentiam » Cicero]. 1108, und bei Seneca,

Natur. Quaest. I praef. 16, die aus stoischen Überlegungen sich erge-

159



394 Die Schuld der Hellenen

bende Frage : « quantum deus possit, materiam ipse sibi formet an data
utatur » usw.). So sehr nämlich die stoische Theologie Gott den reinen
Geist sich körperlich dachte, und so sehr sie auch die Entstehung der

Dinge aus ihm unter der groben Form physischer Emanation sich

vorstellte, so sehr sie endlich eben deshalb die innere Zusammengehörigkeit

von Schöpfer und Geschöpf pantheistisch überspannte,
eines muß ihr billig zuerkannt werden : sie hat mit großartiger
Entschiedenheit den Gedanken geltend gemacht und bis in die weitesten
Kreise verbreitet, daß des einen alleinigen göttlichen Logos Macht,
Vorsehung und Gegenwart sich auf gar alles in der Welt ohne die

geringste Ausnahme unmittelbar erstreckt.
Dadurch hat die Stoa so vielen Seelen außerhalb des Christentumes

jenen echten und tief religiösen Sinn eingeflößt, den wir an einem
Cleanthes (Zeushymne bei Arnim, Vet. Stoic. Frag. I 537) und später
noch mehr an einem Epictet bewundern müssen. So sind wir denn

gar nicht erstaunt, daß bei seiner Athenerrede der hl. Paulus die

Verkündigung des christlichen Glaubens gerade an ein wichtiges Stück
stoischer Theologie anknüpfen wollte. Er mußte sich um so mehr
dazu veranlaßt fühlen, als es ihm vielleicht nicht unbekannt war, daß

der Schulgründer Zenon die Forderung nach Abschaffung der Götzentempel

und Götzenbilder, die einen der Hauptgedanken seiner Rede

am Areopag bildet, bereits vor dreihundert Jahren schon aufgestellt
hatte (Arnim, Vet. Stoic. Frag. I 264 f.).

7. Da haben wir aber bereits der nachsokratischen Entwicklung
der hellenischen Theologie um ein ganzes Jahrhundert vorausgegriffen.
Dazwischen liegt noch die gewaltige Geistesarbeit der zwei größten
vorchristlichen Philosophen, des Plato und des Aristoteles. Wir werden

uns etwas kürzer fassen. Denn die Theologie dieser zwei Männer
müßte viel eingehender besprochen werden als es im Rahmen dieses

Artikels möglich wäre. So muß es hier genügen, wenige Hauptpunkte
einfach hinzustellen.

Also zuerst Plato. 1 Der göttliche Demiurg des Timaios ; die göttliche

Vernunft des Philebos, die als erste Allursache des Gewordenen

1 Plato hat seine Theologie durch die ganze Folge der Dialoge vom Gastmahl
an immer weiter vertieft. Die Hauptstellen sind in chronologischer Ordnung :

Gastmahl 2100-212a (das Schöne an sich: Gottesbeweis aus den Ideen1);
Politeia II 3790-383c (die Grundnormen der Theologie tvhoi) ; VI 506^-509^,
5 Ï7 d, 532 o (die Idee des Guten als Sonne des Seins : Gottesbeweis aus den Ideen 2) ;

X 596 0-598 c (Gott als ^u-oupvd; der Ideen) ; Phaedros 245 (die Seele als erster

160



Die Schuld der Hellenen 395

erfordert wird ; die höchste Seele der Gesetze, von der alle Bewegung
ausgeht, sind identisch mit dem Schönen an sich des Gastmahl und
der Idee des Guten der Politeia: der eine Schöpfergeist, der alles

hervorgebracht hat, indem er die gestaltlose, ungeordnete Materie nach
dem höchsten Urbild formte und zu einem Kosmos machte. Nur
allein die Materie verdankt ihm nicht das Dasein. Wenigstens wird
an keiner Stelle nur irgendwie angedeutet, daß die Materie von Gott
erzeugt sei. Ein späterer Platoniker, Plutarchos, rechnet es gerade
der platonischen Theologie als hohen Vorzug an, daß sie nicht alles

durch die göttliche Vernunft und Vorsehung entstehen läßt. Das sei

denn auch ein Hauptfehler der stoischen Lehre, daß nach ihr « ein und
derselbe Logos durch seine Vorsehung, nachdem er die qualitätslose
Materie selbst geschaffen habe, alles ohne Ausnahme durchführe und
beherrsche» (xirofou BTjaioupyov uXiqç sva Xoyov xai piav irpovotav ir£piytvojxsvr)v
â-rrâvTcuv xai xparoOaav : de Iside et Osiride 45, 369 a). Indes hat es nach
den Gesetzen X die göttliche Vorsehung ebenfalls mit allem auch dem

geringsten in der Welt zu tun (besonders 902 e). Überhaupt spielt
der Vorsehungsglaube eine sehr wichtige Rolle im religiösen Denken
Piatos, wie aus demselben Buch der Gesetze hervorgeht.

Da ist es bei Aristoteles ganz anders. Er beweist, Piatos
Vorarbeiten weiterführend, das Dasein eines ersten ewigen und unbewegten
Bewegers als Erstursache der gesamten Weltbewegung (Phys. VIII
c. 3-6, 253a 22-260« 18; Metaph. XII c. 6 und 7, 10716 3-10726 14).

Aber dieser Urbeweger ist viel eher Beweggrund als Beweger (nicht
moteur sondern motif), denn er bewegt nur als « geliebtes » Gut (Metaph.

10726 3 : xtvet Sè ü>; àpwjXEv&v). Wenigstens wird nirgends eine andere

Art seines Wirkens in Betracht gezogen. Dies ist noch bezeichnender,

wenn man die Ausführungen Piatos in Timaios, Philebos und Gesetze

daneben hält. Die Vorsehung spielt also in der Welt keine Rolle.
Gott kann ja nur allein sich selbst denken. Dafür entschädigt uns
Aristoteles mit seinen genialen Darlegungen über die « Lebensführung »

des Urbewegers (Metaph. XII 10726 15-30, 10746 15-1075« 11). Er

Beweger: Gottesbeweis aus der Bewegung1) ; Sophistes 219a (Kausalitätsprinzip
Timaios 28 a, Philebos 26 e): 2463-248« (das absolute Vollsein höchste Idee

hat Kraft, Leben und Wissen) ; 265 3-266 (Gott als 8r|jj.toupYÔç der Naturerzeugnisse)

; Timaios 283-316 (der Demiurg als Weltschöpfer, Gottesbeweis aus dem
Werden1) ; Philebos 23C-313 (die Vernunft als erste Allursache, Gottesbeweis
aus dem Werden2); Gesetze X 885 6-907 c (Dasein, Vorsehung und Gerechtigkeit
der Götter ; besonders 892 d-897 6 : Priorität der Seele als erster Beweger, Gottesbeweis

aus der Bewegung 2) ; Epinomis 979 <2-988 e (philosophische Theogonie).

11 161



396 Die Schuld der Hellenen

ist ewiges, selbständiges, selbsttätiges, sich selbst denkendes Denken,
dem Wesen nach Leben und Tat (svépyeta).

Ist er ein einziger Ja und nein. Ja, insofern es für eine einheitliche

ewige Bewegung nur einen einzigen ewigen unbewegten Beweger

gibt. Nein, weil mehrere solche Bewegungen in der Welt vorkommen,
so viele als es himmlische Sphären mit eigener Bewegung gibt,
nämlich je nach der Berechnung der Astronomen 47 oder 55. So

werden denn schließlich 47 oder 55 erste unbewegte Beweger
angenommen (Metaph. XII ch. 8, 1073« 14-10746 14). Unbedenklich
kommt die Sache Aristoteles selbst nicht vor. Eine kräftige
Randbemerkung, die später in den Text geraten ist und die wohl von Aristoteles

selbst herrühren dürfte, gibt es klar zu erkennen. Da heißt es

kategorisch : « der erste unbewegte Beweger kann nur ein einziger
sein, sowohl der Zahl wie der Art nach » (ib. c. 8, 1074 a 31-38).
Indes bleibt das ganze Kapitel in seinem klaren Wortlaut bestehen.

Und um uns ja nicht in Zweifel zu lassen, schließt Aristoteles mit
ausdrücklicher Berufung auf den heidnischen Götterglauben seines Volkes
das ganze Kapitel feierlich ab : « Es ward aber von den Alten und den

Vätern aus grauer Vorzeit den Nachkommen im Gewände des Mythus
überliefert, daß diese (Wesen) Götter sind und daß das Göttliche die

ganze Natur rings umschließt. Das übrige ist dann in mythischer
Weise hinzugefügt worden zur Überredung der Menge, und um die

Beobachtung der Gesetze und das Gemeinwohl zu sichern. Man legt
ihnen nämlich menschliche Gestalt und Ähnlichkeit mit manchen

anderen Lebewesen bei und anderes damit Zusammenhängendes und
dem Gesagten Ähnliches. Sondert man nun hiervon einzig jenes Erste
ab und hält sich daran, nämlich den Glauben, daß die (siebenundvierzig

oder fünfundfünfzig) ersten Substanzen Götter sind, so wird
man wohl diese Lehre für erhaben und göttlich halten müssen

Die Ansicht der Väter also und die Überlieferung aus der Urzeit hat
sich uns nur so weit als richtig erwiesen» (ib. 10746 1-14).

So trägt Aristoteles seinen ganzen schweren Teil an der Schuld

der Hellenen. Aber auch Plato. Schon dadurch, daß er seine sonst

richtige Gottesanschauung1 mit bewußter und gewollter Zurückhaltung

vorzutragen pflegt, wenn man auch nicht bei ihm von einer

1 In seinem bekannten Werk über Plato (II. Bd., Piatos Gedanken von
Gott, p. 735-796) steht Constantin Ritter nicht an, die Religion Piatos ganz in
die Nähe der christlichen zu rücken, besonders S. 769-771 und S. 776 (« Ist das
nicht ein väterlich fürsorgender Gott, ist es nicht ein Gott der Liebe, ist er deutlich

162



Die Schuld der Hellenen 397

eigentlichen Geheimlehre sprechen darf (vgl. Politeia 506 e ; Timaios
28c ; Epist. II 312^, 314ft f. ; VII 341 & ff., 344c f.). Das ganze zehnte

Buch der Gesetze, weil eben für weitere Kreise bestimmt, ist von dieser

systematischen Zurückhaltung gegenüber der mythologischen
Vielgötterei ganz besonders belastet. Noch mehr aber die Epinomis, wenn
sie wirklich von ihm ist (vgl. oben S. 382 und 394 n. 1).

Auf diesem Gebiet, wie auch sonst, hielt Plato eine gewisse

Verschleierung der Wahrheit, trotz seines gegenteiligen Grundsatzes, die

Wahrheit zu lieben und immer zu bekennen (Charm. 166 d ; Politeia
382 c, 485 c, 490 a ff. ; Gesetze 779 e, 821 a f. : indes hier mit einschränkender

Klausel), aus Rücksicht auf das allgemeine Staatswohl für manchmal

angezeigt (Politeia 331c, 37ja, 389 b, 414 ft ff., 459 c; Gesetze 663d f.
« die Wahrheit ist zwar schön und unvergänglich, aber es ist schwer,
ihr Gehör zu verschaffen »). Es sei schon viel in Bezug auf die

mythologischen Fabeln, den Irrtum so weit als möglich der Wahrheit
anzupassen (Politeia 382 d).

Eine noch schwerwiegendere Mitverantwortung am falschen
Götzenglauben liegt darin, daß Plato grundsätzlich, überall wo er
über die gesetzliche Regelung des religiösen Kultus zu sprechen kommt,
an den offiziellen Brauch des Staates oder an die Anweisungen des

pythischen Orakels sich zu halten vorschreibt (Politeia 427 a, 469 a f. ;

Gesetze 738 ft ff., 771ft ff., 828a ff.). Hierin folgt er nur zu gewissenhaft
dem Beispiel und der ausdrücklichen Meinung des Sokrates, von dem

es wohl allgemein bekannt ist, daß er die Kultgebräuche des Athenischen

Staates eifrig beobachtete (vgl. Xenophon, Memorabilia I 1. 2. 3) und
daß er seinen jungen Freunden die Weisung gab, nach dem Orakel
der Pythia den Göttern zu dienen, die Pythia aber verordne, es nach
dem Brauch der Polis zu tun (voa<o icoXeco; ib. I 3, 1 ; IV 3, 16).

Der moderne Leser empfindet es als einen jähen Fall in die Tiefen
dunkeln Aberglaubens, wenn nach der großartigen, von rein
monotheistischem Geiste getragenen Mahnung zu einer sittlich würdigen
Auffassung von religiösen Opfern und Sühnen (Gesetze 715^-716^) so

ganz unvermittelt die Weisung folgt, zuerst den olympischen
Staatsgöttern, nächst ihnen den unterirdischen Göttern, sodann den Dämonen,

unterscheidbar von dem Gott, den der Christ als den seinigen verehrt Ich glaube
nicht»). Bei A. J. Festugière O. P. wird man alle Gründe finden, die gegen diese

Verchristlichung Piatos, zum Teil mit Recht, angeführt werden können (vgl.
L'Idéal religieux des Grecs, besonders p. 43-53, und in einem günstigeren Sinn,
p. 170-194).

163



398 Die Schuld der Hellenen

weiter noch den Heroen und schließlich den Hausgottheiten Ehren
und Opfer darzubringen (ib. 717« ff.). Das heißt wahrlich, den Götzen
allein die Ehre zu geben, die Gott gebührt. Der wahre Gott, den er
erkennt und, wenn auch mit zu viel mißverständlicher Behutsamkeit,
bekennt, hat keinen Platz im religiösen Kult, wie ihn Plato lehrt und
versteht. Alles dabei wird nur den Götzen allein zugedacht.

Nun müßten wir anschließend untersuchen, wie es um die Weisen
Griechenlands zur Zeit des hl. Paulus, sowohl in Bezug auf
Gotteserkenntnis als auch in Bezug auf Gottesanerkennung, allgemein bestellt
war. Wir haben schon oben das Nötige, wenn auch äußerst flüchtig,
angegeben. Da die wichtigsten Vertreter der damaligen Philosophie
nicht vernommen werden können, müßten wir uns an Persönlichkeiten
zweiten Ranges wenden. Wir haben oben, an der betreffenden Stelle,
Cicero namhaft gemacht. Wir hätten auch, ebensogut, ja mit noch

größerem Recht, das pseudo-aristotelische De Mundo heranziehen

können, wenn es auch möglich ist, daß es in dieselbe spätere Zeit
gehört, wie sein lateinischer Übersetzer Apuleius, in die Mitte des

II. Jahrhunderts nach Christus. Aber Zeit und Raum gestatten es

nicht mehr, daß wir es an dieser Stelle unternehmen. Wir behalten

uns vor, auf die Frage zurückzukommen. Da könnten wir dann auch

am Beispiel des römischen Philosophen Seneca zeigen, zu welcher

religiös-sittlichen Weltanschauung ein ehrlicher, aufgeschlossener
Schüler der hellenischen Weisheit sich zu erheben vermochte. Auch
bei ihm werden wir trotz allem die betrübende Wahrnehmung machen

müssen, daß die Hellenen, obwohl sie Gott erkannten, ihn doch nicht
so wie es ihre Pflicht gewesen wäre, mit genügender Folgerichtigkeit
bis zu den letzten praktischen Schlüssen anerkannt und bekannt haben.

Die Schuld der Hellenen

164


	Die Schuld der Hellenen

