Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 14 (1936)

Artikel: St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes
Autor: Kalin, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762260

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

St. Augustin und die Erkenntnis der
Existenz Gottes.

Von Dr. P. Bernard KALIN O. S. B.

Herr, Gott der Wahrheit, ungliicklich der

Mensch, der alles weil3, ohne von dir Kenntnis

zu haben; glicklich aber, wer dich kennt, auch

wenn er von jenem nichts weiB. (Conf. s, 4.)

Des Menschen hochste Aufgabe auf Erden ist darin gelegen, Gott

zu erkennen, um ihn zu lieben, ihm zu dienen und dadurch die Gliick-
seligkeit zu erlangen. Die Frage, ob die Existenz eines hchsten Wesens
wissenschaftlich, mit GewiBheit festgestellt werden kann, bildet daher
zu allen Zeiten das Hauptproblem menschlichen Forschens. So ist
die Gottesidee, wie Weinand schreibt!, auch «der Grundzug der
Weltanschauung des hl. Augustin». Wie man den groBen Kirchen-
vater von Karthago als den ungestiimsten Wahrheitssucher bezeichnet
hat, so darf er mit gleichem Rechte der begeistertste Goffsucher ge-
nannt werden. Gott zu erkennen, betrachtet er als das wertvollste
und hoéchste Gut fiir den Menschen. « Ungliicklich der Mensch », ruft
er in den Bekenntnissen aus 2, «ungliicklich der Mensch, der alles
weill, ohne von dir Kenntnis zu haben, gliicklich aber, wer dich kennt,
auch wenn er von jenem nichts wei. Wer aber dich und auch jenes
kennt, der ist nicht etwa wegen seiner Kenntnisse gliicklicher, sondern
deinetwegen allein ist er gliicklich, wenn er dich erkennt, dich als Gott
verherrlicht, dir Dank sagt und nicht eitel wird in seinen Gedanken » . ..
« Wire ihm sogar der Kreislauf des Sternbildes des Wagens unbekannt,
so wire es doch Torheit, zu zweifeln, dal er auf jeden Fall besser daran
ist als der, der den Himmel ausmiBt, die Sterne zihlt und die Elemente
abwiegt, aber an dich nicht denkt, der ‘du alles nach MaB, Zahl und

1 H.Weinand, Die Gottesidee, der Grundzug der Weltanschauung des hl. Augu-

stinus. Paderborn 1910.
2 Conf. V, 4.

7 97



332 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

Gewicht geordnet hast’». ! Diese Wertschitzung der Gotteserkenntnis
betont auch der hl. Thomas von Aquin, wenn er in der Summa contra
Gentiles schreibt : « Der Menschengeist empfindet in der Erkenntnis der
gottlichen Dinge, auch wenn er nur ein wenig von ihnen zu erfassen
vermag, mehr Sehnsucht, Liebe und Freude als dies auch bei voll-
kommener Erkenntnis der Erdendinge der Fall ist ». 2

Welchen Weg nun der hoch angesehene afrikanische Denker
eingeschlagen, um zu dem erhabenen Ziele der Erkenntnis, zum Dasein
Gottes zu gelangen, dariiber gehen die Anschauungen weit auseinander.
Es fehlt nicht an solchen, die die Gottesbeweise des hl. Thomas von
Aquin — wenigstens in ihren Grundziigen — bereits bei Augustin
finden wollen, so neuerdings Chr. Schreiber.® Da der Kirchenvater
fir den Aquinaten auf dem Gebiete der Theologie eine der griéften
Autorititen bildet, ist es naheliegend, ihm bei der Lésung philoso-
phischer Probleme eine dhnliche Stellung einzuriumen. Nach andern,
wie nach den Ontologisten und in neuester Zeit nach jenen Philosophen,
die die Moglichkeit einer unmittelbaren Gottesschau annehmen, soll
Augustin gelehrt haben, der Mensch vermége Gottes Dasein ohne
KausalschluBB, unmittelbar zu erkennen, so nach Hessen %, Ferner soll
sich der augustinische Gottesbeweis mit Gedankengingen von Ver-
tretern des Neukantianismus, wie z. B. eines Windelband, im wesent-
lichen vollig decken. ® Unsere Anschauung haben wir frither im Rahmen
einer Dissertation iiber « Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus»
dargelegt. ® Hier soll das Problem, mit dem wir uns in jener Schrift
nur nebenbei und nur so weit beschiftigt haben, als es notwendig
war, um ein einigermaBen vollstindiges Bild der Erkenntnislehre
des groBen Denkers zu entwerfen, eingehender und griindlicher be-
handelt werden. Dabei werden wir zunichst den Gedankengang des
augustinischen Gottesbeweises darlegen, dann aber auch dessen Hinter-
grund moglichst vollstindig zeichnen, der die richtige Deutung der
dunklen Stellen, die im Beweise enthalten sind, erleichtern wird, um
endlich auf Grund unserer Interpretation die iibrigen Anschauungen
iiber den eigenartigen Beweis zu beurteilen.

1 Weish. 11, 2I.

2 S. c. Gent. III, 25.

3 Philosoph. Jahrbuch 34, 287.

4 Augustinus und seine Bedeutung fiir die Gegenwart. Stuttgart 1924, 79 ff.
5 Ebd. 3z fl.

6 Die Erkenntnislehre des hl. Augustin. Sarnen 1920,

98



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 333

I

Ex professo behandelt Augustin die Frage, wie Gott erkannt
wird, im zweiten Buche De libero arbitrio.! Er stellt zunichst fest,
daB sie durch den Glauben eigentlich schon gelost sei; aber sie soll
auch noch durch die Vernunft ergriindet werden: Sed nos id, quod
credimus, nosse et intelligere cupimus 2, und er erklirt dem Evodius,
mit dem sich sein Gesprich in der erwihnten Schrift abspielt, er wolle
versuchen, das Dasein Gottes durch die Vernunft zu erweisen : quae-
ramus ... quomodo manifestum est Deum esse. 3

Den Ausgangspunkt seines Gottesbeweises bilden die drei BewuBt-
seinstatsachen, die nicht in Zweifel gezogen werden koénnen : Sein,
Leben, Denken. Wer namlich bei der Beantwortung einer Frage fiirchtet,
er konnte sich tduschen oder getiuscht werden, muBl existieren, damit
er iiberhaupt dem Irrtum unterliegen kann. Es kann aber nur der-
jenige wissen, dal er existiert, der lebf. Und wer diese beiden Tatsachen
erkennt, besitzt Infellekt. Also sind jene drei BewubBtseinstatsachen
etwas unerschiitterlich Gewisses. Weil aber das Denken das Sein
und das Leben in sich schlieBt, so ist es das Hohere und nimmt daher
unter den drei BewubBtseinstatsachen den Vorrang ein. 4

Sodann leitet Augustin den Aufstieg zu Gott durch den Hinweis
ein, die Dinge seien ihrem Sein nach verschieden abgestuft. Das Tier,
sagt er, steht hoher als der Stein, weil ihm das Leben zukommt ; der
Mensch erhebt sich durch das Denken iiber das Tier ® ; unter den Sinnen,
mit denen wir ausgestattet sind, steht der innere Sinn {iber den duBern ;
denn er unterscheidet sie samt ihren Gegenstinden voneinander und
beeinfluBt ihre Tétigkeit. ¢ Indes ist der innere Sinn nicht das Hochste
im Bereiche des Erkenntnisvermdgens ; denn iiber ihn und seine Objekte
urteilt die Vernunft, die gleichsam das Haupt oder das Auge unserer
Seele bildet. 7 Sie ist daher das Vorziiglichste in der menschlichen Natur. 8

Nachdem Augustin in dieser Weise tiber die nach ihrer Vollkommen-
heit verschiedenen Dinge gleichsam stufenweise wie auf einer Leiter
bis zum Vermogen der Vernunft sich erhoben, stellt er an Evodius

1 De lib. arb. IT 3 ff.

2 Ebd. n. 5. 3 Ebd. n. 7.

4 Tenemus id esse in his tribus praestantius, quod homo cum duobus ceteris
habet, id est intelligere, quod habeunten sequitur et esse et vivere. Ebd. n. 14

5 Ebd. ¢. 3 n. 3. 6 n. 8 ff.

7 Ebd. 8 Ebd,

99



334 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

die Frage: Wenn wir nun etwas auffinden kénnen, wovon du zwei-
felsgewiB nicht bloB weilt, daB es existiert, sondern daB es auch noch
etwas Vorziiglicheres ist als unsere Vernunft, stehst du dann noch
an, dies, was es auch immer sein mag, Gott zu nennen ? Darauf er-
widert Evodius: Nicht ohne weiteres mochte ich, wenn ich etwas
finden werde, was besser ist als das Beste in meiner Natur, dies Gott
nennen. Denn nicht das méchte ich als Gott bezeichnen, im Vergleich
zu dem meine Vernunft etwas Geringeres ist, sondern das, iiber dem
es nichts mehr gibt. Dazu bemerkt Augustin : Ganz einverstanden .
aber so frage ich dich, wenn du erkannt hast, dal3 es iiber deiner Ver-
nunft nur etwas Ewiges, Unwandelbares gibt, wirst du dann noch
Bedenken tragen, dies Gott zu nennen ? Denn bekanntermaBen sind
die Korper etwas Verinderliches; und daB die Seele infolge ihrer
verschiedenen Zustinde dem Wandel unterworfen, liegt ebenfalls auf
der Hand. Und selbst die Vernunft, die bald zur Wahrheit zu gelangen
bestrebt ist, bald wieder nicht, und infolgedessen ihr Ziel das eine
Mal erreicht, das andere Mal nicht, ist ohne Zweifel auch wandelbar.
Wenn sie nun, nicht mit Hilfe der Sinne, sondern durch sich selbst
etwas Ewiges und Unveridnderliches wahrnimmt, so mufl sie gestehen,
daB sie selbst geringer als jenes, und dal jenes ihr Gott ist. Hierauf
erwidert Evodius : Ich werde jenes Wesen als Gott betrachten, iiber
dem es nichts mehr gibt. Jetzt fihrt Augustin weiter : Gut so, ich
brauche nun nur zu beweisen, daBl es etwas gibt, das iiber unserer
Vernunft steht, und dann wirst du zugeben, daB entweder dies Gott
ist oder, wenn es etwas Hoheres gibt, daB dies Gott ist. Mag es darum
etwas Hoheres geben oder nicht, auf jeden Fall steht fest, daB es
einen Gott gibt, wenn ich, wie ich es versprochen habe, mit seiner
Hilfe beweisen werde, daB es ein Sein gibt, das iiber der Vernunft
steht. !

Augustin bereitet nun den Beweis, daB es iiber der Vernunft
etwas Hoheres gibt, dadurch vor, dall er zeigt, wie die Sinne einem
jeden Menschen individuell eigen sind, ein Objekt aber von vielen
gemeinsam wahrgenommen werden kann.? Indem er dies auf das
Gebiet der Vernunfterkenntnis anwendet, bemerkt er: Die Vernunft
ist jedem individuell eigen, aber ebenso gibt es hier Objekte, die alle
Denkenden gemeinsam erkennen.?® So ist der Begriff und die Wahr-

1 Ebd. II 6 n. 14. 2 Ebd. II 7 n. 15.
3 Ebd. c. 8 n. 20.

I00



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 335

heit der Zahlen jedem Denkenden gemeinsam.! Mit der Weisheil
verhilt es sich nicht anders. Das zeigt sich darin, daB, wenn die Be-
strebungen, in denen die Menschen sich weise diinken, auch noch so
verschieden sind, die Weisheit fiir sie doch nichts anderes ist als die
Wahrheit, in der das hochste Gut erkannt und festgehalten wird. Denn
mag das Streben des einen auf zeitlichen Erwerb und irdischen Besitz
gerichtet sein, dasjenige eines andern auf die Erforschung der Wahr-
heit, indem er das Geld und iiberhaupt solche zeitliche Dinge verachtet,
mag der eine sich nicht MuBe gonnen, um die Wahrheit zu suchen
und sich an ihr zu erfreuen, sondern in einem titigen Leben der Mensch-
heit dienen ; mag ein anderer wieder beides miteinander verbinden,
mag es noch so viele Philosophenschulen geben, alle streben doch
das Gute an und flichen das Ubel. Man kénnte nun freilich Bedenken
tragen, ob die Wahrheit wirklich eine und deswegen allen Menschen
gemeinsam ist ; denn die einzelnen betrachten ganz verschiedene Dinge
als das hochste Gut. Wenn aber das hochste Gut nicht fiir alle Menschen
dasselbe ist, dann auch nicht die Wahrheit, in der das hochste Gut
geschaut wird, dann aber auch nicht die Weisheit, weil ja diese nichts
anderes ist als die Wahrheit, in der das héchste Gut geschaut wird.
Allein, wenn auch die Menschen ganz verschiedene Dinge als ihr hochstes
Gut betrachten, so folgt daraus dennoch nicht, daB es mehr als eine
Weisheit gebe, in der sie das hochste Gut schauen. Denn gleichwie
die Menschen im Lichte der Sonne verschiedene Dinge sehen, und
jeder von ihnen nach seinem Belieben auswihlt, so strebt auch jeder
einzelne nach jenem Dinge, das er in der einen Weisheit als sein hochstes
Gut betrachtet. ®

Diese eine Weisheit ist nun allen Menschen gemeinsam. Denn
wenn wir erkennen, daB es eine Weisheit oder daBl es Weise gibt und
daB alle Menschen gliicklich sein wollen, so erkennen wir dies, ohne
daB wir einander die Gedanken mitteilen. Dies ist aber nur méglich,
weil ein und dasselbe Wahre, das verschiedene Menschen, jeder mit
seiner individuellen Vernunft erfassen, ihnen gemeinsam ist. Ahnlich
verhilt es sich mit vielen andern Wahrheiten. Jeder weiB, daB
man gerecht leben, jedem das Seine geben muB}, daB das Gute dem
Schlechten vorzuziehen ist. Solche und #dhnliche Wahrheiten, die
unverinderlich der Betrachtung aller zuginglich sind, kann keiner
mit Recht sein personliches Eigentum nennen, da alles Wahre derart

1 Ebd. n. 23 {. * Ebd. c. 9 n. 235 ff.

I0I



336 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

ebenso sehr eines ist und allen gemeinsam, als es wahr ist. ' So wahr
und unverinderlich als die Gesetze der Zahlen, so wahr und un-
wandelbar liegen auch die Grundsitze der Weisheit vor dem geistigen
Auge aller. 2

Wenn es sich aber so verhilt, so kénnen wir, obschon uns nicht
klar ist, in welch ndherm Zusammenhang Zahl und Weisheit zu-
einander stehen 3, nicht zweifeln, da es eine unwandelbare Weis-
heit gibt, die alles dies, was unwandelbar wahr ist, in sich schlieBt,
und diese ist nicht dein noch mein, noch ist sie Eigentum irgendeines
Menschen. Sie ist vielmehr fiir alle, die unwandelbar Wahres er-
kennen, ein Licht, das in wunderbarer Weise geheim und 6ffentlich
leuchtend, wie ein Gemeingut gegenwirtig ist. 4

Diese Wahrheit nun, in der wir so vieles erkennen, kann entweder
vorziiglicher sein als unser Geist oder ihm gleich oder unter ihm
stehen. Wenn sie aber unter ihm stiinde, so wiirde sie nicht die
Norm unseres Urteils bilden, sondern wir wiirden iiber sie urteilen,
wie wir iiber das Korperliche, weil es unter uns steht, oder wie wir
iiber die Seele urteilen. Wenn die Wahrheit aber unserm Geiste
gleich wire, dann wire sie auch selbst wandelbar wie unser Geist.
Sie bleibt aber immer dieselbe, nimmt nicht zu, wenn wir sie mehr,
nimmt nicht ab, wenn wir sie weniger erfassen, sondern unversehrt
und unvermindert erfreut sie jene, die sich zu ihr hinwenden, mit
ihrem Lichte, straft jene, die sich von ihr abwenden, mit Blindheit.
Beurteilen wir nicht auch unsern Geist nach ihr, wihrend wir sie
selbst in keiner Weise beurteilen konnen ? Wenn deshalb die Wahr-
heit nicht unter unserm Geiste steht, noch ihm gleich ist, so muB
sie hoher stehen als er und vorziiglicher sein.?

Damit ist der Beweis, erklirt Augustin dem Evodius, den ich
dir zu leisten versprochen, erbracht, nimlich : Es gibe etwas, das iiber
unserm Geiste und unserer Vernunft steht ¢, und das ist die Wahrheit.
Du aber hast zugegeben, wenn es nichts mehr dariiber hinaus gebe,
dies als Gott anzuerkennen. Mit diesem Zugestindnis gab ich mich
zufrieden. Denn wenn es etwas gibt, was iiber der Wahrheit ist, so
ist dies Gott ; wenn dies nicht zutrifft, so ist die Wahrheit selbst Gott.
In jedem Falle ist also bewiesen, daB Gott existiert.?

1 Ebd. c. 10 n. 28 ; vgl. v. Endert, Der Gottesbeweis in der patristischen
Zeit, 134.

2 Ebd. n. 29. 3 Ebd. c. 11 n. 32. 1 Ebd. c. 12 n. 33.

5 Ebd. ¢ Ebd. ¢. 3 n. 35 7 Ebd. c. 15 n. 39.

102



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 337

Bevor wir diesen Beweis besprechen, geben wir noch eine Erérterung
Augustins wieder, die den gleichen, nur etwas anders gearteten Ge-
dankengang aufweist. Wihrend der Kirchenvater im soeben dar-
gelegten Beweise zu einer Wahrheit gelangt, die iiber dem Geiste eines
jeden ist, findet er hier ein hdéchstes, unverinderliches Gesetz aller
Kiinste, das mit der Wahrheit identisch ist.

Wir wollen sehen, sagt er!, inwiefern die Vernunft aufsteigen
kann vom Sichtbaren zum Unsichtbaren und vom Zeitlichen zum
Ewigen. Denn nicht zweck- und gedankenlos darf man die Schénheit
des Himmels, die Ordnung der Gestirne, den Glanz des Lichtes und
iiberhaupt all die Wunder der Schépfung betrachten, soll nicht blo8
die eitle und vergingliche WiBbegierde befriedigt werden, sondern
wir sollen dadurch zum Unverginglichen und immer Bleibenden auf-
steigen. Nun weist Augustin, wie in De lib. arb. II c. 3 ff., darauf hin,
daB das Tier einen Vorrang vor dem Korperlichen habe, der Mensch
aber beide iiberrage, und fihrt dann fort 2: Wenn das verniinftige
Leben sich selber Richtschnur und MaB der Beurteilung wire, dann
gibe es allerdings keine vorziiglichere Natur. Aber dies kann nicht
sein. Die verniinftige Seele ist ja verinderlich, erscheint bald ver-
stindig, bald unverstindig; jenes Gesetz aller Kiinste aber, wonach
wir die verschiedenen Dinge bemessen und beurteilen, ist unwandelbar. 3
Da es durchaus unverinderlich ist, im Gegensatz zum irrtumsfihigen
und daher verinderlichen Menschengeiste, der es zu erfassen vermag,
so ergibt sich daraus, daB es iiber unserm Geiste ein Gesetz gibt, das
Wahrheit heiBt.* Diese iiber unserer verniinftigen Seele stehende
unverinderliche Natur aber ist Gott. ®

II.

Fassen wir den Gedankengang des Beweises fiir das Dasein Gottes,
wie er in De lib. arb. II c. 3 ff. enthalten ist, und die dazu parallele
Stelle in De vera religione niher ins Auge, so konnen wir daran zwei
Etappen unterscheiden : Zunichst die Erkenntnis einer unwandelbaren,
tiiber der Seele oder dem Menschengeiste schwebenden Wahrheit oder
eines hochsten, unverinderlichen Gesetzes aller Kiinste, das mit der
Wahrheit identisch ist; sodann die wunvermerkt und allmdihlich voll-
zogene Hypostasierung der Wahrheit oder deren Identifizierung mit Golt.

1 De verit. rel. c. 29 n. 52 f.
* Ebd. c¢. 30 n. 54 £, 3 Ebd.
4 Ebd. n. s6. $ Ebd. c. 31 n. 57.

103



338 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

Auf der ersten Etappe vergleicht Augustin die Existenzformen
des Kosmos, die mannigfaltig abgestuft sind, und die verschiedenen
Krifte und Titigkeiten im Menschen miteinander; er erhebt sich
dabei allmihlich in das Gebiet des verniinftigen Lebens, das das hichste
im Universum ist. Auf dieser Stufe angekommen, macht er die Beo-
bachtung, daB alle verniinftigen Wesen, unabhingig von der Sinnes-
erfahrung, die unwandelbare Wahrheit bezw. das unverinderliche
Gesetz aller Kiinste erfassen.

Diese iiber dem Menschengeiste thronende, unverinderliche Wahr-
heit, zu der Augustin bei seinem Aufstieg von den verschiedenen Stufen
des Veriinderlichen sich aufschwingt, mu3 zunichst als etwas Logisches,
Ideales aufgefalBt werden; denn die Grundlage, von der sich der
Menschengeist, nach dem Kirchenvater, erhebt, bilden nicht reale Dinge,
sondern die incommutabiliter vera, jene unverinderlichen Begriffe
oder Wahrheiten, die, wie wir spiter zeigen werden, nach der An-
schauung Augustins, dem Menschen vor aller Erfahrung eigen sind.
Ein Aufstieg von diesen Begriffen oder Wahrheiten, die, wie soeben
bemerkt worden, apriorischen Charakter besitzen und etwas Abstraktes
darstellen, kann, in welcher Form er immer gedacht wird, sei es durch
SchluBfolgerung oder durch Wesensanalyse !, nicht zu etwas Realem,
sondern nur zu etwas Idealem fiihren. Gerade in dieser Hinsicht unter-
scheidet sich Augustins Aufstieg zu Gott von jenem des Aquinaten
auf der quarta via, mit dem er Ahnlichkeit hat, ganz wesentlich.
Wihrend der hl. Thomas von den Dingen selbst, also von einer realen
Grundlage aus, mittels des Kausalprinzips zu Gott als einem Sein
sich erhebt, das die Fiille der Wesenheit und Realitit ist, schwingt
sich Augustin von den Begriffen oder Wahrheiten, die nicht von den
Dingen abstrahiert, sondern dem Menschengeiste von jeher eingeprigt
sind, also von etwas Idealem zu einer unwandelbaren Wahrheit, folg-
lich zu etwas Logischem auf.

Es fehlt iibrigens nicht an Texten, die die Annahme bestitigen,
wonach jene iiber allem thronende, unwandelbare Wahrheit als etwas
Logisches betrachtet werden muB. So duBert sich Augustin einmal
in folgender Weise iiber jene Wahrheit : Wihrend alles dem Wandel
unterliegt, bleibst du selbst unwandelbar iiber allem und hast dich
gewiirdigt, in meinem Gedichtnisse zu wohnen. 2 Wenn hier von
einem Wohnen der Wahrheit im Gedichtnisse des Menschen die Rede

1 Vgl. Hessen, Augustinus, 47. 2 Conf. X. c. 25 n. 36,

104



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 339

ist, so kann doch darunter wohl nicht Gott selbst, sondern nur die
begriffliche, logische Wahrheit verstanden werden.

In einer andern Stelle, wo der Kirchenvater zeigt, wie der Mensch
auf Grund der allen gemeinsamen Idee des Gufen das Urgute, d. h.
Gott, erkennt, lesen wir : Unter all den Giitern, die ich erwihnt habe,
oder die auBerdem noch gefunden oder gedacht werden, wiirden wir
nicht das eine besser als das andere nennen, indem wir wahrheitsgemall
urteilen, wenn uns nicht der Begriff des Guten selbst eingeprigt wire,
der uns als MafBstab dient, wenn wir etwas billigen oder das eine dem
andern vorziehen. Somit muB Gott nicht als dieses oder jenes Gut,
sondern als das Gute selbst geliebt werden. !

DaB die « unwandelbare Wahrheit », bevor sie, wie wir im folgenden
zeigen werden, hypostasiert ist, noch nicht mit Gott identifiziert werden
darf und etwas Logisches darstellt, miissen wir auch daraus schlieBen,
daB der Menschengeist nach der Lehre Augustins sie unmittelbar zu
erfassen oder zu schauen vermag.? Nun hat aber der Kirchenvater
die Gottesschau, wie sie der Ontologismus annimmt, deutlich und
entschieden abgelehnt.? Weder mit dem koérperlichen noch mit dem
geistigen Auge vermdégen wir in diesem Leben nach seiner Ansicht
Gott zu sehen. In De trinitate XV c. 8 lehrt er, daB wir auf Erden Gott
nicht anders als in speculo et aenigmate zu erkennen vermogen. * Daher
schreibt auch Adam, der an Hessens These, der Mensch vermdge nach
Augustin auch schon in diesem Leben Gott unmittelbar zu schauen,
Kritik iibt, mit Recht : « Seine (Augustins) philosophische Erkenntnis-
lehre fiihrt zur Gott gewirkten Schau nicht der géttlichen Natur, sondern
der unwandelbaren Ideen. Diese sind aber mit Gottes Wesenheit
durchaus nicht identisch ». 5

Aus den bisherigen Ausfithrungen ergibt sich, daB jene iiber dem
Menschengeiste thronende, unwandelbare Wahrheit, zu der Augustin
durch sein Beweisverfahren gelangt, der logischen Ordnung angehort.
Es ist aber kein Zweifel, daB das Ziel seines Beweisganges in De lib.
arb. und auch jener Erdrterung in De vera religione das reale Dasein
Gottes ist. Wodurch wird dieses Ziel vom Kirchenvater erreicht ?
Nach unserer Anschauung nur dadurch, daf er enisprechend seiner

1 De Trin. VIII n. 4 f. 2 Vgl. Conf. X. c. 235 ff.

3 Ep. 147. Prooem. n. 3; ¢. 6 n. 18 ; Ep. 112 ad Italic. n. 2. Vgl. v. Endert,
Der Gottesbeweis in der patristischen Zeit, 158, Anm. 1.

* De Trin. XV. c. 8.

5 Theol. Quartalschrift. Tiibingen 101, Nr. 4, S. 409.

105



340 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

platonisch-plotinischen Geistesrichtung die an wund fiir sich logische
Wahrheit hypostasiert oder verdinglicht: Diese These diirfte einleuchtend
werden, wenn wir zeigen, wie sie sozusagen notwendig aus der geistigen
Einstellung des groBen Afrikaners zu den Grundfragen der Psychologie
sich ergibt ; denn die Loésung eines einzelnen Problems, die von einem
solchen Geistesheroén, wie wir ihn in dem groBen Kirchenvater vor
uns haben, versucht wird, gliedert sich organisch in das allgemeine
Geistesgeprige ein. Dal dies im vorliegenden Falle zutrifft, vermégen
wir nur dann in einer einigermalBen befriedigenden Weise nachzuweisen,
wenn wir etwas eingehender die Einfliisse aufzeigen, die das geistige
Geprige Augustins bedingt haben, und wenn wir sodann darlegen,
in wie weitgehendem Male seine Denkrichtung mit der jener Ménner
iibereinstimmt, auf deren Schultern er gleichsam steht.

Welch bedeutsamer Wert diesem Vorgehen zukommt, lehrt die
Geschichte der Philosophie. Schon mehr als einmal hat man die An-
schauungen eines Denkers falsch gedeutet, da man sie mit seinem
Geistesgeprige und den Faktoren, die dieses bestimmen, nicht in
Beziehung gebracht hat. So wurde z. B. frither in den meisten Abhand-
lungen, die iiber die Erkenntnislehre des hl. Augustin erschienen sind,
der Versuch gemacht, aus dessen AuBerungen iiber die Natur der intel-
lektuellen Erkenntnis die scholastische Lehre von der Abstraktion
herauszulesen. ! Dies war aber nur deswegen mdoglich, weil man,
wo es galt, den wahren Sinn gewisser dunkler Stellen zu bestimmen,
es unterlassen hatte, den Quellen nachzugehen, woraus der Kirchen-
vater seine philosophischen Anschauungen geschopft, und die Einfliisse
aufzudecken, die seinem Denken ein bestimmtes Geprige verlichen
hatten. Nachdem das Versiumte nachgeholt worden, darf es wohl
als zweifellos gelten, dal Augustin die Theorie von der aristotelischen
Abstraktion gar nicht gekannt hat.

Es sind nun vor allem die Schriften Platons und noch mehr jene
Plotins, die das philosophische Denken Augustins unmittelbar be-
einfluBt haben ; die Werke des Stagiriten kénnen als Quelle fiir Augustins
Philosophie gar nicht in Betracht kommen ; denn es war ihm nur die
Schrift « Von den Kategorien » bekannt, eine kleine, dem Bereiche
der Logik angehorende Abhandlung ?, «die aber auf seine Geistes-
richtung keinen EinfluB ausgeiibt hat» Das geht daraus hervor,

1 Vgl. Kadlin, Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus, 41 f.
* v. Hertling, Augustin, 18.

106



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 341

daB nach seiner Ansicht die Lehre des Stagiriten sich von jener Platons
in nichts unterscheidet ; Aristoteles galt ihm {ibrigens nicht soviel
wie Platon.

Mit der Philosophie Platons ist Augustin auch nicht so unmittelbar
in Beriihrung gekommen, wie es, da er ihn etwa 50 Mal zitiert, scheinen
mochte. Die Werke Platons waren ndmlich (mit Ausnahme des von
Cicero frei bearbeiteten und spiter auch von Chalcidius zum gréBten
Teile in das Lateinische iibersetzten Timaeus) damals im Abendlande
nicht bekannt. ? Das Griechische war ihm zudem nicht sehr geldufig.
Die eigentliche und reichste Quelle, aus der er seine philosophischen
Anschauungen geschopft, ist der Neuplatonismus. Diese Philosophie
macht Gott zu ihrem Mittelpunkt. «Die Philosophie des Plotin »,
schreibt Zeller, « hat von Haus aus wie der Neuplatonismus iiberhaupt,
religiosen Charakter, sie 1iBt sich im ganzen und groBen nur aus einer
Verbindung von religiésen und wissenschaftlichen Motiven begreifen,
sie ist in allen ihren Teilen von dem Gedanken an die Gottheit und
vom Verlangen nach Vereinigung mit der Gottheit durchdrungen ». 3
Von dieser Philosophie muBte sich Augustin angezogen fiihlen ; denn
sie schlug ja den Grundton seiner Seelenstimmung an (Deum et animam
scire cupio). * Am meisten Gedankenmaterial fiir seine Philosophie
hat der Kirchenvater wohl aus Plotins Werken entnommen. Ihn
zitiert er viel hdufiger als die iibrigen Vertreter des Neuplatonismus,
er gilt ihm als der geistreichste Schiiler Platons, er hat ihm wohl die
meisten Lehren vermittelt, die Augustin mit Platon gemein hat.

Der EinfluB, den die beiden griechischen Philosophen auf das
Denken des Kirchenvaters ausgeiibt, ist nicht gering; denn es weist
tatsichlich ein stark platonisch-plotinisches Geprige auf, wie wir im
folgenden zeigen werden. Obschon aber Augustin mit den Schriften
Platons nicht so unmittelbar in Berithrung gekommen, wie mit jenen
Plotins, so machen sich seine Ideen bei ihm oft doch sehr geltend.
Indes hat er unter dem Einflusse des Christentums die Anschauungen
seiner beiden Gewihrsminner nicht unbedeutend umgestaltet.

So verteidigt der Kirchenvater, was das Verhiltnis von Leib und
Seele betrifft, nicht mehr jenen schroffen Dualismus, wie ihn Platon
gelehrt. Der Ansicht, die Seele mache allein den ganzen Menschen

1 L. Grandgeorge, Saint Augustin et le néoplatonisme, 34.

? Vgl. De Trin. III. Prooem. n. 1 und Ep. 28 ad Hieronym. n. 2.
3 Zeller, Die Philosophie der Griechen.

$Sol. I 2 n. 7.

107



342 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

aus, tritt er energisch entgegen, indem er betont, weder die Seele
allein noch der Leib allein, sondern Leib und Seele zusammen machen
den Menschen aus.! Wer also sagen wiirde, der Leib gehore nicht
zur menschlichen Natur, der wiirde irren.? Leib und Seele bilden
eine Einheit, den Menschen, wenn auch beide nicht dasselbe sind ;
denn der 4uBere Mensch ist nicht von der gleichen Natur wie der innere. 3

Indes verleugnet Augustin, wenn er auch im Gegensatz zu Platon
lehrt, das Wesen des Menschen bestehe in Leib und Seele, seinen
Charakter als Anhdnger der Schule Platons nicht; denn er spricht
sich in seinen Schriften vielerorts nur fiir eine akzidentelle Einheit
zwischen Leib und Seele aus. Dabei wird die Superioritit des geistigen
Prinzips im Menschen, der Seele, von ihm mit groBtem Nachdruck
hervorgehoben. So hilt er in Music. die Seele fiir viel zu erhaben als
daB sie vom Leibe einen Eindruck erhalten sollte. * Den Kdérper nennt
er einen dunklen Kerker fiir die Seele.® Er mahnt, das Sinnliche
moglichst zu fliehen und nicht damit in Berithrung zu kommen, auf
daB unsere Fliigel dadurch nicht gelihmt werden; denn nur dann,
wenn diese unversehrt sind, gelingt es uns, aus dieser Finsternis zu
jenem Lichte uns aufzuschwingen. Dieses Licht kénnen aber die in
diesem Gefingnisse Eingeschlossenen nur dann schauen, wenn sie
nach Sprengung dieses Gefingnisses vom Sinnlichen so unberiihrt
geblieben sind, daB sie sich in ihre himmlischen Gefilde zu erheben
vermogen. ®

Wie Platon und Plotin den Leib nur als ein Werkzeug der Seele
ansehen, dessen sie sich bedient, um nach auBen titig zu sein, so nennt
auch Augustin die Sinne oft Instrumente oder Werkzeuge der Seele,
von denen sie sich bei angestrengtem Denken abwenden kann, sodaB
sie nicht mehr wahrnimmt, was um sie ist und geschieht.” Und da
die Sinne fiir ihn nur Werkzeuge sind, wodurch die Seele Eindriicke

1 De civ. Dei XIX 3 n. 1.

? De an. et ejus orig. IV 2 n. 3.

3 Ep. 238 ad Pasc.

4 Platon wird ebenfalls nicht miide, den Leib gegeniiber der Seele in Schatten
zu stellen.

5C. Ac. I 3 n. 9; Ep. ad Hieronym. n. 27. — Platon nennt den Korper
ebenfalls einen Kerker fiir die Seele, in dem sie gleich einem Gefangenen fest-
gehalten wird. (Phad.)

6 Sol. I 14 n. 24. — Fir Platon ist die Einsenkung in die Korperlichkeit,
also ihre Verbindung mit dem Leibe, auch ein eigentliches Ubel, weil die Seele
in der Entfaltung ihrer Kraft durch ihn gehemmt ist.

7De Trin. XI 2 n. 2. — De Gen. ad lit. VII 20 n. 26. — Ep. 137, §.

108



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 343

von aullen empfingt, so ist es nicht das beseelte Organ, das sieht oder
hort, sondern die Seele, die im Organ wohnt, sieht und hért. !

Eine enge Geistesverwandtschaft mit Platon offenbart Augustin
auch da, wo er sich mit dem Ursprung der intellektuellen Erkenntnis
beschiftigt ; er ist der Uberzeugung, es gebe gewisse Erkenntnisse,
die der Geist in keiner Weise durch die Sinne gewinnt. Er kennt eine
Memoria hominis, ... quam pecora non habent, id est qua res intelli-
gibiles ita continentur, uf non in eam per sensus corporis venerint.®
Zu diesen «intelligiblen Dingen » gehéren die mathematischen Begriffe,
d. h. die Ideen und Gesetze der Zahlen und riumlichen GréB8en : denn
diese beruhen, so meint unser Denker, nicht auf Eindriicken der korper-
lichen Sinne, da sie weder Farbe, noch Ton, noch Geruch, noch Ge-
schmack haben, noch auf den Tastsinn einwirken. ® Wenn einer sagen
wollte, bemerkt der Kirchenvater, die Zahlen seien nicht «ex aliqua
natura », sondern aus den sinnlich wahrnehmbaren Dingen dem Geiste
eingepragt, gleichsam Bilder von sichtbaren Dingen, so kénnte man
zunichst darauf antworten : mogen auch immerhin die Zahlen durch
einen korperlichen Sinn aufgenommen sein, so kann doch die Norm
fir die Trennung und Verbindung der Zahlen, in deren Licht man
jede Addition und Substraktion als falsch oder wahr beurteilt, nicht
durch die Sinne erfaBt werden. *

Aber dall auch die Zahlen selbst nicht durch die kérperlichen Sinne
aufgenommen sein konnen, fihrt Augustin fort, ist leicht ersichtlich,
wenn man bedenkt, daBl die Einheit Prinzip und notwendige Voraus-
setzung jeder Zahl ist. Nun aber kann die Einheit nicht durch die
korperlichen Sinne uns zugefithrt werden; denn was immer durch
die korperlichen Sinne erkannt wird, ist nicht Eines, sondern eine
Vielheit ; denn das Objekt der Sinne ist das Korperliche, dieses aber
hat unzihlige Teile. Auch die kleinsten Koérper haben wieder einen
rechten und einen linken, einen obern und einen untern Teil, und des-
wegen kann man nicht sagen, daB irgend ein Korper eine wahre Einheit
sei. Anderseits aber kénnte man in einem Korper nicht so viele Teile
zihlen, wenn sie nicht auf Grund der Erkenntnis des Einen unter-
schieden wiirden. Denn wenn ich die Einheit im Kérper suche und
keinen Zweifel hege, sie in ihm nicht zu finden, so erkenne ich jeden-
falls, was ich dort suche und dort nicht finde und nicht finden kann,

! De ord. II 2. n. 6. ? De Trin. XV 23 n. 43.
3 Conf. X 12 n. 19. % De lib. arb. IT 8 n. 20 {.

109



344 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

was iiberhaupt nicht dort sein kann. Wenn ich also erkannt habe,
daB der Korper nicht Eines ist, so habe ich schon erkannt, was das
Eine ist ; denn wenn ich das Eine nicht kennen wiirde, so kénnte ich
auch nicht das Viele im Korper zdhlen. Wo immer aber ich das Eine
erkannt habe, sicher habe ich es nicht durch einen korperlichen Sinn
erkannt, weil ich durch diesen Sinn nur den Kérper erkenne, der aber
nicht wahrhaft Eines ist, wie gezeigt worden. Wenn ich aber die Ein-
heit nicht durch einen koérperlichen Sinn wahrgenommen habe, dann
habe ich tiberhaupt keine Zahl durch einen Sinn gewonnen, ndmlich
eine Zahl, die wir auf intelligible Weise erkennen ; denn die Zahlen
sind ja aus Einheiten zusammengesetzt. !

Wir sehen ferner, fiigt Augustin noch bei, daB alle Zahlen nach
einem bestimmien und unveranderlichen Gesetze zu einander in bestimmten
Verhiltnissen stehen und dieses Gesetz ist giiltig und fest und un-
umstoBlich fiir alle Zahlen. Wo sind wir aber in den Besitz dieses
Gesetzes gelangt ? Denn keiner hat durch irgendeinen korperlichen
Sinn alle Zahlen erkannt ; die Zahlenreihe ist nimlich eine unendliche.
Woher wissen wir also, daB dieses Gesetz fiir alle Zahlen gilt ? Diese
so sichere Wahrheit wird nicht durch eine sinnliche Vorstellung oder
durch ein Phantasiegebilde, sondern in einem innern Lichle erkannt,
das der korperliche Sinn nicht erfa8t. Auf Grund dieser und dhnlicher
Beweise muB man anerkennen, sagt schlieBlich der Kirchenvater,
daB die Idee und Wahrheit der Zahlen (rationem veritatemque nume-
rorum) nicht in den Bereich sinnlicher Wahrnehmungen fallen. 2

Wie wir nach Augustin die Ideen der Einheit, der Zahlen und
ihrer Gesetze unabhingig von der Sinneserfahrung besitzen, so auch
die Idee bezw. die Gesetze der Schinheit. Auf die Gesetze des Schonen,
die wir in wuns vorfinden und nicht in der AuBenwelt, kommt der
Kirchenvater oft zu sprechen. « Wohin du dich immer wendest, iiberall
begegnest du den Spuren, welche die Weisheit den Dingen eingeprigt
hat. Durch sie redet die Weisheit zu dir und ruft dich, wenn du in
die AuBenwelt versunken bist, gerade durch die Formen der AuBen-
welt in dein Inneres zuriick. Du siehst dabei, daB alles, was dein Wohl-
gefallen erweckt und durch den leiblichen Sinn dich entziickt, nach
bestimmten Zahlenverhiltnissen geordnet ist. Und wenn du nach dem
Grunde fragst und in dich selbst zuriickkehrst, so erkennst du, daf
du das, was du durch die kérperlichen Sinne wahrnimmst, nicht nach

1 Ebd. n. 22. 2 Ebd. II 8 n. 23 f.

I10



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 345

Wert oder Unwert schitzen koénntest, wenn du nicht gewisse Gesetze
der Schonheit in dir hdttest, auf die du alles als schon Empfundene
beziehst ». 1

Wenn ferner in allen Kiinsten die Harmonie den Kunstwerken
Vollkommenheit und Schénheit verleiht und dadurch Wohlgefallen
erweckt, selbst aber GleichmaBl und Einheit erfordert, sei es durch
Ahnlichkeit gleicher Teile oder durch geordnete Abstufung ungleicher,
wer konnte das hichste Gleich- und EbenmaB in den Koérpern finden ?
Wahres Gleich- und EbenmalB kann, erwidert Augustin auf die von
ihm gestellte Frage, weder durch die korperlichen Augen noch durch
irgend einen Sinn erkannt werden, sondern es wird durch den Geist
erfaBt. ®

Auch die Ideen der Gliickseligkeit und der Weisheit und die Ideen
des Guten sind, wie unser Denker glaubt, nicht aus der AuBenwelt
abstrahiert, - sondern sie sind dem menschlichen Geiste eingeprigt
(impressae). Es ist eine Tatsache, daB alle Menschen das Gute an-
streben und das Ubel fliechen. 3 Wie es indes feststeht, daB wir gliick-
lich sein wollen, so ist auch gewil, daB wir weise sein wollen, weil ohne
die Weisheit niemand gliickselig sein kann. Denn niemand ist gliick-
selig als durch das hochste Gut, das in jener Wahrheit, die wir Weis-
heit nennen, erkannt und festgehalten wird. Wie aber, bevor wir
gliickselig sind, unserm Geiste die Idee der Gliickseligkeit eingeprigt
ist — denn nur auf Grund einer solchen Idee wissen und sprechen
wir es mit Zuversicht und ohne Zdgern aus, daB wir gliickselig sein
wollen — so muB, bevor wir sind, in unserm Geiste die Idee der Weis-
heit eingeprigt sein. Auf Grund dieser Idee beantwortet jeder die
Frage, ob er weise sein wolle, ebenfalls ohne die geringsten Bedenken
in bejahendem Sinne. *

Was von der Idee der Gliickseligkeit und Weisheit gilt, das mul
auch gesagt werden von der Idee des Guten. Wir erkennen, daB die
Dinge gut sind, und unterscheiden sie voneinander hinsichtlich ihrer
Giite. Aber von all den Giitern, die uns bekannt sind, konnten wir
nicht sagen, sofern wir ein wahres Urteil dariiber fillen, daB das eine
besser sei als das andere, wenn uns nicht die Idee des Guten selbst ein-
geprigt wire, die es uns ermoglicht, etwas als gut anzuerkennen oder
das eine dem andern vorzuziehen.®

1 Ebd. 16 n. 41. * De verit. rel. ¢. 30 n. 5s.
3 De lib. arb. II 9 n. 26. % Ebd., vgl. Conf, X 20 f.
5 De Trin. VIII 3 n. 4.

III



346 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

Zur Klasse dieser « notiones impressae» rechnet Augustin auch
die Idee der Wahrheit. Er nennt sie zwar nicht ausdriicklich eine « notio
impressa », dubert sich aber dariiber doch dhnlich wie {iber die schon
genannten Ideen. Vitam beatam omnes volunt, hanc vitam quae
sola beata est, omnes volunt, gaudium de veritate omnes volunt.
Multos expertus sum qui vellent fallere, qui autem falli, neminem.
Ubi ergo noverunt hanc vitam beatam nisi ubi noverunt etiam veri-
tatem ? Amant enim et ipsam, quia falli nolunt. Et cum amant
beatam vitam quod non est aliud quam de veritate gaudium, utique
amant etiam veritatem : nec amarent nisi esset notitia ejus in memoria
eorum. !

AuBer diesen Ideen, die wor aller Erfahrung in uns sind, besitzen
wir nach Augustin gewisse allgemeine Erkenntnisse, bevor wir die
Dinge im besondern kennen lernen oder einzelne Erkenntnisse uns
aneignen. Von dem allgemeinen Prinzip ausgehend: Rem prorsus
ignotam amare omnino nullus potest ?, stellt der Kirchenvater die
Frage : Wie kann man von dem Verlangen erfiillt sein, eine bestimmte
Lehre kennen zu lernen, obschon man noch nichts davon weil3, oder
wie kann man scheinbar etwas lieben, was man noch nicht erkannt
hat ? 3

Diese Tatsache, dal wir eine uns noch unbekannte Lehre kennen
zu lernen verlangen, mulB zunichst darauf zuriickgefiihrt werden,
meint Augustin, dal man uns darob lobt und preist. Damit ist die
Frage, fihrt er fort, allerdings noch lange nicht geniigend erkldrt. Wenn
wir micht zum voraus wenigstens einigermalBen einen Begriff von einer
jeden Lehre hitten, so wiirden wir niemals von dem Verlangen erfiillt
werden, sie kennen zu lernen.* Wer wiirde sich z. B. irgendwelche
Miihe oder Anstrengung kosten lassen, die Rhetorik zu studieren,
wenn er nicht vorher wiilte, da es die Redekunst ist ? ®* Wenn einer
die Bedeutung der Worter kennen zu lernen verlangt, so tut er dies
nur deswegen, weil er schon vorher weill, daB sie etwas bedeuten
miissen. ® Ja, wer tberhaupt etwas Unbekanntes zu wissen verlangt,
mub schon wissen, was « wissen » heilt ; denn wer behauptet, er wisse
etwas nicht, muB schon wissen, was « wissen » bedeutet ; er koénnte
sonst den nicht Wissenden vom Wissenden nicht unterscheiden. ?

1 Conf. X 23 n. 33. 2 De Trin. X 1 n. I. 3 Ebd.
4 Ebd. 5 Ebd. 6 Ebd.
7Ebd. 1 f. n. 2 f.

II2



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 347

So steht also fest, bemerkt schlieBlich Augustin, da3, wer immer
nach etwas forscht, etwas zu wissen trachtet, nicht nach Unbekanntem
strebt, wenn er auch mit dem brennendsten Verlangen etwas, das er
nicht weill, zu wissen begehrt. Denn entweder hat er schon eine all-
gemeine Kenntnis von dem, was er zu wissen begehrt, und verlangt
dies auch in einem einzelnen Dinge wieder zu erkennen, sofern letzteres
ihm noch nicht bekannt ist und es ihm andere anpreisen ; und zwar
hat er eine allgemeine Kenntnis davon, indem er sich eine Vorstellung
davon auf Grund von etwas schon Bekanntem bildet. Oder er schaut
in « specie sempiternae rationis » etwas und trigt auf diese Weise ein
Verlangen nach ihm, wenn es in irgendeinem zeitlichen Dinge sich
findet. Aber, indem er jenen, die es kennen und rithmen, glaubt und
es liebt, so liebt er nicht etwas Unbekanntes. !

Ahnlich wie mit den erwdhnten Ideen und Erkenntnissen verhilt
es sich mit gewissen dialektischen Prinzipien. Auch diese sind vom
Zeugnis der Sinne ganz unabhingig, wie das Kontradiktionsprinzip,
ferner die Gesetze, daB, wenn der Vordersatz eines hypothetischen
Urteils angenommen ist, daraus auch die Annahme des Nachsatzes
folgt, daB im disjunktiven Urteile die Verneinung aller Glieder bis
auf eines, die Bejahung dieses einen Gliedes in sich schlieBt. 2 Denn
wenn Augustin den Akademikern gegeniiber betont, daB wir diese
Gesetze kennen und fiir gewill halten, wie sich auch die Sinne dabei
verhalten mogen, so ist klar, daB er bei dieser Gelegenheit nicht ihre
innere Notwendigkeit hervorhebt, sondern ihre Unabhingigkeit von
der Sinneserfahrung. ?

Von Platon hat Augustin in der ersten Periode seiner schrift-
stellerischen Titigkeit auch die Lehre von der Wiedererinnerung iiber-
nommen, da er die Ansicht duBert, die Seele habe wahrscheinlich alle
Erkenntnisse mit sich gebracht und daher sei das Lernen nichts anderes
als ein Sichwiedererinnern. * Weil diese Lehre vom Ursprung der
Erkenntnisse auf der Voraussetzung beruht, daB die Seele die Ideen
in einer frithern, korperlosen Existenz durch anschauendes Erfassen
aufgenommen habe, so bekannte sich Augustin in seinen friihern
Schriften auch zu dieser Ansicht Platons. In Riicksicht auf die Schwierig-
keiten, die ihm aus der Annahme des Priexistenzianismus erwuchsen,
gab er indes diese Theorie schlieBlich auf und lieB damit zugleich

1 Ebd. n. 4. 2 C. Ac. ITI 13 n. 29.
3 Ebd. ! De Quant. an. c. 20 n. 34.

8 II13



348 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

auch die damit zusammenhingende Lehre von der Wiedererinnerung
fallen.

An deren Stelle iibernahm er von Plotin die Theorie von der gitt-
lichen Erleuchtung. Darnach erlangt die Seele die geistigen Erkenntnisse
mittels eines intelligiblen Lichtes, das sie gewissermaBen durchleuchtet
und durchstromt ; die Abstraktion, die fiir Aristoteles die Grundlage
der geistigen Erkenntnisse bildet, war, wie wir schon frither bemerkten,
Augustin durchaus unbekannt, da bei ihm die psychologischen Voraus-
setzungen dafiir ginzlich fehlen.?!

Wir haben im Vorausgehenden einige philosophische Anschauungen
absichtlich ziemlich eingehend wiedergegeben, um die innige Ver-
wandtschaft aufzuzeigen, die Augustin zu Platon und Plotin, und
zwar vor allem zum erstern aufweist, sofern auch dieser der Meinung
war, die Ideen des Guten, Schonen und Gerechten miilten an sich
schon in uns sein, bevor wir iiber das Mehr oder Minder der Giite,
Schonheit, Gerechtigkeit usw. der Dinge zu urteilen vermdchten. 2
Auf einen Zug, den der Kirchenvater mit den beiden griechischen
Denkern gemein hat, mochten wir, da dessen Vorhandensein fiir die
Loésung unserer Frage von besonderer Bedeutung ist, noch eigens
hinweisen.

Es ist ndmlich sowohl Platon wie Plotin eigentiimlich, Ideen,
Begriffe, Abstraktionen zu hypostasieren, von der logischen Ordnung
sozusagen ganz unvermittelt in die ontologische iiberzugehen. So wird
von Platon die Idee (i3¢x), die urspriinglich etwas Logisches, das bloBe
Erzeugnis eines Gedankenprozesses ist, unvermittelt, ohne Kausal-
schluB zu einer selbstindigen realen Wesenheit erhoben, hypostasiert. 3
Ebenso verdinglicht Plotin das Resultat der héchsten Abstraktion
zu einem gesondert existierenden Wesen, hilt es fiir das Prinzip dessen,
woraus es abstrahiert ist und identifiziert es dann mit der Gottheit. *

Wie Hessen ® und vor ihm schon C. Heim ¢ betont haben, finden
sich auch bei Augustin starke Anklinge an diese Eigentiimlichkeit
der platonischen Philosophie. Nach der Art Platons zeigt er in seinen

1 Vgl. Kadlin, Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus, 53 ff.
2 Vgl. A. Stockl, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, I. Bd., 88.
Uberweg-Heinze, Geschichte der Philosophie, 1909, Bd. I, 160 f.

4 Ebd. 335.

5 Hessen, Der augustinische Gottesbeweis, 1920, 24 f.

6 Heim, Das GewiBheitsproblem in der systematischen Theologie bis zu
Schleiermacher, 1911, 57, zitiert bei Hessen, a. a. O,

=

114



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 349

Schriften wiederholt das Bestreben, durch Hypostasierung eines ab-
strakten Begriffes das Dasein einer héhern Wirklichkeit zu erweisen,
von geltenden, idealen Wahrheiten zu einer substantiellen Wahrheit
fortzuschreiten. So schreibt er in den Soliloquien : Wenn die Wissen-
schaften als Wissenschaften wahr sind, wird dann jemand leugnen,
daB es die Wahrheit selbst ist, wodurch alle Wissenschaften wahr
sind ? ! Fiir die Wahrheit der Wissenschaften wird hier ganz offen-
sichtlich die Wahrheit, die als substantielle Realitit existiert, als
Grund angegeben. In dhnlicher Weise verdinglicht Augustin die Wahr-
heit, wo er die Auffassung vertritt, da, wenn auch die ganze Welt
unterginge, doch die Wahrheit nicht untergehe : Wenn auch die ganze
Welt unterginge und die Wahrheit mit ihr, so wird es doch wahr
bleiben, daB die Welt und die Wahrheit untergegangen sind. Es gibt
nichts Wahres ohne die Wahrheit, somit geht die Wahrheit keines-
wegs unter. * In De divers. quaest. indentifiziert Augustin die verding-
lichte Wahrheit ausdriicklich mit Gott : Omne verum a veritate verum
est ... Est autem veritas Deus. 3

Fiir Platon ist die hypostasierte Idee das in seiner Art wunver-
anderliche, raum- und zeitlose, vollkommene Wesen. Auch Augustin
schreibt der Wahrheit, die er hypostasiert, Unverinderlichkeit, Ewig-
keit oder Allgemeingiltigkeit zu. Er bezeichnet als Merkmale des
echten Seins ausdriicklich die Unverdnderlichkeit : id enim vere est,
quod incommutabiliter manet. * Vermoge dieser Eigenschaft besitzen
die Begriffe wahres Sein: Ea quae intelligit animus, cum se avertit
a corpore, non sunt profecto corporea et tamen sunt, maximeque sunt,
nam eodem modo semper sese habent.® Gegen Ende des Beweises fiir
das Dasein Gottes, wie ihn Augustin in De lib. arb. aufstellt, weist er
den Evodius auf eine Wahrheit hin, die allgemein und unverinderlich
ist, und erblickt in dem letzten Merkmale den Grund, daB sie etwas
Hoheres ist als die menschliche Vernunft und daher mit Gott indenti-
fiziert werden darf. ® In gleicher Weise hebt Augustin in De ver. rel.
gegeniiber der Verdnderlichkeit der Menschenseele die Unverinder-
lichkeit eines « Gesetzes aller Kiinste » hervor, um es, wie es auch hier
scheint, gerade auf Grund dieses Charakters Gott gleich zu stellen. ?

1 Sol. II, 11 n. 21. ? Ebd. n. 28.

8 De div. quaest. 83, q. I. 4 Conf. VII n. 17.
5 De immortalitate an. n. 17.

6 De lib. arb. Il 12 n. 33; 15 n. 30.

7 De verit. rel. ¢. 30 n. 52 fi.

115



350 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

Wenn Augustin, nachdem er erkannt, daB es {iber dem Menschen-
geiste eine unverinderliche, alles umfassende Wahrheit oder ein Gesetz
aller Kiinste gibt, das den gleichen Charakter aufweist, das Dasein
Gottes als gegeben betrachtet, so darf man ihm nicht etwa folgenden
Gedankengang zuschreiben : Was verinderlich ist, ist in Potenz. Nun
darf man aber nicht annehmen, es sei einmal alles in Potenz gewesen ;
also muBl es ein Wesen geben, das absolut unverdnderlich oder actus
purus ist. Dieses aristotelisch-thomistische, kausale Beweisverfahren
widerspricht in hohem MaBe der Tatsache, daB der Kirchenvater in
seinen philosophischen Anschauungen durchgehends platonisch-plo-
tinisch eingestellt ist. Der Gedankengang der augustinischen Gottes-
erkenntnis diirfte vielmehr folgender sein : Es gibt {iber dem Menschen-
geiste eine unverinderliche Wahrheit bezw. ein unverinderliches
Gesetz aller Kiinste. Unverinderlichkeit oder Unwandelbarkeit ist
— und diese Anschauung verdankt Augustin Platon — ein wesentliches
Merkmal der Gottheit. Also existiert, weil es eine unverinderliche
Wahrheit gibt, ein Gott.

Wenn wir nun in Betracht ziehen, in wie vielen Ziigen die philo-
sophische Geistesrichtung Augustins mit jener Plotins und vor allem
Platons iibereinstimmt, insbesondere auch was das Bestreben betrifft,
Begriffe oder Ideen, also etwas Ideales zu hypostasieren, diirfen wir
es folgerichtig als hochst wahrscheinlich erkliren, daB es sich um eine
Hypostasierung der unverinderlichen, iiber dem Menschengeiste
stehenden Wahrheit handelt, wo Augustin diese, nachdem er sie eben
noch offensichtlich als etwas Logisches hingestellt, unvermittelt mit
Gott identifiziert. .

ITI.

Auf Grund unserer Darlegungen, in denen wir, um unsere These
zu begriinden, ein Hauptgewicht darauf legten, Augustins Anschauungen
iiber die Gotteserkenntnis vor allem aus seiner platonischen Einstellung
heraus zu erkliren, diirfte die Ansicht unhaltbar sein, « daB Augustins
Gedankenginge (in seinen Erorterungen iiber die Erkenntnis des
Daseins Gottes) keine andern sind als diejenigen, die die Scholastik
spiater klarer und deutlicher im noétischen und henologischen Gottes-
beweis zusammengefaBt hat. ! Denn einmal widerspricht diese Deutung
des augustinischen Gottesbeweises, wie Hessen mit Recht bemerkt 2,

! Philosoph. Jahrbuch, 34 (1921), 287.
% Augustinus, 48 f.

116



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 351

den geschichtlichen Tatsachen, da nimlich Baeumker! und Grun-
wald 2 in ihren Forschungen iiber die Gottesbeweise des Mittelalters
zum Ergebnis gelangt sind, dal der kausale Gottesbeweis in der christ-
lichen Philosophie erst bei den dem 12. Jahrhundert angehérenden
Viktorinern sich findet. Sodann ist der kausale Gottesbeweis fiir das
stark platonisch gerichtete Denken Augustins doch etwas ganz Fremdes.
Da endlich die Grundlage, von der aus Augustin sich zu Gott auf-
schwingt, logisch ist, so wire es fiir Augustin gar nicht moglich, mittels
des Kausalprinzips von blo8 logischen Gegebenheiten aus zu Gott
als etwas Realem sich zu erheben.

Wir wiederholen {ibrigens dieser Anschauung gegeniiber, was
wir schon anderswo betonten 3, daB nimlich in dieser Kontroverse
zwei Fragen auseinander zu halten sind, erstens : Hat Augustin faktisch
Gottes Existenz unter Zuhilfenahme des Kausalgesetzes bewiesen ?
und zweitens : LaBt sich aus gewissen Stellen seiner Schriften fiir uns
ein kausaler Gottesbeweis in was immer fiir einer Form bilden ? Die
erste Frage ist aus den Griinden, die wir dargelegt haben, zu verneinen,
die zweite zu bejahen. Der Kirchenvater hat das Kausalgesetz wohl
gekannt, aber er hat es nach unserer Ansicht nie angewandt, um mittels
dessen von den Geschépfen zu Gott aufzusteigen.

Die Ansicht Hessens !, wonach Augustin aus den Begriffen des
Wahren, Guten und Schénen Gott erschlieBt, oder daB er durch eine
Wesensanalyse dieser Begriffe zu Gottes Dasein gelangt, oder daB der
Kirchenvater die Werte des Wahren, Guten und Schonen als Aus-
strahlungen einer Gottheit betrachtet und daraus deren Dasein er-
schlieBt, vermdgen wir auch nicht zu teilen. Wie wir schon bemerkt
haben, ist es unmoglich, durch einen SchluB von einer logischen Grund-
lage aus, und als eine solche betrachtet Hessen selbst die incommu-
tabiliter vera, in die reale Ordnung zu gelangen ; das gleiche gilt auch,
wenn die Wesensanalyse die Briicke zwischen der logischen und realen
Ordnung bilden soll. Noch unhaltbarer erscheint die Ansicht, wonach
der Kirchenvater von den genannten Begriffen als Ausstrahlungen
einer Gottheit deren Dasein erschlieBen soll ; denn abgesehen davon,

1 Witelo, Beitrage zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, II 12,
286-338.

? Geschichte der Gottesbeweise im Mittelalter, Beitrige VI 3.

3 Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus, 74 f.

* Vgl. Hessen, Augustinus.

117



352 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

daB diese Anschauung pantheistischen Charakter besitzt, stehen wir
vor der gleichen Schwierigkeit wie bei den beiden vorigen.

Das SchluBergebnis unserer Ausfithrungen ist in gewisser Hinsicht
betriibend : Wenn unsere Ansicht, wonach Augustin das Dasein Gottes
durch Hypostasierung einer logischen Gegebenheit und nicht durch einen
kausalen SchluB von den realen Dingen aus zu erweisen sich bemiiht
hat, richtig ist, dann muB dieser sein Versuch als etwas Verfehltes
bezeichnet werden. Indessen tut diese Tatsache der Gréfe des « un-
gestiimsten Wahrheitsuchers » eigentlich keinen Eintrag; denn auch
bei der Erforschung der Wahrheit ist es in erster Linie nicht der Erfolg,
der einem Menschen Wert verleiht, sondern das edle Streben. Sollte
iibrigens der Mangel, der dem augustinischen Gottesbeweis anhaftet,
gleichsam einen zarten Schatten auf den groBen Denker werfen, dann
darf nicht unbeachtet bleiben, daB nach den Verheerungen der Erb-
siinde alles menschliche Wissen, auch das vollkommenste, doch nur
Stiickwerk sein kann, und daB ein jeder Mensch, auch der groBte
Bahnbrecher auf irgendeinem Gebiete der Kultur, stets ein Kind
seiner Zeit ist.

118



	St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

