
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 14 (1936)

Artikel: St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

Autor: Kälin, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St. Augustin und die Erkenntnis der

Existenz Gottes.
Von Dr. P. Bernard KÄLIN O. S. B.

Herr, Gott der Wahrheit, unglücklich der
Mensch, der alles weiß, ohne von dir Kenntnis
zu haben; glücklich aber,wer dich kennt, auch
wenn er von jenem nichts weiß. (Conf. 5, 4.)

Des Menschen höchste Aufgabe auf Erden ist darin gelegen, Gott
zu erkennen, um ihn zu lieben, ihm zu dienen und dadurch die
Glückseligkeit zu erlangen. Die Frage, ob die Existenz eines höchsten Wesens

wissenschaftlich, mit Gewißheit festgestellt werden kann, bildet daher
zu allen Zeiten das Hauptproblem menschlichen Forschens. So ist
die Gottesidee, wie Weinand schreibtx, auch « der Grundzug der

Weltanschauung des hl. Augustin ». Wie man den großen Kirchenvater

von Karthago als den ungestümsten Wahrheitssucher bezeichnet

hat, so darf er mit gleichem Rechte der begeistertste Goffeucher

genannt werden. Gott zu erkennen, betrachtet er als das wertvollste
und höchste Gut für den Menschen. « Unglücklich der Mensch », ruft
er in den Bekenntnissen aus 2, « unglücklich der Mensch, der alles

weiß, ohne von dir Kenntnis zu haben, glücklich aber, wer dich kennt,
auch wenn er von jenem nichts weiß. Wer aber dich und auch jenes
kennt, der ist nicht etwa wegen seiner Kenntnisse glücklicher, sondern

deinetwegen allein ist er glücklich, wenn er dich erkennt, dich als Gott
verherrlicht, dir Dank sagt und nicht eitel wird in seinen Gedanken »...
« Wäre ihm sogar der Kreislauf des Sternbildes des Wagens unbekannt,
so wäre es doch Torheit, zu zweifeln, daß er auf jeden Fall besser daran
ist als der, der den Himmel ausmißt, die Sterne zählt und die Elemente

abwiegt, aber an dich nicht denkt, der 'du alles nach Maß, Zahl und

1 H. Weinand, Die Gottesidee, der Grundzug der Weltanschauung des hl.
Augustinus. Paderborn 1910.

2 Conf. V, 4.

7 97



332 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

Gewicht geordnet hast' ». 1 Diese Wertschätzung der Gotteserkenntnis
betont auch der hl. Thomas von Aquin, wenn er in der Summa contra
Gentiles schreibt : « Der Menschengeist empfindet in der Erkenntnis der

göttlichen Dinge, auch wenn er nur ein wenig von ihnen zu erfassen

vermag, mehr Sehnsucht, Liebe und Freude als dies auch bei
vollkommener Erkenntnis der Erdendinge der Fall ist ». 2

Welchen Weg nun der hoch angesehene afrikanische Denker
eingeschlagen, um zu dem erhabenen Ziele der Erkenntnis, zum Dasein

Gottes zu gelangen, darüber gehen die Anschauungen weit auseinander.

Es fehlt nicht an solchen, die die Gottesbeweise des hl. Thomas von
Aquin — wenigstens in ihren Grundzügen — bereits bei Augustin
finden wollen, so neuerdings Chr. Schreiber. 3 Da der Kirchenvater
für den Aquinaten auf dem Gebiete der Theologie eine der größten
Autoritäten bildet, ist es naheliegend, ihm bei der Lösung
philosophischer Probleme eine ähnliche Stellung einzuräumen. Nach andern,
wie nach den Ontologisten und in neuester Zeit nach jenen Philosophen,
die die Möglichkeit einer unmittelbaren Gottesschau annehmen, soll

Augustin gelehrt haben, der Mensch vermöge Gottes Dasein ohne

Kausalschluß, unmittelbar zu erkennen, so nach Hessen 4. Ferner soll
sich der augustinische Gottesbeweis mit Gedankengängen von
Vertretern des Neukantianismus, wie z. B. eines Windelband, im wesentlichen

völlig decken. 5 Unsere Anschauung haben wir früher im Rahmen
einer Dissertation über « Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus »

dargelegt. 6 Hier soll das Problem, mit dem wir uns in jener Schrift

nur nebenbei und nur so weit beschäftigt haben, als es notwendig

war, um ein einigermaßen vollständiges Bild der Erkenntnislehre
des großen Denkers zu entwerfen, eingehender und gründlicher
behandelt werden. Dabei werden wir zunächst den Gedankengang des

augustinischen Gottesbeweises darlegen, dann aber auch dessen Hintergrund

möglichst vollständig zeichnen, der die richtige Deutung der

dunklen Stellen, die im Beweise enthalten sind, erleichtern wird, um
endlich auf Grund unserer Interpretation die übrigen Anschauungen
über den eigenartigen Beweis zu beurteilen.

1 Weish. Ii, 21.
2 S. c. Gent. III, 25.
3 Philosoph. Jahrbuch 34, 287.
4 Augustinus und seine Bedeutung für die Gegenwart. Stuttgart 1924, 79 ff.
6 Ebd. 32 ff.
6 Die Erkenntnislehre des hl. Augustin. Sarnen 1920.

98



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 333

I.

Ex professo behandelt Augustin die Frage, wie Gott erkannt
wird, im zweiten Buche De libero arbitrio. 1 Er stellt zunächst fest,
daß sie durch den Glauben eigentlich schon gelöst sei ; aber sie soll
auch noch durch die Vernunft ergründet werden : Sed nos id, quod
credimus, nosse et intelligere cupimus 2, und er erklärt dem Evodius,
mit dem sich sein Gespräch in der erwähnten Schrift abspielt, er wolle
versuchen, das Dasein Gottes durch die Vernunft zu erweisen : quae-
ramus quomodo manifestum est Deum esse. 3

Den Ausgangspunkt seines Gottesbeweises bilden die drei
Bewußtseinstatsachen, die nicht in Zweifel gezogen werden können : Sein,
Leben, Denken. Wer nämlich bei der Beantwortung einer Frage fürchtet,
er könnte sich täuschen oder getäuscht werden, muß existieren, damit
er überhaupt dem Irrtum unterliegen kann. Es kann aber nur
derjenige wissen, daß er existiert, der lebt. Und wer diese beiden Tatsachen
erkennt, besitzt Intellekt. Also sind jene drei Bewußtseinstatsachen
etwas unerschütterlich Gewisses. Weil aber das Denken das Sein
und das Leben in sich schließt, so ist es das Höhere und nimmt daher
unter den drei Bewußtseinstatsachen den Vorrang ein. 4

Sodann leitet Augustin den Aufstieg zu Gott durch den Hinweis
ein, die Dinge seien ihrem Sein nach verschieden abgestuft. Das Tier,
sagt er, steht höher als der Stein, weil ihm das Leben zukommt ; der
Mensch erhebt sich durch das Denken über das Tier 5

; unter den Sinnen,

mit denen wir ausgestattet sind, steht der innere Sinn über den äußern ;

denn er unterscheidet sie samt ihren Gegenständen voneinander und
beeinflußt ihre Tätigkeit. 6 Indes ist der innere Sinn nicht das Höchste
im Bereiche des Erkenntnisvermögens ; denn über ihn und seine Objekte
urteilt die Vernunft, die gleichsam das Haupt oder das Auge unserer
Seele bildet.7 Sie ist daher das Vorzüglichste in der menschlichen Natur.8

Nachdem Augustin in dieser Weise über die nach ihrer Vollkommenheit

verschiedenen Dinge gleichsam stufenweise wie auf einer Leiter
bis zum Vermögen der Vernunft sich erhoben, stellt er an Evodius

1 De lib. arb. II 3 ff.
2 Ebd. n. 5.

3 Ebd. n. 7.
4 Tenemus id esse in his tribus praestantius, quod homo cum duobus ceteris

habet, id est intelligere, quod habenten sequitur et esse et vivere. Ebd. n. 14
6 Ebd. c. 3 n. 3.

6 n. 8 ff.
7 Ebd. 8 Ebd.

99



334 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

die Frage : Wenn wir nun etwas auffinden können, wovon du
zweifelsgewiß nicht bloß weißt, daß es existiert, sondern daß es auch noch
etwas Vorzüglicheres ist als unsere Vernunft, stehst du dann noch

an, dies, was es auch immer sein mag, Gott zu nennen Darauf
erwidert Evodius : Nicht ohne weiteres möchte ich, wenn ich etwas
finden werde, was besser ist als das Beste in meiner Natur, dies Gott
nennen. Denn nicht das möchte ich als Gott bezeichnen, im Vergleich
zu dem meine Vernunft etwas Geringeres ist, sondern das, über dem

es nichts mehr gibt. Dazu bemerkt Augustin : Ganz einverstanden
aber so frage ich dich, wenn du erkannt hast, daß es über deiner
Vernunft nur etwas Ewiges, Unwandelbares gibt, wirst du dann noch
Bedenken tragen, dies Gott zu nennen Denn bekanntermaßen sind
die Körper etwas Veränderliches ; und daß die Seele infolge ihrer
verschiedenen Zustände dem Wandel unterworfen, liegt ebenfalls auf
der Hand. Und selbst die Vernunft, die bald zur Wahrheit zu gelangen
bestrebt ist, bald wieder nicht, und infolgedessen ihr Ziel das eine

Mal erreicht, das andere Mal nicht, ist ohne Zweifel auch wandelbar.
Wenn sie nun, nicht mit Hilfe der Sinne, sondern durch sich selbst

etwas Ewiges und Unveränderliches wahrnimmt, so muß sie gestehen,
daß sie selbst geringer als jenes, und daß jenes ihr Gott ist. Hierauf
erwidert Evodius : Ich werde jenes Wesen als Gott betrachten, über
dem es nichts mehr gibt. Jetzt fährt Augustin weiter : Gut so, ich
brauche nun nur zu beweisen, daß es etwas gibt, das über unserer
Vernunft steht, und dann wirst du zugeben, daß entweder dies Gott
ist oder, wenn es etwas Höheres gibt, daß dies Gott ist. Mag es darum
etwas Höheres geben oder nicht, auf jeden Fall steht fest, daß es

einen Gott gibt, wenn ich, wie ich es versprochen habe, mit seiner

Hilfe beweisen werde, daß es ein Sein gibt, das über der Vernunft
steht. 1

Augustin bereitet nun den Beweis, daß es über der Vernunft
etwas Höheres gibt, dadurch vor, daß er zeigt, wie die Sinne einem

jeden Menschen individuell eigen sind, ein Objekt aber von vielen

gemeinsam wahrgenommen werden kann. 2 Indem er dies auf das

Gebiet der Vernunfterkenntnis anwendet, bemerkt er : Die Vernunft
ist jedem individuell eigen, aber ebenso gibt es hier Objekte, die alle

Denkenden gemeinsam erkennen. 3 So ist der Begriff und die Wahr-

1 Ebd. II 6 n. 14.
2 Ebd. II 7 n. 15.

3 Ebd. c. 8 n. 20.

IOO



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 335

heit der Zahlen jedem Denkenden gemeinsam. 1 Mit der Weisheit

verhält es sich nicht anders. Das zeigt sich darin, daß, wenn die

Bestrebungen, in denen die Menschen sich weise dünken, auch noch so

verschieden sind, die Weisheit für sie doch nichts anderes ist als die

Wahrheit, in der das höchste Gut erkannt und festgehalten wird. Denn

mag das Streben des einen auf zeitlichen Erwerb und irdischen Besitz

gerichtet sein, dasjenige eines andern auf die Erforschung der Wahrheit,

indem er das Geld und überhaupt solche zeitliche Dinge verachtet,

mag der eine sich nicht Muße gönnen, um die Wahrheit zu suchen

und sich an ihr zu erfreuen, sondern in einem tätigen Leben der Menschheit

dienen ; mag ein anderer wieder beides miteinander verbinden,

mag es noch so viele Philosophenschulen geben, alle streben doch
das Gute an und fliehen das Übel. Man könnte nun freilich Bedenken

tragen, ob die Wahrheit wirklich eine und deswegen allen Menschen

gemeinsam ist ; denn die einzelnen betrachten ganz verschiedene Dinge
als das höchste Gut. Wenn aber das höchste Gut nicht für alle Menschen
dasselbe ist, dann auch nicht die Wahrheit, in der das höchste Gut
geschaut wird, dann aber auch nicht die Weisheit, weil ja diese nichts
anderes ist als die Wahrheit, in der das höchste Gut geschaut wird.
Allein, wenn auch die Menschen ganz verschiedene Dinge als ihr höchstes

Gut betrachten, so folgt daraus dennoch nicht, daß es mehr als eine

Weisheit gebe, in der sie das höchste Gut schauen. Denn gleichwie
die Menschen im Lichte der Sonne verschiedene Dinge sehen, und

jeder von ihnen nach seinem Belieben auswählt, so strebt auch jeder
einzelne nach jenem Dinge, das er in der einen Weisheit als sein höchstes

Gut betrachtet. 2

Diese eine Weisheit ist nun allen Menschen gemeinsam. Denn

wenn wir erkennen, daß es eine Weisheit oder daß es Weise gibt und
daß alle Menschen glücklich sein wollen, so erkennen wir dies, ohne

daß wir einander die Gedanken mitteilen. Dies ist aber nur möglich,
weil ein und dasselbe Wahre, das verschiedene Menschen, jeder mit
seiner individuellen Vernunft erfassen, ihnen gemeinsam ist. Ähnlich
verhält es sich mit vielen andern Wahrheiten. Jeder weiß, daß

man gerecht leben, jedem das Seine geben muß, daß das Gute dem

Schlechten vorzuziehen ist. Solche und ähnliche Wahrheiten, die
unveränderlich der Betrachtung aller zugänglich sind, kann keiner
mit Recht sein persönliches Eigentum nennen, da alles Wahre derart

1 Ebd. n. 23 f. 2 Ebd. c. 9 n. 25 ff.

IOI



336 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

ebenso sehr eines ist und allen gemeinsam, als es wahr ist. 1 So wahr
und unveränderlich als die Gesetze der Zahlen, so wahr und
unwandelbar liegen auch die Grundsätze der Weisheit vor dem geistigen
Auge aller. 2

Wenn es sich aber so verhält, so können wir, obschon uns nicht
klar ist, in welch näherm Zusammenhang Zahl und Weisheit
zueinander stehen 3, nicht zweifeln, daß es eine unwandelbare Weisheit

gibt, die alles dies, was unwandelbar wahr ist, in sich schließt,
und diese ist nicht dein noch mein, noch ist sie Eigentum irgendeines
Menschen. Sie ist vielmehr für alle, die unwandelbar Wahres
erkennen, ein Licht, das in wunderbarer Weise geheim und öffentlich
leuchtend, wie ein Gemeingut gegenwärtig ist.4

Diese Wahrheit nun, in der wir so vieles erkennen, kann entweder

vorzüglicher sein als unser Geist oder ihm gleich oder unter ihm
stehen. Wenn sie aber unter ihm stünde, so würde sie nicht die
Norm unseres Urteils bilden, sondern wir würden über sie urteilen,
wie wir über das Körperliche, weil es unter uns steht, oder wie wir
über die Seele urteilen. Wenn die Wahrheit aber unserm Geiste

gleich wäre, dann wäre sie auch selbst wandelbar wie unser Geist.
Sie bleibt aber immer dieselbe, nimmt nicht zu, wenn wir sie mehr,
nimmt nicht ab, wenn wir sie weniger erfassen, sondern unversehrt
und unvermindert erfreut sie jene, die sich zu ihr hinwenden, mit
ihrem Lichte, straft jene, die sich von ihr abwenden, mit Blindheit.
Beurteilen wir nicht auch unsern Geist nach ihr, während wir sie

selbst in keiner Weise beurteilen können Wenn deshalb die Wahrheit

nicht unter unserm Geiste steht, noch ihm gleich ist, so muß
sie höher stehen als er und vorzüglicher sein.5

Damit ist der Beweis, erklärt Augustin dem Evodius, den ich
dir zu leisten versprochen, erbracht, nämlich : Es gäbe etwas, das über

unserm Geiste und unserer Vernunft steht6, und das ist die Wahrheit.
Du aber hast zugegeben, wenn es nichts mehr darüber hinaus gebe,
dies als Gott anzuerkennen. Mit diesem Zugeständnis gab ich mich
zufrieden. Denn wenn es etwas gibt, was über der Wahrheit ist, so

ist dies Gott ; wenn dies nicht zutrifft, so ist die Wahrheit selbst Gott.
In jedem Falle ist also bewiesen, daß Gott existiert.7

1 Ebd. c. io n. 28 ; vgl. v. Endert, Der Gottesbeweis in der patristischen
Zeit, 134.

2 Ebd. n. 29. 3 Ebd. c. 11 n. 32.
1 Ebd. c. 12 n. 33.

5 Ebd. c Ebd. c. 3 n. 35. 7 Ebd. c. 15 n. 39.

I02



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 337

Bevor wir diesen Beweis besprechen, geben wir noch eine Erörterung
Augustins wieder, die den gleichen, nur etwas anders gearteten
Gedankengang aufweist. Während der Kirchenvater im soeben

dargelegten Beweise zu einer Wahrheit gelangt, die über dem Geiste eines

jeden ist, findet er hier ein höchstes, unveränderliches Gesetz aller

Künste, das mit der Wahrheit identisch ist.
Wir wollen sehen, sagt erx, inwiefern die Vernunft aufsteigen

kann vom Sichtbaren zum Unsichtbaren und vom Zeitlichen zum
Ewigen. Denn nicht zweck- und gedankenlos darf man die Schönheit
des Himmels, die Ordnung der Gestirne, den Glanz des Lichtes und

überhaupt all die Wunder der Schöpfung betrachten, soll nicht bloß
die eitle und vergängliche Wißbegierde befriedigt werden, sondern

wir sollen dadurch zum Unvergänglichen und immer Bleibenden
aufsteigen. Nun weist Augustin, wie in De lib. arb. II c. 3 ff., darauf hin,
daß das Tier einen Vorrang vor dem Körperlichen habe, der Mensch
aber beide überrage, und fährt dann fort 2 : Wenn das vernünftige
Leben sich selber Richtschnur und Maß der Beurteilung wäre, dann

gäbe es allerdings keine vorzüglichere Natur. Aber dies kann nicht
sein. Die vernünftige Seele ist ja veränderlich, erscheint bald
verständig, bald unverständig ; jenes Gesetz aller Künste aber, wonach
wir die verschiedenen Dinge bemessen und beurteilen, ist unwandelbar. 3

Da es durchaus unveränderlich ist, im Gegensatz zum irrtumsfähigen
und daher veränderlichen Menschengeiste, der es zu erfassen vermag,
so ergibt sich daraus, daß es über unserm Geiste ein Gesetz gibt, das

Wahrheit heißt. 4 Diese über unserer vernünftigen Seele stehende

unveränderliche Natur aber ist Gott. 6

II.
Fassen wir den Gedankengang des Beweises für das Dasein Gottes,

wie er in De lib. arb. II c. 3 ff. enthalten ist, und die dazu parallele
Stelle in De vera religione näher ins Auge, so können wir daran zwei

Etappen unterscheiden : Zunächst die Erkenntnis einer unwandelbaren,
über der Seele oder dem Menschengeiste schwebenden Wahrheit oder
eines höchsten, unveränderlichen Gesetzes aller Künste, das mit der
Wahrheit identisch ist ; sodann die unvermerkt und allmählich
vollzogene Hypostasierung der Wahrheit oder deren Identifizierung mit Gott.

1 De verit. rel. c. 29 n. 52 f.
2 Ebd. c. 30 n. 54 f. 3 Ebd.
4 Ebd. n. 56. 5 Ebd. c. 31 n. 57.

103



33« St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

Auf der ersten Etappe vergleicht Augustin die Existenzformen
des Kosmos, die mannigfaltig abgestuft sind, und die verschiedenen

Kräfte und Tätigkeiten im Menschen miteinander ; er erhebt sich

dabei allmählich in das Gebiet des vernünftigen Lebens, das das höchste

im Universum ist. Auf dieser Stufe angekommen, macht er die

Beobachtung, daß alle vernünftigen Wesen, unabhängig von der
Sinneserfahrung, die unwandelbare Wahrheit bezw. das unveränderliche
Gesetz aller Künste erfassen.

Diese über dem Menschengeiste thronende, unveränderliche Wahrheit,

zu der Augustin bei seinem Aufstieg von den verschiedenen Stufen
des Veränderlichen sich aufschwingt, muß zunächst als etwas Logisches,

Ideales aufgefaßt werden ; denn die Grundlage, von der sich der

Menschengeist, nach dem Kirchenvater, erhebt, bilden nicht reale Dinge,
sondern die incommutabiliter vera, jene unveränderlichen Begriffe
oder Wahrheiten, die, wie wir später zeigen werden, nach der
Anschauung Augustins, dem Menschen vor aller Erfahrung eigen sind.
Ein Aufstieg von diesen Begriffen oder Wahrheiten, die, wie soeben

bemerkt worden, apriorischen Charakter besitzen und etwas Abstraktes
darstellen, kann, in welcher Form er immer gedacht wird, sei es durch
Schlußfolgerung oder durch Wesensanalyse 1, nicht zu etwas Realem,
sondern nur zu etwas Idealem führen. Gerade in dieser Hinsicht
unterscheidet sich Augustins Aufstieg zu Gott von jenem des Aquinaten
auf der quarta via, mit dem er Ähnlichkeit hat, ganz wesentlich.
Während der hl. Thomas von den Dingen selbst, also von einer realen

Grundlage aus, mittels des Kausalprinzips zu Gott als einem Sein

sich erhebt, das die Fülle der Wesenheit und Realität ist, schwingt
sich Augustin von den Begriffen oder Wahrheiten, die nicht von den

Dingen abstrahiert, sondern dem Menschengeiste von jeher eingeprägt
sind, also von etwas Idealem zu einer unwandelbaren Wahrheit, folglich

zu etwas Logischem auf.
Es fehlt übrigens nicht an Texten, die die Annahme bestätigen,

wonach jene über allem thronende, unwandelbare Wahrheit als etwas

Logisches betrachtet werden muß. So äußert sich Augustin einmal
in folgender Weise über jene Wahrheit : Während alles dem Wandel

unterhegt, bleibst du selbst unwandelbar über allem und hast dich

gewürdigt, in meinem Gedächtnisse zu wohnen. 2 Wenn hier von
einem Wohnen der Wahrheit im Gedächtnisse des Menschen die Rede

1 Vgl. Hessen, Augustinus, 47. 2 Conf. X. c. 25 n. 36.

104



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 33g

ist, so kann doch darunter wohl nicht Gott selbst, sondern nur die

begriffliche, logische Wahrheit verstanden werden.

In einer andern Stelle, wo der Kirchenvater zeigt, wie der Mensch

auf Grund der allen gemeinsamen Idee des Guten das Urgute, d. h.

Gott, erkennt, lesen wir : Unter all den Gütern, die ich erwähnt habe,
oder die außerdem noch gefunden oder gedacht werden, würden wir
nicht das eine besser als das andere nennen, indem wir wahrheitsgemäß
urteilen, wenn uns nicht der Begriff des Guten selbst eingeprägt wäre,
der uns als Maßstab dient, wenn wir etwas billigen oder das eine dem

andern vorziehen. Somit muß Gott nicht als dieses oder jenes Gut,
sondern als das Gute selbst geliebt werden. 1

Daß die « unwandelbare Wahrheit », bevor sie, wie wir im folgenden
zeigen werden, hypostasiert ist, noch nicht mit Gott identifiziert werden

darf und etwas Logisches darstellt, müssen wir auch daraus schließen,
daß der Menschengeist nach der Lehre Augustins sie unmittelbar zu
erfassen oder zu schauen vermag. 2 Nun hat aber der Kirchenvater
die Gottesschau, wie sie der Ontologismus annimmt, deutlich und
entschieden abgelehnt. 3 Weder mit dem körperlichen noch mit dem

geistigen Auge vermögen wir in diesem Leben nach seiner Ansicht
Gott zu sehen. In De trinitate XV c. 8 lehrt er, daß wir auf Erden Gott
nicht anders als in speculo et aenigmate zu erkennen vermögen. 4 Daher
schreibt auch Adam, der an Hessens These, der Mensch vermöge nach

Augustin auch schon in diesem Leben Gott unmittelbar zu schauen,

Kritik übt, mit Recht : « Seine (Augustins) philosophische Erkenntnislehre

führt zur Gott gewirkten Schau nicht der göttlichen Natur, sondern

der unwandelbaren Ideen. Diese sind aber mit Gottes Wesenheit

durchaus nicht identisch ». 8

Aus den bisherigen Ausführungen ergibt sich, daß jene über dem

Menschengeiste thronende, unwandelbare Wahrheit, zu der Augustin
durch sein Beweisverfahren gelangt, der logischen Ordnung angehört.
Es ist aber kein Zweifel, daß das Ziel seines Beweisganges in De lib.
arb. und auch jener Erörterung in De vera religione das reale Dasein
Gottes ist. Wodurch wird dieses Ziel vom Kirchenvater erreicht
Nach unserer Anschauung nur dadurch, daß er entsprechend seiner

1 De Trin. VIII n. 4 f. 2 Vgl. Conf. X. c. 25 ff.
3 Ep. 147. Prooem. n. 3 ; c. 6 n. 18 ; Ep. 112 ad Italic, n. 2. Vgl. v. Endert,

Der Gottesbeweis in der patristischen Zeit, 158, Anm. 1.
4 De Trin. XV. c. 8.
5 Theol. Quartalschrift. Tübingen 101, Nr. 4, S. 409.

105



340 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

platonisch-plotinischen Geistesrichtung die an und für sich logische
Wahrheit hypostasiert oder verdinglicht: Diese These dürfte einleuchtend
werden, wenn wir zeigen, wie sie sozusagen notwendig aus der geistigen
Einstellung des großen Afrikaners zu den Grundfragen der Psychologie
sich ergibt ; denn die Lösung eines einzelnen Problems, die von einem
solchen Geistesheroën, wie wir ihn in dem großen Kirchenvater vor
uns haben, versucht wird, gliedert sich organisch in das allgemeine
Geistesgepräge ein. Daß dies im vorliegenden Falle zutrifft, vermögen
wir nur dann in einer einigermaßen befriedigenden Weise nachzuweisen,

wenn wir etwas eingehender die Einflüsse aufzeigen, die das geistige
Gepräge Augustins bedingt haben, und wenn wir sodann darlegen,
in wie weitgehendem Maße seine Denkrichtung mit der jener Männer

übereinstimmt, auf deren Schultern er gleichsam steht.
Welch bedeutsamer Wert diesem Vorgehen zukommt, lehrt die

Geschichte der Philosophie. Schon mehr als einmal hat man die

Anschauungen eines Denkers falsch gedeutet, da man sie mit seinem

Geistesgepräge und den Faktoren, die dieses bestimmen, nicht in
Beziehung gebracht hat. So wurde z. B. früher in den meisten Abhandlungen,

die über die Erkenntnislehre des hl. Augustin erschienen sind,
der Versuch gemacht, aus dessen Äußerungen über die Natur der
intellektuellen Erkenntnis die scholastische Lehre von der Abstraktion
herauszulesen.1 Dies war aber nur deswegen möglich, weil man,
wo es galt, den wahren Sinn gewisser dunkler Stellen zu bestimmen,
es unterlassen hatte, den Quellen nachzugehen, woraus der Kirchenvater

seine philosophischen Anschauungen geschöpft, und die Einflüsse

aufzudecken, die seinem Denken ein bestimmtes Gepräge verliehen
hatten. Nachdem das Versäumte nachgeholt worden, darf es wohl
als zweifellos gelten, daß Augustin die Theorie von der aristotelischen
Abstraktion gar nicht gekannt hat.

Es sind nun vor allem die Schriften Piatons und noch mehr jene
Plotins, die das philosophische Denken Augustins unmittelbar
beeinflußt haben ; die Werke des Stagiriten können als Quelle für Augustins
Philosophie gar nicht in Betracht kommen ; denn es war ihm nur die

Schrift « Von den Kategorien » bekannt, eine kleine, dem Bereiche
der Logik angehörende Abhandlung2, « die aber auf seine

Geistesrichtung keinen Einfluß ausgeübt hat ». Das geht daraus hervor,

1 Vgl. Kälin, Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus, 41 f.
2 v. Hertling, Augustin, 18.

106



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 341

daß nach seiner Ansicht die Lehre des Stagiriten sich von jener Piatons
in nichts unterscheidet ; Aristoteles galt ihm übrigens nicht soviel
wie Piaton.

Mit der Philosophie Piatons ist Augustin auch nicht so unmittelbar
in Berührung gekommen, wie es, da er ihn etwa 50 Mal zitiert, scheinen

möchte. Die Werke Piatons waren nämlich (mit Ausnahme des von
Cicero frei bearbeiteten und später auch von Chalcidius zum größten
Teile in das Lateinische übersetzten Timaeus) damals im Abendlande
nicht bekannt. 1 Das Griechische war ihm zudem nicht sehr geläufig. 2

Die eigentliche und reichste Quelle, aus der er seine philosophischen
Anschauungen geschöpft, ist der Neuplatonismus. Diese Philosophie
macht Gott zu ihrem Mittelpunkt. « Die Philosophie des Plotin »,

schreibt Zeller, « hat von Haus aus wie der Neuplatonismus überhaupt,
religiösen Charakter, sie läßt sich im ganzen und großen nur aus einer

Verbindung von religiösen und wissenschaftlichen Motiven begreifen,
sie ist in allen ihren Teilen von dem Gedanken an die Gottheit und

vom Verlangen nach Vereinigung mit der Gottheit durchdrungen ». 3

Von dieser Philosophie mußte sich Augustin angezogen fühlen ; denn
sie schlug ja den Grundton seiner Seelenstimmung an (Deum et animam
scire cupio).4 Am meisten Gedankenmaterial für seine Philosophie
hat der Kirchenvater wohl aus Plotins Werken entnommen. Ihn
zitiert er viel häufiger als die übrigen Vertreter des Neuplatonismus,
er gilt ihm als der geistreichste Schüler Piatons, er hat ihm wohl die

meisten Lehren vermittelt, die Augustin mit Piaton gemein hat.
Der Einfluß, den die beiden griechischen Philosophen auf das

Denken des Kirchenvaters ausgeübt, ist nicht gering ; denn es weist
tatsächlich ein stark platonisch-plotinisches Gepräge auf, wie wir im

folgenden zeigen werden. Obschon aber Augustin mit den Schriften
Piatons nicht so unmittelbar in Berührung gekommen, wie mit jenen
Plotins, so machen sich seine Ideen bei ihm oft doch sehr geltend.
Indes hat er unter dem Einflüsse des Christentums die Anschauungen
seiner beiden Gewährsmänner nicht unbedeutend umgestaltet.

So verteidigt der Kirchenvater, was das Verhältnis von Leib und
Seele betrifft, nicht mehr jenen schroffen Dualismus, wie ihn Piaton

gelehrt. Der Ansicht, die Seele mache allein den ganzen Menschen

1 L. Grandgeorge, Saint Augustin et le néoplatonisme, 34.
2 Vgl. De Trin. III. Prooem. n. 1 und Ep. 28 ad Hieronym. n. 2.
3 Zeller, Die Philosophie der Griechen.
4 Sol. I 2 n. 7.

107



342 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

aus, tritt er energisch entgegen, indem er betont, weder die Seele

allein noch der Leib allein, sondern Leib und Seele zusammen machen
den Menschen aus. 1 Wer also sagen würde, der Leib gehöre nicht
zur menschlichen Natur, der würde irren. 2 Leib und Seele bilden
eine Einheit, den Menschen, wenn auch beide nicht dasselbe sind ;

denn der äußere Mensch ist nicht von der gleichen Natur wie der innere. 3

Indes verleugnet Augustin, wenn er auch im Gegensatz zu Piaton
lehrt, das Wesen des Menschen bestehe in Leib und Seele, seinen

Charakter als Anhänger der Schule Piatons nicht ; denn er spricht
sich in seinen Schriften vielerorts nur für eine akzidentelle Einheit
zwischen Leib und Seele aus. Dabei wird die Superiorität des geistigen
Prinzips im Menschen, der Seele, von ihm mit größtem Nachdruck
hervorgehoben. So hält er in Music, die Seele für viel zu erhaben als

daß sie vom Leibe einen Eindruck erhalten sollte.4 Den Körper nennt
er einen dunklen Kerker für die Seele.5 Er mahnt, das Sinnliche

möglichst zu fliehen und nicht damit in Berührung zu kommen, auf
daß unsere Flügel dadurch nicht gelähmt werden ; denn nur dann,
wenn diese unversehrt sind, gelingt es uns, aus dieser Finsternis zu

jenem Lichte uns aufzuschwingen. Dieses Licht können aber die in
diesem Gefängnisse Eingeschlossenen nur dann schauen, wenn sie

nach Sprengung dieses Gefängnisses vom Sinnlichen so unberührt
geblieben sind, daß sie sich in ihre himmlischen Gefilde zu erheben

vermögen.6
Wie Piaton und Plotin den Leib nur als ein Werkzeug der Seele

ansehen, dessen sie sich bedient, um nach außen tätig zu sein, so nennt
auch Augustin die Sinne oft Instrumente oder Werkzeuge der Seele,

von denen sie sich bei angestrengtem Denken abwenden kann, sodaß
sie nicht mehr wahrnimmt, was um sie ist und geschieht.7 Und da
die Sinne für ihn nur Werkzeuge sind, wodurch die Seele Eindrücke

1 De civ. Dei XIX 3 n. i.
2 De an. et ejus orig. IV 2 n. 3.
3 Ep. 238 ad Pasc.
4 Piaton wird ebenfalls nicht müde, den Leib gegenüber der Seele in Schatten

zu stellen.
5 C. Ac. I 3 n. 9 ; Ep. ad Hieronym. n. 27. — Piaton nennt den Körper

ebenfalls einen Kerker für die Seele, in dem sie gleich einem Gefangenen
festgehalten wird. (Phäd.)

6 Sol. I 14 n. 24. — Für Piaton ist die Einsenkung in die Körperlichkeit,
also ihre Verbindung mit dem Leibe, auch ein eigentliches Übel, weil die Seele
in der Entfaltung ihrer Kraft durch ihn gehemmt ist.

7 De Trin. XI 2 n. 2, — De Gen. ad lit. VII 20 n. 26. — Ep. 137, 5.

108



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 343

von außen empfängt, so ist es nicht das beseelte Organ, das sieht oder

hört, sondern die Seele, die im Organ wohnt, sieht und hört. 1

Eine enge Geistesverwandtschaft mit Piaton offenbart Augustin
auch da, wo er sich mit dem Ursprung der intellektuellen Erkenntnis
beschäftigt ; er ist der Überzeugung, es gebe gewisse Erkenntnisse,
die der Geist in keiner Weise durch die Sinne gewinnt. Er kennt eine

Memoria hominis, quam pecora non habent, id est qua res intelli-
gibiles ita continentur, ut non in earn per sensus corporis venerint. 2

Zu diesen « intelligiblen Dingen » gehören die mathematischen Begriffe,
d. h. die Ideen und Gesetze der Zahlen und räumlichen Größen ; denn
diese beruhen, so meint unser Denker, nicht auf Eindrücken der körperlichen

Sinne, da sie weder Farbe, noch Ton, noch Geruch, noch
Geschmack haben, noch auf den Tastsinn einwirken. 3 Wenn einer sagen
wollte, bemerkt der Kirchenvater, die Zahlen seien nicht « ex aliqua
natura », sondern aus den sinnlich wahrnehmbaren Dingen dem Geiste

eingeprägt, gleichsam Bilder von sichtbaren Dingen, so könnte man
zunächst darauf antworten : mögen auch immerhin die Zahlen durch
einen körperlichen Sinn aufgenommen sein, so kann doch die Norm
für die Trennung und Verbindung der Zahlen, in deren Licht man
jede Addition und Substraktion als falsch oder wahr beurteilt, nicht
durch die Sinne erfaßt werden. 4

Aber daß auch die Zahlen selbst nicht durch die körperlichen Sinne

aufgenommen sein können, fährt Augustin fort, ist leicht ersichtlich,

wenn man bedenkt, daß die Einheit Prinzip und notwendige Voraussetzung

jeder Zahl ist. Nun aber kann die Einheit nicht durch die

körperlichen Sinne uns zugeführt werden ; denn was immer durch
die körperlichen Sinne erkannt wird, ist nicht Eines, sondern eine

Vielheit ; denn das Objekt der Sinne ist das Körperliche, dieses aber

hat unzählige Teile. Auch die kleinsten Körper haben wieder einen
rechten und einen linken, einen obern und einen untern Teil, und
deswegen kann man nicht sagen, daß irgend ein Körper eine wahre Einheit
sei. Anderseits aber könnte man in einem Körper nicht so viele Teile
zählen, wenn sie nicht auf Grund der Erkenntnis des Einen
unterschieden würden. Denn wenn ich die Einheit im Körper suche und
keinen Zweifel hege, sie in ihm nicht zu finden, so erkenne ich jedenfalls,

was ich dort suche und dort nicht finde und nicht finden kann,

1 De ord. II 2. n. 6. 2 De Trin. XV 23 n. 43.
3 Conf. X 12 n. 19.

4 De lib. arb. II 8 n. 20 f.

109



344 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

was überhaupt nicht dort sein kann. Wenn ich also erkannt habe,
daß der Körper nicht Eines ist, so habe ich schon erkannt, was das

Eine ist ; denn wenn ich das Eine nicht kennen würde, so könnte ich
auch nicht das Viele im Körper zählen. Wo immer aber ich das Eine
erkannt habe, sicher habe ich es nicht durch einen körperlichen Sinn

erkannt, weil ich durch diesen Sinn nur den Körper erkenne, der aber

nicht wahrhaft Eines ist, wie gezeigt worden. Wenn ich aber die Einheit

nicht durch einen körperlichen Sinn wahrgenommen habe, dann
habe ich überhaupt keine Zahl durch einen Sinn gewonnen, nämlich
eine Zahl, die wir auf intelligible Weise erkennen ; denn die Zahlen
sind ja aus Einheiten zusammengesetzt. 1

Wir sehen ferner, fügt Augustin noch bei, daß alle Zahlen nach
einem bestimmten und unveränderlichen Gesetze zu einander in bestimmten
Verhältnissen stehen und dieses Gesetz ist gültig und fest und
unumstößlich für alle Zahlen. Wo sind wir aber in den Besitz dieses

Gesetzes gelangt Denn keiner hat durch irgendeinen körperlichen
Sinn alle Zahlen erkannt ; die Zahlenreihe ist nämlich eine unendliche.
Woher wissen wir also, daß dieses Gesetz für alle Zahlen gilt Diese

so sichere Wahrheit wird nicht durch eine sinnliche Vorstellung oder
durch ein Phantasiegebilde, sondern in einem innern Lichte erkannt,
das der körperliche Sinn nicht erfaßt. Auf Grund dieser und ähnlicher
Beweise muß man anerkennen, sagt schließlich der Kirchenvater,
daß die Idee und Wahrheit der Zahlen (rationem veritatemque nume-
rorum) nicht in den Bereich sinnlicher Wahrnehmungen fallen. 2

Wie wir nach Augustin die Ideen der Einheit, der Zahlen und
ihrer Gesetze unabhängig von der Sinneserfahrung besitzen, so auch
die Idee bezw. die Gesetze der Schönheit. Auf die Gesetze des Schönen,
die wir in uns vorfinden und nicht in der Außenwelt, kommt der
Kirchenvater oft zu sprechen. « Wohin du dich immer wendest, überall
begegnest du den Spuren, welche die Weisheit den Dingen eingeprägt
hat. Durch sie redet die Weisheit zu dir und ruft dich, wenn du in
die Außenwelt versunken bist, gerade durch die Formen der Außenwelt

in dein Inneres zurück. Du siehst dabei, daß alles, was dein
Wohlgefallen erweckt und durch den leiblichen Sinn dich entzückt, nach

bestimmten Zahlenverhältnissen geordnet ist. Und wenn du nach dem

Grunde fragst und in dich selbst zurückkehrst, so erkennst du, daß

du das, was du durch die körperlichen Sinne wahrnimmst, nicht nach

1 Ebd. n. 22. 2 Ebd. II 8 n. 23 f.

IIO



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 345

Wert oder Unwert schätzen könntest, wenn du nicht gewisse Gesetze

der Schönheit in dir hättest, auf die du alles als schön Empfundene
beziehst ». 1

Wenn ferner in allen Künsten die Harmonie den Kunstwerken
Vollkommenheit und Schönheit verleiht und dadurch Wohlgefallen
erweckt, selbst aber Gleichmaß und Einheit erfordert, sei es durch
Ähnlichkeit gleicher Teile oder durch geordnete Abstufung ungleicher,
wer könnte das höchste Gleich- und Ebenmaß in den Körpern finden
Wahres Gleich- und Ebenmaß kann, erwidert Augustin auf die von
ihm gestellte Frage, weder durch die körperlichen Augen noch durch

irgend einen Sinn erkannt werden, sondern es wird durch den Geist

erfaßt. 2

Auch die Ideen der Glückseligkeit und der Weisheit und die Ideen
des Guten sind, wie unser Denker glaubt, nicht aus der Außenwelt
abstrahiert, sondern sie sind dem menschlichen Geiste eingeprägt
(impressae). Es ist eine Tatsache, daß alle Menschen das Gute
anstreben und das Übel fliehen. 3 Wie es indes feststeht, daß wir glücklich

sein wollen, so ist auch gewiß, daß wir weise sein wollen, weil ohne
die Weisheit niemand glückselig sein kann. Denn niemand ist glückselig

als durch das höchste Gut, das in jener Wahrheit, die wir Weisheit

nennen, erkannt und festgehalten wird. Wie aber, bevor wir
glückselig sind, unserm Geiste die Idee der Glückseligkeit eingeprägt
ist — denn nur auf Grund einer solchen Idee wissen und sprechen

wir es mit Zuversicht und ohne Zögern aus, daß wir glückselig sein

wollen — so muß, bevor wir sind, in unserm Geiste die Idee der Weisheit

eingeprägt sein. Auf Grund dieser Idee beantwortet jeder die

Frage, ob er weise sein wolle, ebenfalls ohne die geringsten Bedenken

in bejahendem Sinne. 1

Was von der Idee der Glückseligkeit und Weisheit gilt, das muß
auch gesagt werden von der Idee des Guten. Wir erkennen, daß die

Dinge gut sind, und unterscheiden sie voneinander hinsichtlich ihrer
Güte. Aber von all den Gütern, die uns bekannt sind, könnten wir
nicht sagen, sofern wir ein wahres Urteil darüber fällen, daß das eine

besser sei als das andere, wenn uns nicht die Idee des Guten selbst

eingeprägt wäre, die es uns ermöglicht, etwas als gut anzuerkennen oder

das eine dem andern vorzuziehen.5

1 Ebd. 16 n. 41.
2 De verit. rel. c. 30 n. 55.

3 De lib. arb. II 9 n. 26. 4 Ebd., vgl. Conf. X 20 f.
5 De Trin. VIII 3 n. 4.

III



346 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

Zur Klasse dieser « notiones impressae » rechnet Augustin auch
die Idee der Wahrheit. Er nennt sie zwar nicht ausdrücklich eine « notio
impressa », äußert sich aber darüber doch ähnlich wie über die schon

genannten Ideen. Vitam beatam omnes volunt, hanc vitam quae
sola beata est, omnes volunt, gaudium de veritate omnes volunt.
Multos expertus sum qui vellent fallere, qui autem falli, neminem.
Ubi ergo noverunt hanc vitam beatam nisi ubi noverunt etiam veri-
tatem Amant enim et ipsam, quia falli nolunt. Et cum amant
beatam vitam quod non est aliud quam de veritate gaudium, utique
amant etiam veritatem : nec amarent nisi esset notitia ejus in memoria

eorum. 1

Außer diesen Ideen, die vor aller Erfahrung in uns sind, besitzen

wir nach Augustin gewisse allgemeine Erkenntnisse, bevor wir die

Dinge im besondern kennen lernen oder einzelne Erkenntnisse uns

aneignen. Von dem allgemeinen Prinzip ausgehend : Rem prorsus
ignotam amare omnino nullus potest 2, stellt der Kirchenvater die

Frage : Wie kann man von dem Verlangen erfüllt sein, eine bestimmte
Lehre kennen zu lernen, obschon man noch nichts davon weiß, oder
wie kann man scheinbar etwas lieben, was man noch nicht erkannt
hat 3

Diese Tatsache, daß wir eine uns noch unbekannte Lehre kennen

zu lernen verlangen, muß zunächst darauf zurückgeführt werden,
meint Augustin, daß man uns darob lobt und preist. Damit ist die

Frage, fährt er fort, allerdings noch lange nicht genügend erklärt. Wenn

wir nicht zum voraus wenigstens einigermaßen einen Begriff von einer

jeden Lehre hätten, so würden wir niemals von dem Verlangen erfüllt
werden, sie kennen zu lernen. 4 Wer würde sich z. B. irgendwelche
Mühe oder Anstrengung kosten lassen, die Rhetorik zu studieren,

wenn er nicht vorher wüßte, daß es die Redekunst ist 6 Wenn einer

die Bedeutung der Wörter kennen zu lernen verlangt, so tut er dies

nur deswegen, weil er schon vorher weiß, daß sie etwas bedeuten
müssen.6 Ja, wer überhaupt etwas Unbekanntes zu wissen verlangt,
muß schon wissen, was « wissen » heißt ; denn wer behauptet, er wisse

etwas nicht, muß schon wissen, was « wissen » bedeutet ; er könnte

sonst den nicht Wissenden vom Wissenden nicht unterscheiden. 7

1 Conf. X 23 n. 33. 2 De Trin. X 1 n. I. 3 Ebd.
1 Ebd. 5 Ebd. 8 Ebd.
7 Ebd. 1 f. n. 2 f.

112



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 347

So steht also fest, bemerkt schließlich Augustin, daß, wer immer
nach etwas forscht, etwas zu wissen trachtet, nicht nach Unbekanntem
strebt, wenn er auch mit dem brennendsten Verlangen etwas, das er
nicht weiß, zu wissen begehrt. Denn entweder hat er schon eine

allgemeine Kenntnis von dem, was er zu wissen begehrt, und verlangt
dies auch in einem einzelnen Dinge wieder zu erkennen, sofern letzteres
ihm noch nicht bekannt ist und es ihm andere anpreisen ; und zwar
hat er eine allgemeine Kenntnis davon, indem er sich eine Vorstellung
davon auf Grund von etwas schon Bekanntem bildet. Oder er schaut
in « specie sempiternae rationis » etwas und trägt auf diese Weise ein

Verlangen nach ihm, wenn es in irgendeinem zeitlichen Dinge sich

findet. Aber, indem er jenen, die es kennen und rühmen, glaubt und
es liebt, so liebt er nicht etwas Unbekanntes.1

Ähnlich wie mit den erwähnten Ideen und Erkenntnissen verhält
es sich mit gewissen dialektischen Prinzipien. Auch diese sind vom
Zeugnis der Sinne ganz unabhängig, wie das Kontradiktionsprinzip,
ferner die Gesetze, daß, wenn der Vordersatz eines hypothetischen
Urteils angenommen ist, daraus auch die Annahme des Nachsatzes

folgt, daß im disjunktiven Urteile die Verneinung aller Glieder bis
auf eines, die Bejahung dieses einen Gliedes in sich schließt. 2 Denn

wenn Augustin den Akademikern gegenüber betont, daß wir diese

Gesetze kennen und für gewiß halten, wie sich auch die Sinne dabei

verhalten mögen, so ist klar, daß er bei dieser Gelegenheit nicht ihre
innere Notwendigkeit hervorhebt, sondern ihre Unabhängigkeit von
der Sinneserfahrung. 3

Von Piaton hat Augustin in der ersten Periode seiner
schriftstellerischen Tätigkeit auch die Lehre von der Wiedererinnerung
übernommen, da er die Ansicht äußert, die Seele habe wahrscheinlich alle
Erkenntnisse mit sich gebracht und daher sei das Lernen nichts anderes

als ein Sichwiedererinnern. 4 Weil diese Lehre vom Ursprung der
Erkenntnisse auf der Voraussetzung beruht, daß die Seele die Ideen
in einer frühern, körperlosen Existenz durch anschauendes Erfassen

aufgenommen habe, so bekannte sich Augustin in seinen frühern
Schriften auch zu dieser Ansicht Piatons. In Rücksicht auf die Schwierigkeiten,

die ihm aus der Annahme des Präexistenzianismus erwuchsen,

gab er indes diese Theorie schließlich auf und ließ damit zugleich

1 Ebd. n. 4.
2 C. Ac. III 13 n. 29.

3 Ebd. 4 De Quant, an. c. 20 n. 34.

8 113



348 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

auch die damit zusammenhängende Lehre von der Wiedererinnerung
fallen.

An deren Stelle übernahm er von Plotin die Theorie von der
göttlichen Erleuchtung. Darnach erlangt die Seele die geistigen Erkenntnisse
mittels eines intelligiblen Lichtes, das sie gewissermaßen durchleuchtet
und durchströmt ; die Abstraktion, die für Aristoteles die Grundlage
der geistigen Erkenntnisse bildet, war, wie wir schon früher bemerkten,
Augustin durchaus unbekannt, da bei ihm die psychologischen
Voraussetzungen dafür gänzlich fehlen. 1

Wir haben im Vorausgehenden einige philosophische Anschauungen
absichtlich ziemlich eingehend wiedergegeben, um die innige
Verwandtschaft aufzuzeigen, die Augustin zu Piaton und Plotin, und

zwar vor allem zum erstem aufweist, sofern auch dieser der Meinung

war, die Ideen des Guten, Schönen und Gerechten müßten an sich
schon in uns sein, bevor wir über das Mehr oder Minder der Güte,
Schönheit, Gerechtigkeit usw. der Dinge zu urteilen vermöchten. 2

Auf einen Zug, den der Kirchenvater mit den beiden griechischen
Denkern gemein hat, möchten wir, da dessen Vorhandensein für die

Lösung unserer Frage von besonderer Bedeutung ist, noch eigens
hinweisen.

Es ist nämlich sowohl Piaton wie Plotin eigentümlich, Ideen,

Begriffe, Abstraktionen zu hypostasieren, von der logischen Ordnung

sozusagen ganz unvermittelt in die ontologische überzugehen. So wird
von Piaton die Idee (tSéa), die ursprünglich etwas Logisches, das bloße

Erzeugnis eines Gedankenprozesses ist, unvermittelt, ohne Kausalschluß

zu einer selbständigen realen Wesenheit erhoben, hypostasiert. 3

Ebenso verdinglicht Plotin das Resultat der höchsten Abstraktion
zu einem gesondert existierenden Wesen, hält es für das Prinzip dessen,

woraus es abstrahiert ist und identifiziert es dann mit der Gottheit. 4

Wie Hessen 5 und vor ihm schon C. Heim 6 betont haben, finden
sich auch bei Augustin starke Anklänge an diese Eigentümlichkeit
der platonischen Philosophie. Nach der Art Piatons zeigt er in seinen

1 Vgl. Kälin, Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus, 53 ff.
2 Vgl. A. Stockt, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, I. Bd., 88.
3 Uberweg-Heinze, Geschichte der Philosophie, 1909, Bd. I, 160 f.
4 Ebd. 335.
6 Hessen, Der augustinische Gottesbeweis, 1920, 24 f.
6 Heim, Das Gewißheitsproblem in der systematischen Theologie bis zu

Schleiermacher, 1911, 57, zitiert bei Hessen, a. a. O.

114



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 349

Schriften wiederholt das Bestreben, durch Hypostasierung eines

abstrakten Begriffes das Dasein einer höhern Wirklichkeit zu erweisen,

von geltenden, idealen Wahrheiten zu einer substantiellen Wahrheit
fortzuschreiten. So schreibt er in den Soliloquien : Wenn die
Wissenschaften als Wissenschaften wahr sind, wird dann jemand leugnen,
daß es die Wahrheit selbst ist, wodurch alle Wissenschaften wahr
sind 1 Für die Wahrheit der Wissenschaften wird hier ganz
offensichtlich die Wahrheit, die als substantielle Realität existiert, als

Grund angegeben. In ähnlicher Weise verdinglicht Augustin die Wahrheit,

wo er die Auffassung vertritt, daß, wenn auch die ganze Welt
unterginge, doch die Wahrheit nicht untergehe : Wenn auch die ganze
Welt unterginge und die Wahrheit mit ihr, so wird es doch wahr
bleiben, daß die Welt und die Wahrheit untergegangen sind. Es gibt
nichts Wahres ohne die Wahrheit, somit geht die Wahrheit keineswegs

unter. 2 In De divers, quaest. indentifiziert Augustin die verdinglichte

Wahrheit ausdrücklich mit Gott : Omne verum a veritate verum
est Est autem Veritas Deus.3

Für Piaton ist die hypostasierte Idee das in seiner Art
unveränderliche, räum- und zeitlose, vollkommene Wesen. Auch Augustin
schreibt der Wahrheit, die er hypostasiert, Unveränderlichkeit, Ewigkeit

oder Allgemeingiltigkeit zu. Er bezeichnet als Merkmale des

echten Seins ausdrücklich die Unveränderlichkeit : id enim vere est,

quod incommutabiliter manet. 4 Vermöge dieser Eigenschaft besitzen

die Begriffe wahres Sein : Ea quae intelligit animus, cum se avertit
a corpore, non sunt profecto corporea et tarnen sunt, maximeque sunt,

nam eodem modo sefnper sese habent. 5 Gegen Ende des Beweises für
das Dasein Gottes, wie ihn Augustin in De lib. arb. aufstellt, weist er
den Evodius auf eine Wahrheit hin, die allgemein und unveränderlich
ist, und erblickt in dem letzten Merkmale den Grund, daß sie etwas
Höheres ist als die menschliche Vernunft und daher mit Gott indentifiziert

werden darf. 6 In gleicher Weise hebt Augustin in De ver. rel.

gegenüber der Veränderlichkeit der Menschenseele die Unveränderlichkeit

eines « Gesetzes aller Künste » hervor, um es, wie es auch hier
scheint, gerade auf Grund dieses Charakters Gott gleich zu stellen. 7

1 Sol. II, Ii n. 2i. 2 Ebd. n. 28.
3 De div. quaest. 83, q. 1. 4 Conf. VII n. 17.
5 De immortalitate an. n. 17.
6 De lib. arb. II 12 n. 33 ; 15 n. 39.
7 De verit. rel. c. 30 n. 52 ff.

"5



350 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

Wenn Augustin, nachdem er erkannt, daß es über dem Menschengeiste

eine unveränderliche, alles umfassende Wahrheit oder ein Gesetz

aller Künste gibt, das den gleichen Charakter aufweist, das Dasein
Gottes als gegeben betrachtet, so darf man ihm nicht etwa folgenden
Gedankengang zuschreiben : Was veränderlich ist, ist in Potenz. Nun
darf man aber nicht annehmen, es sei einmal alles in Potenz gewesen ;

also muß es ein Wesen geben, das absolut unveränderlich oder actus

purus ist. Dieses aristotelisch-thomistische, kausale Beweisverfahren

widerspricht in hohem Maße der Tatsache, daß der Kirchenvater in
seinen philosophischen Anschauungen durchgehends platonisch-plo-
tinisch eingestellt ist. Der Gedankengang der augustinischen
Gotteserkenntnis dürfte vielmehr folgender sein : Es gibt über dem Menschengeiste

eine unveränderliche Wahrheit bezw. ein unveränderliches
Gesetz aller Künste. Unveränderlichkeit oder Unwandelbarkeit ist
— und diese Anschauung verdankt Augustin Piaton — ein wesentliches
Merkmal der Gottheit. Also existiert, weil es eine unveränderliche
Wahrheit gibt, ein Gott.

Wenn wir nun in Betracht ziehen, in wie vielen Zügen die
philosophische Geistesrichtung Augustins mit jener Plotins und vor allem
Piatons übereinstimmt, insbesondere auch was das Bestreben betrifft,
Begriffe oder Ideen, also etwas Ideales zu hypostasieren, dürfen wir
es folgerichtig als höchst wahrscheinlich erklären, daß es sich um eine

Hypostasierung der unveränderlichen, über dem Menschengeiste
stehenden Wahrheit handelt, wo Augustin diese, nachdem er sie eben

noch offensichtlich als etwas Logisches hingestellt, unvermittelt mit
Gott identifiziert.

III.
Auf Grund unserer Darlegungen, in denen wir, um unsere These

zu begründen, ein Hauptgewicht darauf legten, Augustins Anschauungen
über die Gotteserkenntnis vor allem aus seiner platonischen Einstellung
heraus zu erklären, dürfte die Ansicht unhaltbar sein, « daß Augustins
Gedankengänge (in seinen Erörterungen über die Erkenntnis des

Daseins Gottes) keine andern sind als diejenigen, die die Scholastik

später klarer und deutlicher im noëtischen und henologischen Gottesbeweis

zusammengefaßt hat. 1 Denn einmal widerspricht diese Deutung
des augustinischen Gottesbeweises, wie Hessen mit Recht bemerkt2,

1 Philosoph. Jahrbuch, 34 (1921 287.
2 Augustinus, 48 f.

Il6



St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes 351

den geschichtlichen Tatsachen, da nämlich Baeumker1 und Grun-
wald 2 in ihren Forschungen über die Gottesbeweise des Mittelalters
zum Ergebnis gelangt sind, daß der kausale Gottesbeweis in der christlichen

Philosophie erst bei den dem 12. Jahrhundert angehörenden
Viktorinern sich findet. Sodann ist der kausale Gottesbeweis für das

stark platonisch gerichtete Denken Augustins doch etwas ganz Fremdes.

Da endlich die Grundlage, von der aus Augustin sich zu Gott
aufschwingt, logisch ist, so wäre es für Augustin gar nicht möglich, mittels
des Kausalprinzips von bloß logischen Gegebenheiten aus zu Gott
als etwas Realem sich zu erheben.

Wir wiederholen übrigens dieser Anschauung gegenüber, was
wir schon anderswo betonten 3, daß nämlich in dieser Kontroverse
zwei Fragen auseinander zu halten sind, erstens : Hat Augustin faktisch
Gottes Existenz unter Zuhilfenahme des Kausalgesetzes bewiesen

und zweitens : Läßt sich aus gewissen Stellen seiner Schriften für uns
ein kausaler Gottesbeweis in was immer für einer Form bilden Die
erste Frage ist aus den Gründen, die wir dargelegt haben, zu verneinen,
die zweite zu bejahen. Der Kirchenvater hat das Kausalgesetz wohl
gekannt, aber er hat es nach unserer Ansicht nie angewandt, um mittels
dessen von den Geschöpfen zu Gott aufzusteigen.

Die Ansicht Hessens 4, wonach Augustin aus den Begriffen des

Wahren, Guten und Schönen Gott erschließt, oder daß er durch eine

Wesensanalyse dieser Begriffe zu Gottes Dasein gelangt, oder daß der

Kirchenvater die Werte des Wahren, Guten und Schönen als

Ausstrahlungen einer Gottheit betrachtet und daraus deren Dasein

erschließt, vermögen wir auch nicht zu teilen. Wie wir schon bemerkt
haben, ist es unmöglich, durch einen Schluß von einer logischen Grundlage

aus, und als eine solche betrachtet Hessen selbst die incommu-
tabiliter vera, in die reale Ordnung zu gelangen ; das gleiche gilt auch,
wenn die Wesensanalyse die Brücke zwischen der logischen und realen

Ordnung bilden soll. Noch unhaltbarer erscheint die Ansicht, wonach
der Kirchenvater von den genannten Begriffen als Ausstrahlungen
einer Gottheit deren Dasein erschließen soll ; denn abgesehen davon,

1 Witelo, Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, II 12,
286-338.

2 Geschichte der Gottesbeweise im Mittelalter, Beiträge VI 3.
3 Die Erkenntnislehre des hl. Augustinus, 74 f.
4 Vgl. Hessen, Augustinus.

117



352 St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

daß diese Anschauung pantheistischen Charakter besitzt, stehen wir
vor der gleichen Schwierigkeit wie bei den beiden vorigen.

Das Schlußergebnis unserer Ausführungen ist in gewisser Hinsicht
betrübend : Wenn unsere Ansicht, wonach Augustin das Dasein Gottes
durch Hypostasierung einer logischen Gegebenheit und nicht durch einen

kausalen Schluß von den realen Dingen aus zu erweisen sich bemüht
hat, richtig ist, dann muß dieser sein Versuch als etwas Verfehltes
bezeichnet werden. Indessen tut diese Tatsache der Größe des «

ungestümsten Wahrheitsuchers » eigentlich keinen Eintrag ; denn auch
bei der Erforschung der Wahrheit ist es in erster Linie nicht der Erfolg,
der einem Menschen Wert verleiht, sondern das edle Streben. Sollte

übrigens der Mangel, der dem augustinischen Gottesbeweis anhaftet,
gleichsam einen zarten Schatten auf den großen Denker werfen, dann
darf nicht unbeachtet bleiben, daß nach den Verheerungen der
Erbsünde alles menschliche Wissen, auch das vollkommenste, doch nur
Stückwerk sein kann, und daß ein jeder Mensch, auch der größte
Bahnbrecher auf irgendeinem Gebiete der Kultur, stets ein Kind
seiner Zeit ist.

118


	St. Augustin und die Erkenntnis der Existenz Gottes

