
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 14 (1936)

Artikel: Die göttliche Mitwirkung im Lichte der thomistischen Lehre von
Wirklichkeit und Möglichkeit

Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(Photo Hast, Fribourç)

st^Ju
ßl & i J OC/jo Ae/iA^AsCc#/

si C/A j 7?

*3 Vi>v slsv-TSLA^AASi (lÂ 'iStAsi çA

2 si^c A^~^/7) / C. tj "2-J

Çi, M AA cx^i^èA o.t*.



QVOD • FELIX • FAVSTVMQVE • SIT

PLYR • REV • P • GALLO • MARIAE • MANSER • O • P

ABRATISCELLANO • EX • BRYELISAV
NATO AD- VIII • KAL • AYG • ANNI • MDCCCLXYI

S • THOMAE • DISCIPVLO • FIDELISSIMO

ACERRIMOQYE • DOCTRINAEEIVSDEM- DEFENSORI

PHILOSOPHIAE • PERENNIS

IN CATHEDRA

ALMAE • MATRIS • FRIBVRGENSIS • HELVETICAE
MAGISTRO • SAGACISSIMO

EIVSQVE • VNIVERSITATIS • SAEPIVS

PER • BELLI • TEMPORA • PRAECIPVE

RECTORI • OPTIME • MERITO

« DIVI- THOMAE »

EDITORES • ET • AVCTORES

LECTORES • ET • AMICI
ANNOS • LXX • FELICITER • TRANSACTOS

LAETISSIMO • ANIMO • GRATISSIMOQVE

GRATVLANTVR

OPTIMISQVE • EVM • PROSEQVVNTVR OMINIBVS

i i



Ut ruit torrens strepitans ab illo
Monte, qui nostras orientis Alpes
Servat et Phoebi radios salutat

Primus et ardet,

Deinde per laetos placidosque campos,
Ut colono, qui patiens laborum,
Et vigorem ex alto et aquas ministret,

Leniter errat :

Non secus currunt et aquae perennes,
Quas capit Thomas sapiens, ab almo
Monte, qui Christus, quibus haurientes

Pascit alitque ;

Hoce fonte et tu studiosus hauris,
Ex cathedra quo iuvenum catervas
Repleas summa sapientia atque

Christifideles.

Fons aquae in vitam salientis, Aima,
Quam pie Divus coluit Magister,
Ex Eremo te precibus Maria

Protegat usque.

Corvus Eremitanus.



Die göttliche Mitwirkung
im Lichte der thomistischen Lehre

von Wirklichkeit und Möglichkeit.
Von P. Jos. GREDT 0. S. B.

Die Wirklichkeit kann nicht durch sich selbst beschränkt werden,
sondern nur durch eine von ihr sachlich verschiedene Möglichkeit, in
die sie aufgenommen wird. Dies wurde eingehend dargelegt in Divus
Thomas, Jahrg. 1933, Heft 3.1 So ist die sachliche Zusammensetzung

aus Wirklichkeit und Möglichkeit das Wesenbildende des

Beschränkten, des Geschöpfes. Wirklichkeit (actus) ist aber Vollkommenheit

: Verwirklichung der Möglichkeit, Vollendung des Unvollendeten,
Vollkommenheit des Unvollkommenen, und auch Vollkommenheit,
die aus keiner Möglichkeit wird, ja überhaupt nicht wird, sondern aus

sich selbst ist, die göttliche, reine Wirklichkeit (actus purus).
Dementsprechend ist jede geschöpfliche Vollkommenheit eine einer
Möglichkeit in größerem oder geringerem Grade mitgeteilte Vollkommenheit.

Was aber mitgeteilt ist, muß mitgeteilt sein von einem Wesen,

dem diese Vollkommenheit aus sich wesenhaft zukommt und somit
in unendlichem Grade zukommt. Denn keine Wirklichkeit beschränkt

ja sich selbst. Ist sie beschränkt, so weist sie auf ein Unbeschränktes

hin, dem diese Vollkommenheit aus sich zukommt. Hieraus ergibt
sich, daß wir für alle beschränkten Vollkommenheiten ein Höchstes

finden müssen als deren Ursache.

Diese Lehre finden wir bei Plato in den von ihm angenommenen
Ideen, und auch bei Aristoteles, der Met. III für jede Vollkommenheit
ein Höchstes annimmt als deren Ursache. Doch sowohl bei Plato
als auch bei Aristoteles ist diese Lehre unvollkommen. Plato stellt
die Ideen dar als für sich seiende Wesen, und Aristoteles führt die

Lehre nach oben hin nicht aus. Sie ist aber in dem Sinne auszuführen,

1 Vgl. auch Gredt, Die aristotelisch-thomistische Philosophie II, 28-36.

3



238 Die göttliche Mitwirkung im Lichte der thomistischen Lehre

daß die Ideen in Gott enthalten sind in vollkommener Einheit, sachlich
eins mit dem Wesen Gottes. Jede geschöpfliche Vollkommenheit,
die als solche reine Vollkommenheit ist, hat in Gott ihr Urbild, von
dem aus sie mitgeteilt wird. Die gemischten Vollkommenheiten, die
in ihrem Begriffe eine Unvollkommenheit einschließen, sind in Gott
nur der Kraft nach in höherer Weise enthalten. Gott ist Wirkursache
und vorbildliche Ursache jeder geschöpflichen Vollkommenheit. Er
teilt allen Geschöpfen ihre Vollkommenheiten mit nach bestimmten
Maßen. (Vierter Gottesbeweis des hl. Thomas.)

Diese Mitteilung ist eine ganz unmittelbare, nicht zwar formal-
ursächlich innerlich, sondern wirkursächlich und formalursächlich
äußerlich. Es hat das Geschöpf formalursächlich innerlich seine

Vollkommenheit zu eigen ; jedoch kann es sie nur haben unmittelbar
wirkursächlich und formalursächlich äußerlich durch die göttliche
Vollkommenheit und in fortwährender unmittelbarer Abhängigkeit
von ihr. Es handelt sich ja um die Abhängigkeit der mitgeteilten
Vollkommenheit von der wesenhaften Vollkommenheit, die in höherer
Weise in Gott enthalten ist. Jede Vollkommenheit ist ganz unmittelbar
durch ihr Wesen. Dieses Wesen ist aber als solches wesenhaft in Gott ;

und so ist jede mitgeteilte Vollkommenheit unmittelbar wirkursächlich
und formalursächlich äußerlich durch ihr in Gott enthaltenes Urbild,
unmittelbar abhängig von ihm. Veranschaulichen wir diese

metaphysische Wahrheit durch ein sinnfälliges Beispiel : Wenn die Weiße

als platonische Idee für sich wäre, so wäre sie unendlich ; sie könnte
auch nur eine sein, und alles was weiß wäre, könnte dies nur sein

durch die für sich seiende Weiße in unmittelbarer Abhängigkeit von
ihr. Es hätte zwar auch dann jedes Weiße seine ihm mitgeteilte Weiße,
aber das nur in vollständiger und unmittelbarer Abhängigkeit von
der für sich seienden Weiße. Denn weiß ist etwas nur ganz unmittelbar
durch das Wesen der Weiße ; die für sich seiende Weiße wäre aber
dieses Wesen. Es ist nun wohl widerspruchsvoll, daß die Weiße als

solche für sich sei ; sie ist aber in Gott der Kraft nach in höherer Weise.

— Man kann als Gegenbeispiel nicht die Sonne anführen, die als

Quelle des Lichtes nächtlich die Erde beleuchte mittels des Mondes.

Die Sonne ist nicht wesenhaft für sich seiendes Licht. Wäre die Sonne

das wesenhaft für sich seiende Licht als für sich seiende Form, müßte

es unendlich sein, könnte nur eines sein, und jedes Leuchtende, das

sein in sich aufgenommenes Licht hat, könnte dieses nur haben durch
unmittelbare Abhängigkeit von ihm.

4



von Wirklichkeit und Möglichkeit 239

Der höchste Ausdruck der Vollkommenheit ist aber das Sein.

Das Sein, als tatsächliches Dasein, ist ja letzte Wirklichkeit, letzte

Vollendung und somit höchste Vollkommenheit. Und das für sich

seiende Sein, das in keine beschränkende Möglichkeit aufgenommen ist,
ist AllVollkommenheit. Gott ist das für sich seiende Sein, das wesenhafte

Sein. Jedes geschaffene Sein ist nur durch unmittelbare
Mitteilung von ihm und in beständiger unmittelbarer Abhängigkeit von
ihm. Somit entsteht alles Seiende nur in unmittelbarer Abhängigkeit

von Gott und dauert auch nur fort unter dieser Abhängigkeit.
Hiermit berühren wir die göttliche Mitwirkung nicht bloß zum Tätigsein,

sondern auch zum Sein der Geschöpfe. Nicht nur was Gott
ursprünglich durch sich selbst allein hervorgebracht hat, ist unmittelbar
von Gott, sondern auch alles, was die Geschöpfe durch ihre Tätigkeit
hervorbringen, und diese Tätigkeit selbst ist unmittelbar von Gott,
entsteht unter unmittelbarer Abhängigkeit von Gott und dauert auch

nur fort unter dieser Abhängigkeit. Gott ist das wesenhafte Sein,
durch das unmittelbar alles seiend ist. Jedes geschaffene Seiende hat
zwar formalursächlich innerlich sein eigenes Sein. Aber es kann dieses

Sein nur bekommen und auch fortdauernd nur haben durch das

wesenhafte Sein Gottes, unter unmittelbarer Abhängigkeit von ihm.
Alles was entsteht, entsteht durch unmittelbare Mitteilung vom für
sich seienden wesenhaften Sein. Dieses begreift in höherer Weise

jegliches Sein in sich und teilt es den Geschöpfen mit. Diese Mitteilung
kann nicht innerlich formalursächlich sein, sodaß das göttliche Sein

das Sein des Geschöpfes würde. Solches widerspricht gänzlich dem
Wesen des für sich seienden Seins, das durch sein Für-sich-sein

gänzlich von den Geschöpfen getrennt und unendlich über sie erhaben
ist. Diese Mitteilung kann nur geschehen wirkursächlich und
formalursächlich äußerlich, sodaß alles was entsteht, vom für-sich-seienden
wesenhaften Sein wirkursächlich sein eigenes Sein zugemessen hat,
das der Ähnlichkeit nach übereinstimmt mit dem für sich seienden

göttlichen Sein.

So erbringen wir den Warumbeweis für die allgemeine Notwendigkeit

der göttlichen Mitwirkung aus dem Wesen selbst des Seienden,
das entsteht. Alles Seiende, das entsteht, also auch die Tätigkeit des

Geschöpfes und das durch sie Verursachte, entsteht nicht als Seiendes,
das das Sein selbst wäre, sondern als ein durch Teilnahme am Sein
Seiendes. Es ist nicht das Sein, es hat das Sein, es hat Teil am Sein
in beschränkter Weise. Das durch Teilnahme am Sein Seiende ist aber

5



240 Die göttliche Mitwirkung im Lichte der thomistischen Lehre

seiend durch Teilnahme am für sich seienden göttlichen Sein. Denn
dieses ist ja das Sein selbst, das alles Sein in sich enthält. Der heilige
Thomas führt diesen Beweis in seiner theologischen Summa I 44, 1.

Der Grundsatz, daß alles, was durch Mitteilung ist, auf ein Wesenhaftes

zurückzuführen ist, ist dem hl. Thomas ganz geläufig, und aus
diesem Grundsatz beweist er a. a. O., daß alles Seiende und somit
auch die geschöpfliche Tätigkeit und deren Wirkung vom wesenhaften
Sein kommen muß. Ein Daßbeweis für dieselbe Wahrheit wird daraus

erbracht, daß jedes Geschöpf sich zu seiner Tätigkeit im Zustande
der Möglichkeit befindet. Es muß somit diese Tätigkeit und deren

Wirkung von Gott, von der reinen Wirklichkeit empfangen.
So sind also die geschöpfliche Tätigkeit und deren Wirkung ganz

von Gott und ganz vom Geschöpf. Sie entstehen daher mit einer

doppelten Beziehung der Ursächlichkeit und Abhängigkeit ; sie hangen
ab von Gott und vom Geschöpf ; zuerst von Gott, dann, nicht der
Zeit nach, aber der Natur nach später, vom Geschöpf. Von Gott sind
sie als Seiende, vom Geschöpf als Soseiende. Daher ist die Tätigkeit
vom Geschöpf als Tätigkeit, d. h. als das, wodurch das Geschöpf tätig
ist. Sie ist aber keineswegs das, wodurch Gott tätig ist. Von Gott
ist sie nur als ein Seiendes, das er hervorbringt. Er bringt sie hervor
als Seiendes, während das Geschöpf sie hervorbringt als eine Behaftung,
durch die es tätig ist. Durch seine beschränkte Tätigkeit bringt dann
auch das Geschöpf die Wirkung hervor in beschränkter Weise als

ein der Art und der Einzelheit nach bestimmtes Sosein. Gott aber,
in unbeschränkter Weise tätig durch seine Substanz selbst, bringt sie

hervor in unbeschränkter Weise als Seiendes. Jedoch bringt sowohl
Gott als auch das Geschöpf alle Seinsstufen des Dinges hervor. Aber
das Geschöpf bezieht sich gemäß seiner beschränkten Ursächlichkeit
in erster Linie auf das der Art und der Einzelheit nach bestimmte
Sosein. Die höheren Stufen, einschließlich der höchsten des Seienden,

bringt es mittelbar hervor unter dem beschränkten Gesichtspunkte
des Soseins, weil sie in diesem Sosein enthalten sind. Die unbeschränkte

göttliche Ursächlichkeit hingegen geht in erster Linie auf das Seiende

als solches ; sie bringt die niederen Seinsstufen nur hervor, insofern

auch sie Seiendes sind. So bringen die zeugenden Menschen vorerst eine

bestimmte Menschheit hervor und dadurch bringen sie die

Sinnenwesenheit, die Körperlichkeit und die Seinsheit hervor. Gott aber

bringt alsdann ein Seiendes hervor, seiner ganzen- Seinsheit nach, und
dadurch bringt er auch die Körperlichkeit, die Sinnenwesenheit, die

6



von Wirklichkeit und Möglichkeit 241

Menschheit und diese bestimmte Einzelmenschheit hervor. Grund
davon ist die Natur der ersten und zweiten Ursache. Weil die erste

Ursache ihrer Natur nach das wesenhaft Seiende ist, bringt sie das

Sein als solches hervor. Die zweite Ursache aber, die ihrer Natur
nach von beschränkter Art ist, bringt Wirkungen ihrer Art hervor.
Jedes Wirkende wirkt seiner Natur entsprechend (omne agens agit
sibi simile).

Diese göttliche Mitwirkung (concursus simultaneus) setzt aber
die göttliche Vorherbewegung (praemotio) voraus. Gott muß der

geschöpflichen Ursache die Tätigkeit mitteilen als Tätigkeit, die von
der geschöpfliehen Ursache hervorgebracht wird, von ihr wirkursächlich

abhängt. Das Geschöpf empfängt ja die Tätigkeit nicht, wie

irgendwelches Akzidens, das leidendlich aufgenommen wird, sondern
als Tätigkeit, die tätig von ihm ausgeübt wird. Daher muß Gott dem

Geschöpfe die wirkursächliche Herrschaft über das Entstehen der

Tätigkeit mitteilen. Wie das Geschöpf aus sich die Tätigkeit nicht
hat, so hat es auch die wirkursächliche Herrschaft über das Entstehen
der Tätigkeit nicht aus sich. Es befindet sich zu beiden im Zustande
der Möglichkeit und muß somit beides von Gott empfangen : die Tätigkeit

durch die göttliche Mitwirkung und die wirkursächliche Herrschaft
über das Entstehen der Tätigkeit durch die Vorherbewegung.

Göttliche Mitwirkung und Vorherbewegung hangen also innerlich

zusammen. Die Notwendigkeit der göttlichen Mitwirkung wurde aber

bis jetzt allgemein von den Scholastikern zugegeben, die Vorherbewegung
hingegen wurde abgelehnt von manchen, die mit Unrecht wähnten,
sie führe zur Zerstörung der geschöpflichen Freiheit. Erst in unserer
Zeit beginnt man, auch die Notwendigkeit der göttlichen Mitwirkung
in Zweifel zu ziehen. Daß man schließlich dazu kommt, ist wohl
begreiflich aus dem notwendigen Zusammenhang der göttlichen
Mitwirkung mit der Vorherbewegung. Insbesondere ist die Erklärung
der Mitwirkung Gottes bei der freien Willensentscheidung des Geschöpfes

für die Leugner der Vorherbewegung eine unlösbare Aufgabe : Gott
soll durch seine Mitwirkung die Seinsheit der geschöpflichen
Willensentscheidung wirkursächlich hervorbringen und dennoch soll diese

Willensentscheidung die Bedingung sein, durch die die göttliche Wirk-
ursächlichkeit bestimmt wird. Jene, die die Notwendigkeit der
göttlichen Mitwirkung in Zweifel ziehen, verstehen aber auch diese Lehre

gründlich falsch. So wird gegen diese Lehre geltend gemacht : « Wir
müssen die göttliche Art des Wirkens der Menschlichkeit und Geschöpf-

7



242 Die göttliche Mitwirkung im Lichte der thomistischen Lehre

lichkeit entkleiden. Wie Gott nicht in der Zeit steht, sondern über

der Zeit ist, während alle zeitlichen Dinge ihm koexistieren, so steht

er auch als Ursache nicht mitten unter den geschöpflichen Ursachen,

um mit ihnen gleichsam auf derselben Ebene mitzuwirken, sondern

er steht über ihnen ». Weiter heißt es : Gott ist « nicht ein Mitwirkender,
der gleichsam neben der geschöpfliehen Ursache steht und gleichsam
mit ihr den Akt hervorbringt ».

1 Allein die Scholastiker, die die göttliche

Mitwirkung annehmen, fassen insgesamt Gott als eine über den

geschöpflichen Ursachen stehende Ganzursache, die diesen die ganze
Seinsheit ihrer Tätigkeit und des durch die Tätigkeit Bewirkten mitteilt

; keineswegs fassen sie Gott als Teilursache, die mit dem Geschöpf
zusammenwirkte. Nur deswegen wird diese göttliche Ursächlichkeit

Mitwirkung (concursus simultaneus) genannt, weil Gott zugleich mit
dem Geschöpf einwirkt. So unterscheiden insbesondere die Thomisten
diesen Einfluß Gottes von der Vorherbewegung, unter der die geschöpf-
liche Ursache noch nicht tätig, sondern empfangend und leidend ist,
um aber dann alsogleich in Tätigkeit überzugehen.

1 L. Fuetscher, Akt und Potenz, S. 333 f.

8


	Die göttliche Mitwirkung im Lichte der thomistischen Lehre von Wirklichkeit und Möglichkeit

