Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 14 (1936)

Artikel: Die gottliche Mitwirkung im Lichte der thomistischen Lehre von
Wirklichkeit und Mdglichkeit

Autor: Gredt, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762254

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(Photo Rast, Fribourg)

Poodlee Breiviiar B Sleeaihs
A brrirrcrinn Sovfiendtioce
oo e foerfectluns,
4 pj-pw MM»:@M P/'f
}MW\AA}M (7. C.G. 2]

g, M Meonrsen OF



QVOD-FELIX-FAVSTVMQVE-SIT

PLVR-REV-P-GALLO-MARIAE-MANSER-O-P
ABBATISCELLANO:EX-BRVELISAV
NATO-A-D-VIII-KAL-AVG-ANNI-MDCCCLXVI
S-THOMAE-DISCIPVLO:FIDELISSIMO
ACERRIMOQVE-DOCTRINAE-EIVSDEM-DEFENSORI
PHILOSOPHIAE:-PERENNIS
IN-CATHEDRA
ALMAE-MATRIS-FRIBVRGENSIS-HELVETICAE
MAGISTRO-SAGACISSIMO
EIVSQVE:-VNIVERSITATIS-SAEPIVS
PER-BELLI-TEMPORA:-PRAECIPVE
RECTORI-OPTIME-MERITO
« DIVI-THOMAE »
EDITORES-ET-AVCTORES
LECTORES-ET-AMICI
ANNOS-LXX:FELICITER - TRANSACTOS
LAETISSIMO-ANIMO-GRATISSIMOQVE
GRATVLANTVR
OPTIMISQVE-EVM:-PROSEQVVNTVR-OMINIBVS



Ut ruit torrens strepitans ab illo

Monte, qui nostras orientis Alpes

Servat et Phoebi radios salutat
Primus et ardet,

Deinde per laetos placidosque campos,

Ut colono, qui patiens laborum,

Et vigorem ex alto et aquas ministret,
Leniter errat:

Non secus currunt et aquae perennes,

Quas capit Thomas sapiens, ab almo

Monte, qui Christus, quibus haurientes
Pascit alitque ;

Hoce fonte et tu studiosus hauris,
Ex cathedra quo iuvenum catervas
Repleas summa sapientia atque

Christifideles.

Fons aquae in vitam salientis, Alma,

Quam pie Divus coluit Magister,

Ex Eremo te precibus Maria
Protegat usque.

Corvus Eremitanus.



Die gottliche Mitwirkung
im Lichte der thomistischen Lehre
von Wirklichkeit und Maoglichkeit.

Von P. Jos. GREDT O. S. B.

Die Wirklichkeit kann nicht durch sich selbst beschrinkt werden,
sondern nur durch eine von ihr sachlich verschiedene Moglichkeit, in
die sie aufgenommen wird. Dies wurde eingehend dargelegt in Divus
Thomas, Jahrg. 1933, Heft 3.! So ist die sachliche Zusammen-
setzung aus Wirklichkeit und Moglichkeit das Wesenbildende des
Beschrinkten, des Geschopfes. Wirklichkeit (actus) ist aber Vollkommen-
heit : Verwirklichung der Moglichkeit, Vollendung des Unvollendeten,
Vollkommenheit des Unvollkommenen, und auch Vollkommenheit,
die aus keiner Moglichkeit wird, ja iiberhaupt nicht wird, sondern aus
sich selbst ist, die gottliche, reine Wirklichkeit (actus purus). Dem-
entsprechend ist jede geschopfliche Vollkommenheit eine einer Mog-
lichkeit in groBerem oder geringerem Grade mitgeteilte Vollkommen-
heit. Was aber mitgeteilt ist, mu3 mitgeteilt sein von einem Wesen,
dem diese Vollkommenheit aus sich wesenhaft zukommt und somit
in unendlichem Grade zukommt. Denn keine Wirklichkeit beschrinkt
ja sich selbst. Ist sie beschrinkt, so weist sie auf ein Unbeschrinktes
hin, dem diese Vollkommenheit aus sich zukommt. Hieraus ergibt
sich, daB wir fiir alle beschrinkten Vollkommenheiten ein Héchstes
finden miissen als deren Ursache.

Diese Lehre finden wir bei Plato in den von ihm angenommenen
Ideen, und auch bei Aristoteles, der Met. III fiir jede Vollkommenheit
ein Hochstes annimmt als deren Ursache. Doch sowohl bei Plato
als auch bei Aristoteles ist diese Lehre unvollkommen. Plato stellt
die Ideen dar als fiir sich seiende Wesen, und Aristoteles fiihrt die
Lehre nach oben hin nicht aus. Sie ist aber in dem Sinne auszufiihren,

1 Vgl. auch Gredt, Die aristotelisch-thomistische Philosophie II, 28-36.



238 Die gottliche Mitwirkung im Lichte der thomistischen Lehre

daB die Ideen in Gott enthalten sind in vollkommener Einheit, sachlich
eins mit dem Wesen Gottes. Jede geschopfliche Vollkommenheit,
die als solche reine Vollkommenheit ist, hat in Gott ihr Urbild, von
dem aus sie mitgeteilt wird. Die gemischten Vollkommenheiten, die
in ihrem Begriffe eine Unvollkommenheit einschlieBen, sind in Gott
nur der Kraft nach in héherer Weise enthalten. Gott ist Wirkursache
und vorbildliche Ursache jeder geschopflichen Vollkommenheit. Er
teilt allen Geschopfen ihre Vollkommenheiten mit nach bestimmten
MaBen. (Vierter Gottesbeweis des hl. Thomas.)

Diese Mitteilung ist eine ganz unmittelbare, nicht zwar formal-
ursichlich innerlich, sondern wirkursichlich und formalursichlich
duBerlich. Es hat das Geschopf formalursichlich innerlich seine Voll-
kommenheit zu eigen; jedoch kann es sie nur haben unmittelbar
wirkursichlich und formalursichlich #uBerlich durch die gottliche
Vollkommenheit und in fortwihrender unmittelbarer Abhingigkeit
von ihr. Es handelt sich ja um die Abhingigkeit der mitgeteilten
Vollkommenheit von der wesenhaften Vollkommenheit, die in héherer
Weise in Gott enthalten ist. Jede Vollkommenheit ist ganz unmittelbar
durch ihr Wesen. Dieses Wesen ist aber als solches wesenhaft in Gott ;
und so ist jede mitgeteilte Vollkommenheit unmittelbar wirkursichlich
und formalursichlich duBerlich durch ihr in Gott enthaltenes Urbild,
unmittelbar abhingig von ihm. Veranschaulichen wir diese meta-
physische Wahrheit durch ein sinnfilliges Beispiel : Wenn die WeiBe
als platonische Idee fiir sich wire, so wire sie unendlich ; sie konnte
auch nur eine sein, und alles was weil wire, konnte dies nur sein
durch die fiir sich seiende WeiBe in unmittelbarer Abhingigkeit von
ihr. Es hitte zwar auch dann jedes Weille seine ihm mitgeteilte Weile,
aber das nur in vollstindiger und unmittelbarer Abhingigkeit von
der fiir sich seienden Weile. Denn weil ist etwas nur ganz unmittelbar
durch das Wesen der Weile ; die fiir sich seiende Weille wire aber
dieses Wesen. Es ist nun wohl widerspruchsvoll, da8 die WeiBe als
solche fiir sich sei ; sie ist aber in Gott der Kraft nach in héherer Weise.
— Man kann als Gegenbeispiel nicht die Sonne anfiihren, die als
Quelle des Lichtes nichtlich die Erde beleuchte mittels des Mondes.
Die Sonne ist nicht wesenhaft fiir sich seiendes Licht. Wire die Sonne
das wesenhaft fiir sich seiende Licht als fiir sich seiende Form, miiBte
es unendlich sein, koénnte nur eines sein, und jedes Leuchtende, das
sein in sich aufgenommenes Licht hat, kénnte dieses nur haben durch
unmittelbare Abhingigkeit von ihm.

4



von Wirklichkeit und Moglichkeit 239

Der hochste Ausdruck der Vollkommenheit ist aber das Sein.
Das Sein, als tatsichliches Dasein, ist ja letzte Wirklichkeit, letzte
Vollendung und somit hochste Vollkommenheit. Und das fiir sich
seiende Sein, das in keine beschrinkende Moglichkeit aufgenommen ist,
ist Allvollkommenheit. Gott ist das fiir sich seiende Sein, das wesen-
hafte Sein. Jedes geschaffene Sein ist nur durch unmittelbare Mit-
teilung von ihm und in bestédndiger unmittelbarer Abhingigkeit von
ihm. Somit entsteht alles Seiende nur in unmittelbarer Abhingig-
keit von Gott und dauert auch nur fort unter dieser Abhingigkeit.
Hiermit berithren wir die gottliche Mitwirkung nicht bloB zum Tétig-
sein, sondern auch zum Sein der Geschépfe. Nicht nur was Gott
urspriinglich durch sich selbst allein hervorgebracht hat, ist unmittelbar
von Gott, sondern auch alles, was die Geschopfe durch ihre Tatigkeit
hervorbringen, und diese Tatigkeit selbst ist unmittelbar von Gott,
entsteht unter unmittelbarer Abhingigkeit von Gott und dauert auch
nur fort unter dieser Abhingigkeit. Gott ist das wesenhafte Sein,
durch das unmittelbar alles seiend ist. Jedes geschaffene Seiende hat
zwar formalursichlich innerlich sein eigenes Sein. Aber es kann dieses
Sein nur bekommen und auch fortdauernd nur haben durch das
wesenhafte Sein Gottes, unter unmittelbarer Abhingigkeit von ihm.
Alles was entsteht, entsteht durch unmittelbare Mitteilung vom fiir
sich seienden wesenhaften Sein. Dieses begreift in hoéherer Weise
jegliches Sein in sich und teilt es den Geschopfen mit. Diese Mitteilung
kann nicht innerlich formalursichlich sein, soda8 das gottliche Sein
das Sein des Geschopfes wiirde. Solches widerspricht ginzlich dem
Wesen des fiir sich seienden Seins, das durch sein Fiir-sich-sein
ginzlich von den Geschopfen getrennt und unendlich iiber sie erhaben
ist. Diese Mitteilung kann nur geschehen wirkursichlich und formal-
ursichlich duBerlich, sodaB alles was entsteht, vom fiir-sich-seienden
wesenhaften Sein wirkursichlich sein eigenes Sein zugemessen hat,
das der Ahnlichkeit nach iibereinstimmt mit dem fiir sich seienden
gottlichen Sein.

So erbringen wir den Warumbeweis fiir die allgemeine Notwendig-
keit der gottlichen Mitwirkung aus dem Wesen selbst des Seienden,
das entsteht. Alles Seiende, das entsteht, also auch die Titigkeit des
Geschopfes und das durch sie Verursachte, entsteht nicht als Seiendes,
das das Sein selbst wire, sondern als ein durch Teilnahme am Sein
Seiendes. Es ist nicht das Sein, es hat das Sein, es hat Teil am Sein
in beschrinkter Weise. Das durch Teilnahme am Sein Seiende ist aber

5



240 Die gottliche Mitwirkung im Lichte der thomistischen Lehre

seiend durch Teilnahme am fiir sich seienden gottlichen Sein. Denn
dieses ist ja das Sein selbst, das alles Sein in sich enthilt. Der heilige
Thomas fithrt diesen Beweis in seiner theologischen Summa I 44, 1.
Der Grundsatz, daB alles, was durch Mitteilung ist, auf ein Wesen-
haftes zuriickzufiihren ist, ist dem hl. Thomas ganz geliufig, und aus
diesem Grundsatz beweist er a. a. O., daB alles Seiende und somit
auch die geschopfliche Tétigkeit und deren Wirkung vom wesenhaften
Sein kommen muB. Ein DaBbeweis fiir dieselbe Wahrheit wird daraus
erbracht, daB jedes Geschopf sich zu seiner Titigkeit im Zustande
der Moglichkeit befindet. Es mull somit diese Tiatigkeit und deren
Wirkung von Gott, von der reinen Wirklichkeit empfangen.

So sind also die geschopfliche Titigkeit und deren Wirkung ganz
von Gott und ganz vom Geschépf. Sie entstehen daher mit einer
doppelten Beziehung der Ursichlichkeit und Abhingigkeit ; sie hangen
ab von Gott und vom Geschopf; zuerst von Gott, dann, nicht der
Zeit nach, aber der Natur nach spiter, vom Geschopf. Von Gott sind
sie als Seiende, vom Geschopf als Soseiende. Daher ist die Tétigkeit
vom Geschopf als Tiétigkeit, d. h. als das, wodurch das Geschopf titig
ist. Sie ist aber keineswegs das, wodurch Gott titig ist. Von Gott
ist sie nur als ein Seiendes, das er hervorbringt. Er bringt sie hervor
als Seiendes, wihrend das Geschopf sie hervorbringt als eine Behaftung,
durch die es titig ist. Durch seine beschrinkte Titigkeit bringt dann
auch das Geschopf die Wirkung hervor in beschrinkter Weise als
ein der Art und der Einzelheit nach bestimmtes Sosein. Gott aber,
in unbeschrinkter Weise titig durch seine Substanz selbst, bringt sie
hervor in unbeschrinkter Weise als Seiendes. Jedoch bringt sowohl
Gott als auch das Geschopf alle Seinsstufen des Dinges hervor. Aber
das Geschopf bezieht sich gemdll seiner beschrinkten Ursichlichkeit
in erster Linie auf das der Art und der Einzelheit nach bestimmte
Sosein. Die hoéheren Stufen, einschlieBlich der hochsten des Seienden,
bringt es mittelbar hervor unter dem beschrinkten Gesichtspunkte
des Soseins, weil sie in diesem Sosein enthalten sind. Die unbeschrinkte
gottliche Ursichlichkeit hingegen geht in erster Linie auf das Seiende
als solches ; sie bringt die niederen Seinsstufen nur hervor, insofern
auch sie Seiendes sind. So bringen die zeugenden Menschen vorerst eine
bestimmte Menschheit hervor und dadurch bringen sie die Sinnen-
wesenheit, die Korperlichkeit und die Seinsheit hervor. Gott aber
bringt alsdann ein Seiendes hervor, seiner ganzen- Seinsheit nach, und
dadurch bringt er auch die Koérperlichkeit, die Sinnenwesenheit, die

6



von Wirklichkeit und Moglichkeit 241

Menschheit und diese bestimmte Einzelmenschheit hervor. Grund
davon ist die Natur der ersten und zweiten Ursache. Weil die erste
Ursache ihrer Natur nach das wesenhaft Seiende ist, bringt sie das
Sein als solches hervor. Die zweite Ursache aber, die ihrer Natur
nach von beschrinkter Art ist, bringt Wirkungen ihrer Art hervor.
Jedes Wirkende wirkt seiner Natur entsprechend (omne agens agit
sibi simile).

Diese gottliche Mitwirkung (concursus simultaneus) setzt aber
die gottliche Vorherbewegung (praemotio) voraus. Gott muB der
geschopflichen Ursache die Tatigkeit mitteilen als Tétigkeit, die von
der geschopflichen Ursache hervorgebracht wird, von ihr wirkursich-
lich abhingt. Das Geschopf empfingt ja die Titigkeit nicht, wie
irgendwelches Akzidens, das leidendlich aufgenommen wird, sondern
als Titigkeit, die titig von ihm ausgeiibt wird. Daher muB8 Gott dem
Geschopfe die wirkursichliche Herrschaft iiber das Entstehen der
Titigkeit mitteilen. Wie das Geschopf aus sich die Titigkeit nicht
hat, so hat es auch die wirkursichliche Herrschaft iiber das Entstehen
der Titigkeit nicht aus sich. Es befindet sich zu beiden im Zustande
der Moglichkeit und muB somit beides von Gott empfangen : die Titig-
keit durch die gottliche Mitwirkung und die wirkursichliche Herrschaft
iiber das Entstehen der Titigkeit durch die Vorherbewegung.

Gottliche Mitwirkung und Vorherbewegung hangen also innerlich
zusammen. Die Notwendigkeit der gottlichen Mitwirkung wurde aber
bis jetzt allgemein von den Scholastikern zugegeben, die Vorherbewegung
hingegen wurde abgelehnt von manchen, die mit Unrecht wéhnten,
sie fithre zur Zerstérung der geschopflichen Freiheit. Erst in unserer
Zeit beginnt man, auch die Notwendigkeit der gottlichen Mitwirkung
in Zweifel zu ziehen. DaB man schlieBlich dazu kommt, ist wohl
begreiflich aus dem notwendigen Zusammenhang der gottlichen Mit-
wirkung mit der Vorherbewegung. Insbesondere ist die Erklirung
der Mitwirkung Gottes bei der freien Willensentscheidung des Geschopfes
fiir die Leugner der Vorherbewegung eine unlésbare Aufgabe: Gott
soll durch seine Mitwirkung die Seinsheit der geschopflichen Willens-
entscheidung wirkursidchlich hervorbringen und dennoch soll diese
Willensentscheidung die Bedingung sein, durch die die géttliche Wirk-
ursichlichkeit bestimmt wird. Jene, die die Notwendigkeit der gott-
lichen Mitwirkung in Zweifel ziehen, verstehen aber auch diese Lehre
griindlich falsch. So wird gegen diese Lehre geltend gemacht : « Wir
miissen die gottliche Art des Wirkens der Menschlichkeit und Geschépf-

7



242 Die gottliche Mitwirkung im Lichte der thomistischen Lehre

lichkeit entkleiden. Wie Gott nicht in der Zeit steht, sondern iiber
der Zeit ist, wihrend alle zeitlichen Dinge ihm koexistieren, so steht
er auch als Ursache nicht mitten unter den geschépflichen Ursachen,
um mit ihnen gleichsam auf derselben Ebene mitzuwirken, sondern
er steht iiber ihnen ». Weiter heil}t es : Gott ist « nicht ein Mitwirkender,
der gleichsam neben der geschépflichen Ursache steht und gleichsam
mit ihr den Akt hervorbringt ». ! Allein die Scholastiker, die die gott-
liche Mitwirkung annehmen, fassen insgesamt Gott als eine iiber den
geschopflichen Ursachen stehende Ganzursache, die diesen die ganze
Seinsheit ihrer Titigkeit und des durch die Titigkeit Bewirkten mit-
teilt ; keineswegs fassen sie Gott als Teilursache, die mit dem Geschopf
zusammenwirkte. Nur deswegen wird diese gottliche Ursichlichkeit
Mitwirkung (concursus simultaneus) genannt, weil Gott zugleich mit
dem Geschopf einwirkt. So unterscheiden insbesondere die Thomisten
diesen Einflu Gottes von der Vorherbewegung, unter der die geschopf-
liche Ursache noch nicht titig, sondern empfangend und leidend ist,
um aber dann alsogleich in Titigkeit iiberzugehen.

1 L. Fuetscher, Akt und Potenz, S. 333 f.



	Die göttliche Mitwirkung im Lichte der thomistischen Lehre von Wirklichkeit und Möglichkeit

