
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 14 (1936)

Artikel: De Philosophia Moralia Christiana [Fortsetzung]

Autor: Ramírez, J.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De Philosophia Morali Christiana.

« Postilla » quaedam ad calcem « glossae ordinariae »

R. D. Caroli Journet.

Scribebat J. M. RAMIREZ 0. P. Friburgi.

Non erat praeter exspectationem quod nostra Responsio responsionibus
« completis et adaequatis » Domini Jacobi Maritain 1 glossemata sat cito
provocaret ex parte amicorum eius. Et quidem feliciter hanc provinciam
sibi assumpsit « alter ego » Domini Maritain, R. D. Carolus Journet, vir
doctus in disciplinis philosophicis et theologicis. 2

Profecto, ex illis non sum qui controversiam multoque minus pole-
micam per se adamant — nam, ut profunde animadvertit S. Thomas,
motus non est propter moveri — ; verumtamen, per accidens, ad modum
« removentis prohibens » falsificationem, aut certe deformationem, eius
quod Veritas mihi esse videtur, non possum non « postillam » quandam
apponere ad « glossas » R. D. Journet, spiritu polemico penitus resecato.
Itaque virum optimum rogo, ut in mea « postilla » videat Signum humani-
tatis, aestimationis, amicitiae, sub vexillo amoris veritatis, quam uterque
sincero corde, diversis licet viis, persequimur.

Ergo, « postillatorum » more, liceat mihi distinguere in scripto R. D.
Journet proœmium et glossam proprie dictam, quae sex glossemata ex
ordine numerata continet.

I

Prooemium.

Est splendidum exemplar prooemii quod, iuxta antiquos « postilla-
tores », debet in primis captare benevolentiam lectoris vel auditoris. Adeo
pulchrum, suave, immo et tenerrimum est, ut ad litteram, salvo iure
proprietatis, exscribere non dubitemus.

« Un dialogue du P. Ramirez et de Jacques Maritain sur la philosophie
morale chrétienne, même conduit avec vivacité, pouvait apporter beaucoup
de lumière sur un difficile et important sujet. Nous nous réjouissions
qu'il fût engagé. La réponse du P. Ramirez vient hélas nous détromper.

1 Divus Thomas 14 (1936), pp. 87-122.
2 Nova et Vetera, Revue catholique de la Suisse Romande 11 (1936),

p. 106-107.



i82 De Philosophia Morali Christiana

Pas de dialogue possible. On y manque de sang-froid. On y prête à

l'adversaire des expressions blessantes comme « retardataire » et « fossile »

dont on est seul responsable. On y use de procédés fort regrettables.
Quittons donc ces régions qui n'offrent pour nous aucune espèce d'intérêt.
Essayons de montrer par quelques exemples, pourquoi les répliques du
P. Ramirez ne réussissent pas à nous convaincre, et comment plusieurs
sont purement verbales » (p. 106 a).

Sincere animo fateor hoc prooemium mihi vehementer placere et,
nisi iam pridem benevolentia magna erga R. D. Journet fuissem afïectus,
prooemium istud captasset certo meam benevolentiam ; earn tarnen con-
fortavit solidavitque, si non « originative », certe « completive » et «

perfective ».

Itaque gratias in primis refero R. D. Journet pro dialogo amicabili,
quem mecum his verbis exorditur ; — quod quidem, ni multum me fallit
opinio, a posteriori, ex facto, demonstrat dialogum mecum non esse meta-
physice impossibilem.

Pergratus insuper ei exsisto ob verba sequentia, quibus R. D. Journet
« autobiographiam » quandam « très intéressante » delineare visus est.

Circa id tarnen, quod ipse appellat « expressions blessantes » comme
« retardataire » et « fossile », notare velim me textum originalem cum sua
propria « expressione » dedisse, simul addens me versionem latinam ad

sensum, non ad litteram, ofierre, ut cuilibet « sanguine frigido » legenti patet.1
Nulla ergo attributio « expressionum » huiusmodi habetur in meo textu.
Fortasse, latina versio non est ad unguem usque castigata ; nam sensus
« expressionis » D. Maritain: thomistae «partisans d'un certain immobilisme »,

posset verti per phrasim : thomistae « pedestres » ; e contra, thomistae
« evolutivi » possent appellari thomistae « motorisati ».

At quidquid sit de « expressionibus » plus minusve « blessantes », fateor
me eis non fuisse « blessé ». Nec puto me « vulneratum » iri ob expres-
siones adhuc « plus blessantes », si quis velit eas in medium producere. Sed

« hélas », debemus « quitter » « ces régions » adeo « intéressantes » huius
prooemii, ut statim videamus « par quelques exemples », « comment
plusieurs » ex nostris replicationibus ad responsiones D. Maritain sunt « purement

verbales»; nam videre «pourquoi» nostrae replicationes «ne réussissent

pas » ad eum convincendum, « n'offre pour nous aucune espèce d'intérêt »,

quia nec intendebamus nec intendimus convincere aut convertere asseclas
D. Maritain. Absit

II
Glossae.

In nostris replicationibus ad responsa D. Maritain semper citavimus
Opera et loca quae impugnabamus aut quibus nitebamur. Haud scio an
hoc sit « user de procédés fort regrettables » ; nam R. D. Journet ab hoc

1 Responsio, p. 89 : « Sic enim verto sensum, non vocem gallicam, partisans
d'un certain immobilisme ».



De Philosophia Morali Christiana 183

usu duxit abstinere, semper omittens indicationem praecisam loci impugnati
aut crisi subiecti. Hunc tarnen usum et in praesenti sequemur, ne sine

causa a lectoribus « fidem humanam » extorquere videamur.
Prima glossa. Dixerat D. Maritain prudentiam consistere formaliter

in dirigere, non in cognoscere ; scientiam vero moralem speculative-prac-
ticam consistere formaliter in cognoscere veluti fundamento toü dirigere,
non in ipso dirigere.

Cui responderam ipsum dirigere prudentiae, hoc est, praecipere seu
imperare, non solum non excludere formaliter tô cognoscere, verum et
formaliter ipsum includere ; cum imperium, iuxta politiores quosdam
thomistas, sit formaliter iudicium quoddam practicum. 1 — Itaque prudentia
simul est formaliter directiva et cognoscitiva, ita ut indifferenter dici possit
quod dirigit cognoscendo vel quod cognoscit dirigendo ; quia révéra eius

cognitio est formaliter directiva eiusque directio est formaliter cognoscitiva.
Ad quae R. D. Journet hanc « glossam » apponit : « oui, la prudence

consiste formellement dans le connaître qui est « per conformitatem ad
appetitum rectum » et qu'on appelle le diriger ; elle ne consiste pas dans
le connaître qui est « per conformitatem ad rem » et qui est le connaître
tout court » (loc. cit., n. 1). Et in confirmationem adducit textum Caietani
(In I-II q. 57 a. 5, n. 2), a D. Maritain iterato reproductum.

Attamen hae duae propositiones : Veritas intellectus practici est
[formaliter] per conformitatem ad appetitum rectum, et : veritas intellectus
practici consistit formaliter in dirigere, non sunt aequivalentes, neque
ideo convertibiles simpliciter, sed se habent ut genus ad speciem. Omnis
quidem veritas intellectus practici — vel potius rationis practicae —
sumitur formaliter per conformitatem ad appetitum rectum ; sed non
omnis veritas rationis practicae consistit formaliter in dirigere, hoc est,
ordinäre imperando, quod est dirigere prudentiae. Nam etiam in consilio
et in iudicio sunt veritates rationis practicae, quae formaliter sumuntur
per conformitatem ad appetitum rectum, quin tarnen sint formaliter nec
identice ipsum dirigere seu imperare.

Hi enim très actus rationis practicae : consilium, iudicium et imperium,
sunt specie différentes, cum consiliari recte sit formalis actus TT|Ç eùfJouXi'aç ;

iudicare recte, actus tt,ç cuvéuetoç ; et imperare recte sit actus proprius
prudentiae, — quae sunt très virtutes rationis practicae specie différentes. 2

Licet ergo dicere : recte dirigere est veritas rationis practicae, quae
sumitur per conformitatem ad appetitum rectum ; at non licet dicere :

veritas rationis practicae, quae sumitur per conformitatem ad appetitum
rectum, est ipsum dirigere. Sicut dicere possumus : omnis homo est animal ;

at nequimus dicere : omne animal est homo.
Haud scio an haec responsio quibusdam videatur « purement verbale ».

Puto tarnen quod, sicut non mere verbaliter, sed realiter et essentialiter
[specifice] différant \ eußouMa, oüvsut; et prudentia, — ita et specifice
et realiter différant veritas formalis tt,; eùpouMaç consilii), veritas
formalis rfjç duvéceio; iudicii) et veritas formalis prudentiae imperii).

1 Responsio, p. 91. 2 II-II q. 51 aa. 1-3.



184 De Philosophia Morali Christiana

Neque textus Caietani est ad rem, quia ad quaestionem de specie
non respondetur per genus. Clara et explicita distinctio harum trium
specierum veritatis practicae, quatenus etiam ipsum dirigere est formaliter
cognoscitivum seu iudicium specie distinctum a iudicio consiliativo TY|ç

eüßouXt'a; et a iudicio simpliciter dicto ty,; ouvésea>î, non est quaerenda a
Caietano, qui earn explicite non tetigit, sed a posterioribus thomistis, quos
in citata Responsione retulimus.

Itaque tarn D. Maritain quam R. D. Journet verum dicunt, sed non
totum, sicut qui dicit hominem esse animal dicit verum, at non totum :

hommes autem « progressivi » soient totam veritatem quaerere, sicut milites
« motorisati » soient totam provinciam percurrere et invisere.

Secunda glossa. Affirmaverat D. Maritain quod philosophia moralis
Christiana adaequate sumpta potest, immo et debet considerare
s'occuper) virtutes infusas theologicas et morales, hoc est, « scruter ces mêmes

problèmes, entrer dans le monde même de la spiritualité, de la grâce, de

la sainteté ». 1

Negavi ipse talem possibilitatem, argumento quod videri potest in
« Bulletin Thomiste ». 2

Huic argumento aliter responderat D. Maritain et aliter respondet
R. D. Journet : ille responderat reducendo argumentum meum ad « errorem
lectionis », — cui ego, iuxta subiectam materiam, replicationem adieci,
demonstrando per « authentica » documenta talem « errorem » potius quam
in « legente » esse in « respondente » 3

; — iste respondet distinguendo :

« il est défendu à la philosophie morale adéquate de s'occuper des vertus
infuses, c'est-à-dire d'en instituer le traité, oui ; il est défendu de s'occuper
des vertus infuses, c'est-à-dire d'en tenir compte, de recevoir sur ce sujet
les renseignements de la théologie, non » (loc. cit., n. 2).

Haec distinctio, efïormata fere ex verbis D. Maritain, quae paulo
antea retulit R. D. Journet 4, mihi persuaderi non potest, etiam optima
voluntate disposito. Primo quidem ex parte qua verba [et sensum]
D. Maritain reproducit. Nam verba ilia erant ipsamet contra quae argu-
mentabar in « Bulletin Thomiste ». — Respondere autem argumento ad-
versarii, etiam in forma stricte scholastica, per eadem verba ab eo negata,
veteres peripatetici appellabant « petitionem principii » ; quidam vero recen-
tiores, a scrupulis cuiusdam aristotelismi satis simplicis purgati, vocarent
potius responsionem « purement verbale ». Qua de causa D. Maritain, ut
puto, ab hoc modo respondendi, quem in promptu habebat, abstinuit.

Deinde, quia non video bene aequipollentiam inter « tenir compte »

conclusionum theologicarum et « recipere » conclusiones illas a theologia.

1 De la Philosophie Chrétienne, p. 71.
2 Bulletin Thomiste, avril 1935, p. 430.
3 Responsio, p. 97-99.
4 « Le savoir morale adéquatement pris n'a pas à instituer comme la théologie

morale un traité des vertus infuses théologales et morales ; il n'institue pas
ce traité, il s'éclaire auprès de lui, il en reçoit les conclusions », (Nova et Vetera,
1. c., n. 2).



De Philosophia Morali Christiana 185

Recipere enim, ni multum fallor, significat eas cognoscere positive assen-
tiendo ; tenir compte potest esse cum sola cognitione sine assensu et sine
dissensu positivo — nam cognoscere dissentiendo positive, esset eas respuere,
non eas accipere —. Quantum ergo capio, « tenir compte », de se, solum
importât directionem negativam, quam omnes admittimus fidei in philo-
sophiam 1

; sed « recevoir les renseignements de la théologie », importât
formaliter directionem positivam, de qua praecise disputamus.

Tertio, quia quomodocumque sumantur « tenir compte » et « recevoir »,

vehementer dubito an sint idem quod « entrer » et « scruter » : haec enim
duo important plus quam simplicem notitiam vel etiam adhaesionem,
cum implicent positivam investigationem. Nisi dicatur quod philosophi
christiani, etiam « adaequati » et « superelevati », sunt sicut illi scrutatores
qui « defecerunt scrutantes scrutinio » (Psalm. 63, 7). — Sed hanc quaes-
tionem philologico-philosophicam libenter relinquimus ventilandam Dominis
Maritain et Journet.

In modum tamen explicationis adiungit quae sequuntur : « et si elle
en tient compte, il est clair qu'elle ne reste pas impuissante et inefficace
à connaître la fin surnaturelle » (loc. cit., n. 2).

Evidenter, « si elle en tient compte », sive id significet merum
cognoscere absque assensu vel dissensu positivo, sive significet cognoscere
cum positivo assensu per modum receptionis, — « il est clair qu'elle ne reste
pas impuissante et inefficace à connaître la fin surnaturelle » ; nam claris-
simum est quod, qui cognoscit aliquid de facto, non est impotens ad illud
cognoscendum.

Sed praecise de hoc agitur : an philosophus christianus has veritates
recipiat ut philosophus vel ut christianus. Eas necessario recipit ut christianus

; nisi enim eas positive reciperet, eis positive assentiendo, christianus
seu fidelis non esset : — sed recipitne eas formaliter ut philosophus, ita
ut ipsa philosophia reduplicative ut philosophia sit earum potentia recep-
tiva, et quidem positive per modum affirmationis En problema. Et non
licet transire a philosopho ut christiano, hoc est, ut fideli specificative,
ad philosophum ut reduplicative philosophus est : sunt res toto genere
différentes. Et nisi probetur quod philosophus christianus, ut reduplicative

philosophus est, eas recipit, nihil conficitur argumentando vel respon-
dendo « in forma » vel « extra formam ». Recipere has veritates assentiendo
positive est quid commune omnibus christianis in catechesi et in praedica-
tione, non quid proprium et exclusivum christianis ut philosophis : secus,
christiani non philosophi non possent eas recipere, quia carerent propria
potentia receptiva.

Quod si dicatur haec esse « pure verbalia », haud video quomodo
vitari possit quod tota fere scientia cum philosophica tum theologica redu-
catur ad quaestiones « mere verbales ». Sane, si leges appellationis termi-
nomm non servantur in scientiis, in puram sophisticam seu in purum

1 Dico : fidei in philosophiam, potius quam theologiae in philosophiam ;

nam de directione fidei in philosophiam loquuntur exclusive documenta eccle
siastica et theologi communiter. Cfr. Responsio, p. 110.



De Philosophia Morali Christiana

putumque nominalismum incidimus ; quia tunc omnia de omnibus indifferenter

dici possent. Valeret tunc legitime argumentari : aliquis catholicus
non est sanctus ; ergo ecclesia catholica non est sancta : ecclesia catholica
est indefectibilis in fide ; ergo omnes homines catholici sunt indefectibilis
in fide : Romanus Pontifex est infallibilis ; ergo Achilles Ratti persona
privata Romani Pontificis) est infallibilis : medicus cantat ; ergo Medicina
est Musica Norunt omnes haec omnia esse fallacias aéquivocationis ab
appellatione formali ad materialem et vicissim.

Philosophus ut philosophus non credit positive neque discredit, sicut
scientia ut scientia non credit neque discredit positive 1 : habitus scienti-
ficus non est creditivus, sicut neque habitus creditivus est scientificus.
Sed pudet in rebus perquam evidentibus insistere.

Quae postremo ironice subiungit : « etait-il donc utile de nous renvoyer
ici au Dictionnaire de l'Académie Française, septième et huitème éditions »

— manifeste sunt extra rem. Si D. Maritain dedisset « profundam » et
«realem» responsionem R. D. Journet, talis appellatio ad Vocabularium
Academiae Gallicae et ad quancumque philosophiam esset inutilis prorsus,
immo et inutile esset hanc inutilitatem sublineare, quia esset de subiecto
non supponente ; sed, data responsione D. Maritain, cui unice ego replica-
tionem afferebam 2, talis recursus nedum utilis, sed et omnino necessarius
erat. Neque huic replicationi respondet R. D. Journet, sed argumento
priori « Bulletin Thomiste », cui D. Maritain infeliciter responderat. Ut
quid ergo semper divertere ad extranea Con agua pasada no muele molino,
ait proverbium hispanicum.

Tertia glossa. Earn ad litteram exscribimus : « fidèle à Jean de
Saint-Thomas qu'il traduit littéralement (« La Philosophie de la Nature »,

p. 84), J. Maritain note que l'opération abstractive, considérée dans ses

façons typiques de s'éloigner de la matière fonde les trois ordres génériques
d'abstraction : « ex parte termini a quo habet derelictionem materiae
quae triplex est et sic constituitur triplex genus abstractionis ».

Considérée selon les façons typiques dont elle constitue l'objet à un certain
degré déterminé d'immatérialité (« terminus ad quem ») ou de cognosci-
bilité, elle fonde les diversités spécifiques entre les sciences, et ces diversités

1 Quo in sensu S. Thomas, ut theologus, ait : « simpliciter concedimus veratn
hominis beatitudinem esse post hanc vitam. Non negamus tarnen quin aliqua
beatitudinis participatio in hac vita esse possit, secundum quod homo est perfectus
in bonis rationis speculativae principaliter, et practicae secundario ». Ac statim
introducit Aristotelem loquentem ut merum philosophum : « et de hac felicitate
Philosophus in libro Ethicorum déterminât ; aliam, quae est post hanc vitam,
nec asserens nec negans » (IV Sent., dist. 49, q. 1 a. 1, qla. 4, in fine corp.). Per
beatitudinem autem post hanc vitam, intelligit S. Thomas beatitudinem
supernaturalem, quam fides docet (I-II q. 5 a. 5), quae est beatitudo vera, hoc est,
perfecta et omnibus numeris absoluta (quaest. cit., a. 3). Neque tamen eius

poterat Philosophus « tenir compte », ullo modo, quia earn simpliciter ignorabat,
quin tamen illam falsificaret : ignorare non est negare, neque ideo falsi ficare ;

secus, falsificaremus quaecumque ignoramus vel nescimus.
2 Responsio, p. 97-99.



De Philosophia Morali Christiana

peuvent se rencontrer au sein d'un même ordre générique d'abstraction.
En quoi consiste en définitive ce « terminus ad quem »? Il consiste dans
le «modus definiendi » (loc. cit., n. 3).

Ni vehementer fallimur, quod in hac « glossa » continetur, reducitur
ad sequentia. Operatio abstractiva (l'opération abstractive) potest con-
siderari dupliciter : uno modo, ex parte termini a quo, hoc est, materiae

quam relinquit vel a qua recedit, et sic fundat vel constituit triplex genus
seu triplicem ordinem genericum abstractionis, quia recessus a materia
potest esse triplex tantum, nempe a materia singulari, a materia sensibili
et a materia intelligibili seu imaginabili, idest ab omni materia ; — alio
modo, ex parte termini ad quem, hoc est, gradus immaterialitatis vel cog-
noscibilitatis obiecti scibilis, et sic fundat differentias specificas, ideoque
diversas species scientiarum, quae quidem inveniri possunt intra idem
genus seu eundem ordinem genericum abstractionis, — et iste terminus
ad quem ultimatim (en définitive) consistit in modo definiendi.

Hoc est aequivalenter dicere quod genus scientiarum sumitur ex parte
termini a quo abstractionis ; differentia vero specifica atque ideo species

earum, sumitur ex parte termini ad quem eiusdem abstractionis, qui est
modus definiendi. Neque aliud tribuebam D. Maritain in mea « Respon-
sione », quando dicebam : « iuxta eum, scientiae non specificantur proprie
loquendo non distinguuntur specie) ex diverso gradu abstractionis
formalis, sed ex diverso modo concipiendi et definiendi ». 1

Si haec est « authentica » doctrina D. Maritain et R. D. Journet, ei
calculum adiicere non possum. Primo quidem, quia operatio abstractiva
(opération abstractive) est abstractio active sumpta, quae non fundat
neque constituit abstractionem formalem specificativam scientiarum, cum
haec sit abstractio obiectiva fundamentaliter sumpta, quam appellant
abstrahibilitatem. — Vel enim esset abstractio intellectus agentis, vel intellec-
tus possibilis. Non intellectus agentis, quae primo et per se est respectu
abstractionis totalis, ex qua non sumitur specificatio scientiarum, sed solum
se habet ad earn ut conditio sine qua non : non intellectus possibilis,
sive sit per modum simplicitatis seu definitionis sive per modum divisionis
seu enuntiationis, quia haec est formaliter specificata ab abstractione
formali obiectiva seu fundamentali, non primo specificans, — et in tantum
specificat habitum scientiae in quantum est primo specificata ab obiecto scibili.
Potius ergo abstractio formalis obiectiva seu fundamentalis fundat abstractionem

activam formalem intellectus possibilis, quam e converso. — Quod,
cum communi thomistarum doctrina, expresse tradit Joannes a S. Thoma. 2

1 Responsio, p. 104.
2

« Notandum quod non sumimus hic abstractionem pro actu intellectus
abstrahente, neque pro denominatione extrinseca ex illo consecuta ; sic enim
esset circulus, quia diversa scientia abstrahens sumeretur ex diverso obiecto
scibili seu abstrahibili, et diversum scibile ex diversa scientia abstrahente, —
sed sumitur abstractio pro abstrahibilitate obiectiva, quatenus obiectum fundat
diversam immaterialitatem » (Curs, philosoph., Logica, II P., q. 27 a. I, ed. Vives,
t. I, p. 728 a). « Sumitur ergo species scientiarum ex diversa immaterialitate obiec-

Divus Thomas. 13



i88 De Philosophia Morali Christiana

Secundo, quia distinctio termini a quo et termini ad quem abstractionis
formalis non est propria abstractionis fundamentalis seu obiectivae, per
ordinem ad quam sumitur specificatio scientiarum, — sed per se primo
afficit solum abstractionem activam quae, utpote actio vel ad modum ac-
tionis motus) concepta, intelligitur habere terminum a quo et terminum
ad quem. 1 Et hoc expresse adnotavit Bânez, quem citât et sequitur
Joannes a S. Thoma : « abstractio significat quendam motum rationis a
materia tanquam a termino a quo ad immateriale tanquam ad terminum
ad quem, et maior vel minor separatio a termino a quo ponit maiorem vel
minorem abstractionem ».2 Haec ergo distinctio non est ad rem, de qua agimus.

Tertio quia, dato etiam quod ad rem veniret, genus actus — sicut
et genus motus — et genus habitus non sumitur a termino a quo, sed unice
a termino ad quem, sicut et species, licet alia et alia ratione. Terminus
a quo motus non est genus motus, quia se habet ad motum ut relinquendus
ideoque ut privatio vel ut contrarius terminus ; privatio autem non est

genus, neque id unde genus sumitur, quia genus non relînquitur a specie,
sed in ea positive includitur veluti pars potentialis eius. 3

Quarto, quia in abstractione formali, per contrapositionem ad
abstractionem totalem, manet in intellectu abstrahentis cognitio positiva
formae vel actus quem abstrahit, et subiecti vel potentiae a qua abstrahit. 4

Nec sine cognitione utriusque positiva potest realis et vera cognitio scien-
tifica et adaequata dari, cum unum non sit intelligibile sine alio.

tiva seu fundamentally (ibid., ad 2 arg., p. 734a). «Si radix intelligibilitatis est
immaterialitas, et consequenter diversae intelligibilitatis diversa immaterialitas, —
ita similiter radix et principium diversae scibilitatis erit diversa immaterialitas
seu abstractio » (ibid., p. 729 a).

1 De hac re videri potest J. M. Ramirez, in La Ciencia Tomista, t. 14 (1922),

p. 341-348.
2 De Generatione et Corruptione, proem., ed. Venetiis, 1596, p. 13. Verum

tarnen est quod Joannes a S. Thoma hanc distinctionem extendit analogice ad
abstractionem obiectivam seu fundamentalem, cum ait : « ipsa abstractio est

quasi motus quidam, in quo consideratur terminus a quo et terminus ad quem,
formaliter quidem in ipso actu abstractionis, fundamentaliter vero et obiective
in ipso obiecto abstrahibili » (Op. et loc. cit., p. 730 b). Constat autem hanc
distinctionem per posterius tantum dici de obiecto abstrahibili, sicut veritas per
posterius dicitur de re, hoc est, de veritate ontologica, formaliter vero seu per
se primo de veritate logica seu cognitionis.

3 Ideo S. Thomas, post Aristotelem, distinguit motus genere ex termino
ad quem distinctum genere ; specie vero ex termino ad quem distinctum specie

intra idem genus, ut videre est in V Physic., lect. 6 ; unquam autem somniavit
distinguere motus genere ex termino a quo, et specie ex termino ad quem.

4 Ad rem S. Thomas : « duplex fit abstractio per intellectum : Una quidem
[totalis] secundum quod universale abstrahitur a particulari, ut animal ab homine ;

alia vero [formalis], secundum quod forma abstrahitur a materia, sicut forma
circuli abstrahitur per intellectum ab omni materia sensibili. — Inter has autem
abstractiones haec est differentia, quod in abstractione [totali] quae fit secundum
universale et particulare, non remanet id a quo fit abstractio; remota enim ab
homine differentia rationali, non remanet in intellectu homo, sed animal — in



De Philosophia Morali Christiana 189

Quinto, quia abstractio formalis obiectiva seu fundamentalis idem
est ac immaterialitas positiva obiecti scibilis, quae idem est ac eius cog-
noscibilitas seu intelligibilitas, et haec idem est ac eius definibilitas. Cum

ergo haec omnia idem formaliter sint, etiam secundum Joannem a
S. Thoma 1, omnino impossibile et absurdum est ex abstractione sumere
genus scientiarum et ex modo definiendi differentiam earum specificam
ideoque species ; secus, idem formaliter esset genus et species scientiarum,
et consequenter species intra idem genus non differrent inter se essentia-
liter et realiter, quod est contradictio in adiecto.

E contra, iuxta S. Thomam et rei veritatem, cum abstractio formalis
obiectiva per modum simplicitatis seu purae distinctionis et modus
definiendi seu definibilitas sint re et formaliter idem, tot modis dicitur una
sicut alia. Sicut ergo dantur genera abstractionis, ita dantur modi generici
definiendi, — ex quibus indifferenter sumitur genus et distinctio generica
scientiarum : pariter, sicut dantur modi specifici definiendi intra eundem
modum definiendi genericum, ita et dantur differentiae specificae abstractionis

formalis intra idem genus formalis abstractionis, — et ex his indifferenter

sumitur species et differentia specifica scientiarum. At prorsus
absurdum est in doctrina thomistica quod intra eandem speciem abstractionis
formalis sint diversi modi specifici definiendi. Dicere ergo quod philosophia
naturae et scientiae naturales habent eandem abstractionem formalem et
diversum modum definiendi, est aequivalenter affirmare idem secundum
idem esse simul diversum, ut concludebam in mea Responsione. 2

Quod si per eandem abstractionem intelligant eandem genere, non
eandem specie, tunc utique dari possunt diversi specie modi definiendi,
si abstractio ilia genere una plures habeat sub se species abstractionis.
Sed in casu praesenti manifeste recedunt a S. Thoma et a Joanne a
S. Thoma, qui non admittunt plures species abstractionis formalis intra
primum gradum seu primum genus abstractionis 3 : nec enim est necesse

quod omne genus habeat sub se plures species, sicut non oportet quod omnis
species sub se habeat plura individua. Et nisi probetur intra primum gradum
seu genus abstractionis formalis dari de facto plures species abstractionis,
inefficaciter et illogice concluditur diversus modus definiendi. Iterum iterum-

abstractione vero [formali] quae attenditur secundum formam et materiam,
utrumque manet in intellect!* ; abstrahendo enim formam circuli ab aere, remanet
seorsum in intellectu nostro et intellectus circuli et intellectus aeris » (I q. 40 a. 3).

1 « Definitiones et principia tunc erunt diversa quando diverso modo seu
diversa immaterialitate definiunt seu explicant quidditatem, siquidem radix
intelligendi rem aliquam est immaterialitas, et diversimode intelligendi diversa
immaterialitas ; ergo etiam diversimode intelligendi quidditatem, quod est definire,
et sic diversus modus definendi seu intelligendi quidditatem est diversa immaterialitas »

(Op. et loc. cit., p. 729 a). Diversa autem immaterialitas est diversa abstractio
a materia, ut patet ex terminis, et paulo supra referebamus ex ipso Joanne :

« immaterialitas seu abstractio ».
2 Responsio, p. 104.
3 Joannes a S. Thoma, Curs. Phil., Phil. Naturalis, I P., q. 1 a. 2, ed. cit.,

t. II, p. 14-16.



xgo De Philosophia Morali Christiana

que repeto : hoc est probandum et non supponendum, modum definiendi in
Philosophia naturae et in scientiis naturalibus esse specie seu essentialiter
distinctum, non mere accidentaliter aut etiam «pure verbaliter» differentem;
et meo quidem iudicio, neuter hucusque hoc invicte demonstravit. 1

Quarta glossa. Dicebat D. Maritain quod philosophus moralis chri-
stianus non theologus accipit a theologo veritates theologicas per fclem
humanam, et sic eius philosophia moralis evadit « adaequata » et vera
scientia : quod sine tali fide non obtinet.

Adversus hanc doctrinam argumentabamur in hunc modum : « cum
fides humana non sit virtus intellectualis, quae infallibiliter secundum
speciem suam feratur in veritatem, non potest communicare philosopho
rationem scientiae quam non habet, nec formaliter nec eminenter. Propter
quod S. Thomas negat cognitionem fundatam in fide humana, quae est
locus infirmissimus et infra scientiam ipsam, esse veram scientiam ». 2

Et ad calcem, in nota, ponebamus : « I Sent., prolog., a. 3, qla. 3 ;

I q. i a. 8 ad 2 ; II-II q. 4 a. 5 ad 2 », addentes et hunc textum Joannis
a S. Thoma : « Ad praesupponendum principia in scientia superiori evidenter
nota, non sufficit quaecumque fides », sicut est fides humana (« Cursus theol. »,

in I P., disp. II a. 5, n. 11, ed. Solesm., I, 365 a).
Ad quae R. D. Journet hanc apponit « glossam » : il s'agit non

sans doute d'une « foi quelconque », mais cependant d'une « foi humaine ».

Pourtant le P. Ramirez cite Jean de Saint-Thomas, comme si ce dernier
excluait ici la foi humaine. Or cela est inexacte » (loc. cit., n. 4).

Auctoritas Joannis a S. Thoma a nobis adducebatur secundo loco
et ad hominem potius quam simpliciter, ut patet ex toto contextu. Licet
ergo haec deficeret, non ideo argumentum amitteret valorem suum.

Féliciter tarnen auctoritas Joannis non deficit in casu. Quid intelligat
ille per « quancumque fidem » — de hoc enim est quaestio — non est

determinandum a priori, dicendo : « cela est inexacte », sed ex proprio
contextu et ex locis parallelis et ex notione fidei humanae quam ipse

Joannes habebat, non quam habere potest quicumque « joannista » plus
minusve fidelis.

Atqui revera per « fidem quancumque » Joannes intelligit « fidem
humanam ». Contextus immediatus hoc invicte demonstrat. Verba enim
citata sunt responsio ad hanc obiectionem : « si fides solum requiritur ut
supponens principia, non ut praebens ilia, — ergo quaecumque fides sufficit
ad theologiam, etiam fides humana, quia haec sufficit ad supponendum
dari illa principia ». 3 Evidenter est eademmet fides de qua agitur in
obiectione et in responsione, secus esset responsio aequivoca et « pure
verbalis ». Si ergo per « quancumque fidem » intelligit in obiectione « fidem
humanam », eandemmet « humanam fidem » debet in responsione intelligere.

1 De habitu inter Philosophiam naturae et Scientias naturales sapienter
disserit A. Fernandez-Alonso O. P., in articulo «Scientiae et Philosophia secundum
S. Albertum Magnum», apud Angelicum 13 (1936), p. 24-59.

2 Responsio, p. 117.
3 Cursus theol., in I P., disp. II a. 5, n. 3, ed. Solesm., t. I, p. 363 a.



De Philosophia Morali Christiana

Sed et loci paralleli hanc interpretationem irrefragabiliter confirmant.
Nam ad obiectionem quod « ad theologiam sufficit fides humana », « sicut
in aliis scientiis subalternatis cum credunt sua principia » \ respondet : « cum
dicitur sufjicere ad scientiam subalternatam credulitatem humanam, responde-
tur non suffcere in scientiis naturalibus credulitatem fidem humanam,
ut in obiectione) de principiis subalternantis, nisi certo constet (saltern per
experientiam) talia principia contineri in scientia superiori quoad an est ; licet
non sciat quis sine scientia subalternante resolvere et reducere in illa ». 2

Sola ergo humana fides non sufficit ad hoc ut scientia subalternata
mere naturalis, sicut est Optica vel Acustica vel Medicina, sit vera et realis
scientia in eo qui simul non habet habitum scientiae subalternantis, sed
necessario requiritur supplementum quoddam superioris ordinis, v. gr. ex-
perientia de existentia scientiae subalternantis et quod principia quae
assumit sunt revera conclusiones praedictae scientiae subalternantis. 3

Praeterea, Joannes cum ceteris thomistis docet in haeretico, qui fidem
theologicam seu divinam amisit et quosdam articulos fidei credit per solam
fidem humanam, non manere habitum theologiae sacrae, non solum quoad
suam radicem supernaturalem, verum neque quoad suam entitatem
naturalem veri habitus scientifici studio humano acquisiti ; et hoc ideo, quia
sola fides humana non sufficit ad fundandam veram scientiam. Ita enim
argumentatur : fides acquisita seu humana est « lumen incertum » ; « ex
principiis autem incertis solum potest deduci habitus opinativus, utpote
incertus ». Ergo theologia haeretici non est scientia, sed mera opinio. 4

Posito autem quod « sola fides humana » sufficit ad fundandam veram
scientiam, non video qua ratione negari possit theologiam haeretici esse

veram scientiam, licet alterius rationis formalis ac theologia nostra ; neque
qua serietate invehat Joannes in Vazquezium, qui putabat principia
theologiae sufficienter teneri posse « fide humana ». 5

Denique, notio fidei humanae, quam Joannes habet, hanc interpretationem

exigit. Notât ergo Joannes quod fides proprie dicta nominat
« assensum aut iudicium intellectus, quo quis credit quod non videt, inni-
tendo auctoritati dicentis »6 ; eamque immediate et adaequate dividit

1 Cursus theol., in I P., disp. II a. 3, n. 11.
2 1. c., n. 14. Et hoc modo interpretatur Joannem a S. Thoma Marietta O. P.

(Comment, seu scholast. Controvers. ad I P. Divi Thomae, t. I, Controvers. V,
n. 2, p. 78. Neapoli 1662 ; Controvers. VIII, n. 7, p. 123), qui certe non videtur
habere pruriginem contradicendi D. Maritainio.

3 Hoc autem posito necessario supplemento, iam fides humana exit limites
propriae speciei. Simul ergo ac dantur litterae patentes nativitatis talis scientiae
subalternatae, dantur et mortis eius.

4 Cursus theol., 1. c., disp. II a. 2, n. 5, ed. cit., p. 350 b. Et addit :

« generaretur habitus theologiae opinativus, vel erroneus, qui formaliter excludit
theologiam veram » (ibid., n. 8, p. 351b).

5 Vàzquez S. J., Comment, ac Dispp. in I P. S. Thomae, q. 1 a. 1, prior dubit.
circa textum, n. 9, p. 5-6. Compluti 1598 ; disp. IV, cap. 8, n. 23, p. 26 ; disp. V,
caP- 3, n. 5, p. 28 : Joannes a S. Thoma, Cursus theol., 1. c., a. 2, p. 349-352.

0 Cursus theol. in II-II,, prolog., circa finem.



192 De Philosophia Morali Christiana

« in humanam et divinam, quia possumus credere quod non videmus
innitendo auctoritati humanae, et haec dicitur fides humana, — aut inni-
tendo auctoritati divinae, et haec dicitur fides divina ». 1

Postmodum vero eas uberius explicat, scribens : « differentia autem
inter utramque fidem est quod fides humana fallibilis est, utpote quia
testimonium humanum fallibile est, quia homines et falli et fallere possunt ;

fides autem divina est infallibilis, eo quod testimonio divino innititur, quod
nec falli nec fallere potest ». 2

Docet etiam cum S. Thoma fidem humanam non esse virtutem intel-
lectualem : « manent exclusi a ratione virtutis intellectualis omnes illi
habitus, quibus potest subesse error aut falsitas, eo quod non procedunt
certo et infallibiliter, sicut v. gr. opinio, fides humana, suspicio et similia,
quae non sunt virtutes, quia non cum certitudine attingunt verum, sed

possunt ad falsum et ad errorem degenerare ». 3

Iam vero, sicut fides divina est una specie athoma, ita et fides humana,
quia tota auctoritas humana cui talis fides innititur est eiusdem speciei
athomae, hoc est, naturalis perspicacitas intellectus humani ad cognos-
cendum verum et naturalis bonitas voluntatis humanae ad dicendum vere
verum cognitum, — haec autem duo sunt eiusdem speciei athomae apud
omnes homines, sicut et humana natura ad quam naturaliter sequuntur
est apud omnes eadem specie. Secus, deberemus fere tot species humanae
fidei distinguere quot sunt homines testificantes. Nullus ergo datur locus
distinguendi inter « quancumque fidem », contrapositam fidei divinae, et
« humanam fidem », cum sint una eademque fides specie. Quapropter,
si « quaecumque fides » non sufficit ad fundandam veram scientiam, nec
« humana fides » sufficit.

Verum quidem est auctoritatem humanam suscipere infinitos gradus
in diversis hominibus, sicut et humanus intellectus humanaque voluntas ;

at haec non mutant motivum formale fidei humanae.
Neque unus Joannes a S. Thoma in suo « Cursu theologico » 1 hanc

doctrinam tenet, sed et multi alii thomistae primi subselli. Brevitatis
causa, in mea Responsione citaveram Card. Lépicier. 6 Liceat modo quos-
dam alios afferre.

Bânez intrépide scribit : « in illo casu, homo ille non haberet scientiam,
sed fidem humanam respectu principiorum immediate, conclusionum
vero mediate, quarum assensus dicetur opinio fundata in fide humana.
Et tunc nego consequentiam ; quoniam simile adductum a D. Thoma non
sic intelligendum est ut unus homo habeat Perspectivam solam et alius
Geometriam. Nam isto pacto Perspectiva non esset scientia, iuxta doctrinam

1 Cursus theol,, in II-II, 1. c. Haec primo loco refero, quia posthuma sunt
et prius redacta quam commentaria perpolita in I-II, quae paulo infra citantur.

2 Ibid. 3 Cursus theol., in I-II q. 52, disp. XVI a. 1, n. 2.
4 Dico : in Cursus theol. ; quia in Cursus Phil., Logica, II P., q. 26 a. 3,

ed. cit., 706-709, minus firmiter et clare loqui videtur. Cursus tarnen theologicus
posterior est Cursu philosophico.

6 Responsio, p. 117, nota 2.



De Philosophia Morali Christiana 193

aristotelicam : « non seiet nisi praemissarum habuerit scientiam vel aliquid
maius scientia ». 1 At vero homo ille non habet scientiam praemissarum,
sed meram fidem humanam. Ergo non potest habere scientiam Perspectivae.

Intelligendum est ergo simile quantum ad hoc, quod sicut scientia
Perspectivae aeeipit sua prineipia ab alia scientia, ita nostra Theologia
aeeipit sua prineipia a scientia beata, quae est scientia Dei et beatorum.

Ceterum magna differentia est. Etenim nostra Theologia potest esse

scientia, etiamsi non sit simul cum scientia beata : at Perspectiva non
potest esse scientia, nisi coniuncta fuerit cum scientia Geometriae in eodem
intellectu. — Et ratio huius differentiae est, quia prineipia Theologiae
communicantur nobis a scientia beata Dei mediante lumine ordinis super-
naturalis, quod est lumen fidei, quae firmior est omni humana scientia,
quanvis evidentia scientiae beatorum non communicetur nobis ; — at
vero prineipia Perspectivae in eo qui caret Geometria, non communicantur
ei nisi per ffdem humanam, quae ratio assentiendi infirma est, ac proinde
neque conclusionum scientiam habebit ». 2

Et omnino logice respondet ad classicam difficultatem de scientia
theologica haeretici : « negatur quod haereticus possit esse verus theologus,
etiamsi antea fuerit catholicus ; et ratio est, quia iam sola fide humana vel
opinione universa prineipia [suae theologiae] credit ». Sua ergo theologia
est « quasi cadaver scientiae ». 3

Similiter Gonzâlez de Albelda impugnat Vazquezium dicentem Theo-
logiam esse habitum acquisitum per fidem humanam seu ex articulis fidei
humana fide creditis4, his verbis : « fides humana est eiusdem rationis
cum opinione et essentialiter est incerta, quia innititur testimonio humano,
quod est fallax, nam omnis homo mendax ». 5 Unde concludit quod Theologia

non esset scientia, sed mera opinio.
Pariter Marcus Serra : « aliae scientiae subalternatae, inquit, quamdiu

non sunt coniunctae cum subalternantibus non habent certitudinem suorum
prineipiorum, cum ea sola fide humana, quae ex sua natura incerta ac for-
midolosa est, credant ; ac, per consequens, nec suarum conclusionum :

unde, licet scientiae appellentur et a D. Thoma, opusc. 70 [In Boëthium,
De Trinitate], q. 2 a. 2 ad 7, large nomen scientiae aeeipiendo, proprie
tarnen nonnisi quaedam opiniones sunt. — At Theologia nostra, etiamsi
coniuncta non sit cum visione beata, certitudinem habet, nam sua prineipia
credit fide divina, quae certissima est, et ex certitudine prineipiorum certi-
tudo ad conclusiones, quarum est scientia, derivatur ». 6

1 Aristoteles, I Post., cap. 2.
2 Comment. Scholastica, in I P., q. 1 a. 2, dub. 1 ad 1 arg. in oppositum,

p. 20 b, ed. Valentiae, 1934.
3 Ibid., ad 2 arg., p. 21 a.
4 Vdzquez, locis supra citatis.
5 Gonzalez de Albelda O. P., Comment, et Dispp. in I P., disp. I, n. 15, p. 8 b.

Compluti, 1621.
6 Marcus Serra O. P., Summa Comment, in I P., q. 1 a. 2, ad. 2 arg.,

p. 9. Romae, 1653.



194 De Philosophia Morali Christiana

Et Franciscus Sylvius ait : « circa ilia quae in Corpore dicuntur, sciendum

est ea non sic esse intelligenda quasi B. Thomas velit Musicam proce-
dentem ex principiis per Arithmeticam notis esse scientiam in eo qui solum
habet Musicam, sed in eo demum qui habet utramque. Nemo enim scientiam
habet, nisi praemissa scientia vel meliore aliquo habitu teneat, secundum
ea quae Philosophus dicit cap. II lib. I Posteriorum. — Similitudinem
igitur in eo ponit, quod sicut Musica accipit sua principia ab alia superiori
scientia et hoc non impedit quin sit vera scientia, ita Theologia potest esse

scientia, etiamsi sua principia accipiat a superiori scientia, quae est scientia
Dei et beatorum.

Disparitas autem est, quod nostra Theologia possit esse scientia,
etiamsi non sit in eodem simul cum scientia beata ; non possit autem
Musica habere rationem scientiae nisi sit in illo qui habet scientiam Arith-
meticae : et disparitatis huius ratio est, quia Musica in eo, qui Arithmeticam
non habet, communicatur ei solum per fidem. humanam, quae est ratio
assentiendi infirma; Theologia vero communicatur nobis per lumen fdei
divinitus infusum, quod est ratio firmissimi assensus, etiamsi non com-
municetur evidentia ». 1

His accedit Marietta, qui scribit : « Ad rationem scientiae subalter-
natae, eo quod scientia est et non opinio, exigitur indispensabiliter ut actu
innitatur principiis certo cognitis. Quod ita verum arbitramur, ut scientia
quaelibet naturalis subalternata non sit essentialiter scientia in subalter-
nantis absentia, nisi innitatur certae experientiae per sensum, vel scientiae
a posteriori, per quam ab effectu teneat certo principia; alioquin habitus
subalternatus esset incertus et opinativus Fides autem humana fluc-
tuans est et incerta adeoque non aeque illi ac divinae fidei, quae omnino
certa est, nostra Theologia inniti potest ». 2

Et iterum : « cum scientia subalternata supponit principia crédita
solum fide humana, non est vera scientia, sed opinio; unde requiritur, ut
vera scientia sit, quod cognoscat principia certitudinaliter et evidenter,
saltern a posteriori et per experientiam, ut notavi etiam supra ». 3

Denique, ne series citationum plus debito dilatetur, claudamus Seriem
verbis Card. Gotti : « esto in multorum opinione scientia subalternata
naturalis, in eo qui caret scientia subalternante, non sit vera quoad sub-
stantiam scientia, hoc ideo non est quia praecise in eo subiecto careat
evidentia principiorum, sed quia, cum careat evidentia et debeat niti

1 Franciscus Sylvius, Comment, in I P., q. i a. 2, p. 7. Venetiis, 1726.
Notetur dependentia, etiam litteraria, Sylvii a Banezio, in textu supra citato.

2 Gabriel Marietta O. P., op. cit., in I P., q. 1 a. 2, controvers. V, n. 12,

p. 78.
3 Op cit., controvers. VIII, n. 7, p. 123. Marietta est valde addictus Joanni

a S. Thoma, quern frequenter cum plausu refert ac sequitur. Refert quoque veluti
eiusdem sententiae Joannem de Neapoli (Variar. Quaest., q. 18, punct. 2,
§ Dicendum est ergo), Herveum (In I Sent., prol. q. 1, § Servandus modus) et
Xantem Marialem (Relectiones ad finem t. IV, relect. I, membro 5), quorum
textus in praesenti non habeo prae manibus.



De Philosophia Morali Christiana 195

testimonio humano attestanti ilia principia esse probata in scientia superiori,
quod testimonium est fallibile, consequenter caret etiam certitudine necessaria
ad scientiam. At Theologia viatoris, esto careat evidentia principiorum,
non caret tarnen, immo maiori gaudet certitudine ob testimonium Dei
infallibile ilia revelans ». 1

Neque quidquam valent quae subdit R. D. Journet : « on connait
d'ailleurs le passage où Cajétan explique que les principes prochains de

la science subalternée sont connus soit per se, par l'habitus de la science

supérieure ; soit per accidens, par la foi » (loc. cit., n. 4, in fine).
Nisi enim illud per accidens sit infallibiliter connexum cum per se,

non potest communicare subiecto non habenti habitum scientiae subalter-
nantis infallibilitatem scientiae subalternantis modo omnino tuto et infallibili ;
quod omnino requiritur ad rationem scientiae subalternatae. Qua de

causa, pro Sacra theologia non sufficit quod auctoritas Dei revelantis sit
in se et obiective infallibilis, sed prorsus necesse est quod infallibiliter
attingatur a nobis credentibus ; et ob hoc est necessarium ponere in nobis
habitum fidei theologicae, qui est vera virtus intellectus, et minime sufficit
habitus acquisitus fidei humanae, ut est in haeretico.

Ceterum, auctoritas Caietani non est ad rem, quia in loco ad quem
alludit R. D. Journet non tangit quaestionem an scientia pure naturalis subal-
ternata in eo qui caret scientia subalternante sit necne vera scientia saltern
quoad substantiam habitus, et non mera opinio : 2 « chacun peut vérifier ».

Scio quosdam thomistas, quos potuisset citare R. D. Journet, expresse
tenere contrarium ; sed omnino festivum est eos videre plurimum insu-
dantes ut positionem suam utcumque minus inverisimilem reddant, con-
tinuo mutantes medium probationis, et nondum illud invenire potentes.

Quis, quaeso, ferre poterit modum ilium philosophandi, quo dicitur
scientiam subalternatam in absentia subalternantis non esse quidem veram

1 Gotti O.P., Theol. schol.-dogmat., in I P., tract. I q. II, dub. 1, n. 20,

p. 61 a. Bononiae, 1727.
2

« Principia proxima subalternatae possunt duplici habitu cognosci, scilicet
scientia superiori et fide, ut in Littera expresse dicitur, dum in corollario ponitur
fides de principiis et in distinctione ponitur lumen superioris scientiae de eisdem.
Sed scientia superior est eorum habitus per se, quia ex essentiali comparatione,
ex qua habet subalternata quod sit scientia ; fides vero est eorum habitus per
accidens, quia ratione subiecti in quo est, puta perspectivi non geometrae »

(Caietanus, in I q. 1 a. 2, n. 3).
Ex hoc textu Caietani potius contrarium sequeretur. Si enim scientia

subalternata habet esse scientiae a scientia subalternante, et quidem ex essentiali
comparatione seu dependentia, hac sublata, per se sequitur illius destructio :

sublato enim essentiali elemento, tollitur essentia vel species. Hoc autem impediri
non potest, nisi ponatur communicatio scientiae subalternantis cum subalternata
alia via aeque firma et certa et infallibili sicut scientia subalternans : quod quidem
unice accidit in casu Theologiae Sacrae, nam per fidem theologicam aeque firmam
et certam et infallibilem ac ipsa scientia Dei et beatorum, communicatur substantia
et Veritas eius theologiae viatorum. Si autem poneretur via fallibilis et alterius
ordinis, v. gr. fides humana, ut in haeretico, theologia viatorum non esset scientia,
sicut docent posteriores thomistae.



De Philosophia Morali Christiana

scientiam quoad nos, esse tarnen veram scientiam quoad, se — Sed omnia
vera quae ignoramus, vel a quibus errando deficimus, sunt vera quoad se,

— et hoc non impedit quominus révéra nos simus ignorantes vel errantes.
Deum esse est per se notum quoad se ; — sequiturne nos habere imme-
diatam cognitionem exsistentiae Dei Scientia nostra, licet de re, in nobis
debet esse, cum essentialiter sit habitus quidam.

Quis sibi persuadebit testimonium humanum habentis scientiam sub-
alternantem esse infallibile prorsus, quia non est eius ut est homo, ideoque
mendax, sed ut est sciens scientia infallibili subalternante — Nam dato
quod scientia ilia, reduplicative ut talis, det earn habenti infallibilitatem
in cognoscendo proprium obiectum, minime sequitur dare posse
infallibilitatem in loquendo vel testificando ; quia verba humana sunt ad placitum
significantia ; et scientia, utpote habitus pure intellectualis et speculativus,
non rectiftcat infallibiliter voluntatem testificantis, — et tarnen haec infalli-
bilitas in loquendo vel testificando est de essentia auctoritatis, cum sit ipsum
motivum formale fidei, nam infallibilitas in cognoscendo solum se habet
in obliquo et de connotato.

Quis denique admittere poterit fidem humanam in non habente scientiam

subalternantem esse solum conditionem sine qua non, per modum
approximationis et applicationis, scientiae subalternantis ad scientiam
subalternatam — Tunc proportionaliter dicendum erit quod fides theo-
logica est mera conditio sine qua non pro Theologia viatorum ; — quod
vix aliquis audebit dicere, nam mera conditio sine qua non non potest
dici habitus principiorum Theologiae, etiam per accidens ; — neque potest
esse « substantia sperandarum rerum » seu vera « inchoatio vitae aeternae
in nobis », neque « fundamentum » totius supernaturalis aedificii. 1

Dato tarnen quod ita sit saltern in ordine mere humano scientiarum
pure naturalium, haec approximatio et applicatio deberet fieri infallibiliter,
non fallibiliter, sicut est essentialis indoles humanae fidei. Et inde est
quod propositio Ecclesiae, quae est conditio sine qua non fidei theologicae
in nobis, debet esse infallibilis, et quidem infallibilitate supernaturali seu
eiusdem ordinis ac ipsa fides.

Dicam ut sentio : tentamina adeo inefficacia, ne dicam fere ridicula,
contrarie sentientium, mihi vehementer persuadent de veritate oppositae
sententiae, quam incunctanter sequimur.

S. Thomas ipse hanc quaestionem, an scientia subalternata mere
naturalis in absentia subalternantis, cuius conclusiones credit fide humana,
sit vera scientia, saltern quantum ad substantiam habitus, non sibi posuit
explicite, neque per transennam et quasi incidentaliter ei solutionem
explicitam dedit.

Doctrina tarnen, quam habet, de fide humana deque eius relatione
ad scientiam, solutionem negativam exigere videtur. Iuxta eum fides

1 Tam fides theologica quam humilitas Christiana dicuntur fundamentum
totius spiritualis aedificii, sed diversimode : humilitas, per accidens, ad modum
removentis prohibens ; fides per se, ut lapis angularis totius aedificii supernaturalis
(II-II q. 151 a. 5 ad 2).



De Philosophia Morali Christiana 197

humana nihil est aliud quam « opinio vehemens » 1 seu « opinio firmata
rationibus » 2 vel etiam « opinio fortificata rationibus » 3, quae ideo est
« infra scientiam », utpote fundata in auctoritate humana, quae est « locus
infirmissimus » argumentandi ; unde non est virtus intellectualis, sicut
scientia, neque etiam virtus intellectus, sicut fides theologica 4, quod ita
ostendit S. Doctor : « ratio inclinans voluntatem ad credendum articulos
est ipsa Veritas Prima, quae est infallibilis ; sed ratio quae inclinât voluntatem

ad credendum alia est vel aliquod signurn fallibile, vel dictum ali-
cuius scientis qui et falli et fallere potest ; unde voluntas non dat infallibilem
veritatem intellectui credenti alia credibilia, sicut dat infallibilem veritatem
credenti articulos fidei, et propter hoc haec fides est virtus et non alia ».5 Si ergo
fides humana est in categoria opinionis, licet vehementis seu fortificatae
seriis motivis, fundare scientiam in fide humana est earn reducere ad con-
ditionem opinionis, quod est destruere essentialem rationem scientiae : quod
si secus dicatur, iam conclusio superat principium et effectus causam suam. 6

Quinta glossa. « Mais, prosequitur R. D. Journet, le P. Ramirez fait
une seconde objection. Selon lui, mises à part les vérités qui sont explicitement

révélées et officiellement déclares par l'Eglise, à peine trouverait-on
une proposition scientifiquement certaine en théologie. Tout ne serait
qu'opinion. Voilà une vue singulièrement pessimiste. Nous ne savons
s'il y aura beaucoup de théologiens pour l'approuver. L'argument du
P. Ramirez revient à ceci : les vérités théologiques que reçoit la philosophie
morale sont, ou ne sont pas, explicitement révélées. Dans le premier cas,
il est vain de les recevoir de la théologie, c'est à la foi elle-même que serait
subalternée la philosophie morale ; mais, J. Maritain en convient, c'est
là une impossibilité. Dans le second cas, il est vain de considérer ces

« vérités » comme certaines, elles ne sont que des opinions, incapables d'être
principes d'une science subalternée. Ainsi donc, pour ruiner la subalter-

1 III Sent., dist. 23, expositio textus, ed. Moos O. P., n. 301 ; II-II q. 129 a. 6.

Fides communiter accepta fides humana) est « secundum quam dicimur credere

id quod vehementer opinamur, scilicet ex testimonio alicuius hominis » (De Verit.,
q. 14 a. 2).

2 III Sent., dist. 23, q. 2 a. 2, qla. 3 ad 1, ed. cit., n. 159. Per rationes autem
evidenter intelligit motiva séria seu momenta vel argumenta assentiendi. Cfr. III
q. 54 a. 5.

3 I Sent., prolog., q. 1 a. 3, qla. 3.
4 I Sent., 1. c. ; I q. 1 a. 8 ad 2 ; III Sent., dist. 23, q. 2 a. 3, qla. 3, n. 183-188.
5 III Sent., dist. 23, q. 2 a. 4, qla. 1 ad 2, n. 201. Cfr. II-II q. 4 a. 5 ad 2.
6 Ex his textibus S. Thomae luce clarius apparet fidem humanam esse eius-

dem speciei ac opinio, a qua solum differt sicut perfectum ab imperfecto intra
eandem essentiam, sicut vir a puero intra eandem speciem humanam. Unde
thomista optimus, Didacus Mas O. P., qui relationes inter meram opinionem et
fidem humanam fuse et profunde tractavit, concludit 11 fidem (humanam) et
opinionem esse rem unam et eandem, tantumque differre tanquam perfectum
et imperfectum intra eandem speciem » (Comment. in Porphyrium et in universam
Aristotelis Logicam, II Post., cap. 26, q. 5, concl. 4 t. II, p. 433, ed. Moguntiae,
1617. Cfr. ibid., q. 2, p. 422-424; q. 4, p. 428-430).



198 De Philosophia Morali Christiana

nation proposée par J. Maritain, le P. Ramirez est obligé de contester la
valeur de la théologie comme science C'est pour nous une preuve frappante
de la solidité des positions de J. Maritain » (loc. cit., n. 5. Sublineatio est
eiusdem R. D. Journet).

Glossa « formidabilis » et vere « frappante », si haberet fundamentum
aliquod in re R. D. Journet non indicat, more suo, locum « Responsionis »

meae, ubi ego dixi ea quae mihi adeo liberaliter tribuit, fortasse quia putat
solam « fidem humanam » sufficere ad fundandam veram scientiam « sub-
alternatam » in lectoribus suis.

Locus ergo « Responsionis », ad quem alludit, invenitur, ni vehemen-
tissime fallor, in pp. 117-118 ; nec enim alius locus, vel cum levissimo et
remotissimo fundamento, assignari potest. Atqui in illo loco nec re nec
specie tenus continetur id quod exhibet « glossa » praedicta, quantum ad
introductionem eius quod ipse appellat « argumentum » meum et quantum
ad secundam partem dilemmatis, quae unice ad rem pertinent — nam in
prima parte dilemmatis convenimus omnes, ut video, licet minus exacte
ab eo referatur 1 —. « Glossam » suam ad litteram exscripsi, indicans locum
praecisum ubi invenitur ; textus meus invenitur in loco citato « Responsionis

», ubi lectores possunt illum relegere, nimis enim onerosum esset
facere hic secundam eius editionem. Comparentur inter se textus eiusque
« glossa » et, nisi quis habeat sanguinem suum in statu « ebullitionis »,

videbit se habere sicut formam ad privationem, ne dicam sicut contrarium
ad contrarium : « chacun peut vérifier ». Multi iam fecerunt « verificationem »,

et mirati sunt vehementer de simili « glossa ».

Ubi ego dixi quod in Theologia, « mises à part les vérités qui sont
explicitement révélées et officiellement déclarées par l'Eglise tout
ne serait qu'opinion » Ubi ego negavi aut in dubium versus sum
(contester) « la valeur de la théologie comme science »? — Fidenter dicam : si

quis demonstrat ex meo textu me dixisse explicite vel implicite ea quae refert
« glossa », manus victas in tota hac controversia de philosophia Christiana in
perpetuum trado.

Aliud est conclusiones theologicas esse veras conclusiones et non meras
opiniones, aliud cognoscere eas esse veras conclusiones easque discernere
a meris opinionibus : alius est ordo essendi, alius est ordo cognoscendi. 2

Unquam negavi in scientia theologica esse veras conclusiones toto rigore
scientifico demonstratas, quin potius hoc explicite dixi ; unquam etiam
negavi theologos, hoc est, vere possidentes scientiam theologicam non posse
vere et certo cognoscere veras conclusiones theologicas esse taies, easque
vere et certo discernere a meris opinionibus. Id quod negavi, et iterum
iterumque negabo, est virum ignarum scientiae theologicae — sive simul
sit philosophus sive non — posse proprio et personali iudicio vere et certo
cognoscere veras conclusiones theologicas esse taies merasque opiniones

1 Videatur Responsio, p. 117, 1. 5-8.
2 Haec distinctio perspicua erat in Responsione : « si vero sermo sit de

veritatibus quae sunt tantum scitae scientia theologica, quomodo discernet eas
esse veritates et non meras opiniones theologorum » (p. 117).



De Philosophia Morali Christiana 199

tales esse, et utrasque inter se vere et certo discernere, ita ut non confundat
unquam conclusionem vere et rigurose demonstratam cum mera opinione
per medium pure dialecticum stabilitam. Nam scientia, ut verbis utar
celeberrimis S. Augustini, non solum seit, sed etiam seit scire; e contra,
qui scientia caret, nec seit res, nec seit scire, hoc est, discernere verum
scire ab apparenti vel a mere probabili. Ergo philosophus christianus
non theologus non modo non seit ipse proprio et personali iudicio veras
conclusiones theologicas ut tales, sed neque seif scire eas, hoc est, vere
et certo discernere a meris opinionibus theologicis : et norunt omnes ali-
quando esse difficilius reflexe et critice scire veras conclusiones esse tales
et non meras opiniones, quam directe et in actu exercito veras cognoscere
conclusiones. Quoad utrumque philosophus non theologus eget auetoritate
theologorum.

Atqui argumentum ex auetoritate theologorum non est validum neque
legitimum, si non sit omnium omnino theologorum vel saltern maioris et

melioris partis. Haec est conditio, quae in omnibus tractatibus de locis
theologicis ponitur, ad probandam conclusionem aut veritatem theologicam
ex auetoritate theologorum 1

; haec etiam debet esse conditio ut philosophus
christianus non theologus ne sit levis corde, nimis cito credens 2 conclusiones
theologicas, quas accipit a theologis, esse veras conclusiones et non meras
opiniones. Quod adeo verum est ut, tenentes scientiam subalternatam
ordinis mere naturalis in absentia subalternantis esse veram scientiam,
hanc conditionem expressis verbis exigant. « Respondetur — ait Goudin —
Musicum habere certitudinem infallibilem suorum principiorum, quia non
tenet ilia solum per fidem humanam, sed per quandam notitiam certissi-
mam innixam communi et indubitato doctorum omnium consensu ». 3 Ceterum,
aliud est cognoscere in communi et in confuso, ex peritorum testimonio,
esse aliquas veritates in tali vel tali genere scibili ; et aliud scire in concreto
et in particulari hanc vel illam propositionem, quam subalternatus vult
assumere ut principium, esse veram conclusionem vere demonstratam in
scientia subalternante et non meram opinionem huius vel illius excolentis
scientiam subalternantem. Et tarnen hoc secundum omnino requiritur,
quia principia debent esse explicite et distincte cognita ; secus, quomodo
facient cognoscere explicite conclusiones ex illis inferendas

Neque hoc est ullo modo negare aut in dubium vertere valorem
scientificum Sacrae theologiae, sed sublineare « miserabilem » et « pessimi-

1 « Ex auctorum omnium scholasticorum communi sententia, in re quidem
gravi, usque adeo probabilia sumuntur argumenta, ut illis refragari temerarium
sit» (Melchior Cano O.P., De locis theol., lib. VIII, cap. 4, n. 3, t. II, p. 93.
Romae, 1900). « Theologorum scholasticorum etiam multorum testimonium, si
alii contra pugnant viri docti, non plus valet ad faciendam fidem quam vel ratio
ipsorum, vel gravior etiam auctoritas comprobarit » (ibid., n. 2, p. 92). « Unius
vel alterius tantum theologi, vel etiam aliquorum sed paucorum doctrina, non
est argumentum sufficiens » (Schuttes O. P., De ecclesia, a. 72 d, p. 686).

2 Eccli., 19, 4.
3 Philosophia thomistica, Metaphysica, q. 4 a. 2, circa finem, t. IV, p. 296.

Matriti, 1796.



200 De Philosophia Morali Christiana

sticam » conditionem intellectualem philosophi christiani non theologi vo-
lentis subalternari theologiae. Quae de conditione huius « infelicis » philosophi

dixi in mea « Responsione », R. D. Journet putavit esse dicta de

vero theologo, immo et de ipsa Theologia. Qualis confusio, mehercule
An negavit S. Thomas valorem scientificum philosophiae quando

scripsit non sufficere auctoritatem philosophorum, ut massa humanitatis
ignara vere et indubitate cognoscat veritates naturales de Deo 1

Quae cum ita sint, ultima verba R. D. Journet sunt « singulièrement
frappantes » et « optimistes » : « c'est pour nous une preuve frappante de
la solidité des positions de J. Maritain » (loc. cit., n. 5, in fine). Certe,
difficillimum esset adinvenire « solidiorem glossam » ad « solidificandas »

positiones adeo « solidas » D. Maritain.
Sexta et ultima glossa. Ad modum status quaestionis, ait R. D. Journet :

« le P. Ramirez avait écrit que la science subalternante et la science
subalternée doivent appartenir au même ordre, bien qu'elles diffèrent spécifiquement.

Cette affirmation avait étonné tout le monde. Il était facile d'opposer
l'exemple classique de notre théologie, entitativement naturelle, subalternée à
la science de Dieu et des bienheureux, laquelle est surnaturelle » (loc cit., n. 6).

Verum est me dixisse scientiam subalternantem et scientiam subalter-
natam pertinere ad eundem ordinem, esse tamen specifice différentes. 2

Aliam propositionem : « cette affirmation avait étonné tout le monde »,

distinguo : « tout le monde » absolute et proprie sumptum, hoc est, omnes
omnino homines qui sunt in mundo, nego ; relative et « tropice » sumptum,
idest omnes homines pertinentes ad « societatem » quandam, quam « mari-
tainianam » vocant, subdist. : « avait étonné tout le monde » rationabiliter seu
cum fundamento in re, nego ; sine ratione vel sine ullo fundamento in re, conc.

Mea « affirmatio » continebat « alphabetum » philosophiae thomisticae.
Sermo erat de ordine scientiarum ut scientiae sunt, non de ordine naturali
et de ordine supernaturali ; quia naturale et supernaturale non sunt
differentiae immediatae seu per se primo scientiae ut scientia est, cum non
solum dicantur de scientia, verum etiam de ceteris virtutibus intellectualibus
et de moralibus et de habitibus entitativis et de actibus et de sexcentis
aliis rebus.

Iam vero scientiarum ut scientiae sunt talis est ordo qualis est ordo
obiectorum earum, hoc est, generis subiecti et gradus abstractionis seu
modi vel medii cognitionis. Si differentia est generica, idest diversi generis

1
« Tertium inconveniens est quod investigationi rationis humanae plerumque

falsitas admiscetur, propter debilitatem intellectus nostri in iudicando, et phantas-
matum permixtionem. Et ideo apud multos in dubitatione remanerent ea quae
sunt etiam verissime demonptrata, dum vim demonstrationis ignorant ; et praecipue
cum videant a diversis, qui sapientes dicuntur, diversa doceri. Inter multa etiam
vera quae demonstrantur, immiscetur aliquando aliquid falsum, quod non de-
monstratur, sed aliqua probabili vel sophistica ratione asseritur, quae interdum
demonstratio reputatur. Et ideo oportuit per viam fidei [divinae] fixam certitu-
dinem et puram veritatem de rebus divinis hominibus exhiberi » (I Contra Gent.,
cap. IV, circa finem).

2 Bulletin Thomiste, 1. c., p. 431.



De Philosophia Morali Christiana 201

subiecti et diversi gradus generici abstractionis, ordo inter eas dicitur
proprie loquendo subordinatio, quatenus ordo unius est sub ordine alterius
ut genus sub genere primo inter se diversa et impermixta ; et hac ratione
omnes scientiae pure naturales subordinantur Metaphysicae, et Metaphysica
cum ceteris sibi subordinatis subordinatur Sacrae Theologiae.

Si vero differentia sit solum specified, idest intra idem genus sub-
iectum eundemque gradum genericum abstractionis vel medii cognitionis,
licet cum differentia accidentali ex parte generis subiecti et cum applica-
tione medii cognitionis ad accidens illud ut connotatum a genere subiecto,
tunc dicitur proprie loquendo subalternatio. Itaque scientia subalternans
et scientia subalternata sunt eiusdem ordinis scibilis, hoc est, eiusdem
generis subiecti eiusdemque modi cognoscendi ; secus scientia subalternans
non posset demonstrare demonstratione propter quid conclusiones scientiae
subalternatae, quia demonstratio propter quid dicitur ilia quae procedit
ex causis propriis, immediatis et adaequatis conclusionis. Immo nec licet
demonstrando transire de genere ad genus scibile, cum unumquoque genus
scibile habeat sua propria principia. 1 Et propter hoc S. Thomas post
Aristotelem dicit quod scientia subalternans et subalternata « communicant
in nomine generis et non in nomine speciei ». 2

Hoc est aequivalenter dicere quod scientiae subalternantis et
subalternatae est idem obiectum formale quod : in subalternante quidem
pure et simpliciter dictum sine connotatione alicuius extranei, in
subalternata vero cum connotatione differentiae accidentalis se habentis ad
illud ut materiale ad formale, et ratione huius connotationis, quam
speciali modo considérât, est sub ilia. Qua de causa, theologia Dei et
beatorum et theologia viatorum, quae se habent ad invicem ut subalternans
et subalternata, habent idem obiectum formale quod : quinimmo, et ipse
D. Maritain, ut posset defendere subalternationem philosophiae moralis
christianae adaequate sumptae ad theologiam moralem, logica interna
coactus est affirmare idem esse obiectum formale quod utriusque, non
obstante quod haec affirmatio transcendât limites tolerabilis.

Si quis ergo, audiens meam affirmationem, divertit ad ordinem
naturalem et supernaturalem, dicens : « il était facile d'opposer l'exemple
classique de notre théologie, entitativement naturelle, subalternée à la
science de Dieu et des bienheureux, laquelle est surnaturelle », — extra
quaestionem vagatur ; et si inde manet « étonné », suus « étonnement »

nullum habet fundamentum in re, sed se habet ut scandalum acceptum
tantum seu mere passivum. Ut autem acute et vere dicit alicubi Faber,
peius quam « scandalizare » est « scandalizari » ; et similiter, peius quam
« étonner » est « s'étonner ». Sed hoc nihil mirum habet, ex quo vidimus
vehementem « étonnement » in « glossa » praecedenti : « trepidaverunt
timoré ubi non erat timor » 3

Quae autem postea subdit : « le P. Ramirez précise aujourd'hui que
la science subalternée peut être d'un ordre différent, pourvu qu'elle soit

1 In I Post., lect. 15.
3 Psalm. 52, 6.

2 In I Post., lect. 25, n. 3.



202 De Philosophia Morali Christiana

au moins radicalement surnaturelle », eadem aequivocatione laborant. Haec
« praecisio » est a me « negative » facta, hoc est, quod non erat necesse

eam facere, cum earn prius non negaverim, eo quod haec distinctio ordinis
naturalis et supernaturalis nullam relationem habeat cum « affirmatione »

praedicta.
Haec omnia clara erant in « Bulletin Thomiste » 1 ; clariora adhuc in

Responsione mea » 2, ubi appellavi ad « lectionem » et « interpretationem »

directam textus mei sine perspicillis coloratis « honesti » Billuart. 3 Inutile
insistere in re perquam evidenti gallice et latine iterato prolata : si textus
adversarii non legitur, saltern ex integro, dicendo : « quittons donc ces

régions qui n'offrent pour nous aucune espèce d'intérêt », verificatur illud
« sollemne florilegium » : « pas de dialogue possible » ; « on y prête à l'adversaire

des expressions dont on est seul responsable » ; « on y use de

procédés fort regrettables ».

Sed veniamus ad ipsam « glossam » directe intentam a R. D. Journet :

« il sera aisé, du point de vue de J. Maritain, de répliquer que la science
subalternée peut être d'un ordre différent, pourvu qu'elle soit surnaturelle,
soit radicalement, soit complétivement et perfectivement » (loc. cit., n. 6).

Certe, « facile » est replicationem istam affere ; sed non ita « facile »

replicatio haec sensum et verba argumentationis meae tangit, quae est
in alio ordine prorsus diverso, ut ex dictis patet.

Dato tarnen quod ille esset sensus argumenti mei, ei non fit satis
reaffirmando scientiam subalternatam scientiae Dei et beatorum posse
esse supernaturalem sive radicaliter, ut theologia viatorum, sive completive
et perfective tantum, ut philosophia Christiana adaequate sumpta. De
hoc enim est quaestio, an possit salvari vere et proprie dicta subalternatio
recipiendo a subalternante conclusiones suas veluti principia sui, non per
modum radicis seu principii conclusionum inferendarum a subalternata, sed

per modum complementi et perfectionis tantum, quasi terminationis et
consummationis eius. Hoc namque est accipere principia non per modum
principiorum, sed per modum complementorum seu terminorum consum-
mantium : quod, sane, intelligat qui potest. Quid est principium per
modum termini Sicut caput per modum caudae, vel sicut album per
modum nigri. Quando thomistae ceterique philosophi peripatetici dicunt

1
« La philosophie naturelle ne se subalterne pas à la métaphysique, parce

qu'elles sont d'ordre différent et qu'elle ne se tient pas au même degré d'abstraction.
Comment la philosophie morale pourra-t-elle se subalterner à la théologie, qui
est infiniment supérieure, incommensurablement plus que la métaphysique ne l'est

aux autres sciences ?» (p. 431).
2

« Scientia subalternans et scientia subalternata debent esse eiusdem ordinis,
hoc est, eiusdem generis subiecti et eiusdem gradus abstractionis ...» (p. 118).
« Interpretatio » D. Maritain et R. D. Journet valeret, si nomen et conceptus ordinis
exclusive diceretur de ordine naturali et de ordine supernaturali ; vel si in con-
textu affirmationis meae ageretur de ordine naturali et de ordine supernaturali, et
non reduplicative de ordine scientiarum subalternatis et subalternatae. Nullum
ergo fundamentum in re habet talis « interpretatio » vere « étonnante ».

3 Responsio, p. 121.



De Philosophia Morali Christiana 203

scientiam subalternatam accipere ut propria principia conclusiones sub-
alternantis, intelligunt esse principia per modum principiorum : principium
quod non est per modum principii est contradictio in adiecto, et nomine
tenus seu « pure verbaliter » potest dici principium.

Neque aliquid conficitur subiungendo : « la notion de subalternation
s'applique analogiquement à la théologie et à la philosophie morale
adéquate » (loc cit., n. 6). Quod est pura aequivocatio non est analogia.

Nec satis. Dicunt thomistae quod « scientia subalternata est illa
quae ita dependet a subalternante, ut nequeat absque subordinatione ad

eam ullam eonclusionem demonstrare ». 1 Quaero nunc : philosophia moralis
adaequate sumpta potestne independenter a theologia morali demonstrare
aliquam eonclusionem Si non potest, non est philosophia neque scientia
secundum speciem suam, independenter a theologia ; quia scientia quae
nihil potest demonstrare est contradictio in adiecto, cum scientia defi-
niatur : « habitus conclusionum per demonstrationem acquisibilis ex princi-
piis ». 2 Sin autem possit, iam non est scientia subalternata subalternatione
proprie et stricte dicta, ut mordicus tenetur. Aut ergo philosophia moralis,
ut philosophia, radicaliter destruitur, aut pessumdatur eius subalternatio
proprie et stricte dicta ad theologiam moralem.

Prosequitur ulterius R. D. Journet : « nous pourrions allonger ces

remarques. Ce que nous venons de dire suffit, croyons-nous » (loc. cit.,, n. 6).
Certe, etiam nos putamus sufficere ea quae dixit. Ex illis — et suppono

non elegisse de industria casus difficiliores — sufficienter constat quantae
soliditatis et « realismi » sint « glossae » eius et « positiones » D. Maritain,
simulque quantae fragilitatis erant nostrae responsiones et « comment
plusieurs sont purement verbales ». Quod « si in viridi ligno haec faciunt,
in arido quid fiet ?» 3

Animadvertit tarnen quod, his omnibus in contrarium non obstantibus,
inveniuntur in mea Responsione « quelques passages qui méritent de retenir
l'attention » (loc. cit., n. 6). Deo gratias Videamus. In primis, ubi est

sermo de virtutibus moralibus acquisitis sine caritate seu in habente
peccatum mortale. Si retinentur quae ibi dicuntur et innuuntur, iam theoria
D. Maritain et R. D. Journet de philosophia morali Christiana adaequate
sumpta, est graviter « vulnerata », ne quid magis « pessimisticum » dicam.
Deinde, « un second passage intéressant est celui qui traite de la conclusion
théologique » (loc. cit., n. 6). Non exspectaveram audire me de conclusione
theologica sat bene locutum fuisse, ex quo audieram prius meipsum negare
aut in dubium vertere (contester) « la valeur de la théologie comme science »,

ac si pro me in Theologia « tout ne serait qu'opinion ». Ex quo autem
admitto quod « des vérités de foi (matériellement), peut tomber formellement

sous l'habitus de la théologie pour autant qu'elles sont déduites »,

petit a me : « pourquoi donc reprochait-il à J. Maritain d'avoir cité deux

1 Complutenses Abbreviati per Joannem ab Annuntiatione, Logica, Disp. 19,

q. 1, n. 6, p. 185 a. Patavii, 1675.
2 Caietanus, in I q. 1 a. 2, n. I.
3 Luc. 23, 31.

Divus Thomas. 14



204 De Philosophia Morali Christiana

vérités de foi comme exemples des emprunts que la philosophie morale peut
faire à la théologie » (loc. cit., n. 6).

Responsio in promptu est. Suntne veritates deductae in theologia
exsistentia finis ultimi supernaturalis et exsistentia lapsus et reparationis
humanae naturae Ex quo principio vel ex qua veritate de fide vere et

rigurose demonstrantur seu deducuntur — et non per meram « probabili-
tatem » aut « convenientiam » —, quin eaedem veritates praesupponantur
explicite vel implicite Meo quidem iudicio, neutra Veritas rigurose
demonstratur ex alia priori, quia ex nulla priori ex necessitate dependet,
sed utraque sola fide exclusive tenetur.

* **

Denique, concludit « glossas » suas per haec prudentissima verba,
quae libenter ac sincere nostra facimus : « Faut-il l'écrire Nous ne pensons
aucunement être infaillibles. Nous disons simplement comment les choses

nous apparaissent » (loc. cit., n. 6, in fine).
Ambo fallibiles sumus ; ambo sincere quaerimus veritatem in caritate

et caritatem in veritate ; ambo sinceritate ac simplicitate mentis et cordis
exponimus res prout nobis apparent. Addo insuper me nullum verbum
amarum aut « blessant » ex intentione dicere voluisse. Quod si forte inve-
niatur aliquod — de hoc enim iudex non sum, licet, fateor, non ex toto
abhorream ab ironia quadam, quae ad eutrapeliam haud incongrue reduci
posset —, pro non dicto habeatur : Caritas non cogitât malum, patiens
est, non irritatur, non agit perperam ; congaudet autem veritati. 1

1 I Cor., XIII, 4-6.


	De Philosophia Moralia Christiana [Fortsetzung]

