Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 14 (1936)

Artikel: Zur Rehabilitierung der vorwissenschatftlichen Erfahrung
Autor: Well, Alphons M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762248

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762248
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Rehabilitierung
der vorwissenschaftlichen Erfahrung.

Von P. Alphons M. WELL O. P,, Graz.

Als ein Hauptsatz im System des hl. Thomas von Aquin hat der
Satz zu gelten : « naturalis nostra cognitio a sensu principium sumit »
I q. 12 a. 12, unser natiirliches Erkennen nimmt seinen Anfang von
der Sinneswahrnehmung. Ja noch mehr, der Lehrer fihrt dort fort,
« unde se tantum naturalis cognitio nostra extendere potest, in quantum
manuduci potest per sensibilia». Darum reicht unser natiirliches
Erkennen soweit, als uns das Sinnfillige zu fithren vermag. Wer das
System des hl. Thomas nicht niher kennt, meint einen Empiristen in
diesen Sitzen zu horen, die Erfahrung fithrt den Menschen in seinem
Erkennen und ist das MaB seines Erkennens. Das Axiom : nihil est
in intellectu, quod non fuerit prius in sensibus, wird von den Empiristen
ebenso wie von der Scholastik zitiert und der Ausdruck der tabula rasa,
nimlich daB die Seele ein unbeschriebenes Blatt sei, auf das die Er-
fahrung ihre Zeichen setze, dieser Ausdruck, mit den L. Jocke gegen
die Verfechter der Lehre von den eingeborenen Ideen stritt, fand sich
schon beim hl. Thomas. Es zeigt also im Grunde die aristotelisch-
thomistische Philosophie denselben Ansatz und Ausgangspunkt wie
der neuzeitliche Empirismus.

Wenn dem aber so ist, so fragt man sich, wieso dieser scholastische
Empirismus lange Zeit nicht ernst genommen wurde, wieso die Schola-
stik in den Ruf kam, der Erfahrung nicht gerecht zu werden, so wenn
z. B. Eisler in seinem philosophischen Wérterbuch sagt : « Die Schola-
stiker vernachlissigen die Erfahrung gegeniiber dem begrifflichen
Denken ». ! Das heillt eigentlich nichts anderes als, die Scholastiker
sind Rationalisten. Selbst ein Kant hat den empirischen Ausgangs-
punkt scholastischen Denkens nicht begriffen, sonst hitte er das

1 R. Eisler, Worterbuch der philosophischen Begriffe, unter « Erfahrung »



74 Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

kosmologische Argument nicht als ein eigentlich doch ontologisches
bezeichnen koénnen.! Jedenfalls waren AuBenstehende immer mehr
geneigt, Thomas in die Linie eines Spinoza und Hegel als in die der
Empiristen zu stellen. Wer nicht tiefer in die Erkenntnistheorie der
Scholastik, insbesonders in ihre Intellectusagens-Lehre eingedrungen
ist, auf den wird der scholastische Standpunkt den Eindruck des
Unausgeglichenen und Unvermittelten machen : kriftige Ansitze zu
einem Empirismus und dann doch voller Rationalismus. Erst die
Abstraktionslehre, wenn sie ganz erfaBt, ja erlebt wird, zeigt die
wunderbare Synthese der beiden, nach unserer Auffassung auBerhalb
der Wahrheit liegenden Systeme des Empirismus und Rationalismus.
Dann wird man nicht sagen kénnen, es sei hier eine Synthese bloB
vorgetiuscht und unterschoben, sondern es handelt sich um eine Lehre,
die allen Moglichkeiten menschlicher Erkenntnis gerecht wird, wihrend
gerade der Rationalismus etwas vortiduscht, was nicht zutrifft. Er
wollte von der Erfahrung absehen und aus dem Geiste die Welt ableiten,
nach Art wie die Mathematik aus ersten Prinzipien weitere Sitze
entwickelt. Aber es lift sich zeigen, wie bei jedem weiteren Schritt
des Systems die Erfahrung ihn allein ermdoglicht hat. So sind die Attri-
bute von Denken und Ausdehnung z. B. aus dem Substanzbegrift
nicht ableitbar und nur der Erfahrung zu verdanken.

Besser und der Wahrheit allein entsprechend ist es deshalb, auch
als Intellectualist die Abhingigkeit von der Erfahrung anzuerkennen,
wie Thomas dies fiir die natiirliche Erkenntnis in ihrem ganzen Umfange
tut. Die Erfahrung aber, soll sie der Wissenschaft dienen, muB irgend-
wie rationalisiert werden, sonst ergibt sich nicht Allgemeingiiltigkeit
und Notwendigkeit, die Voraussetzungen jeder Wissenschaft sind.
Und dies geschieht beim menschlichen Erkennen gleich vom Anfang
an. Ohne den subjektiven Sinn des kantischen Phaenomenalismus
anzunehmen, 148t sich doch sein Wort gebrauchen : « die Wahrnehmung
selbst schon ist von den Regeln des Verstandes bestimmt », d. h. ist
irgendwie rationalisiert, dieses Rationalisieren nimmt nun durch die
wissenschaftliche Arbeit seinen Fortgang, man spricht noch weiterhin
auch diese Resultate als Erfahrung an bis zu einer gewissen Grenze.

Was liegt jenseits dieser Grenze ? Damit haben wir uns hier nun
nicht zu beschiftigen. Wir wollen, nur von der Erfahrung her gesehen,
feststellen, daB der Empirismus die Grenze viel frither zieht als die

1 Vgl. Kant, Kritik d. p. V. Elementarb. I1. I. II. Abt. II. Buch, III. Hptst,



Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung 75

Scholastik. Die Manuductio per sensibilia hat bei Thomas einen anderen
Sinn als bei den Empiristen. Man kénnte den Unterschied so fassen : fiir
Thomas fithren die durch die Erfahrung gewonnenen Begriffe auf Grund
der Seinsanalogien auch dorthin noch weiter, wo es nichts mehr zu er-
fahren gibt. Der Empirismus dagegen schlieBt mit universeller Erfahrung
ab. Um diese Unterschiede nidher kennzeichnen zu kénnen, ist es not-
wendig eine gewisse Definition und Einteilung der Erfahrung zu geben.

Erfahrung, Empirie im allgemeinsten Sinne des Wortes bedeutet ein
unmittelbares Vorfinden, Erleben, Aufnehmen von Inhalten, sei es
der AuBen- oder Innenwelt.

Die unmittelbarste Erfahrung ist die Wahrnehmung oder unmittel-
bare Erinnerung. Wahrgenommen wird immer ein Jetzt und Hier,
ein einziger Fall in seiner Individualitit. Der Mensch lebt urspriinglich
in der Wirklichkeit, er erlebt sie und reagiert immerfort auf sie. Dieses
Hineinverwobensein in die Wirklichkeit besteht vor aller Erkenntnis
und geht in die Erkenntnis mit ein. Es entspricht der natiirlichen
Erkenntnis, da allem Erkennen das Erlebnis der Wirklichkeit zu Grunde
liegt, in der ja der Mensch selber ein Bestandteil ist. Meist ist es
urspriinglich eine Gesamtreaktion des ganzen Menschen auf die Wirk-
lichkeit, wie sie bei Kindern und Primitiven besonders studiert werden
kann. Sie vollzieht sich mit Leib und Seele in Akten, die zuerst ein
intellektuell-emotionales, also ein ganz praktisches Verhalten in sich
schlieBen. Spiter erst durch entsprechende Aufmerksamkeit hebt
sich das intellektuelle Erfassen heraus. Dazu ist es notwendig, daB
Begriffe da sind, die bei den ersten Wahrnehmungen noch fehlen.
Angefangen von dem primitivsten Ausruf: Da! fiir die Bezeichnung
eines Schmerzes bis zur Konstatierung der Krankheit, ist ein weiter
Erfahrungsweg notwendig. Auf diesem Weg liegt auch die Ding-
erfassung, das Erfahren von Gegenstinden und ihrer Wirklichkeit.
Wir haben ja nicht Begriffe, wie Tisch, Bank, frei von der Wirk-
lichkeit in uns bereit und sagen sie dann von der Wirklichkeit aus,
sondern wir erfahren diese Gegenstinde, wir erurteilen sie uns.

Diese innige Fithlung zwischen Subjekt und Objekt finden wir
nur in der Wahrnehmung zunichst, daher geht auch alle Erfahrung
auf sie zuriick. Erst per analogiam, durch groBes Einleben und ErfaBt-
werden von Theorien, Lehrsitzen, Moralsitzen kann man auch da von
einem Erfahren sprechen. In diesem Sinne kann man auch Gott erfahren.

Wir kommen hier zu einer Form innerer Erfahrung, die wie ein
zweiter Weg, als Weg nach Innen in der Philosophie eine Rolle gespielt



76 Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

hat, und dem Weg nach AuBen gegeniibergesetzt wurde. Aber es
trigt dieser Weg die Note des Subjektiven an sich und ohne gesicherte
duBere Erfahrung liBt sich kein Kriterium finden, seine Objektivitit
darzutun. Wir halten es nicht fiir ausgeschlossen, daB sich auch Irrtiim-
liches in dieser Form erfahren liBt. AuBerdem geht dieser Weg noch
viel schneller und steiler ins Ubersinnliche hinein als der Weg der
duBeren Erfahrung. Dies und wohl auch die ganze Geistesrichtung
des Aristoteles hat Thomas den anderen Weg gehen lassen, der einmal
begangen, auch zu inneren Erfahrungen fiihrt, die aber so durch sichere
Kriterien befestigt sind.

Erfahrung im engeren Sinne nun ist das Erwerben von Wissens-
inhalt durch die duBere und innere Wahrnehmung, ferner durch Beob-
achtung, Experiment, Induktion. Diese Erfahrung begriindet vor allem
die sogenannten Erfahrungswissenschaften als solche, deren Gegen-
stinde in der Erfahrung liegen. Um diese Art Erfahrung von der
allgemeineren, rein menschlichen, sozusagen alltiglichen zu unter-
scheiden, sprach man von vorwissenschaftlicher und wissenschaftlicher
Erfahrung. Zwischen diesen beiden Arten lassen sich nicht so leicht
Grenzen ziehen. Die vorwissenschaftliche Erfahrung ist vor allem
nicht als eine nur sinnliche aufzufassen. Wollte man, wie Avenarius !
forderte, alle Zusitze des Denkens aus der Erfahrung eliminieren,
so bliebe nichts Natiirliches, sondern ein Kunstprodukt iibrig. Die
reine Erfahrung, welcher nichts beigemischt ist, was nicht selber wieder
Erfahrung wire, welche mithin in sich selbst nichts anders als Erfahrung
ist, ist nur ein Grenzbegriff. Mit Recht sagt Wundt : « reine Erfahrung
ist eine begriffliche Fiktion, die in der wirklichen Erfahrung nicht
vorkommt » 2 Man kann also nicht die vorwissenschaftliche Erfahrung
der Erfahrung der Sinnesvermdgen gleichsetzen, sondern der Einteilungs-
grund liegt in der Art des Gedanklichen, das sich in aller Erfahrung
findet. Sofern bei der Erfahrung bloB das natiirliche Denken beteiligt
ist, spricht man von vorwissenschaftlicher Erfahrung, sofern ein syste-
matisches, wissenschaftlich geschultes Denken mit beteiligt ist, von
wissenschaftlicher Erfahrung.

Das Verhiltnis beider Erfahrungsweisen zueinander wire wie
man erwarten sollte, das des Oberflichlicheren zum Griindlicheren,
sofern nidmlich der vorwissenschaftlichen Erfahrung mangels der

! Vgl. Avenarius, Philosophie als Denken der Welt, S. 40.
? Vgl. Wundt, System der Philosophie, 2. Aufl. S. 209.



Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung 7

Methode und der Forschungsinstrumente vieles entgeht, was die
wissenschaftliche Forschung festzustellen in der Lage ist. Das wissen-
schaftliche Arbeiten fiihrte also zum Eliminieren der errores negativi
d. h. nicht zur Aufhebung eigentlicher Irrtiimer, sondern nur iiber-
sehener Mingel der vorwissenschaftlichen Erfahrung. Freilich auch
zur wissenschaftlichen Bestdtigung derselben. Aber so einfach liegen
faktisch die Dinge nicht. Erkenntnistheoretische Erwigungen kompli-
zieren dieses Verhidltnis und es erscheint nicht immer so leicht,
bei Widerspriichen beider Erfahrungsweisen, die, ideal gedacht, nicht
vorkommen diirften, faktisch aber nicht so selten sind, festzustellen,
welcher Erfahrungsweise man folgen soll. Fiir die Philosophie erhebt
sich dann die Frage, von welcher sie ihren Ausgang nehmen soll.
Dariiber wollen wir hier etwas nachdenken und zugleich sehen, welchen
Standpunkt die Philosophie des hl. Thomas hierin einnimmt. Vielleicht
ist es giinstig, in diesen Zusammenhang an die Vorwiirfe des Begriinders
des neueren Empirismus Francis Bacon (Baco de Verulam) gegen die
Aristoteliker zu erinnern und an sie unsere Erwidgungen zu kniipfen.

In seinem « Novum Organon » unterscheidet er bereits die zweifache
Erfahrung und bewertet sie folgendermalen : « vaga enim experientia
mera palpatio est et homines potius stupefacit quam informat ».* Die
gemeine also vorwissenschaftliche Erfahrung ist mehr ein Herumtappen
und bringt die Menschen mehr zum Staunen, als daB sie sie bildete.
Bacon erhebt den Vorwurf, die Scholastik habe sich der gemeinen
Erfahrung bedient und sei so in die Irre gegangen. Und sein zweiter
Vorwurf ist, man habe vorschnell verallgemeinert, habe zu eilig den
Sprung ins Metaphysische getan, statt erst die wirklich wissenschaftliche
Erfahrung sich zu bilden. Dies habe zu vielen Irrtiimern Anlal gegeben.
Bacon fordert deshalb, es sollten dem nach Allgemeinheit strebenden
Geiste nicht Fliigel angesetzt, sondern Blei angehingt werden. 2 Kurz,
unkritisches und naives Erfahren und vorschnelle metaphysische
Schliisse aus dieser Erfahrung, wird von Seiten des Empirismus gegen
die Scholastik geltend gemacht. Diese Vorwiirfe sind bis auf den
heutigen Tag nicht ganz verstummt, man findet sie immer wieder
in gegenerischen Biichern und als Beispiel eines solchen Vorgehens
liest man die Erklirung gewisser physikalischer Tatsachen durch
den « horror vacui» in der Natur. Wir miissen gestehen, daB dieses

v Francis Bacon, Novum Organon I. 1oo.
2 A a. 0. 19.



78 Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

Beispiel nicht schlecht gewihlt ist, um eine voreilige, leere Abstraktion
an Stelle einer weittragenden Naturkraft zu setzen.

Fragen wir uns also, inwieweit die Kritik Bacons zu Recht besteht
und welche Aufgaben aus ihr der Neuscholastik etwa auf dem Gebiet
der Erfahrung erwachsen. Sein erster Vorwurf bezieht sich auf die
unkritische Erfahrung. DaB es eine unkritische Erfahrung gibt, steht
auBer Zweifel, denn es gibt Sinnestiuschungen verhingnisvoller Art.
Schon die Alten stellten Kriterien fiir richtige Sinneserkenntnis die
eine Voraussetzung richtiger Erfahrung ist, auf. Trotzdem aber ist
man der Uberzeugung, daB die Sinne nicht ihrer Natur nach irrefithren
konnen. Die vorwissenschaftliche Erfahrung hilt nun daran fest,
sie hat sozusagen den Glauben an die Sinne, sie braucht aber deshalb
durchaus nicht vollig unkritisch und in diesem Sinne naiv zu sein.
Schon der einfache Mann konnte Sinnestiuschungen (per accidens)
feststellen und berichtigen. Freilich stehen ihm die Forschungsmittel
der Wissenschaft nicht zur Verfiigung. Aber ein Moment birgt die
vorwissenschaftliche Erfahrung doch in sich, das ist ihre Wirklichkeits-
nihe und der gesunde Sinn, der sich bei aller sonstigen Unvollkommen-
heit und Mangelhaftigkeit als doch etwas wertvolles erweist. Damit
mubB vor allem eine Philosophie rechnen, die die Erfahrung zum Aus-
gangpunkt ihrer Uberlegungen macht. Noch klarer wird die Sache,
was wir damit meinen, wenn wir in diesem Zusammenhang die wissen-
schaftliche Erfahrung vergleichen. Die empirischen Wissenschaften
suchen die den Erscheinungen zu Grunde liegenden GesetzmiiBigkeiten
zu ermitteln. Dazu sind Denkarbeit und Begriffe notwendig, so wird
die Erfahrung rationalisiert und verallgemeinert. Auf diesem Wege
gibt es drei Stufen: Hypothesen, Theorien, Gesetze. Hypothesen
sind Annahmen oder Vermutungen iiber irgendwelche Zusammenhinge
im Naturgeschehen. Sie sind immer irgendwie auf Erfahrung beruhend,
also nicht reine Spekulation. Von Theorie spricht man, wenn eine
Hypothese auf Grund von Tatsachen niherhin bestimmt wird, so z. B.
die Descendenztheorie, geschaut an Typusinderungen, Fossilien als
Zwischengliedern, Atavismen als Spuren. All dies wird so gedeutet
auch der Erfahrung zugerechnet, wenn auch noch nicht im Sinne eines
gesicherten Besitzes. Freilich kann man darauf hinweisen, wie sich
Theorien verifizieren, besonders dann, wenn man auf Grund derselben
gewisse Tatsachen voraussagen kann. Aber man darf nicht vergessen,
daB selbst bei Verifikationen die Theorie nicht restlos erwiesen ist, weil
sie mit der Wahrheit noch nicht véllig zur Deckung gebracht ist. Es



Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung 79

kann ja der Fall sein, daB die Theorie nur einen Wahrheitskern enthiilt,
in etwas die Wirklichkeit trifft, nicht aber in allem. Die heute in vielem
aufgegebene Naturbetrachtung der Alten lieB sich auch verifizieren,
ohne deshalb schon wahr zu sein. Die dritte Stufe, das Naturgesetz,
ist die allgemeinste Zusammenfassung der Natur. Es ist unanschau-
lich, gehort aber doch zum Gut der Erfahrung, weil es sich auf An-
schauliches bezieht.

So konnte es dazu kommen, daB sich auf diesem Wege die wissen-
schaftliche Erfahrung immer mehr von der vorwissenschaftlichen ent-
fernte, und daB man nun die wissenschaftliche als die objektive, die
vorwissenschaftliche als die subjektive Erfahrung ansprach. Damit er-
klirt sich die oft so radikal ablehnende Haltung der Naturwissenschaften
gegen eine Philosophie, die ihr naturwissenschaftliches Weltbild nicht
ohne weiters gelten lieB. Besonders stark traf dies die Scholastik.
Nehmen wir hier zum Beispiel das Problem der Obj. der sekundiren
Qualititen. Als man von naturwissenschaftlicher Seite die Farben,
Toéne etc. analysierte, nach quantitativer Methode, ergab sich, daB
es sich da um Schwingungen handle. Die Theorie wurde um so grobB-
artiger, als man so Farben, Licht, Elektrizitit, Wiarme auf einen ge-
meinsamen Nenner bringen konnte. Niemand wird diese Theorie
heute bezweifeln, sie ist sehr verifiziert. So muBte also die vorwissen-
schaftliche Erfahrung aufgegeben werden, die hierin Qualititen sah.
Die Welt ohne Auge ist eigentlich finster und farblos. Das natur-
wissenschaftliche Weltbild hatte {iber das vorwissenschaftliche gesiegt.
Nun glaube ich aber, daB dies noch nicht so ausgemacht ist. Ohne
dieses Problem hier 16sen zu wollen, es handelt sich ja in diesem Zu-
sammenhang nur um ein Beispiel, bleibt doch die Auffassung, daB
es sich bei den Farben etc. um objektive Qualititen handle, auch
vertretbar. Denn, wie die Logik sagt, wird der Gegenstand durch
die Methode bestimmt. Tritt man mit quantitativer Methode an diese
Dinge heran, so miissen sie sich eben auch in Quanten darstellen. Die
Qualititen sind deshalb noch nicht als subjektiv erwiesen. Sie kénnten
gerade zur vollen Wirklichkeit gehoren, wihrend die wissenschaftliche
Erfahrung nicht mehr die volle Wirklichkeit in sich schlieBt, sondern
bereits eine Abstraktion darstellt. Dies nur ein Beispiel. Sicherlich
aber 1dBt sich sagen, daB die Wirklichkeit viel reicher ist als die wissen-
schaftliche Erfahrung sie erfaBt. Besonders gilt dies von allen nach
quantitativer Methode erfaBten Objekten. Deshalb geht es nicht an,
das wissenschaftliche Weltbild ohne weiters als das Weltbild hinzu-



8o Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

stellen. Die Naturwissenschaft hat hier Entgleisungen zu verzeichnen,
wie etwa, wenn gelehrt wurde, Gedanken sind eigentlich Nerven-
schwingungen, das Leben ist eigentlich ein Chimismus u. s. f. In solchen
Fillen wurde die Wirklichkeit abstraktiv nicht nur verarmt, sondern
vergewaltigt. Darum haben sich solche Urteile auch nicht halten kénnen.
Was wir hier aber besonders notieren wollen, ist die Erkenntnis : die
wissenschaftliche Erfahrung trifft die Wirklichkeit nicht erschépfend,
sondern sie greift durch ihre Methode gewisse Momente heraus und
verfolgt dann dieselben bis zum duBersten. Das naturwissenschaftliche
Weltbild macht das vorwissenschaftliche nicht iiberfliissig, noch korri-
giert es dasselbe im absoluten Sinne. Auch die vorwissenschaftliche
Erfahrung besteht in ihrem Wesentlichen zu Recht. Wir kommen
also zu einer gewissen Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Er-
fahrung ohne deshalb einer gesicherten wissenschaftlichen den Wert
absprechen zu wollen.

Diese Auffassung ist heute nicht etwa eine aus scholastischem
Interesse oder durch einen Rettungsversuch der thomistischen Phi-
losophie bedingte, sondern sie wird teilweise von den Naturwissen-
schaften selbst zugegeben. Ich verweise auf das Buch des Tiibinger
Professors Th. Haering : « Philosophie der Naturwissenschaft », das
den Untertitel fiihrt : « Versuch eines einheitlichen Verstindnisses
der Methoden und Ergebnisse der anorganischen Naturwissenschaft.
Zugleich eine Rehabilitierung des vorwissenschaftlichen Weltbildes ».
(Miinchen 1923.) Was sich auf anorganischem Gebiete ergab, findet
auch auf dem biologischen seine Bestitigung. Trotz der reichen For-
schungsergebnisse auf dem Gebiete der Biologie wurde doch eine
Entelechielehre von manchen Biologen erneuert, so von Driesch, Pauly,
Wolff, Neumeister, wihrend doch sonst eine solche Auffassung als
Reste eines Animismus vollkommen von naturwissenschaftlicher Seite
verpont war.

Wenn aber diese Ausfithrungen richtig sind, so ergibt sich unmittelbar
aus ihnen, daB die Philosophie nicht allein auf der wissenschaftlichen
Erfahrung aufbauen soll, sondern mit Recht auch zu einem guten
Teil die vorwissenschaftliche in ihrem Wesen zu beriicksichtigen hat.
Denn die Inhalte der wissenschaftlichen Erfahrung sind vielfach wissen-
schaftliche Abstraktionen, sie bilden daher nicht einen so festen Ausgangs-
punkt, sind vielfach Theorien von noch nicht vélliger Sicherheit, sind
zeitlichen Schwankungen unterworfen und enthalten jedenfalls nicht
die volle Wirklichkeit.



Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung 81

Vom Standpunkt der Erfahrung aus ist es deshalb nicht Nachteil
oder Minderwertigkeit einer Philosophie, wenn sie auf gesicherter vor-
wissenschaftlicher Erfahrung ruht und von dieser aus zu den Theorien
des naturwissenschaftlichen Lebens Stellung nimmt, ohne sich mit
diesen jeweils zu identifizieren. Dies ist aber der Standpunkt der
philosophia perennis, die sich schon deshalb so nennen darf, weil sie
an den Schwankungen der Meinungen nicht teilzunehmen braucht.

Die Riicksichtnahme auf die vorwissenschaftliche Erfahrung birgt
im Gegenteil Vorteile fiir das philosophische Erkennen in sich. Zu-
nichst entspricht sie der Kondition des Menschen iiberhaupt. Denn
durch diese Erfahrung ist der Mensch am meisten wirklichkeitsnahe.
Dieses Hineinverwobensein in die Wirklichkeit, das vor aller Erkenntnis
besteht, soll auch mit in die Erkenntnis, wenn auch in gereinigter
Form eingehen. Es darf weder durch einen gewissen erkenntnistheore-
tischen Solipsismus, noch auch durch naturwissenschaftliche Theore-
mata aufgehoben werden. Alles Erkennen gehe moglichst von einem
frischen Erleben der Wirklichkeit aus, so nimmt es von vornherein
eine gesunde Richtung und konstituiert ein Wissen des gesunden
Menschenverstandes. Wenn der christlichen Philosophie es eigen ist,
eine Philosophie zu sein, in der der consensus hominum etwas gilt,
so ist dies auch deshalb, weil sie die vorwissenschaftliche Erfahrung
mitberiicksichtigt und so aus gesunden Quellen schopft.

Ein weiterer Vorteil dieses Standpunktes ist in der Méglichkeit
gegeben, endgiiltige Erkenntnisse metaphysischer Art zu gewinnen,
unabhiingig von dem gerade in der Naturwissenschaft geltenden Welt-
bild. Bei einseitiger Betonung der wissenschaftlichen Erfahrung im
modernen Sinn wiirde es schwer sein, eine endgiiltige empirische Basis
zu finden und es lige immer eine Unsicherheit beziiglich kiinftiger,
vielleicht alles wieder umstiirzender Erkenntnisse und Theorien vor.
So wiirde die Metaphysik in Abhingigkeit von den empirischen Wissen-
schaften geraten. Man hat z. B. ohnedies versucht, die scholastische
Philosophie als Ergebnis der damaligen Naturbetrachtung aufzufassen
und dies bis in die ersten Sitze hinauf, selbst die Akt-Potenz Lehre
wurde nicht ausgenommen. So wiirde die Erfahrung alles relativieren,
jede Zeit erfihrt die Welt anders und bildet sich auf Grund ihrer
Erfahrung ihr Weltbild. Bis zu einem gewissen Grad ist dies ja
richtig, aber das Zeitbedingte darf sich nicht auf das Wesentliche
erstrecken, sonst wird die Philosophie nur mehr Zusammenfassung
der Zeiterfahrungen.

Divus Thomas. 6



82 Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

Gerade eine gesicherte vorwissenschaftliche Erfahrung, die sich
im wesentlichen immer gleich bleiben wird, hat die groBe Bedeutung
eines Ausgangspunktes des Philosophierens, der allen Menschen gemein-
sam sein kann. Denken wir etwa an den Ansatz der Gottesbeweise
bei Thomas : « Certum est enim et sensu constat, aliqua moveri in hoc
mundo », es ist eine sichere, durch das Zeugnis der Sinne verbiirgte
Tatsache, daB es in der Welt Bewegung gibt. Das ist ein Ausgang
aus vorwissenschaftlicher Erfahrung. Oder denken wir an den Ansatz
der naturphilosophischen Spekulation des Hylemorphismus, der Materie-
Form Lehre, er ist in der vorwissenschaftlichen Erfahrung gelegen,
daB es wegen tiefgreifender Verinderungen in der Natur der Kdrper
Substrat und Kraft zu unterscheiden gibt, wie dies besonders das
Phaenomen des Todes nahe legt.

Es ist interessant zu beobachten, wie die Vernachlissigung der
vorwissenschaftlichen Erfahrung ebenso wie die Vernachlissigung
jeder Erfahrung durch den Rationalismus zu édhnlichen Resultaten
fithrt, ndmlich zu einer Art genialen philosophischen Dichtung, roman-
tischer oder mehr sachlicher Art, in der sich der menschliche Forschungs-
geist gefillt und wobei er vergiBt, wie weit er sich von der Wirklichkeit
entfernt hat. Ein solcher Dichter war auch E. Haeckel.

Ein weiterer Vorzug der Beriicksichtigung vorwissenschaftlicher
Erfahrung liegt auf ethischem Gebiet. Das Vertrauen in die mensch-
lichen Erkenntniskrifte, insbesonders auch auf die sinnliche Erkenntnis,
nennen wir es ruhig naiv, wir brauchen bei diesem Ausdruck nicht
zu erroten, verbunden mit der Ehrfurcht vor dem Nicht-Ich der
Erfahrung, erzeugt das richtige Ethos des Philosophierens. Der Mensch
sieht sich so der Fiille der Wirklichkeit gegeniibergestellt, er ist sich
bewuBt, daB sein Erkenntnisapparat ihm diese Wirklichkeit vermittelt
und seine ersten Erfahrungen, in denen er sich fast mehr passiv ver-
hilt, sind ihm wegweisend fiir die weitere Aktivitit seiner Forschungen.

Nun wire noch der zweite Vorwurf Bacons zu behandeln, die
Scholastiker hitten vorschnell verallgemeinert und wiren so der
Wirklichkeit nicht gerecht geworden. Beachten wir nur, wie ver-
schlungen diese Sache eigentlich ist. Da dem Menschen eine intellek-
tuelle Intuition der Einzelheiten und damit der konkreten Wirklich-
keit verwehrt ist, mubBl er sich auf die Abstraktion verlegen, soll er
tiefer erkennen und die Zusammenhinge erfassen. Die Erfahrung
mul also rationalisiert werden. Darin liegt nun sicherlich eine gewisse
Kunst, die geeigneten Abstraktionen, die vorwirts fithren, zu finden,



Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung 83

eben die Kunst des Forschens. Man hat es ja da nicht mit einem
Abstraktionsmechanismus zu tun, nach Art einer Denkmaschine.
Richtig ist, daB die Scholastik bereits durch Aristoteles ungeeignete,
oder sagen wir wenigstens weniger geeignete Abstrakte der Natur-
betrachtung iibernahm. Denken wir z. B. an die abstrakten Qualititen-
paare wie das Kalte und Warme, das Feuchte und Trockene, das
Dichte und Diinne u. s. f. Oder denken wir an die Lehre von den
5 Elementen und ihre verschiedenen Anwendungen in der Natur-
erklirung. Quantitative Unterschiede wurden da in qualitative Be-
stimmungen verkapselt, die tatsichlich eine Erstarrung in Begriffen
verursachten. Mag man auch mit diesen Mitteln manche gute Deutung
im Naturgeschehen getroffen haben, mag manches sich da im Lichte
der heutigen Forschung wie ein richtiges Erfiihlen des Sachverhaltes
erweisen (Thales-Wasser, Elektronkern-Wasserstoff), so konnte doch
auf diesem Wege eine exakte Naturforschung nicht angebahnt werden.
Nicht jede Abstraktion ist eine gleich gliickliche und fruchtbare. Wir
miissen deshalb, trotz allem, was iiber den Wert der vorwissenschaft-
lichen Erfahrung gesagt wurde, ohne dies nun zuriickzunehmen, doch
sagen, die Anwendung der Mathematik in der Naturforschung, das
methodische Streben, deshalb Qualititen auf Quantititen zu redu-
zieren, ist eine sehr fruchtbare Methode gewesen, der wir den Aufstieg
der Naturwissenschaften verdanken. Nur muB man sich trotz der
Vorteile auch der Einseitigkeit eines solchen Verfahrens bewuBt bleiben.
Unter dieser Voraussetzung sind alle so gewonnenen Ergebnisse von
groBem Wert und auch die Philosophie darf an ihnen nicht voriiber-
gehen. Sie soll auch die wissenschaftliche Erfahrung kennen und
beurteilen und fiir sich fruchtbar machen. Gerade weil sie aber auch
die vorwissenschaftliche Erfahrung als Ausgangspunkt gelten 140t,
ist sie berufen, zu vermitteln und zu totalisieren. Die Neuschola-
stik hat diesem Rechnung getragen, sie hat die wissenschaftliche
Erfahrung in das System eingezogen, sie von der Metaphysik her
beurteilt. Es kam zu einem Auswechseln von Teilen innerhalb der
Naturphilosophie vor allem. Die wissenschaftlichen Erfahrungen des
Altertums wurden ersetzt durch die der Neuzeit, ohne daB das System
litt. Und dies gelang! Es konnte gelingen, weil die vorwissenschaft-
liche Erfahrung, in dem Sinne, wie wir sie gefaBt haben, ein Bleibendes
darstellt, so daB die aristotelisch-thomistische Philosophie eben nicht
nur ein Exponent des damaligen Weltbildes, sondern des Weltbildes
iiberhaupt ist. Doch darf man nicht glauben, daB diesbeziiglich schon



84 Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

alles geleistet wurde, noch auch daB es in allen Fillen bereits
restlos gelungen wire, auch kann es sehr gut sein, dal die neuere
Erfahrung in sekundiren Fragen eine Modifikation der philosophischen
Ansichten bringen wird ; man darf aber nicht iibersehen, wie diese
Umstellung im groBen und ganzen moglich war und wie sehr sich
durch sie das System empfiehlt.

Noch auf eine Funktion der Erfahrung beziiglich des philoso-
phischen Denkens sei aufmerksam gemacht. Die neuere Erfahrung
ist nicht zu geringem Teil mitbeteiligt gewesen an der Regeneration
der Scholastik. Sie war der Hecht im Karpfenteich. Die Erfahrung
ist ja tiberhaupt der Spekulation gegeniiber ein enfant terrible. Und
die moderne Erfahrung hat ausgiebig der Scholastik gegeniiber diese
Rolle gespielt. Von der Erfahrung her kommt neue Anregung, neues
Leben. Der ruhige, etwas weltferne Besitz der Wahrheit wurde durch
die neuen Ergebnisse zunichst gestort, er mubBte aufs neue wieder
errungen werden durch neue Stellungnahmen, ja vor allem dadurch,
daB man die Probleme aufs neue und von Anfang an durchdachte ;
die etwas aristokratische Unnahbarkeit muBte abgestreift werden
und der Metaphysiker multe sich um die neuen Naturwissenschaften
kiimmern. Dies alles aber bedeutete neues, junges Leben, eine Re-
generation.

Wir miissen nun nochmals auf den Vorwurf Bacons zuriickkommen,
die Scholastiker hitten sich Abstraktionsspriinge zuschulden kommen
lassen. Es wurden zwar immer innerhalb der Scholastik die Abstrak-
tionsstufen unterschieden, man besall auch eine vorziigliche logische
Klassifikation der Wissenschaften nach diesen Abstraktionsgraden, aber
in der Praxis wurden dieselben methodisch nicht so genau genommen.
Wenn wir z. B. die naturwissenschaftlichen Schriften eines Albertus
Magnus daraufhin priifen, so ergibt sich, dal er zur Erklirung der
Natur zwar im allgemeinen die damaligen Erfahrungen beniitzt, also
die verschiedenen Naturqualititen, daB er aber auch nicht selten
metaphysische Lehren zu Erklirungen heranzieht. Mit andern Worten,
Empirie und Spekulation waren in der Praxis nicht geschieden. So
konnte es dann dazu kommen, daB man, wo man die empirischen,
also nichstliegenden Ursachen nicht kannte, einfach metaphysische
Griinde einsetzte, zum Schaden der Naturforschung. Derselbe Mensch
eben hat damals diese weiten Gebiete behandelt und sie waren in ihm
eins. Er empfand es daher gar nicht als methodisch stérend, Erfahrung
und Spekulation promiscue zu gebrauchen. So aber konnte das



Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung 85

Apriorische die Forschung vielfach hindern, zumal ja Abstracta bis-
weilen nur Notbehelfe, ja leere Worte sein konnen, die aus einer
momentanen Verlegenheit heraushelfen. Damit war die Gefahr gegeben,
daB die Metaphysik als Deus ex machina in die Naturforschung ein-
trete. Wollte man die Natur durch den auctor naturae erkliren, so
wire die Naturforschung tiberfliissig. So konnte es zu der filschlichen
Meinung kommen, die Forschung sei durch das apriorische Wissen
in Frage gestellt. Eine methodische Scheidung im ganzen wissen-
schaftlichen Verfahren war also gefordert. Sie wurde durchgefiihrt
und wir sprechen heute von den empirischen oder Erfahrungswissen-
schaften. Sie halten sich im Bereich der Empirie und iiberschreiten
ihn nicht. Es gibt sozusagen verschiedene Seinsschichten und dem-
entsprechend verschiedene Methoden, dementsprechend aber auch
verschiedene Ergebnisse, die einander nicht widersprechen kénnen,
weil sie nichts iiber Dinge aussagen, in denen sie nicht kompetent sind.
Die empirischen Wissenschaften haben so nichts iiber Gott, Seele
auszusagen, weil dies ihrem Bereich sich entzieht. Die substantiale
Seele gehort nicht in die empirische Psychologie u.s.f. Hat man
diese methodische Scheidung verstanden, nimmt man daran Kkeinen
AnstoB. Selbst bei Gegenstinden, denen die empirischen Wissen-
schaften nicht gewachsen sind, leisten sie doch Betriichtliches. So
z. B. entzieht sich den Erfahrungswissenschaften das Lebensprinzip.
Sie haben hierin nicht das letzte Wort zu reden. Aber sie sind doch
an der Erforschung des Lebens beteiligt und charakterisieren es nach
thren methodischen Forschungen. Biophysik, Biochemie und Biologie
sind an diesen Forschungen beteiligt und das Ergebnis 1iBt sich etwa
heute so ausdriicken : was wir Leben nennen, beruht auf reizbedingten
Vorgingen in Organismen, die aus EiweiBl aufgebaut sind und in einem
kolloidalen Zustand sich befinden.

Der Philosoph nimmt dies zur Kenntnis, ihn interessieren vor
allem die Reizvorginge, in einem weiteren Abstraktionsschritt charak-
terisiert er das Leben als motus sui ipsius, als Selbstbewegung, er
erschlieBt das Lebensprinzip, verliBt so die Erfahrung und bearbeitet
es weiter, er gelangt zum Geistesleben und zum gottlichen Leben.

Daraus ersehen wir, dall der Vorwurf Bacons beziiglich vorschnellen
Abstrahierens nicht zu Recht besteht, denn kraft der methodischen
Scheidung der Wissenschaften vermag die eine dort in einer héheren
Seinsschichte sofort zu beginnen, wohin die andere gar nicht hinge-
langen kann. Fiir sie geniigt eine gute vorwissenschaftliche Erfahrung,



86 Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

auf daB sie sich sofort auf ein Gebiet jenseits der Erfahrung begebe.
Freilich bleibt hier die Frage zu stellen, ob die Begriffe, die aus der
Erfahrung gewonnen wurden, auch jenseits der Erfahrung irgendwie
gelten. Dies ist die Frage der Transcendenz.

Wir bleiben hier stehen und wollen zum Schlusse noch erwihnen,
daB die angefiihrte, nun durchgefithrte methodische Scheidung sehr
zur Befriedung der Wissenschaften beitrigt. Die Spannung zwischen
Naturwissenschaften und Philosophie hat nachgelassen, seit jeder
die richtigen Schranken gesetzt wurden. Von seiten der Naturwissen-
schaften kann es an und fiir sich zu keinen metaphysischen Ubergriffen
kommen, da iibersinnliche Objekte von vornherein als ihnen nicht
zustindig betrachtet werden. Die iiberempirische Wissenschaft wird
einsehen, daB von den Naturwissenschaften nicht zu verlangen ist,
daB sie iibersinnliche Faktoren in ihre Forschungen einbeziehen oder
beriicksichtigen.

So kann der Mensch in allen Seinsschichten forschen und arbeiten
und niemand wird die Kreise des andern stéren.

Freilich ist diese Scheidung nicht das letzte, sie ist wohlbemerkt
auch nur eine methodische, immer wird das Bediirfnis nach Zusammen-
schau und letzter Verkniipfung zu einem Weltbild schlechthin, das
alles an seinem Platze enthilt, in der Menschheit rege sein. Von dem
gemeinsamen Mutterboden der Wirklichkeit geht alles Fragen und
Forschen aus und zu ihm will es bereichert zuriickkehren. Letzten
Endes ist eben alles wahre Wissen Erfahrung der Wirklichkeit.



	Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

