
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 14 (1936)

Artikel: Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

Autor: Well, Alphons M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762248

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762248
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Rehabilitierung
der vorwissenschaftlichen Erfahrung.

Von P. Alphons M. WELL 0. P., Graz.

Als ein Hauptsatz im System des hl. Thomas von Aquin hat der
Satz zu gelten : « naturalis nostra cognitio a sensu principium sumit »

I q. 12 a. 12, unser natürliches Erkennen nimmt seinen Anfang von
der Sinneswahrnehmung. Ja noch mehr, der Lehrer fährt dort fort,
« unde se tantum naturalis cognitio nostra extendere potest, in quantum
manuduci potest per sensibilia ». Darum reicht unser natürliches
Erkennen soweit, als uns das Sinnfällige zu führen vermag. Wer das

System des hl. Thomas nicht näher kennt, meint einen Empiristen in
diesen Sätzen zu hören, die Erfahrung führt den Menschen in seinem

Erkennen und ist das Maß seines Erkennens. Das Axiom : nihil est

in intellectu, quod non fuerit prius in sensibus, wird von den Empiristen
ebenso wie von der Scholastik zitiert und der Ausdruck der tabula rasa,
nämlich daß die Seele ein unbeschriebenes Blatt sei, auf das die

Erfahrung ihre Zeichen setze, dieser Ausdruck, mit den L. Jocke gegen
die Verfechter der Lehre von den eingeborenen Ideen stritt, fand sich

schon beim hl. Thomas. Es zeigt also im Grunde die aristotelisch-
thomistische Philosophie denselben Ansatz und Ausgangspunkt wie
der neuzeitliche Empirismus.

Wenn dem aber so ist, so fragt man sich, wieso dieser scholastische

Empirismus lange Zeit nicht ernst genommen wurde, wieso die Scholastik

in den Ruf kam, der Erfahrung nicht gerecht zu werden, so wenn
z. B. Eisler in seinem philosophischen Wörterbuch sagt : « Die Scholastiker

vernachlässigen die Erfahrung gegenüber dem begrifflichen
Denken ».

1 Das heißt eigentlich nichts anderes als, die Scholastiker
sind Rationalisten. Selbst ein Kant hat den empirischen Ausgangspunkt

scholastischen Denkens nicht begriffen, sonst hätte er das

1 R. Eisler, Wörterbuch der philosophischen Begriffe, unter « Erfahrung »



74 Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

kosmologische Argument nicht als ein eigentlich doch ontologisches
bezeichnen können.1 Jedenfalls waren Außenstehende immer mehr
geneigt, Thomas in die Linie eines Spinoza und Hegel als in die der

Empiristen zu stellen. Wer nicht tiefer in die Erkenntnistheorie der
Scholastik, insbesonders in ihre Intellectusagens-Lehre eingedrungen
ist, auf den wird der scholastische Standpunkt den Eindruck des

Unausgeglichenen und Unvermittelten machen : kräftige Ansätze zu
einem Empirismus und dann doch voller Rationalismus. Erst die

Abstraktionslehre, wenn sie ganz erfaßt, ja erlebt wird, zeigt die
wunderbare Synthese der beiden, nach unserer Auffassung außerhalb
der Wahrheit liegenden Systeme des Empirismus und Rationalismus.
Dann wird man nicht sagen können, es sei hier eine Synthese bloß

vorgetäuscht und unterschoben, sondern es handelt sich um eine Lehre,
die allen Möglichkeiten menschlicher Erkenntnis gerecht wird, während

gerade der Rationalismus etwas vortäuscht, was nicht zutrifft. Er
wollte von der Erfahrung absehen und aus dem Geiste die Welt ableiten,
nach Art wie die Mathematik aus ersten Prinzipien weitere Sätze

entwickelt. Aber es läßt sich zeigen, wie bei jedem weiteren Schritt
des Systems die Erfahrung ihn allein ermöglicht hat. So sind die Attribute

von Denken und Ausdehnung z. B. aus dem Substanzbegriff
nicht ableitbar und nur der Erfahrung zu verdanken.

Besser und der Wahrheit allein entsprechend ist es deshalb, auch
als Intellectualist die Abhängigkeit von der Erfahrung anzuerkennen,
wie Thomas dies für die natürliche Erkenntnis in ihrem ganzen Umfange

tut. Die Erfahrung aber, soll sie der Wissenschaft dienen, muß irgendwie

rationalisiert werden, sonst ergibt sich nicht Allgemeingültigkeit
und Notwendigkeit, die Voraussetzungen jeder Wissenschaft sind.

Und dies geschieht beim menschlichen Erkennen gleich vom Anfang
an. Ohne den subjektiven Sinn des kantischen Phaenomenalismus

anzunehmen, läßt sich doch sein Wort gebrauchen : « die Wahrnehmung
selbst schon ist von den Regeln des Verstandes bestimmt », d. h. ist
irgendwie rationalisiert, dieses Rationalisieren nimmt nun durch die

wissenschaftliche Arbeit seinen Fortgang, man spricht noch weiterhin
auch diese Resultate als Erfahrung an bis zu einer gewissen Grenze.

Was liegt jenseits dieser Grenze Damit haben wir uns hier nun
nicht zu beschäftigen. Wir wollen, nur von der Erfahrung her gesehen,

feststellen, daß der Empirismus die Grenze viel früher zieht als die

1 Vgl. Kant, Kritik d. p. V. Elementarb. II. I. II. Abt. II. Buch, III. Hptst.



Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung 75

Scholastik. Die Manuductio per sensibilia hat bei Thomas einen anderen
Sinn als bei den Empiristen. Man könnte den Unterschied so fassen : für
Thomas führen die durch die Erfahrung gewonnenen Begriffe auf Grund
der Seinsanalogien auch dorthin noch weiter, wo es nichts mehr zu
erfahren gibt. Der Empirismus dagegen schließt mit universeller Erfahrung
ab. Um diese Unterschiede näher kennzeichnen zu können, ist es

notwendig eine gewisse Definition und Einteilung der Erfahrung zu geben.

Erfahrung, Empirie im allgemeinsten Sinne des Wortes bedeutet ein

unmittelbares Vorfinden, Erleben, Aufnehmen von Inhalten, sei es

der Außen- oder Innenwelt.
Die unmittelbarste Erfahrung ist die Wahrnehmung oder unmittelbare

Erinnerung. Wahrgenommen wird immer ein Jetzt und Hier,
ein einziger Fall in seiner Individualität. Der Mensch lebt ursprünglich
in der Wirklichkeit, er erlebt sie und reagiert immerfort auf sie. Dieses

Hineinverwobensein in die Wirklichkeit besteht vor aller Erkenntnis
und geht in die Erkenntnis mit ein. Es entspricht der natürlichen
Erkenntnis, da allem Erkennen das Erlebnis der Wirklichkeit zu Grunde

liegt, in der ja der Mensch selber ein Bestandteil ist. Meist ist es

ursprünglich eine Gesamtreaktion des ganzen Menschen auf die
Wirklichkeit, wie sie bei Kindern und Primitiven besonders studiert werden
kann. Sie vollzieht sich mit Leib und Seele in Akten, die zuerst ein

intellektuell-emotionales, also ein ganz praktisches Verhalten in sich
schließen. Später erst durch entsprechende Aufmerksamkeit hebt
sich das intellektuelle Erfassen heraus. Dazu ist es notwendig, daß

Begriffe da sind, die bei den ersten Wahrnehmungen noch fehlen.

Angefangen von dem primitivsten Ausruf : Da für die Bezeichnung
eines Schmerzes bis zur Konstatierung der Krankheit, ist ein weiter
Erfahrungsweg notwendig. Auf diesem Weg liegt auch die
Dingerfassung, das Erfahren von Gegenständen und ihrer Wirklichkeit.
Wir haben ja nicht Begriffe, wie Tisch, Bank, frei von der
Wirklichkeit in uns bereit und sagen sie dann von der Wirklichkeit aus,
sondern wir erfahren diese Gegenstände, wir erurteilen sie uns.

Diese innige Fühlung zwischen Subjekt und Objekt finden wir
nur in der Wahrnehmung zunächst, daher geht auch alle Erfahrung
auf sie zurück. Erst per analogiam, durch großes Einleben und Erfaßtwerden

von Theorien, Lehrsätzen, Moralsätzen kann man auch da von
einem Erfahren sprechen. In diesem Sinne kann man auch Gott erfahren.

Wir kommen hier zu einer Form innerer Erfahrung, die wie ein

zweiter Weg, als Weg nach Innen in der Philosophie eine Rolle gespielt



76 Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

hat, und dem Weg nach Außen gegenübergesetzt wurde. Aber es

trägt dieser Weg die Note des Subjektiven an sich und ohne gesicherte
äußere Erfahrung läßt sich kein Kriterium finden, seine Objektivität
darzutun. Wir halten es nicht für ausgeschlossen, daß sich auch Irrtümliches

in dieser Form erfahren läßt. Außerdem geht dieser Weg noch

viel schneller und steiler ins Übersinnliche hinein als der Weg der
äußeren Erfahrung. Dies und wohl auch die ganze Geistesrichtung
des Aristoteles hat Thomas den anderen Weg gehen lassen, der einmal
begangen, auch zu inneren Erfahrungen führt, die aber so durch sichere

Kriterien befestigt sind.

Erfahrung im engeren Sinne nun ist das Erwerben von Wissensinhalt

durch die äußere und innere Wahrnehmung, ferner durch
Beobachtung, Experiment, Induktion. Diese Erfahrung begründet vor allem
die sogenannten Erfahrungswissenschaften als solche, deren Gegenstände

in der Erfahrung liegen. Um diese Art Erfahrung von der

allgemeineren, rein menschlichen, sozusagen alltäglichen zu
unterscheiden, sprach man von vorwissenschaftlicher und wissenschaftlicher

Erfahrung. Zwischen diesen beiden Arten lassen sich nicht so leicht
Grenzen ziehen. Die vorwissenschaftliche Erfahrung ist vor allem
nicht als eine nur sinnliche aufzufassen. Wollte man, wie Avenarius 1

forderte, alle Zusätze des Denkens aus der Erfahrung eliminieren,
so bliebe nichts Natürliches, sondern ein Kunstprodukt übrig. Die
reine Erfahrung, welcher nichts beigemischt ist, was nicht selber wieder

Erfahrung wäre, welche mithin in sich selbst nichts anders als Erfahrung
ist, ist nur ein Grenzbegriff. Mit Recht sagt Wundt : « reine Erfahrung
ist eine begriffliche Fiktion, die in der wirklichen Erfahrung nicht
vorkommt ».2 Man kann also nicht die vorwissenschaftliche Erfahrung
der Erfahrung der Sinnesvermögen gleichsetzen, sondern der Einteilungsgrund

liegt in der Art des Gedanklichen, das sich in aller Erfahrung
findet. Sofern bei der Erfahrung bloß das natürliche Denken beteiligt
ist, spricht man von vorwissenschaftlicher Erfahrung, sofern ein
systematisches, wissenschaftlich geschultes Denken mit beteiligt ist, von
wissenschaftlicher Erfahrung.

Das Verhältnis beider Erfahrungsweisen zueinander wäre wie

man erwarten sollte, das des Oberflächlicheren zum Gründlicheren,
sofern nämlich der vorwissenschaftlichen Erfahrung mangels der

1 Vgl. Avenarius, Philosophie als Denken der Welt, S. 40.
2 Vgl. Wundt, System der Philosophie, 2. Aufl. S. 209.



Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung 77

Methode und der Forschungsinstrumente vieles entgeht, was die
wissenschaftliche Forschung festzustellen in der Lage ist. Das
wissenschaftliche Arbeiten führte also zum Eliminieren der errores negativi
d. h. nicht zur Aufhebung eigentlicher Irrtümer, sondern nur
übersehener Mängel der vorwissenschaftlichen Erfahrung. Freilich auch

zur wissenschaftlichen Bestätigung derselben. Aber so einfach liegen
faktisch die Dinge nicht. Erkenntnistheoretische Erwägungen komplizieren

dieses Verhältnis und es erscheint nicht immer so leicht,
bei Widersprüchen beider Erfahrungsweisen, die, ideal gedacht, nicht
vorkommen dürften, faktisch aber nicht so selten sind, festzustellen,
welcher Erfahrungsweise man folgen soll. Für die Philosophie erhebt
sich dann die Frage, von welcher sie ihren Ausgang nehmen soll.

Darüber wollen wir hier etwas nachdenken und zugleich sehen, welchen

Standpunkt die Philosophie des hl. Thomas hierin einnimmt. Vielleicht
ist es günstig, in diesen Zusammenhang an die Vorwürfe des Begründers
des neueren Empirismus Francis Bacon (Baco de Verulam) gegen die

Aristoteliker zu erinnern und an sie unsere Erwägungen zu knüpfen.
In seinem « Novum Organon » unterscheidet er bereits die zweifache

Erfahrung und bewertet sie folgendermaßen : « vaga enim experientia
mera palpatio est et homines potius stupefacit quam informat ».1 Die

gemeine also vorwissenschaftliche Erfahrung ist mehr ein Herumtappen
und bringt die Menschen mehr zum Staunen, als daß sie sie bildete.
Bacon erhebt den Vorwurf, die Scholastik habe sich der gemeinen

Erfahrung bedient und sei so in die Irre gegangen. Und sein zweiter
Vorwurf ist, man habe vorschnell verallgemeinert, habe zu eilig den

Sprung ins Metaphysische getan, statt erst die wirklich wissenschaftliche

Erfahrung sich zu bilden. Dies habe zu vielen Irrtümern Anlaß gegeben.
Bacon fordert deshalb, es sollten dem nach Allgemeinheit strebenden
Geiste nicht Flügel angesetzt, sondern Blei angehängt werden. 2 Kurz,
unkritisches und naives Erfahren und vorschnelle metaphysische
Schlüsse aus dieser Erfahrung, wird von Seiten des Empirismus gegen
die Scholastik geltend gemacht. Diese Vorwürfe sind bis auf den

heutigen Tag nicht ganz verstummt, man findet sie immer wieder
in gegenerischen Büchern und als Beispiel eines solchen Vorgehens
liest man die Erklärung gewisser physikalischer Tatsachen durch
den « horror vacui » in der Natur. Wir müssen gestehen, daß dieses

1 Francis Bacon, Novum Organon I. ioo.
2 A. a. O. 19.



78 Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

Beispiel nicht schlecht gewählt ist, um eine voreilige, leere Abstraktiort
an Stelle einer weittragenden Naturkraft zu setzen.

Fragen wir uns also, inwieweit die Kritik Bacons zu Recht besteht
und welche Aufgaben aus ihr der Neuscholastik etwa auf dem Gebiet
der Erfahrung erwachsen. Sein erster Vorwurf bezieht sich auf die
unkritische Erfahrung. Daß es eine unkritische Erfahrung gibt, steht
außer Zweifel, denn es gibt Sinnestäuschungen verhängnisvoller Art.
Schon die Alten stellten Kriterien für richtige Sinneserkenntnis die
eine Voraussetzung richtiger Erfahrung ist, auf. Trotzdem aber ist

man der Überzeugung, daß die Sinne nicht ihrer Natur nach irreführen
können. Die vorwissenschaftliche Erfahrung hält nun daran fest,
sie hat sozusagen den Glauben an die Sinne, sie braucht aber deshalb

durchaus nicht völlig unkritisch und in diesem Sinne naiv zu sein.

Schon der einfache Mann konnte Sinnestäuschungen (per accidens)
feststellen und berichtigen. Freilich stehen ihm die Forschungsmittel
der Wissenschaft nicht zur Verfügung. Aber ein Moment birgt die
vorwissenschaftliche Erfahrung doch in sich, das ist ihre Wirklichkeitsnähe

und der gesunde Sinn, der sich bei aller sonstigen UnVollkommenheit

und Mangelhaftigkeit als doch etwas wertvolles erweist. Damit
muß vor allem eine Philosophie rechnen, die die Erfahrung zum
Ausgangpunkt ihrer Überlegungen macht. Noch klarer wird die Sache,

was wir damit meinen, wenn wir in diesem Zusammenhang die
wissenschaftliche Erfahrung vergleichen. Die empirischen Wissenschaften
suchen die den Erscheinungen zu Grunde liegenden Gesetzmäßigkeiten

zu ermitteln. Dazu sind Denkarbeit und Begriffe notwendig, so wird
die Erfahrung rationalisiert und verallgemeinert. Auf diesem Wege

gibt es drei Stufen : Hypothesen, Theorien, Gesetze. Hypothesen
sind Annahmen oder Vermutungen über irgendwelche Zusammenhänge
im Naturgeschehen. Sie sind immer irgendwie auf Erfahrung beruhend,
also nicht reine Spekulation. Von Theorie spricht man, wenn eine

Hypothese auf Grund von Tatsachen näherhin bestimmt wird, so z. B.

die Descendenztheorie, geschaut an Typusänderungen, Fossilien als

Zwischengliedern, Atavismen als Spuren. All dies wird so gedeutet
auch der Erfahrung zugerechnet, wenn auch noch nicht im Sinne eines

gesicherten Besitzes. Freilich kann man darauf hinweisen, wie sich

Theorien verifizieren, besonders dann, wenn man auf Grund derselben

gewisse Tatsachen voraussagen kann. Aber man darf nicht vergessen,
daß selbst bei Verifikationen die Theorie nicht restlos erwiesen ist, weil
sie mit der Wahrheit noch nicht völlig zur Deckung gebracht ist. Es



Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung 79

kann ja der Fall sein, daß die Theorie nur einen Wahrheitskern enthält,
in etwas die Wirklichkeit trifft, nicht aber in allem. Die heute in vielem

aufgegebene Naturbetrachtung der Alten ließ sich auch verifizieren,
ohne deshalb schon wahr zu sein. Die dritte Stufe, das Naturgesetz,
ist die allgemeinste Zusammenfassung der Natur. Es ist unanschaulich,

gehört aber doch zum Gut der Erfahrung, weil es sich auf
Anschauliches bezieht.

So konnte es dazu kommen, daß sich auf diesem Wege die
wissenschaftliche Erfahrung immer mehr von der vorwissenschaftlichen
entfernte, und daß man nun die wissenschaftliche als die objektive, die

vorwissenschaftliche als die subjektive Erfahrung ansprach. Damit
erklärt sich die oft so radikal ablehnende Haltung der Naturwissenschaften

gegen eine Philosophie, die ihr naturwissenschaftliches Weltbild nicht
ohne weiters gelten ließ. Besonders stark traf dies die Scholastik.
Nehmen wir hier zum Beispiel das Problem der Obj. der sekundären

Qualitäten. Als man von naturwissenschaftlicher Seite die Farben,
Töne etc. analysierte, nach quantitativer Methode, ergab sich, daß

es sich da um Schwingungen handle. Die Theorie wurde um so

großartiger, als man so Farben, Licht, Elektrizität, Wärme auf einen
gemeinsamen Nenner bringen konnte. Niemand wird diese Theorie
heute bezweifeln, sie ist sehr verifiziert. So mußte also die
vorwissenschaftliche Erfahrung aufgegeben werden, die hierin Qualitäten sah.

Die Welt ohne Auge ist eigentlich finster und farblos. Das
naturwissenschaftliche Weltbild hatte über das vorwissenschaftliche gesiegt.
Nun glaube ich aber, daß dies noch nicht so ausgemacht ist. Ohne

dieses Problem hier lösen zu wollen, es handelt sich ja in diesem

Zusammenhang nur um ein Beispiel, bleibt doch die Auffassung, daß

es sich bei den Farben etc. um objektive Qualitäten handle, auch
vertretbar. Denn, wie die Logik sagt, wird der Gegenstand durch
die Methode bestimmt. Tritt man mit quantitativer Methode an diese

Dinge heran, so müssen sie sich eben auch in Quanten darstellen. Die

Qualitäten sind deshalb noch nicht als subjektiv erwiesen. Sie könnten
gerade zur vollen Wirklichkeit gehören, während die wissenschaftliche

Erfahrung nicht mehr die volle Wirklichkeit in sich schließt, sondern
bereits eine Abstraktion darstellt. Dies nur ein Beispiel. Sicherlich
aber läßt sich sagen, daß die Wirklichkeit viel reicher ist als die
wissenschaftliche Erfahrung sie erfaßt. Besonders gilt dies von allen nach

quantitativer Methode erfaßten Objekten. Deshalb geht es nicht an,
das wissenschaftliche Weltbild ohne weiters als das Weltbild hinzu-



8o Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

stellen. Die Naturwissenschaft hat hier Entgleisungen zu verzeichnen,
wie etwa, wenn gelehrt wurde, Gedanken sind eigentlich
Nervenschwingungen, das Leben ist eigentlich ein Chimismus u. s. f. In solchen

Fällen wurde die Wirklichkeit abstraktiv nicht nur verarmt, sondern

vergewaltigt. Darum haben sich solche Urteile auch nicht halten können.
Was wir hier aber besonders notieren wollen, ist die Erkenntnis : die

wissenschaftliche Erfahrung trifft die Wirklichkeit nicht erschöpfend,
sondern sie greift durch ihre Methode gewisse Momente heraus und

verfolgt dann dieselben bis zum äußersten. Das naturwissenschaftliche
Weltbild macht das vorwissenschaftliche nicht überflüssig, noch korrigiert

es dasselbe im absoluten Sinne. Auch die vorwissenschaftliche

Erfahrung besteht in ihrem Wesentlichen zu Recht. Wir kommen
also zu einer gewissen Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen
Erfahrung ohne deshalb einer gesicherten wissenschaftlichen den Wert
absprechen zu wollen.

Diese Auffassung ist heute nicht etwa eine aus scholastischem
Interesse oder durch einen Rettungsversuch der thomistischen
Philosophie bedingte, sondern sie wird teilweise von den Naturwissenschaften

selbst zugegeben. Ich verweise auf das Buch des Tübinger
Professors Th. Haering : « Philosophie der Naturwissenschaft », das
den Untertitel führt : « Versuch eines einheitlichen Verständnisses
der Methoden und Ergebnisse der anorganischen Naturwissenschaft.

Zugleich eine Rehabilitierung des vorwissenschaftlichen Weltbildes ».

(München 1923.) Was sich auf anorganischem Gebiete ergab, findet
auch auf dem biologischen seine Bestätigung. Trotz der reichen

Forschungsergebnisse auf dem Gebiete der Biologie wurde doch eine

Entelecliielehre von manchen Biologen erneuert, so von Driesch, Pauly,
Wolff, Neumeister, während doch sonst eine solche Auffassung als

Reste eines Animismus vollkommen von naturwissenschaftlicher Seite

verpönt war.
Wenn aber diese Ausführungen richtig sind, so ergibt sich unmittelbar

aus ihnen, daß die Philosophie nicht allein auf der wissenschaftlichen

Erfahrung aufbauen soll, sondern mit Recht auch zu einem guten
Teil die vorwissenschaftliche in ihrem Wesen zu berücksichtigen hat.
Denn die Inhalte der wissenschaftlichen Erfahrung sind vielfach
wissenschaftliche Abstraktionen, sie bilden daher nicht einen so festen Ausgangspunkt,

sind vielfach Theorien von noch nicht völliger Sicherheit, sind
zeitlichen Schwankungen unterworfen und enthalten jedenfalls nicht
die volle Wirklichkeit.



Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung 8l

Vom Standpunkt der Erfahrung aus ist es deshalb nicht Nachteil
oder Minderwertigkeit einer Philosophie, wenn sie auf gesicherter
vorwissenschaftlicher Erfahrung ruht und von dieser aus zu den Theorien
des naturwissenschaftlichen Lebens Stellung nimmt, ohne sich mit
diesen jeweils zu identifizieren. Dies ist aber der Standpunkt der

philosophia perennis, die sich schon deshalb so nennen darf, weil sie

an den Schwankungen der Meinungen nicht teilzunehmen braucht.
Die Rücksichtnahme auf die vorwissenschaftliche Erfahrung birgt

im Gegenteil Vorteile für das philosophische Erkennen in sich.
Zunächst entspricht sie der Kondition des Menschen überhaupt. Denn
durch diese Erfahrung ist der Mensch am meisten wirklichkeitsnahe.
Dieses Hineinverwobensein in die Wirklichkeit, das vor aller Erkenntnis
besteht, soll auch mit in die Erkenntnis, wenn auch in gereinigter
Eorm eingehen. Es darf weder durch einen gewissen erkenntnistheoretischen

Solipsismus, noch auch durch naturwissenschaftliche Theore-

mata aufgehoben werden. Alles Erkennen gehe möglichst von einem
frischen Erleben der Wirklichkeit aus, so nimmt es von vornherein
eine gesunde Richtung und konstituiert ein Wissen des gesunden
Menschenverstandes. Wenn der christlichen Philosophie es eigen ist,
eine Philosophie zu sein, in der der consensus hominum etwas gilt,
so ist dies auch deshalb, weil sie die vorwissenschaftliche Erfahrung
mitberücksichtigt und so aus gesunden Quellen schöpft.

Ein weiterer Vorteil dieses Standpunktes ist in der Möglichkeit
gegeben, endgültige Erkenntnisse metaphysischer Art zu gewinnen,

unabhängig von dem gerade in der Naturwissenschaft geltenden Weltbild.

Bei einseitiger Betonung der wissenschaftlichen Erfahrung im
modernen Sinn würde es schwer sein, eine endgültige empirische Basis

zu finden und es läge immer eine Unsicherheit bezüglich künftiger,
vielleicht alles wieder umstürzender Erkenntnisse und Theorien vor.
So würde die Metaphysik in Abhängigkeit von den empirischen
Wissenschaften geraten. Man hat z. B. ohnedies versucht, die scholastische

Philosophie als Ergebnis der damaligen Naturbetrachtung aufzufassen

und dies bis in die ersten Sätze hinauf, selbst die Akt-Potenz Lehre
wurde nicht ausgenommen. So würde die Erfahrung alles relativieren,
jede Zeit erfährt die Welt anders und bildet sich auf Grund ihrer
Erfahrung ihr Weltbild. Bis zu einem gewissen Grad ist dies ja
richtig, aber das Zeitbedingte darf sich nicht auf das Wesentliche

erstrecken, sonst wird die Philosophie nur mehr Zusammenfassung
der Zeiterfahrungen.

Dii'us Thomas. 6



82 Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

Gerade eine gesicherte vorwissenschaftliche Erfahrung, die sich

im wesentlichen immer gleich bleiben wird, hat die große Bedeutung
eines Ausgangspunktes des Philosophierens, der allen Menschen gemeinsam

sein kann. Denken wir etwa an den Ansatz der Gottesbeweise
bei Thomas : « Certum est enim et sensu constat, aliqua moveri in hoc
mundo », es ist eine sichere, durch das Zeugnis der Sinne verbürgte
Tatsache, daß es in der Welt Bewegung gibt. Das ist ein Ausgang
aus vorwissenschaftlicher Erfahrung. Oder denken wir an den Ansatz
der naturphilosophischen Spekulation des Hylemorphismus, der Materie-
Form Lehre, er ist in der vorwissenschaftlichen Erfahrung gelegen,
daß es wegen tiefgreifender Veränderungen in der Natur der Körper
Substrat und Kraft zu unterscheiden gibt, wie dies besonders das

Phaenomen des Todes nahe legt.
Es ist interessant zu beobachten, wie die Vernachlässigung der

vorwissenschaftlichen Erfahrung ebenso wie die Vernachlässigung
jeder Erfahrung durch den Rationalismus zu ähnlichen Resultaten
führt, nämlich zu einer Art genialen philosophischen Dichtung, romantischer

oder mehr sachlicher Art, in der sich der menschliche Forschungsgeist

gefällt und wobei er vergißt, wie weit er sich von der Wirklichkeit
entfernt hat. Ein solcher Dichter war auch E. Haeckel.

Ein weiterer Vorzug der Berücksichtigung vorwissenschaftlicher

Erfahrung liegt auf ethischem Gebiet. Das Vertrauen in die menschlichen

Erkenntniskräfte, insbesonders auch auf die sinnliche Erkenntnis,
nennen wir es ruhig naiv, wir brauchen bei diesem Ausdruck nicht
zu erröten, verbunden mit der Ehrfurcht vor dem Nicht-Ich der

Erfahrung, erzeugt das richtige Ethos des Philosophierens. Der Mensch

sieht sich so der Fülle der Wirklichkeit gegenübergestellt, er ist sich

bewußt, daß sein Erkenntnisapparat ihm diese Wirklichkeit vermittelt
und seine ersten Erfahrungen, in denen er sich fast mehr passiv
verhält, sind ihm wegweisend für die weitere Aktivität seiner Forschungen.

Nun wäre noch der zweite Vorwurf Bacons zu behandeln, die

Scholastiker hätten vorschnell verallgemeinert und wären so der

Wirklichkeit nicht gerecht geworden. Beachten wir nur, wie
verschlungen diese Sache eigentlich ist. Da dem Menschen eine intellektuelle

Intuition der Einzelheiten und damit der konkreten Wirklichkeit

verwehrt ist, muß er sich auf die Abstraktion verlegen, soll er
tiefer erkennen und die Zusammenhänge erfassen. Die Erfahrung
muß also rationalisiert werden. Darin liegt nun sicherlich eine gewisse

Kunst, die geeigneten Abstraktionen, die vorwärts führen, zu finden,



Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung 83

eben die Kunst des Forschens. Man hat es ja da nicht mit einem
Abstraktionsmechanismus zu tun, nach Art einer Denkmaschine.

Richtig ist, daß die Scholastik bereits durch Aristoteles ungeeignete,
oder sagen wir wenigstens weniger geeignete Abstrakte der
Naturbetrachtung übernahm. Denken wir z. B. an die abstrakten Qualitätenpaare

wie das Kalte und Warme, das Feuchte und Trockene, das

Dichte und Dünne u. s. f. Oder denken wir an die Lehre von den

5 Elementen und ihre verschiedenen Anwendungen in der
Naturerklärung. Quantitative Unterschiede wurden da in qualitative
Bestimmungen verkapselt, die tatsächlich eine Erstarrung in Begriffen
verursachten. Mag man auch mit diesen Mitteln manche gute Deutung
im Naturgeschehen getroffen haben, mag manches sich da im Lichte
der heutigen Forschung wie ein richtiges Erfühlen des Sachverhaltes
erweisen (Thales-Wasser, Elektronkern-Wasserstoff), so konnte doch
auf diesem Wege eine exakte Naturforschung nicht angebahnt werden.
Nicht jede Abstraktion ist eine gleich glückliche und fruchtbare. Wir
müssen deshalb, trotz allem, was über den Wert der vorwissenschaftlichen

Erfahrung gesagt wurde, ohne dies nun zurückzunehmen, doch

sagen, die Anwendung der Mathematik in der Naturforschung, das

methodische Streben, deshalb Qualitäten auf Quantitäten zu
reduzieren, ist eine sehr fruchtbare Methode gewesen, der wir den Aufstieg
der Naturwissenschaften verdanken. Nur muß man sich trotz der
Vorteile auch der Einseitigkeit eines solchen Verfahrens bewußt bleiben.
Unter dieser Voraussetzung sind alle so gewonnenen Ergebnisse von
großem Wert und auch die Philosophie darf an ihnen nicht vorübergehen.

Sie soll auch die wissenschaftliche Erfahrung kennen und
beurteilen und für sich fruchtbar machen. Gerade weil sie aber auch
die vorwissenschaftliche Erfahrung als Ausgangspunkt gelten läßt,
ist sie berufen, zu vermitteln und zu totalisieren. Die Neuscholastik

hat diesem Rechnung getragen, sie hat die wissenschaftliche

Erfahrung in das System eingezogen, sie von der Metaphysik her
beurteilt. Es kam zu einem Auswechseln von Teilen innerhalb der

Naturphilosophie vor allem. Die wissenschaftlichen Erfahrungen des

Altertums wurden ersetzt durch die der Neuzeit, ohne daß das System
litt. Und dies gelang Es konnte gelingen, weil die vorwissenschaftliche

Erfahrung, in dem Sinne, wie wir sie gefaßt haben, ein Bleibendes

darstellt, so daß die aristotelisch-thomistische Philosophie eben nicht
nur ein Exponent des damaligen Weltbildes, sondern des Weltbildes
überhaupt ist. Doch darf man nicht glauben, daß diesbezüglich schon



84 Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

alles geleistet wurde, noch auch daß es in allen Fällen bereits
restlos gelungen wäre, auch kann es sehr gut sein, daß die neuere

Erfahrung in sekundären Fragen eine Modifikation der philosophischen
Ansichten bringen wird ; man darf aber nicht übersehen, wie diese

Umstellung im großen und ganzen möglich war und wie sehr sich
durch sie das System empfiehlt.

Noch auf eine Funktion der Erfahrung bezüglich des

philosophischen Denkens sei aufmerksam gemacht. Die neuere Erfahrung
ist nicht zu geringem Teil mitbeteiligt gewesen an der Regeneration
der Scholastik. Sie war der Hecht im Karpfenteich. Die Erfahrung
ist ja überhaupt der Spekulation gegenüber ein enfant terrible. Und
die moderne Erfahrung hat ausgiebig der Scholastik gegenüber diese

Rolle gespielt. Von der Erfahrung her kommt neue Anregung, neues
Leben. Der ruhige, etwas weltferne Besitz der Wahrheit wurde durch
die neuen Ergebnisse zunächst gestört, er mußte aufs neue wieder

errungen werden durch neue Stellungnahmen, ja vor allem dadurch,
daß man die Probleme aufs neue und von Anfang an durchdachte ;

die etwas aristokratische Unnahbarkeit mußte abgestreift werden
und der Metaphysiker mußte sich um die neuen Naturwissenschaften
kümmern. Dies alles aber bedeutete neues, junges Leben, eine

Regeneration.

Wir müssen nun nochmals auf den Vorwurf Bacons zurückkommen,
die Scholastiker hätten sich Abstraktionssprünge zuschulden kommen

lassen. Es wurden zwar immer innerhalb der Scholastik die
Abstraktionsstufen unterschieden, man besaß auch eine vorzügliche logische

Klassifikation der Wissenschaften nach diesen Abstraktionsgraden, aber

in der Praxis wurden dieselben methodisch nicht so genau genommen.
Wenn wir z. B. die naturwissenschaftlichen Schriften eines Albertus
Magnus daraufhin prüfen, so ergibt sich, daß er zur Erklärung der

Natur zwar im allgemeinen die damaligen Erfahrungen benützt, also

die verschiedenen Naturqualitäten, daß er aber auch nicht selten

metaphysische Lehren zu Erklärungen heranzieht. Mit andern Worten,
Empirie und Spekulation waren in der Praxis nicht geschieden. So

konnte es dann dazu kommen, daß man, wo man die empirischen,
also nächstliegenden Ursachen nicht kannte, einfach metaphysische
Gründe einsetzte, zum Schaden der Naturforschung. Derselbe Mensch

eben hat damals diese weiten Gebiete behandelt und sie waren in ihm
eins. Er empfand es daher gar nicht als methodisch störend, Erfahrung
und Spekulation promiscue zu gebrauchen. So aber konnte das



Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung 85

Apriorische die Forschung vielfach hindern, zumal ja Abstracta
bisweilen nur Notbehelfe, ja leere Worte sein können, die aus einer

momentanen Verlegenheit heraushelfen. Damit war die Gefahr gegeben,
daß die Metaphysik als Deus ex machina in die Naturforschung
eintrete. Wollte man die Natur durch den auctor naturae erklären, so

wäre die Naturforschung überflüssig. So konnte es zu der fälschlichen

Meinung kommen, die Forschung sei durch das apriorische Wissen

in Frage gestellt. Eine methodische Scheidung im ganzen
wissenschaftlichen Verfahren war also gefordert. Sie wurde durchgeführt
und wir sprechen heute von den empirischen oder Erfahrungswissen-
schaften. Sie halten sich im Bereich der Empirie und überschreiten
ihn nicht. Es gibt sozusagen verschiedene Seinsschichten und
dementsprechend verschiedene Methoden, dementsprechend aber auch
verschiedene Ergebnisse, die einander nicht widersprechen können,
weil sie nichts über Dinge aussagen, in denen sie nicht kompetent sind.
Die empirischen Wissenschaften haben so nichts über Gott, Seele

auszusagen, weil dies ihrem Bereich sich entzieht. Die substantiale
Seele gehört nicht in die empirische Psychologie u. s. f. Hat man
diese methodische Scheidung verstanden, nimmt man daran keinen
Anstoß. Selbst bei Gegenständen, denen die empirischen
Wissenschaften nicht gewachsen sind, leisten sie doch Beträchtliches. So

z. B. entzieht sich den Erfahrungswissenschaften das Lebensprinzip.
Sie haben hierin nicht das letzte Wort zu reden. Aber sie sind doch

an der Erforschung des Lebens beteiligt und charakterisieren es nach
ihren methodischen Forschungen. Biophysik, Biochemie und Biologie
sind an diesen Forschungen beteiligt und das Ergebnis läßt sich etwa
heute so ausdrücken : was wir Leben nennen, beruht auf reizbedingten
Vorgängen in Organismen, die aus Eiweiß aufgebaut sind und in einem
kolloidalen Zustand sich befinden.

Der Philosoph nimmt dies zur Kenntnis, ihn interessieren vor
allem die Reizvorgänge, in einem weiteren Abstraktionsschritt
charakterisiert er das Leben als motus sui ipsius, als Selbstbewegung, er
erschließt das Lebensprinzip, verläßt so die Erfahrung und bearbeitet
es weiter, er gelangt zum Geistesleben und zum göttlichen Leben.

Daraus ersehen wir, daß der Vorwurf Bacons bezüglich vorschnellen
Abstrahierens nicht zu Recht besteht, denn kraft der methodischen

Scheidung der Wissenschaften vermag die eine dort in einer höheren
Seinsschichte sofort zu beginnen, wohin die andere gar nicht
hingelangen kann. Für sie genügt eine gute vorwissenschaftliche Erfahrung,



86 Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

auf daß sie sich sofort auf ein Gebiet jenseits der Erfahrung begebe.
Freilich bleibt hier die Frage zu stellen, ob die Begriffe, die aus der

Erfahrung gewonnen wurden, auch jenseits der Erfahrung irgendwie
gelten. Dies ist die Frage der Transcendenz.

Wir bleiben hier stehen und wollen zum Schlüsse noch erwähnen,
daß die angeführte, nun durchgeführte methodische Scheidung sehr

zur Befriedung der Wissenschaften beiträgt. Die Spannung zwischen
Naturwissenschaften und Philosophie hat nachgelassen, seit jeder
die richtigen Schranken gesetzt wurden. Von seiten der Naturwissenschaften

kann es an und für sich zu keinen metaphysischen Übergriffen
kommen, da übersinnliche Objekte von vornherein als ihnen nicht
zuständig betrachtet werden. Die überempirische Wissenschaft wird
einsehen, daß von den Naturwissenschaften nicht zu verlangen ist,
daß sie übersinnliche Faktoren in ihre Forschungen einbeziehen oder

berücksichtigen.
So kann der Mensch in allen Seinsschichten forschen und arbeiten

und niemand wird die Kreise des andern stören.
Freilich ist diese Scheidung nicht das letzte, sie ist wohlbemerkt

auch nur eine methodische, immer wird das Bedürfnis nach Zusammenschau

und letzter Verknüpfung zu einem Weltbild schlechthin, das

alles an seinem Platze enthält, in der Menschheit rege sein. Von dem

gemeinsamen Mutterboden der Wirklichkeit geht alles Fragen und
Forschen aus und zu ihm will es bereichert zurückkehren. Letzten
Endes ist eben alles wahre Wissen Erfahrung der Wirklichkeit.


	Zur Rehabilitierung der vorwissenschaftlichen Erfahrung

