Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 14 (1936)

Artikel: Um das Wesen der Mystik

Autor: Wilms, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762247

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Um das Wesen der Mystik.

Von P. Hieronymus WILMS O. P., Walberberg.

Seit der Wende des Jahrhunderts wird der Mystik in Deutschland
ein auffallendes Interesse entgegengebracht. Nicht nur katholische
Kreise, auch akatholische sind davon erfaBt. Kaum eine Buchanzeige,
die nicht das eine oder andere mystische Werk aufweist. Anweisungen
zum mystischen Leben erreichen eine Hohe der Auflage, die man nur
bei Romanen gewohnt ist. Und der Grund fiir diese Erscheinung ?
Reklame und Mode erkliren viel, doch nicht alles. Die Ubersteigerung
des duBeren Betriebes, der sich mit solcher Hast und Aufregung abspielt,
liBt den Menschen einen Ausgleich suchen in den ruhigen Regionen
der Mystik. Unzufriedenheit mit dem 6den Rationalismus, Reaktion
gegen den Materialismus, der Zerfall einer geliebten alten Ordnung,
alles dringt in dieselbe Richtung ; es ist wie eine Flucht in die Stille
einer gesicherten Eindde, in den Bannkreis eines schiitzenden Asyls.

Der letzte und tiefste Grund liegt jedoch, namentlich bei den
Katholiken, in dem Verlangen, Ernst zu machen mit der Hingabe
an Gott, der Wunsch nach dem vertrautesten personlichen Verkehr
mit ihm, der unser Retter und Erloser und treuester Freund, kurz :
das Verlangen nach christlicher Vollkommenheit.

Seltsam nur, daB sich von den vielen, die sich fiir Mystik interes-
sieren, die mystische Biicher mit Begeisterung lesen, die sich mystischen
Ubungen unterziehen, die nach mystischen Vorziigen ausschauen,
so wenige auf die Frage nach dem Wesen dessen, was sie suchen, klar
und bestimmt zu antworten vermdigen. Das riihrt nicht vom Mangel
an Begriffsbestimmungen her. Eher kommt es von der Uberfiille und
dem Widerstreit der aufgestellten Definitionen. Weil das Wort Mystik
von den Vertretern der widerstreitendsten Weltanschauungen gebraucht
wird, fiillen die einzelnen es mit widersprechendem Inhalte.

Fiir den Pantheisten bedeutet Mystik nichts anderes als das sich
der Einheit mit dem AllbewuBtwerden des Einzelnen oder auch das
BewuBtwerden des Allgeistes in dem einzelnen Mystiker. Dies variiert



Um das Wesen der Mystik 53

dann wieder entsprechend den verschiedenen Variationen des Pantheis-
mus bis hinab zum pantheistischen Pessimismus oder Nihilismus der
asiatischen und europiischen Buddhisten, denen Mystik das Aufgehen
ins Nirvana bedeutet, die Auflésung in jenes Unsagbare das wir
Europder so lange als das Nichts faBten. -

In den Kreisen der Theisten findet sich Ubereinstimmung in der
Abwehr des Einsseins' und Einswerdens in- der Seinsordnung, aber
keine Ubereinstimmung in der Auslegung des Einswerdens in der
Erkenntnisordnung. Da sucht der Pietist die Erklirung in den stereotyp
wiederkehrenden Konversionen ; der Theosoph haftet an den spiri-
tistischen Schaustellungen. In beiden Fillen ist das Wort Mystik
gebraucht fiir Erscheinungen, die man besser unter dem Namen Mysti-
zismus zusammenfassen sollte. !

Aber auch in Kreisen, die treu katholisch sein wollen, findet
sich keine Ubereinstimmung beziiglich des Wesens der Mystik, selbst
wenn wir absehen von den Entgleisungen des Molinos und der
Madame Guyon und bei Seite lassen alle jene Systeme, aus denen
Sitze von der Kirche verurteilt wurden. Bei der Beschrinkung auf
jene Begriffsbestimmungen, die allgemein als mit: der Glaubenslehre
iibereinstimmend angesehen werden, stehen wir vor einer Uberfiille,
und zwar vor einer Uberfiille von scheinbar unvereinbaren Definitionen.
Unter diesem Eindruck hat wohl ein moderner Schriftsteller die Be-
hauptung aufgestellt, es sei nichts so fliissig und schwankend wie der
Begriff der Mystik. 2 ' :

Wire dem wirklich so, dann diirften wir uns nicht wundern, da3
mancher, der mystisch interessiert ist, auf der Suche nach einer klaren
Begriffsbestimmung forscht und liest und, weil er sich in dem Wirrwar
der Meinungen nicht auskennt, zuletzt resigniert das Suchen einstellt
und das Interesse fiir Mystik abtut; oder daB andere aus der Uber-
fille sich eine Bestimmung herausnehmen und, an deren Wortlaut
haftend, alles darnach bemessend, zu wirklich verkehrten Anschauungen
tiber Mystik gelangen. . ‘

Wir mallen uns hier nicht an, eine allen Anschauungen geniigende
neue Begriffsbestimmung zu bieten; unser Streben geht iiberhaupt
nicht in erster Linie auf eine neue Definition. Wir wollen nur ver-
suchen durch eine weitherzige Betrachtung der schon vorliegenden

! Zahn, Einfithrung in die christliche Mystik. (Pa.derbom 1918) I 5
* Mager, Mystik als Lehre und Leben. (Innsbruck) s7.



54 Um das Wesen der Mystik

Beschreibungen und Bestimmungen dem Wesen der Mystik niher
zu kommen, denn auch von der Mystik gilt wie von vielen anderen
Problemen, daB jedes Mehr an Wissen von Bedeutung ist, selbst wenn
keine Aussicht bestinde, die volle Wahrheit ganz zu fassen. Wir hoffen
jedoch zeigen zu konnen, daB die Wissenschaft dem Erfassen des Wesens
der Mystik nicht so fern ist, wie es scheinen mochte, daB der Wirrwar
in den Begriffsbestimmungen tatsichlich nicht so groB ist, daB es
sich viel mehr um verschiedene Darstellungen derselben Wahrheit
als um Widerspriiche handelt, ja daB manchmal in offenbar unrichtigen
Definitionen ein Gedanke zum Ausdruck kommt, der das Wesen unter
neuem Gesichtspunkte beleuchtet.

L.

Aus allen iiblichen Begriffsbestimmungen, selbst aus denen, die
auf dem Boden einer vollstindig verkehrten Weltanschauung gewachsen
sind, springt als Gemeinsames hervor das Geheimnisvolle. Mystik
ist der Zustand dessen, der in geheimnisvoller Weise mit dem Hdochsten
eins geworden. Das Einswerden wird von den Verschiedenen ver-
schieden ausgelegt, und das Hochste entsprechend den Weltanschau-
ungen anders gedeutet. Im Geheimnisvollen kommen alle iiberein.

Das Hochste ist uns Katholiken der persénliche Gott, der Schopfer
des Weltalls, das iibernatiirliche Ziel des Menschen. Durch unsere
natiirlichen Fihigkeiten vermégen wir zu erkennen, und zwar mit
Sicherheit, daB es einen Gott gibt und daB ihm eine Anzahl von Eigen-
schaften zukommen ; aber weder das Dasein noch irgend eine der
Eigenschaften, geschweige das Wesen Gottes, werden von uns er-
schépfend erkannt. Wohl sagt der Glaube uns manches vom inneren
Wesen Gottes ; allein erschépft wird dadurch die Unendlichkeit nicht ;
und diese Erkenntnis ist sehr unvollkommen, weil in der Autoritit,
wenn auch der gottlichen, miindend. Von seiten des Hochsten, wie
wir Katholiken es fassen, bleibt daher stets das Geheimnisvolle be-
stehen ; allein in der Mystik wird dies mehr von seiten der Erkenntnis-
weise gefordert. Neben dem natiirlichen Erkenntnisakt, den wir zum
vollwertigen Gegenstand eines folgenden Aktes machen kénnen, und
neben dem Glaubensakt, den wir auch zu zerlegen vermdgen, mubB
es also ein Erkennen geben, das sich von den beiden genannten Erkennt-
nisakten unterscheidet und sich selbst nicht restlos erkliren li0t ;
also ein Geheimnis bleibt. Unter doppeltem Gesichtspunkte tritt



Um das Wesen der Mystik 55

daher das Geheimnisvolle in den Begriff der Mystik ein, einmal insofern
der Gegenstand, der erfaBt wird und mit dem man eins wird, etwas
Unendliches, und deshalb Geheimnisvolles darstellt, sodann weil jenes
Erfassen und Einswerden sich in geheimnisvoller Weise vollzieht.
Letzteres ist angedeutet in der Mahnung der Alten, sich von der AuBen-
welt, bei der doch unser Erkennen anhebt, abzuwenden, in sein Inneres
einzukehren, dort werde sich das Einswerden vollziehen.

Wenn dem so ist, wie kann man dann klagen, daB es bisheran
nicht gelungen sei, diese Erkenntnisweise, dieses Einswerden mit dem
Geheimnisvollen, restlos aufzudecken und bis ins Letzte darzulegen ?
Eine solche Darlegung kdme ja der Zerstéorung der Mystik gleich.
Das Geheimnis wire ja aufgehoben, kénnte man mit der natiirlichen
Erkenntnisfihigkeit dahinterleuchten.

DaB die mystische Erkenntnis bis heute spekulativ a priori noch
nicht restlos erfaBt wurde, steht fest. Nichts tut dies besser dar als
das Paradoxe in der Behauptung, bei Thomas von Aquin finden sich
alle Elemente, die zur Darstellung der mystischen Erkenntnis notig
seien, er selbst habe jedoch das Letzte und Tiefste nicht gesagt, ja er
habe eigentlich iiberhaupt nicht von der Mystik gehandelt.?

DaB diese Erkenntnisart auch a posteriori noch nicht vollkommen
aufgehellt wurde, daB alle Beschreibungen dieser Zustinde, wie sie
vorliegen aus der Feder der begnadigten Seelen, angefangen von der
hl. Theresia der GroBen bis herab zu den Mitteilungen solcher, die
noch unter den Lebenden weilen, daB auch diese, wie sehr sie sich
miihen und wie oft sie dasselbe sagen, dadurch nicht das Letzte klar
gelegt haben, leuchtet jedem ein, der sich auch nur ein wenig mit dieser
Literatur befaBt hat.

Auch die experimentelle Psychologie hat bis heute den Schleier
dieses Geheimnisses nicht zu heben vermocht und wird ihn auch nie
vollends heben. Wenn sie uns bis heute bei all ihren Erfolgen nicht
einmal den geringsten Akt der sensitiven Wahrnehmung voll befriedigend
klar zu legen vermochte, sondern aus den wiederholten Versuchen
bloB Gesetze herausschilte iiber die Bedingungen, den Verlauf und
die Dauer einer solchen Motio, dabei aber immer betonen muB, daB
es auch anders sein konnte ; daB sie nur den normalen Verlauf biete,
wer soll dann von ihr, wo es sich in der Mystik unbestritten um das
héchste geistige Erkennen und iibernatiirliche Lieben handelt, wovon

1 Mager, a. a. O. 330, 332. .



56 Um das Wesen der Mystik

nicht wenige selbst das Mitspielen der Phantasie, respektive des sinn-
lichen Strebevermogens ausschliessen maochten, wie soll da eine end-
giiltige Klarstellung aus dem Laboratorium zu erwarten sein! Wir
lassen hier ganz auBler acht, daB diese Erkenntnis etwas so Hohes
in der ibernatiirlichen Ordnung ist, daB sie bloB erfolgt auf Grund
einer dem Heiligen Geist vorbehaltenen Anregung. Solche Handlungen
konnen doch nicht beliebig auf dem Experimentierstuhl wiederholt
werden. Sie liegen in ihrer Geistigkeit absolut auBerhalb der Sphire
des mit den feinsten Instrumenten im Laboratorium wahrnehmbaren.
Héchstens die sinnlichen Begleiterscheinungen kénnten in der Ansicht
derer, die solche nicht ausschliessen, dort in einem Ausnahmefall
kontrolliert werden. Das Experimentieren befal3t sich jedoch ohne
Zweifel in erster Linie nur mit Materiellem, es erstreckt sich auf Sinn-
filliges, insofern dieses dem Materiellen verbunden ist. Bei rein Gei-
stigem, das keine sinnliche Begleiterscheinung erheischt, ist das Expe-
rimentieren vollstindig auszuschliessen. !

Man bleibt daher bei der Erforschung der mystischen Aktio a
posteriori auf die Aussagen der Mystiker angewiesen. Aber die Wahr-
heitsliebe 'und die Fiahigkeit, geistige Vorginge sprachlich zu fassen
und weiterzugeben, vorausgesetzt, wird das Geheimnisvolle in diesen
Berichten bleiben. Die frisch aufblithende experimentelle Psychologie
muB jedoch bei diesen Berichten eines Wortes eingedenk bleiben,
das der Senior der mystischen Schriftsteller, Professor Zahn, geschrieben
hat : « Alles aber, was hier und dort von Jiingern dieser gottlichen
Innenschule versuchsweise nach auBen kundgegeben wurde, ist un-
gefihr wie die diirren Striche einer diirftigen Skizze gegeniiber einem
farbenprichtigen Gemilde geschweige denn, daB die innerste Seite
der iibernatiirlichen Liebesvereinigung des Menschen mit Gott jemals
von der Psychologie, sei es auch die Psychologie der Heiligen, voll
erfaBt und adidquat dargestellt werden konnte », 2

Trotzdem waren die Versuche, die a priori und a posteriori an-
gestellt worden sind, um das mystische Ereignis niher zu fassen und
jene allgemeine Definition genauer zu bestimmen, nicht vergeblich.
Da das mystische Ereignis sich unter Menschen abspielt, wird es von
anderen Ereignissen zu unterscheiden sein und auch in sich selbst
klarer dargestellt werden konnen, als es in der Begriffsbestimmung

L W. Finkler, Ratsel der Fernwirkung. (Natur und Kultur 1935 II 38).
* Zahn, Einfihrung in die christliche Mystik 9. . i 1



Um das Wesen der- Mystik 57

geschieht : « Mystik ist der Zustand eines, der in geheimnisvoller Weise
mit dem Hochsten eins geworden ». Freilich, das Geheimnisvolle wird
immer gewahrt werden miissen.

II.

Wenn wir die Meisterin der beschreibenden Mystik, die heilige
Theresia, iiber diesen Gegenstand héren, dann fédllt auf, daB sie in
einem fort betont: Mystik ist gamz dibernatiirlich. ' Damit will sie,
die groBte Mystikerin, das Geheimnis nicht aus dem mystischen Er-
lebnis auswischen, sondern niher erkliren. Es ist damit als etwas
gekennzeichnet, das {iber den gesamten Bereich der Natur hinausragt,
das anderen Gesetzen als das Natiirliche untersteht, das also auch
in anderer Weise will beurteilt werden.

Will St. Theresia mit dieser Behauptung allen, die nicht zur Kirche
gehoren, also allen Heiden, Juden, Akatholiken, jedwede Mystik ab-
sprechen ? Will sie andererseits allen Katholiken, die auf Grund ihrer
Gliubigkeit schon der iibernatiirlichen Ordnung angehdren, Mystik
zuerkannt wissen ?

Das zweite kann die Heilige nicht gemeint haben, denn der wahre
Glaube kann vom Menschen festgehalten werden, auch wenn er die
gottliche Liebe verliert. Mystik ist aber nach St. Theresia die Folge
einer besonders reinen und glithenden Liebe zu Gott. Sie spricht nicht
einmal bei den Bewohnern der drei ersten moradas von mystischen
Gnaden, obwohl diese doch ohne Zweifel in der Gnade und Liebe leben.
St. Theresia nimmt also das Ubernatiirliche in einem engeren Sinne.
Glaube und Liebe, obwohl in sich iibernatiirliche Tugenden, gebraucht
der Mensch fiir gewohnlich in einer recht menschlichen Weise nach
Art seiner natiirlichen Fihigkeiten. Wenn die Betitigungen, die so
erfolgen, auch in ihrem innersten Wesen und Werte iibernatiirlich
sind, so doch nicht unter jedem Gesichtspunkte, weil nicht tibernatiir-
lich in der Art des Gebrauches. St. Theresia nennt den mystischen
Akt iibernatiirlich schlechthin nach allen Richtungen, und damit
trifft sie das eigentlich Konstitutive, denn tatsichlich ist Mystik die
volle Entfaltung der heiligmachenden Gnade, die letzte diesseitige
Vollendung des Lebens mit und in Gott, die gottliche Liebe in einer
ihre Ubernatur offenbarenden und dieser allseitig entsprechenden
Betitigung, deshalb diese ganz iibernatiirlich.

! Brief Theresias an Rodriguez Alvarez, Vgl. Poulain, Handbuch der Mystik.
(Freiburg i. B. 1925) 3.



58 Um das Wesen der Mystik

Damit wollte Theresia die Mystik nicht auf die duBerlich als katho-
lisch anerkannten Kreise beschrinken. An eine Frage wie die, ob auch
bei Juden und Heiden so etwas sich finde, hat sie wohl nie gedacht.
Uns beriihren diese Probleme schon ndher. Eine radikale Ablehnung
wire kaum angebracht angesichts dessen, was aus friiheren Tagen
beglaubigt vorliegt und in unseren Tagen glaubwiirdig berichtet wird.
Versuche, durch eine bewulBte Abkehr von der AuBlenwelt und ein
Sich-Versenken in die Innenwelt, durch eine solche Riickwendung
auf die eigene Seele in der Absicht, dadurch mit der im Inneren gegen-
wiirtig geahnten oder wirkend gedachten oder empfundenen Gottheit
in nihere Erkenntnisverbindung zu treten, haben die Menschen zu allen
Zeiten beschiftigt. Indien gilt als das klassische Land solcher Versuche.
Daf3 diese Versuche zu einer wirklichen, erfahrungsmiBigen Verbindung
mit dem Héchsten fiihrten, wird behauptet, ist aber unkontrollierbar.
DaB viele dies in gutem Glauben annahmen, mufl zugestanden werden.
Allein auBerhalb der Offenbarungsreligion war mit diesen Bestrebungen
und der Ausbeute ihrer Ergebnisse stets die Gefahr verbunden, jene
Einigung mit dem Hochsten in die Seinsordnung zu verlegen, also
in Pantheismus der verschiedensten Schattierung zu verfallen. Damit
hat sich solche Scheinmystik selbst ihr Urteil gesprochen.

DaB in der rein natiirlichen Ordnung Gott sich in geheimnisvoller
Weise dem Menschen hitte nahen und ihn von der géttlichen Gegen-
wart hitte iiberzeugen konnen, kann nicht bezweifelt werden. Insofern
kénnte man von einer natiirlichen Mystik sprechen ; allein sie kidme
mit der wahren Mystik nur ganz entfernt, analog iiberein, sie wire
deren schwaches Abbild, in niederer Ordnung gelegen. Was von den
auBerchristlichen Volkern in dieser Beziehung berichtet wird, trigt
mehr die Kennzeichen des Mystizismus als wahrer Mystik an sich.

Dabei bleibt bestehen : Es gehéren nicht alle mit christlichem
Namen und nicht alle Katholiken mit Taufschein voll und ganz zur
Kirche ; es mag oft genug eine bloB duBerliche Verbindung sein. Es
sind auch nicht alle scheinbar AuBenstehenden wirklich auBerhalb,
sie konnen innerlich durch Glaube und Liebe zur Ubernatur erhoben
und wahre Glieder des mystischen Leibes Christi sein. DaB sich bei
solchen wahres mystisches Leben finden kann, ist zuzugeben. Das
wiirde die Bestimmung der hl. Theresia, Mystik sei ganz iibernatiirlich,
nicht nur nicht umstoBen, sondern bestitigen.

Allgemein anerkannt ist die Tatsache, daB die Mystik sich regel-
miiBig einstellt, wo das iibernatiirliche Leben intensiv gepflegt wird



Um das Wesen der Mystik 59

und daB sie ihre schonsten Friichte trigt in den vollkommenen Ver-
tretern der Ubernatur, in den Heiligen.

Somit 148t sich im AnschluB an die hl. Theresia die allgemeine
Definition der Mystik dahin ndher bestimmen : Sie ist eine aus dem
Glauben an die gottliche Wirklichkeit entspringende besondere iiber-
natiirliche Liebeserfahrung der Gegenwart und des Wirkens Gottes
in der Seele.

I1I.

Der feinsinnige franzosische Mystiker Ribet gab sich mit den
beiden Merkmalen : « Geheimnisvoll und Ubernatiirlich » nicht zufrieden,
er fiigte ein drittes hinzu, wo er definiert : « une attraction surnaturelle
et passive de 1'ame vers Dieu, provenant d'une illumination et d'un
embrassement intérieurs, qui préviennent la réflexion, surpassant
I'effort humain et peuvent avoir sur le corps un retentissement mer-
veilleux et irrésistible ».! Dieses Passiv weist hin auf das Wirken
Gottes im mystischen Erlebnis. Nicht, als ob wir darin die inner-
gottliche Handlung schauen wiirden. Das ist ohne Lumen gloriae
unmoglich.  Aber der innergéttlichen Handlung entspricht etwas,
das wir empfangen, der Effekt seines Wirkens in uns. Wir nehmen
das auf, was er wirkt, sind also in dem Sinn passiv. Es ist dazu ein
solcher Eindruck, daB es uns moralisch evident wird : Nur Gott tut
solches. Von dieser Tiatigkeit Gottes in seiner Seele ist der Mystiker
so liberzeugt, das weiB er so sicher, wie wir die Gegenwart eines Freundes
im dunklen Zimmer an seiner Sprache erkennen.

Aber die Partikel Passiv soll mehr besagen. Der Mensch verhilt
sich in jener Wahrnehmung auch als Wahrnehmender passiv. Im
weiteren Sinn spricht der scholastische Philosoph bei jeder Erkenntnis,
vorab bei der sinnlichen Wahrnehmung von passiv, weil da eine Be-
eindruckung des Erkennenden durch das Erkannte offenbar vorliegt.
Auf diesen Eindruck hin und wesentlich in Abhingigkeit von ihm
erfolgt ja erst bei der sinnlichen Wahrnehmung die erkennende Aktio.
Das mystische Erlebnis ist nun in einem noch strengeren Sinn passiv.
Freilich nicht so, wie es die Quietisten wollten, als ob einzig auf Seiten
Gottes das Wirken und von des Menschen Seite ein bloBes Aufnehmen
ohne Betitigung vorlige. * Diese Ansicht ist von der Kirche verworfen.

L J. Ribet, La mystique divine. (Poussielgue 1895) I 26.
? Denzingev, Enchiridion n. 1221 ff.



60 Um das Wesen der Mystik

Sie klingt noch an in der in der Encyclopédie du XIXme siécle auf-
gestellten Definition : «une connaissance expérimentale que Dieu
communique a I’dme... par les mouvements surnaturels, qu’il imprime
a toutes les facultés, dégagées en quelque sorte de toute activité propre ».

Eine Selbstbetitigung des Mystikers ist daher anzunehmen ; der
Mensch handelt, aber unter einer solch starken gottlichen Beeinflussung,
daB diese im Vordergrund der Wahrnehmung steht, und es daher
scheinen machte, sie sei allein vorhanden.

In der Ordnung der physischen Wirkursache wird jede Zweit-
ursache notwendig von der ersten Ursache bewegt, damit sie von der
Moglichkeit zur Wirklichkeit iibergehe. Das nennt die Scholastik
in der natiirlichen Ordnung praemotio physica, in der iibernatiirlichen
gratia efficax. Beide Bewegungen erfolgen von Seiten Gottes so unserer
Natur, unseren Fihigkeiten, vor allem unserem freien Willen ent-
sprechend, da3 wir davon keine besondere direkte Erkenntnis gewinnen,
sondern bloB durch die Zerlegung des Vorgangs auf Grund der All-
ursichlichkeit Gottes und des Begriffes der Moglichkeit und Wirk-
lichkeit dazu auf dem Weg der SchluBfolgerung gelangen. Aber auch
diese Passivitit, dieses Bewegtwerden ist hier nicht, oder wenigstens
nicht in erster Linie gemeint, sondern das der intentionalen Ordnung,
das der Erkenntnis und des Strebens. In der Erkenntnisordnung
bezwingt die Wahrheit, wie sie in den obersten Prinzipien ausgedriickt
ist, unsern Intellekt ; die SchluBfolgerung aber erst durch die vermoge
des Verstandes hergestellte Verbindung mit den allgemeinen Prinzipien.
Der Wille wird gleich im Anfang von der Idee des Guten, dem bonum
commune, iiberwiltigt. In der Folge ist er frei in der Wahl eines
besonderen Ziels und in der Wahl und Anwendung der Mittel. Im
mystischen Erlebnis ist das Erkennen ein Fassen oder besser ein ErfaBt-
werden von der Wahrheit auf Grund der ohne SchluBfolgerung wahr-
genommenen Verbindung mit dem Hochsten. Es ist in der Strebe-
ordnung ein Uberwiltigtwerden. Die Giite Gottes erfaBt und zieht
den Willen, ohne daB er suchen miiBte oder sich irgendwie anzutreiben
hitte. Es ist ein emporgehoben, ein getragen, ein fortgerissen werden
zu einem Akt der Liebe, zu einem intensiveren Akt der Liebe in der
Ordnung des Willens ; ein tieferes Erkennen, besser ein vollkommeneres
Werten des lingst Erkannten, ein hoheres Schitzen des schon Beses-
senen in der Ordnung des Verstandes.

Dabei bleibt die Mystik nicht stehen : sie dringt auch zu &uBerer
Betitigung in Ausiibung der Pflicht, in Werken der Nichstenliebe,



Um -das Wesen der Mystik 61

in heroischer Hingabe und Selbstverleugnung. Und bei all dem fiihlt
sich der Mensch so leicht, so sicher, so natiirlich, so unter dem beseli-
genden EinfluB Gottes stehen, daB, obwohl die Selbstbestimmung
bei diesen duBeren Akten klarer hervortritt als bei den inneren, man
auch da doch das passive Moment herausfinden kann. «Es ist eben
im Willen eine beschwingte Kraft, die das Gute wirkt auch ohne
besondere Vorsitze und Beweggriinde, einfach nur, weil Gott die Liebe
ist und weil es schon ist mit ihm zu leuchten in eines Lichtes Schein ». !

Der Begriffsbestimmung miissen wir also eine neue Partikel zu-
fiigen und sagen, daB Mystik eine besondere iibernatiirliche Liebes-
erfahrung der Gegenwart Gottes in der Seele ist, wobei der Mystiker
sich in gewissem Sinne passiv verhilt.

IV.

Weil in dieser Definition die Erfahrung, sei es auch als Liebes-
erfahrung, im Vordergrunde steht, konnte bei der Erklirung des mys-
tischen Erlebnisses leicht eine Einseitigkeit sich ergeben. Tatsichlich
wird die Mystik nicht selten als Beschauung, als eingegossene Beschauung
genommen. Das wire eine zu starke Einengung der Mystik. Wohl
wurden mit Recht der Raptus und andere charismatische Erscheinungen
vom Wesen der Mystik getrennt, aber deshalb darf sie doch nicht
einzig in die Beschauung verlegt werden. Diese geht bloB den Ver-
stand an, weil Beschauung, auch eingegossene Beschauung, Verstandes-
akte sind. Mystik aber beriihrt in gleicher Weise den Willen, ja diesen
vielleicht noch mehr als den Verstand, weil der ganze Mensch in diese
héchste Gnadensphire erhoben wird und sich ihr entsprechend beti-
tigen soll. Neuestens wurde die Bedeutung der Liebe kraftvoll unter-
strichen : « Wenn das Wesen christlichen Lebens mit Liebe gleich-
zusetzen ist und Mystik in der Hdochststeigerung christlichen Lebens
besteht, so kann das Wesen der Mystik nicht die Beschauung, sondern
wiederum nur die Liebe sein ». * Schon Goérres hat im Prodromus zu
seiner Mystik aufgestellt : « Mystik ist Schauen unter héherem Licht,
Wirken unter hoherer Kraft ».® Wir miissen also, wie oben schon
geschah, einen Parallelakt zur Schau fiir die Strebeordnung annehmen,
einen Akt, der unter denselben Bedingungen erfolgt, bei dem der Mensch

1 Der GroBe Herder VIII 869.
? Mager, a. a. O. 61.
3 Gorres, Die christliche Mystik. .(Regensburg.u. Landshut 1836) I 1.



62 Um das Wesen der Mystik

sich in der beschriebenen Weise zugleich aktiv und passiv verhilt.
Dieser Akt wird in erster Linie ein Akt der Liebe sein, eine fast spontane
LiebesiuBerung, ein gesteigerter Akt der Liebe, ein aktuelles Wachsen
in der Gottesliebe. Aber wir brauchen die mystische Aktio des Strebe-
vermogens nicht einzuschrinken. Ein Hinweis auf die Weite dieser
Betitigung findet sich in den drei Dona : Timor, pietas und fortitudo.
Die gesamte Willensordnung kann unter dem EinfluB der Gottesliebe
in die mystische Sphire erhoben werden. Fiir die mystische Schau
gilt, daB die gesteigerte Liebe ihr Formalgrund ist und daB die besondere
Art des Liebesaktes oft den Spiegel abgibt, in dem die Gegenwart
Gottes geschaut wird.

In der angefiihrten Definition ist die Schau als Erfahrung, niher
als Liebeserfahrung gekennzeichnet. Bei dem Worte Schau ist man
versucht an einen spezifisch letztlich bestimmten Akt zu denken.
Das Wort Erfahrung liBt eine gewisse Weite zu. Tatsichlich ist der
mystische Verstandesakt ebenso weit zu fassen wie der des Strebe-
vermogens. St. Theresia deutet dies an, wo sie ihm das Gebet der
vier letzten Wohnungen der Seelenburg zuweist, das offenbar physisch
verschiedene Akte, ja verschiedene Zustinde involviert. Hieraus
erhellt, daB es verfinglich ist die mystische Verstandestitigkeit einfach
als Beschauung zu bezeichnen. Diese ist streng genommen ein einfacher
Verstandesakt, der sich in etwa mit der simplex apprehensio deckt,
mit dem Fassen jener Wahrheiten, die in sich klar sind, daher aus sich
einleuchten, die also keine weitere Forschung voraussetzen. Die Kraft
des Gegenstandes zieht den ihr proportionierten Intellekt an sich
und hilt ihn entweder ewig fest, wie Gottes Wahrheit, klar in sich
erkannt, in der visio beata, oder bezwingt ihn doch insofern, als der
Verstand sich wohl abwenden kann, aber schauend nur seine Zustim-
mung zu geben vermag. Nun sind aber alle echten Mystiker darin
einig, daB, wenn auch in Visionen, besonders in den héchsten, den
intellektuellen, eine solche Schau stattfindet, wir es doch in der eigent-
lich mystischen Erkenntnis mit etwas ganz anderem zu tun haben.
Wenn der Gegenstand, etwa Gottes Dasein, uns evident ist und uns
zur Zustimmung noétigt, so ist deshalb dieser Akt der Anschauung,
dieses Verweilen in dem Anblick noch nicht mystisch. Das wire eine
spekulative Schau, man kénnte es auch als erworbene Beschauung
bezeichnen, wofern der Mensch seine Phantasie so gebindigt hitte,
daB sie ihn nicht weiter stort. Aber mystisch ist sie nicht. Da geht
der ErkenntnisprozeB aus der Liebe hervor und ist mehr unserem



Um das Wesen der Mystik 63

Schmecken und Beriithren als unserem Sehen zu vergleichen. Trotz-
dem gibt man dieser Wahrnehmung gern den Namen der Beschauung,
filgt, um sie von der erworbenen zu unterscheiden, das Wort einge-
gossene hinzu, und gibt sich damit zufrieden. Einer gab sich nicht
damit zufrieden. Er hat vielmehr das Wort Beschauung hier ganz
gemieden, und besprach doch diesen Akt so eingehend, daB man von
metaphysischem Gesichtspunkte aus bis heute kaum etwas hat hin-
zufigen konnen.! St. Thomas nennt den mystischen Erkenntnisakt
einfach affectiva experimentalis cognitio. * Dal} er damit die mystische
Erkenntnistitigkeit meinte, also das, was wir heute meist als einge-
gossene Beschauung bezeichnen, tut der Zusatz : «sicut dicitur Hiero-
theos divina pati» klar dar. Man hat dem hl. Thomas den Vorwurf
gemacht, daB er, der groBte scholastische Theologe in der Zeit der
aufblithenden Mystik, in seiner Gesamtdarstellung der Theologie den
eigentlich mystischen Akt, die Beschauung, nicht genannt habe. Es
ist wahr, den Namen hat er nicht gebraucht, und das mit Absicht,
weil ihm eben der mystische Erkenntnisakt keine streng genommene
Schau war, aber den Akt hat er mit unvergleichlicher Klarheit bezeichnet,
wo er ihn nennt eine affectiva experimentalis cognitio.

Wir brauchen daher keine neue Partikel der Definition hinzu-
zufiigen, sondern bloB die Erfahrung der Gegenwart Gottes als Liebes-
erfahrung zu unterstreichen.

V.

Bei der niheren Untersuchung der mystischen Erkenntnis finden
wir diese bezeichnet als infuitive Erkenntnis, als Erkennen nach Art der
Engel?® oder auch als Betitigung der Geistseele.* Wenn auch keine dieser
Bezeichnungen der Natur der mystischen Erkenntnis so nahe kommt
wie der von St. Thomas gewihlte Ausdruck, so dienen sie doch dazu
jenen Akt unter verschiedenen Gesichtspunkten neu zu beleuchten.

Intuitiv wird in verschiedenem Sinne genommen. Im Vollsinn
des Wortes bezeichnet Intuitio die wesentliche Gottesbetitigung, den
Akt mit der fiinffachen Identifikation, wo eins sind der Erkennende,
das Erkannte, die Erkenntnisfihigkeit, die Spezies und der Akt. In

1 Mager, a. a. O. 330 ff.

21q.64a. 1; II-II q. 97 a. 2 ad 2.

3 Grabmann, Wesen und Grundlagen der katholischen Mystik. (Miinchen
1922) 48. '

4 Mager, a. a. O, 0.



64 Um das Wesen der Mystik

diesem Vollsinn kann in der Mystik nicht von Intuitio gesprochen
werden, denn so kommt die Intuitio einzig Gott zu. Wir sprechen
aber auch schon von intuitiv im Gegensatz zu abstractiv. Intuitiv
sind danach Erkenntnisakte beziiglich eines dem Erkennenden gegen-
wirtigen Gegenstandes, wobei also ein sachlich verschiedenes Erkenntnis-
mittel iiberfliissig ist. So erkennt der Verstand intuitiv sein Erkennen ;
in der sinnlich-geistigen Ordnung werden die Wahrnehmungen dessen,
was uns umgibt, intuitiv genannt. Dabei ist eine Vermittlung durch
Erkenntnisbilder nicht ausgeschlossen, sondern als selbstverstindlich
vorausgesetzt. Im ersten Falle sind es geistige Spezies, im zweiten
sowohl sinnliche als geistige. Es wird eben der ganze Prozell, wodurch
in der Erkenntnisordnung ein Gegenstand vom Menschen erfaBt wird,
verstanden. Und doch sprechen wir schon von intuitiv auf Grund
der Gegenwart des Erkannten.

Bei der Untersuchung des intuitiven Charakters der mystischen
Erkenntnis wurde zuerst die Frage erdrtert, ob Gott, abgesehen von
der Visio beata, ohne geschaffene Spezies geschaut werden konne.
Heute lautet die Antwort allgemein : negativ. Eine nihere Darlegung
kime einer Aufrollung alter Streitigkeiten zwischen Thomisten und
Scotisten gleich.

Dann stand zur Diskussion die Notwendigkeit der eingegossenen
Spezies. Franzosische Mystiker glauben den intuitiven Charakter des
mystischen Schauens nur durch diese wahren zu kénnen. Die Moglich-
keit einer Mitteilung solcher Erkenntnisbilder durch Gott an die
Menschen wird kein Gottesgliubiger in Abrede stellen. Allein sie
als notwendigen Bestandteil des mystischen Erlebnisses ansehen,
hieBe das Wesen der Mystik verkennen, es hielle, die Visionen und
Erscheinungen zu wesentlichen Momenten der Mystik erheben, es
hieBe, in einen mittelalterlichen Fehler zuriickfallen. Ja, selbst im
Mittelalter kannten die Einsichtigeren bei aller Schitzung der Visionen
doch den Unterschied zwischen dem eigentlich mystischen Innewerden
der Gegenwart Gottes in der Seele und dem Beiwerk.

St. Theresia legte auf Visionen und Erscheinungen wenig Wert,
wihrend sie das mystische Gebet nicht genug zu empfehlen weil.
Sie leugnete nicht den Nutzen, der aus den Visionen, auch den niedrigen,
die mit den Sinnen wahrgenommen werden, kommen kann. Das exten-
sive Wachstum der Erkenntnis ist ein solcher Vorteil, allein sie bleiben,
weil sich dabei leicht Tduschungen einstellen, gefihrlich und sind
auf jeden Fall von der mystischen Liebeserfahrung zu unterscheiden.



Um das Wesen der Mystik 65

Mit der Vision kann die mystische Schau Hand in Hand gehen,
aber dadurch werden sie nicht identisch. Im Gegenteil auch dann
sind sie ihrem Wesen und ihrer Wirkung nach genau von einander
zu unterscheiden, so daB auf keinen Fall das Wesen der mystischen
Erkenntnis in die Spezies infusae zu verlegen ist. Intuitiv diirfen
wir trotzdem das mystische Schauen nennen, weil Gott, der Erkannte,
der erkennenden Seele gegenwirtig ist, jene Wirkung setzend, wodurch
diese zur Uberzeugung von seiner Gegenwart hingerissen wird.

Mit dieser Erklirung nicht zufrieden, suchten einige das intuitiv
zu erkliren oder zu bestimmen als Erkenntnis nach Art der Engel.
Der Engel erkennt sich selbst unmittelbar durch Riickwendung auf
sein Wesen, das ihm in der natiirlichen Ordnung als erste Spezies dient.
Der Engel besitzt dazu noch eingegossene Erkenntnisbilder, da in seiner
beschrinkten Wesenheit nicht alles erkennbar ist, sicher nicht die
iibernatiirlichen Geheimnisse. Beide Erkenntnisarten kommen dem
Menschen in seinem normalen Diesseitszustande nicht zu. Unter der
Erkenntnis nach Art der Engel kann also nur verstanden werden,
daB der Mensch in seiner mystischen Schau nicht von der AuBenwelt
abhingt, sondern der ProzeB sich ganz in seinem Inneren abspielt.

Mehr wollten einige jedoch in dem Ausdruck finden und bestimmten
deshalb das mystische Erlebnis als Betitigung der Geistseele. Im
Fegfeuer und, allgemein gesprochen, im Zustande der Trennung vom
Leibe kommt der Seele ein Erkennen zu, wie wir es beim Engel sahen.
Weil jedoch dieser Trennungszustand der Seele unnatiirlich ist, kann
die ihm entsprechende Betitigung nur unvollkommen sein. Trotzdem
mochte man darin das Wesen des mystischen Erkennens erblicken.

In der Ansicht liegen fatale Anklinge an den Spiritismus. Zudem
bedeutet sie eine Gefahr, das Wesen des Menschen zu verkennen und
dessen Leibverbundenheit als zufillig anzusehen und den Zustand
der Trennung als einen hoheren, wenn nicht gar als den hochsten
natiirlichen zu nehmen. Der einzige Vorteil, der daraus erwichst,
wiire die Moglichkeit, nicht das Wesen, sondern einige Begleiterschei-
nungen der Mystik leichter zu erkliren.

In gemiBigter Fassung fordert diese Ansicht keine Trennung
vom Leibe in der Seinsordnung, sondern bloB bei der Titigkeit, so
daB sich die dem Korper verbundene Seele im mystischen Erlebnisse
ganz unabhingig als reiner Geist betiitige. St. Thomas wird mit Be-
rufung auf De Anima 1. 3, lect. 7, als Zeuge angefiihrt. Allein an der
genannten Stelle spricht Thomas allgemein von der geistigen Erkenntnis

Divus Thomas. H



66 Um das Wesen der Mystik

des Menschen, wobei kein korperliches Organ benétigt werde, bei dem
aber deshalb nicht jede sinnliche Betitigung ausgeschlossen ist. Wiirde
darin das Wesen der Mystik bestehen, dann wiren alle verniinftig
denkenden Menschen mystisch titig.

In dem Ausdruck: Betditigung der Geistseele kénnen wir aber
zur weiteren Erliuterung des mystischen Erlebnisses ausgedriickt
sehen, daB es nicht von der AuBenwelt und auch nicht vom sinnlichen
Innenleben her seinen Anfang nimmt, sondern von jener auBergewohn-
lichen Wirkung Gottes in der Seele her, wodurch diese seiner Gegenwart
inne wird. Da dies in der genannten Definition als Liebeserfahrung
der Wirkung und Gegenwart Gottes geniigend ausgedriickt ist, braucht
nichts weiter hinzugefiigt zu werden.

VI.

Gern bestimmt man auch das Wesen der Mystik von den Gaben,
des Heiligen Geistes her. So sagt Saudreau : « Mystik ist der Zustand,
in dem die Seele durch lebhafte Erleuchtungen iiber die goéttlichen
Vollkommenheiten tiefer belehrt, durch gar vollkommene Liebesakte
sich mit Gott einigt und zwar so, daB diese Akte erfolgen auf Grund
der Gaben des hl. Geistes ! »* Die Lehre des hl. Thomas iiber die Gaben
des hl. Geistes rechtfertigt diese Ansicht. Die Gaben des hl. Geistes
sind rein iibernatiirliche, bleibende Vollkommenheiten, wodurch die
Seele fiir die Einwirkung des hl. Geistes leicht bewegbar wird. Daraus
ergibt sich die Gegeniiberstellung von Mystik und Aszese, insofern
in der Mystik die Gaben, in der Aszese die Tugenden die habituellen
Tatigkeitsprinzipien darstellen. Dagegen wurde eingewendet, dal3
gerade nach St. Thomas Gaben und Tugenden nicht getrennt als Titig-
keitsprinzipien in Betracht kidmen, sondern nur in Unterordnung.
Das trifft in vielen Fillen zu, aber doch nicht immer, denn Glaube
und Hoffnung, die getrennt von der Liebe und den Gaben bestehen
kénnen, werden sich also auch getrennt betitigen kénnen. Aber auch
in der Verbindung bleibt ein Unterschied bestehen. Das Beweglich-
sein fiir die Einwirkung des hl. Geistes ist allgemein zu nehmen, und
nicht bloB fiir ein Bewegtwerden, das ein Sichselbstbewegen ausschlieQt.

Mit Bezug auf eine Ursache derselben Linie ist es unter demselben
Gesichtspunkte wohl unmoglich, sich selbst zu bewegen und bewegt

1 A. Saudreau, Das gottgeeinte, beschauliche Leben. (Graz 19o8) 14.



Um das Wesen der Mystik 67

zu werden. Das ist aber auch in dieser Linie unter verschiedenen
Gesichtspunkten wohl moglich, und erst recht mit Bezug auf eine
Ursache hoherer Ordnung. Die hochste Ursache ist in ihrer Wirksam-
keit so allumfassend, daB ohne ihre Bewegung, und folglich ohne ein
von ihr Bewegtwerden keine Zweitursache iiberhaupt in Bewegung
tritt. Die Bewegung der ersten Ursache umfaBt das gesamte Gebiet
der Zweitursachen, so daB unter ihrem EinfluB sich diese bald frei
und aus Uberlegung selbst bewegen, bald frei, jedoch ohne lingere
Deliberatio, bald notwendig aus der eigenen Naturbestimmung und
den Verhiltnissen heraus, wie beim Menschen in der ersten Erkenntnis
und Intendierung des Guten und zuletzt wieder in der Visio beata und
dem folgenden ewigen sich freuen.

Die Gaben sind eine Vervollkommnung der Seelenfihigkeiten,
woraufhin nicht bloB eine Mdglichkeit besteht, so entsprechend den
Gegenstinden und Verhiltnissen verschieden vom hl. Geiste bewegt
zu werden, sondern sie bedeuten auch eine Geschmeidigkeit und
Leichtigkeit dazu. Es geht daher nicht an zu schlieBen : Der hl. Geist
bewegt die Seele auf Grund der Gaben, also kann diese sich dazu nicht
selbst bewegen. Es kommt darauf an, wie er sie auf Grund der Gaben
bewegt.

Die eigentlich mystische Tiatigkeit erfolgt freilich im Gegensatz
zur aszetischen. In letzterer bewegt der Mensch unter der Bewegung
des hl. Geistes, wozu die Gaben ihn besonders empfinglich machen,
doch dem Charakter der Tugenden entsprechend, sich selbst. In de
mystischen hingegen fiihlt er sich, trotzdem er aus der Tugend heraus
eine Tugendhandlung setzt, doch, weil durch die Gaben dazu befihigt,
zu einer besondern, diesen entsprechenderen Bewegung in einer Weise
angetrieben, so daB er sich nicht aus einer langen Uberlegung heraus
selbst bewegt, sondern aus einem inneren Antrieb dazu gezogen und
getragen sieht. Weil diese Art das Bewegtwerden klarer heraustreten
liBt und die Gaben von dem Beweglichmachen ihre Bestimmung
haben, deshalb gilt schlechthin : Mystische Betdtigung geschieht auf
Grund der Gaben ; aszetische auf Grund der Tugenden. Dabei kann
das Zusammenwirken wohl bestehen.

Die Bestimmung der Mystik von den Gaben aus hat auch das
Schone, daB sie die Weite des mystischen Erlebnisses herausstellt und
es befreit von der Einengnung auf die Beschauung, und doch dieser
ihren besonderen Platz im Gesamtrahmen der mystischen Erfahrung
beliBt. Es sind 7 Gaben, deren 3 dem Willen zukommen und 4 dem



68 Um das Wesen der Mystik

Verstand entsprechen. Sie werden von St. Thomas in Beziehung zu
den Tugenden gesetzt, aber verschieden entsprechend den verschiedenen
Darstellungen, so daB in der Summa Theol. der niedrigsten Tugend,
der Temperantia, keine Gabe eigenst entspricht, dafiir aber der Hoffnung
zwei zugewiesen sind. In allen Darstellungen ist jedoch die innige
Beziehung der Caritas zu den Gaben, vor allem zur Gabe der Weisheit
hervorgehoben. Weil nun unstreitig diese Gabe als die hochste gilt
und ihr die Beschauung in der letzten Vollendung zugeeignet wird,
so ist aus dieser Beziehung zur Liebe auch deren inniges Verhiltnis
zur hochsten Tugendbetitigung dargestellt.

Trotzdem ist die Begriffsbestimmung der Mystik von den Gaben
aus nicht allseitig befriedigend. Es ist eine Bestimmung auf Grund
der habituellen Disposition. Man mochte aber gern die eigene Weise
herausgehoben sehen. Immerhin liegt in dem Zusatz, daBl die Liebes-
erfahrung auf Grund der Gaben erfolgt, eine wesentliche Bereicherung
der Definition.

¥il.

Eine Bestimmung der Mystik von seiten der ihr eigenen Betitigungs-
weise ist versucht worden durch den Hinweis auf die gratia operans,
unter deren Einwirkung unser mystisches Erlebnis erfolgt. St. Thomas
spricht von ihr in der Summa Theol. I-IT q. 111 a. 2. Allein beziiglich
der Auslegung dieses Artikels 2 gehen die Kommentatoren auseinander.
Abgesehen davon, daB von antithomistischer Seite in der gratia operans
die efficax vermutet wird, haben auch Thomisten ein und dieselbe
Gnade operans genannt, insofern als Gott den Anfang in der Bewegung
macht, und cooperans, insofern er den Menschen im Handeln erhilt. Der
eigentliche Begriff der operans weist jedoch in die Ordnung der Er-
kenntnis und des Strebens. Sie bezeichnet die géttliche Einwirkung,
unter der cine Wahrheit ohne langes Folgeren, ohne alles Suchen
plétzlich in den Prinzipien aufleuchtet, und wobei der Wille von der
Giite des Gegenstandes unmittelbar erfaBt und fortgerissen wird.
Es ist also genau dasselbe, das im Vorhergehenden von seiten der dona
dargelegt wurde, hier um eine Etappe weiter geriickt und erdrtert
von seiten der unmittelbaren Einwirkung Gottes her. Die Sache aber
bleibt im Grunde dieselbe. Auch hier tritt das Passive, das Receptive,
das Affectiv-experimentelle mit aller Deutlichkeit hervor. Es ist die
Bestimmung von seiten der Art und Weise der gottlichen Einwirkung
im mystischen Erlebnisse.



Um das Wesen der Mystik 69

Garrigou-Lagrange versuchte demgegeniiber eine letzte Bestimmung
der Mystik der Art und Weise unseres Handelns zu entnehmen ; er
sieht diese in dem modus supernaturalis.* Die Ubernatur, obwohl der
Natur angeglichen, kann, zur vollen Entfaltung gelangt, sich in einer
ihr selbst entsprechenden Art duBeren. Sie wird aber, weil der Natur
selbst und den natiirlichen Fahigkeiten eingesenkt, sich auch vor allem
im Anfang, der Art dieses Subjektes anpassen konnen. Mit anderen
Worten : Der Mensch, der im Besitz der heiligmachenden Gnade ist,
kann die eingegossenen Tugenden, obwohl diese iibernatiirlich sind,
doch nach Art seiner natiirlichen Fihigkeiten gebrauchen. Er kann
aber auch von der Ubernatur so erfaBt werden, daB diese ihm gleichsam
ihre Art aufnétigt und ihn in einer héheren Weise sich betitigen li0t.
Es ist dies die mystische Art, das Wesentliche in der Mystik, denn das
Ubernatiirliche als Erhebung kommt dem ganzen Glaubensleben zu,
es ist in der Aszese ebenso vorhanden wie in der Mystik. Aber der
Modus ist eigen, und deshalb kann ihm ein Merkmal und vielleicht
das letzte entnommen werden. Wenn wir nun diesen modus unter-
suchen, so kann darunter einmal die Art der Betitigung von seiten
des Handelnden verstanden werden, seine psychologische Haltung.
Das wire dann im Grunde nichts anderes als was den Gaben und der
Gratia operans im Menschen entspricht, also wieder das Passive, das
Rezeptive, das Affektiv-Experimentelle. -

Man kann es aber auch verstehen vom Gesichtspunkte und von
der formellen Bestimmung und Begrenzung des Gegenstandes, beziig-
lich dessen die Handlung statthat. Anders bestimmt die bloBe Ver-
nunft, anders die Klugheit, anders der Glaube, d. h. die Klugheit in
Verbindung mit dem Glauben, anders wieder die unter dem EinfluBl
der gottlichen Liebe urteilende Klugheit oder die Gabe des Rates.
Damit wiren wir wohl beim Letzten, was iiber die Mystik unter diesem
Gesichtspunkte gesagt wurde, und vielleicht auch beim Wesentlichsten.
Der Akt wird vom Objekt, der Habitus vom Akt bestimmt. Hier
eine besondere Erfassung des Objektes. In der Strebeordnung, insofern
es von dem donum consilii nach dem Gesichtspunkte der Liebe aus der
Empfindung der Liebe heraus und in Verbindung mit dem eigentlichen
Gegenstand der Liebe bestimmt, resp. erkannt und vorgestellt wird
und dann unter der Einwirkung der drei den Willen vervollkommenden

! Garrigou-Lagrange, Perfection chrétienne et Contemplation. (Saint-
Maximin 1924) I 353; II (45).



70 Um das Wesen der Mystik

Gaben in einem von der Liebe besonders informierten Akte per modum
intentionis angestrebt wird. In der Erkenntnisordnung, insofern als
die drei dona, vor allem das der sapientia, hier die Beziehung eines
Gegenstandes, einer Idee, eines Eindruckes zu Gott, dem Gegenstande
der Liebe, aufleuchten und als solche intellektuell erfassen und
durchkosten lassen. In beiden Linien aber dreht sich alles um die
Liebe, weil alles aus Liebe hervorgeht, alles zur Liebe hinzielt, und
zwar zur vollen in Freundschaft erbliihten Liebe, wo das Beisammen-
sein vorweggenommen ist in der beginnenden Unio realis und wo der
erhabene Freund in dem Erhobenen alles ersetzt.

Da die gratia operans geniigend durch die Gaben angedeutet
ist und die Partikel «ganz iibernatiirlich » schon eingefiigt wurde,
braucht trotzdem der Definition nichts weiter zugefiigt zu werden.

VIII.

Es wurden von einigen, die gleichsam an einer metaphysischen
Definition verzweifelten, Bestimmungen aufgestellt, die leichter fabar
sind, weil sie von Begleiterscheinungen oder anderen AuBerlichkeiten
hergenommen wurden. Zuerst muB zugegeben werden, dal tatsichlich
eine metaphysische Begriffsbestimmung der Mystik etwas recht un-
mystisches an sich hat. Die Begriffsbestimmung soll klar sein; die
Mystik ist dunkel. Freilich bei den gemachten Versuchen blieb des
Dunklen noch immer genug ; und es wird wohl niemand zu behaupten
wagen, daB er das letzte Pilinktlein der Mystik klar und einleuchtend
herausgestellt habe, so daB nichts mehr dunkel sei. Trotzdem ist aber
auch bei diesen Versuchen zuzugeben, daB sie einem wie eine Entweihung
vorkommen koénnen, und dal einen ein Gefiihl beschleichen will, wie
es kommt in der Naturstunde, wo der Lehrer zuerst eine schone Blume
zeigt, dann anfingt zu erkliren und zuletzt, um es noch anschaulicher zu
machen, die Blitter ausreiBt und den Griffel und die Staubgefisse bloB-
legt. Da méchte mancher Kindermund rufen: « Ach, die schéne Blume !»

In der Mystik handelt es sich freilich bloB um eine abstrakte
Zerlegung, allein auch eine solche sagt vielen nicht zu, und sie wihlten
liecber beschreibende Bestimmungen, zumal sich diese bei Mystikern
und Mystikerinnen finden. Poulain fithrt zwei an. 1. « Mystisch sind
die Zustinde, die die hl. Theresia von dem 14. Kapitel ihres Lebens
und von der 4. Wohnung der Seelenburg an beschreibt ».' Wie klar

v Poulain, Handbuch der Mystik. (Freiburg i. B. 1925) 2 Anm, 1.



Um das Wesen der Mystik 71

auf der Hand liegt, ist mit dieser Bestimmung nicht viel anzufangen.
Um sie zu verwerten, ‘miilte man die genannten Biicher der groBen
Mystikerin durchstudieren, wobei sich ergibt, daB sie nicht bloB von
Mystik, sondern auch von Aszese spricht.

Die zweite Umschreibung sagt : Mystik nennt man die tibernatiir-
lichen Akte und Zustinde, die der Mensch aus sich, auch nicht im
geringsten Grade hervorzubringen vermag.! Diese Bestimmung ist
rein negativ, und dazu noch ungeniigend, denn aus sich vermag der
Mensch auch den einfachsten {ibernatiirlichen Glaubensakt nicht
hervorzubringen. Es miilte hier das Nicht-kénnen niher bestimmt
werden und das wiirde hinauslaufen auf jenes schon so oft dargelegte
besondere Bewegt-werden von Gott, wobei der Mensch sich passiv
verhilt und sich von der Gnade gehoben und getragen fiihlt.

Es ist ein erfreulicher Fortschritt und eine groBe Annidherung
unter den Vertreteren der verschiedenen mystischen Richtungen,
seitdem fast allgemein zugegeben wird, daBl mystische Gnaden direkt
und unmittelbar dem Heile dessen dienen, der sie empfingt, also zur
Ausgestaltung und Entfaltung seines personlichen Gnadenlebens bei-
tragen und erst in zweiter Linie fiir andere verliehen werden . Damit
ist der Mystik ihr Platz im geistlichen Leben gesichert. Aszese zielt
auf Mystik hin. Ein vollendetes Heiligenleben ist ohne Mystik nicht
denkbar. Selbst bei den Mirtyrern findet sich ihre AuBerung im Donum
fortitudinis. So liegt die Mystik in der normalen Entwicklung des
geistlichen Lebens, freilich als Letztes. Auf den Hohen tritt sie klar
hervor ; was in den ersten Stadien ihr angehért, wird nur unklar, meist
gar nicht bemerkt. Und weil die meisten nicht bis zum letzten Abschnitt
des Weges kommen, kann man Mystik als auBergewohnlich im Sinne
von selten nehmen. Daran ist aber nach dem Zeugnis der hl. Theresia
nur die Nachlissigkeit der Menschen schuld. *

Nimmt man die Mystik als den AbschluB des geistlichen Lebens
im Diesseits, dann offenbart sich uns auch noch ein Piinktlein, das
die Gegner der katholischen Mystik oft unterstreichen, sie sei der
personlichste Verkehr des Menschen mit Gott. Das ist wahr, insofern
als Gott und Mensch auf Erden sonst nie in so nahen vom Menschen
wahrgenommenen Verkehr treten, wie in dem mystischen Erlebnis,
das zudem ohne die direkte Vermittlung der Sakramente und ohne

L Poulain, a. a. O. 1.
* Seelenburg V 1.



72 Um das Wesen der Mystik

unmittelbares Eingreifen der Kirche statthaben kann. Das ist nicht
wahr, wenn damit das Mystische der Kontrolle der Kirche entzogen
werden soll. Der Mensch untersteht der Kirche und bleibt vorallem
auf diesem der Selbsttiuschung und der Umgarnung durch finstere
Krifte ausgesetztem Gebiete auf die Kirche angewiesen. Dabei ist
der Verkehr selbst der personlichste und vertrauteste.

Man kénnte, wenn es noch nicht der Begriffsbestimmungen so
viele gibe, sagen, Mystik sei die volle Entfaltung der Gottesfreund-
schaft, wo die unio realis anticipata vom Menschen im Dunkel des
Erdenzustandes erlebt werde.



	Um das Wesen der Mystik

