
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 14 (1936)

Artikel: Um das Wesen der Mystik

Autor: Wilms, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762247

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Um das Wesen der Mystik.
Von P. Hieronymus WILMS 0. P., Walberberg.

Seit der Wende des Jahrhunderts wird der Mystik in Deutschland
ein auffallendes Interesse entgegengebracht. Nicht nur katholische
Kreise, auch akatholische sind davon erfaßt. Kaum eine Buchanzeige,
die nicht das eine oder andere mystische Werk aufweist. Anweisungen
zum mystischen Leben erreichen eine Höhe der Auflage, die man nur
bei Romanen gewohnt ist. Und der Grund für diese Erscheinung
Reklame und Mode erklären viel, doch nicht alles. Die Übersteigerung
des äußeren Betriebes, der sich mit solcher Hast und Aufregung abspielt,
läßt den Menschen einen Ausgleich suchen in den ruhigen Regionen
der Mystik. Unzufriedenheit mit dem öden Rationalismus, Reaktion
gegen den Materialismus, der Zerfall einer geliebten alten Ordnung,
alles drängt in dieselbe Richtung ; es ist wie eine Flucht in die Stille
einer gesicherten Einöde, in den Bannkreis eines schützenden Asyls.

Der letzte und tiefste Grund liegt jedoch, namentlich bei den

Katholiken, in dem Verlangen, Ernst zu machen mit der Hingabe
an Gott, der Wunsch nach dem vertrautesten persönlichen Verkehr
mit ihm, der unser Retter und Erlöser und treuester Freund, kurz :

das Verlangen nach christlicher Vollkommenheit.
Seltsam nur, daß sich von den vielen, die sich für Mystik interessieren,

die mystische Bücher mit Begeisterung lesen, die sich mystischen
Übungen unterziehen, die nach mystischen Vorzügen ausschauen,

so wenige auf die Frage nach dem Wesen dessen, was sie suchen, klar
und bestimmt zu antworten vermögen. Das rührt nicht vom Mangel

an Begriffsbestimmungen her. Eher kommt es von der Überfülle und
dem Widerstreit der aufgestellten Definitionen. Weil das Wort Mystik
von den Vertretern der widerstreitendsten Weltanschauungen gebraucht
wird, füllen die einzelnen es mit widersprechendem Inhalte.

Für den Pantheisten bedeutet Mystik nichts anderes als das sich

der Einheit mit dem Allbewußtwerden des Einzelnen oder auch das

Bewußtwerden des Allgeistes in dem einzelnen Mystiker. Dies variiert



Um das Wesen der Mystik 53-

dann wieder entsprechend den verschiedenen Variationen des Pantheismus

bis hinab zum pantheistischen Pessimismus oder Nihilismus der
asiatischen und europäischen Buddhisten, denen Mystik das Aufgehen
ins Nirvana bedeutet, die Auflösung in jenes Unsagbare, das wir
Europäer so lange als das Nichts faßten.

In den Kreisen der Theisten findet sich Ubereinstimmung in der
Abwehr des Einsseins und Einswerdens in der Seinsordnung, aber
keine Übereinstimmung in der Auslegung des Einswerdens in der

Erkenntnisordnung. Da sucht der Pietist die Erklärung in den stereotyp
wiederkehrenden Konversionen ; der Theosoph haftet an den
spiritistischen Schaustellungen. In beiden Fällen ist das Wort Mystik
gebraucht für Erscheinungen, die man besser unter dem Namen
Mystizismus zusammenfassen sollte.1

Aber auch in Kreisen, die treu katholisch sein wollen, findet
sich keine Übereinstimmung bezüglich des Wesens def Mystik, selbst

wenn wir absehen von den Entgleisungen des Molinos und def
Madame Guyon und bei Seite lassen alle jene Systeme, aus denen

Sätze von der Kirche verurteilt wurden. Bei der Beschränkung auf
jene Begriffsbestimmungen, die allgemein als mit der Glaubenslehre
übereinstimmend angesehen werden, stehen wir Vor einer Uberfülle,
und zwar vor einer Überfülle von scheinbar unvereinbaren Definitionen.
Unter diesem Eindruck hat wohl ein moderner Schriftsteller die

Behauptung aufgestellt, es sei nichts so flüssig und schwankend wie der

Begriff der Mystik.2
Wäre dem wirklich so, dann dürften wir uns nicht wundern, daß

mancher, der mystisch interessiert ist, auf der Suche nach einer klaren

Begriffsbestimmung forscht und liest und, weil er sich in dem Wirrwar
der Meinungen nicht auskennt, zuletzt resigniert das Suchen einstellt
und das Interesse für Mystik abtut ; oder daß andere aus der Überfülle

sich eine Bestimmung herausnehmen und, an deren Wortlaut
haftend, alles darnach bemessend, zu wirklich verkehrten Anschauungen
über Mystik gelangen.

Wir maßen uns hier nicht an, eine allen Anschauungen genügende
neue Begriffsbestimmung zu bieten ; unser Streben geht überhaupt
nicht in erster Linie auf eine neue Definition. Wir wollen nur
versuchen durch eine weitherzige Betrachtung der schon vorliegenden

1 Zahn, Einführung in die christliche Mystik. (Paderborn 1918) 15.
2 Mager, Mystik als Lehre und Leben. (Innsbruck) 57. - -



54 Um das Wesen der Mystik

Beschreibungen und Bestimmungen dem Wesen der Mystik näher

zu kommen, denn auch von der Mystik gilt wie von vielen anderen

Problemen, daß jedes Mehr an Wissen von Bedeutung ist, selbst wenn
keine Aussicht bestände, die volle Wahrheit ganz zu fassen. Wir hoffen

jedoch zeigen zu können, daß die Wissenschaft dem Erfassen des Wesens

der Mystik nicht so fern ist, wie es scheinen möchte, daß der Wirrwar
in den Begriffsbestimmungen tatsächlich nicht so groß ist, daß es

sich viel mehr um verschiedene Darstellungen derselben Wahrheit
als um Widersprüche handelt, ja daß manchmal in offenbar unrichtigen
Definitionen ein Gedanke zum Ausdruck kommt, der das Wesen unter
neuem Gesichtspunkte beleuchtet.

I.

Aus allen üblichen Begriffsbestimmungen, selbst aus denen, die

auf dem Boden einer vollständig verkehrten Weltanschauung gewachsen
sind, springt als Gemeinsames hervor das Geheimnisvolle. Mystik
ist der Zustand dessen, der in geheimnisvoller Weise mit dem Höchsten
eins geworden. Das Einswerden wird von den Verschiedenen
verschieden ausgelegt, und das Höchste entsprechend den Weltanschauungen

anders gedeutet. Im Geheimnisvollen kommen alle überein.
Das Höchste ist uns Katholiken der persönliche Gott, der Schöpfer

des Weltalls, das übernatürliche Ziel des Menschen. Durch unsere

natürlichen Fähigkeiten vermögen wir zu erkennen, und zwar mit
Sicherheit, daß es einen Gott gibt und daß ihm eine Anzahl von
Eigenschaften zukommen ; aber weder das Dasein noch irgend eine der

Eigenschaften, geschweige das Wesen Gottes, werden von uns

erschöpfend erkannt. Wohl sagt der Glaube uns manches vom inneren
Wesen Gottes ; allein erschöpft wird dadurch die Unendlichkeit nicht ;

und diese Erkenntnis ist sehr unvollkommen, weil in der Autorität,
wenn auch der göttlichen, mündend. Von seiten des Höchsten, wie

wir Katholiken es fassen, bleibt daher stets das Geheimnisvolle
bestehen ; allein in der Mystik wird dies mehr von seiten der Erkenntnisweise

gefordert. Neben dem natürlichen Erkenntnisakt, den wir zum

vollwertigen Gegenstand eines folgenden Aktes machen können, und

neben dem Glaubensakt, den wir auch zu zerlegen vermögen, muß

es also ein Erkennen geben, das sich von den beiden genannten Erkenntnisakten

unterscheidet und sich selbst nicht restlos erklären läßt ;

also ein Geheimnis bleibt. Unter doppeltem Gesichtspunkte tritt



Um das Wesen der Mystik 55

daher das Geheimnisvolle in den Begriff der Mystik ein, einmal insofern
der Gegenstand, der erfaßt wird und mit dem man eins wird, etwas
Unendliches, und deshalb Geheimnisvolles darstellt, sodann weil jenes
Erfassen und Einswerden sich in geheimnisvoller Weise vollzieht.
Letzteres ist angedeutet in der Mahnung der Alten, sich von der Außenwelt,

bei der doch unser Erkennen anhebt, abzuwenden, in sein Inneres
einzukehren, dort werde sich das Einswerden vollziehen.

Wenn dem so ist, wie kann man dann klagen, daß es bisheran
nicht gelungen sei, diese Erkenntnisweise, dieses Einswerden mit dem

Geheimnisvollen, restlos aufzudecken und bis ins Letzte darzulegen
Eine solche Darlegung käme ja der Zerstörung der Mystik gleich.
Das Geheimnis wäre ja aufgehoben, könnte man mit der natürlichen
Erkenntnisfähigkeit dahinterleuchten.

Daß die mystische Erkenntnis bis heute spekulativ a priori noch
nicht restlos erfaßt wurde, steht fest. Nichts tut dies besser dar als

das Paradoxe in der Behauptung, bei Thomas von Aquin fänden sich

alle Elemente, die zur Darstellung der mystischen Erkenntnis nötig
seien, er selbst habe jedoch das Letzte und Tiefste nicht gesagt, ja er
habe eigentlich überhaupt nicht von der Mystik gehandelt.1

Daß diese Erkenntnisart auch a posteriori noch nicht vollkommen
aufgehellt wurde, daß alle Beschreibungen dieser Zustände, wie sie

vorliegen aus der Feder der begnadigten Seelen, angefangen von der
hl. Theresia der Großen bis herab zu den Mitteilungen solcher, die

noch unter den Lebenden weilen, daß auch diese, wie sehr sie sich

mühen und wie oft sie dasselbe sagen, dadurch nicht das Letzte klar
gelegt haben, leuchtet jedem ein, der sich auch nur ein wenig mit dieser

Literatur befaßt hat.
Auch die experimentelle Psychologie hat bis heute den Schleier

dieses Geheimnisses nicht zu heben vermocht und wird ihn auch nie
vollends heben. Wenn sie uns bis heute bei all ihren Erfolgen nicht
einmal den geringsten Akt der sensitiven Wahrnehmung voll befriedigend
klar zu legen vermochte, sondern aus den wiederholten Versuchen
bloß Gesetze herausschälte über die Bedingungen, den Verlauf und
die Dauer einer solchen Motio, dabei aber immer betonen muß, daß

es auch anders sein könnte ; daß sie nur den normalen Verlauf biete,

wer soll dann von ihr, wo es sich in der Mystik unbestritten um das

höchste geistige Erkennen und übernatürliche Lieben handelt, wovon

1 Mager, a. a. O. 330, 332.



56 Um das Wesen der Mystik

nicht wenige selbst das Mitspielen der Phantasie, respektive des
sinnlichen Strebevermögens ausschliessen möchten, wie soll da eine

endgültige Klarstellung aus dem Laboratorium zu erwarten sein Wir
lassen hier ganz außer acht, daß diese Erkenntnis etwas so Hohes

in der übernatürlichen Ordnung ist, daß sie bloß erfolgt auf Grund
einer dem Heiligen Geist vorbehaltenen Anregung. Solche Handlungen
können doch nicht beliebig auf dem Experimentierstuhl wiederholt
werden. Sie liegen in ihrer Geistigkeit absolut außerhalb der Sphäre
des mit den feinsten Instrumenten im Laboratorium wahrnehmbaren.
Höchstens die sinnlichen Begleiterscheinungen könnten in der Ansicht
derer, die solche nicht ausschliessen, dort in einem Ausnahmefall
kontrolliert werden. Das Experimentieren befaßt sich jedoch ohne

Zweifel in erster Linie nur mit Materiellem, es erstreckt sich auf
Sinnfälliges, insofern dieses dem Materiellen verbunden ist. Bei rein
Geistigem, das keine sinnliche Begleiterscheinung erheischt, ist das
Experimentieren vollständig auszuschliessen.1

Man bleibt daher bei der Erforschung der mystischen Aktio a

posteriori auf die Aussagen der Mystiker angewiesen. Aber die
Wahrheitsliebe und die Fähigkeit, geistige Vorgänge sprachlich zu fassen

und weiterzugeben, vorausgesetzt, wird das Geheimnisvolle in diesen
Berichten bleiben. Die frisch aufblühende experimentelle Psychologie
muß jedoch bei diesen Berichten eines Wortes eingedenk bleiben,
das der Senior der mystischen Schriftsteller, Professor Zahn, geschrieben
hat : « Alles aber, was hier und dort von Jüngern dieser göttlichen
Innenschule versuchsweise nach außen kundgegeben wurde, ist
ungefähr wie die dürren Striche einer dürftigen Skizze gegenüber einem

farbenprächtigen Gemälde geschweige denn, daß die innerste Seite

der übernatürlichen Liebesvereinigung des Menschen mit Gott jemals
von der Psychologie, sei es auch die Psychologie der Heiligen, voll
erfaßt und adäquat dargestellt werden könnte ».2

Trotzdem waren die Versuche, die a priori und a posteriori
angestellt worden sind, um das mystische Ereignis näher zu fassen und

jene allgemeine Definition genauer zu bestimmen, nicht vergeblich.
Da das mystische Ereignis sich unter Menschen abspielt, wird es von
anderen Ereignissen zu unterscheiden sein und auch in sich selbst

klarer dargestellt werden können, als es in der Begriffsbestimmung
-,r-.:* Ï ...f. '

t,r •. • \ \ :, n

1 W. Finkler, Rätsel der Fernwirkung. (Natur und Kultur 1935 H 5®)*
2 Zahn, Einführung in die christliche Mystik 9.



Um das Wesen der Mystik 57

geschieht : « Mystik ist der Zustand eines, der in geheimnisvoller Weise

mit dem Höchsten eins geworden ». Freilich, das Geheimnisvolle wird
immer gewahrt werden müssen.

II.
Wenn wir die Meisterin der beschreibenden Mystik, die heilige

Theresia, über diesen Gegenstand hören, dann fällt auf, daß sie in
einem fort betont : Mystik ist ganz übernatürlich. 1 Damit will sie,

die größte Mystikerin, das Geheimnis nicht aus dem mystischen
Erlebnis auswischen, sondern näher erklären. Es ist damit als etwas

gekennzeichnet, das über den gesamten Bereich der Natur hinausragt,
das anderen Gesetzen als das Natürliche untersteht, das also auch

in anderer Weise will beurteilt werden.

Will St. Theresia mit dieser Behauptung allen, die nicht zur Kirche
gehören, also allen Heiden, Juden, Akatholiken, jedwede Mystik
absprechen Will sie andererseits allen Katholiken, die auf Grund ihrer

Gläubigkeit schon der übernatürlichen Ordnung angehören, Mystik
zuerkannt wissen

Das zweite kann die Heilige nicht gemeint haben, denn der wahre
Glaube kann vom Menschen festgehalten werden, auch wenn er die

göttliche Liebe verliert. Mystik ist aber nach St. Theresia die Folge
einer besonders reinen und glühenden Liebe zu Gott. Sie spricht nicht
einmal bei den Bewohnern der drei ersten moradas von mystischen
Gnaden, obwohl diese doch ohne Zweifel in der Gnade und Liebe leben.

St. Theresia nimmt also das Ubernatürliche in einem engeren Sinne.

Glaube und Liebe, obwohl in sich übernatürliche Tugenden, gebraucht
der Mensch für gewöhnlich in einer recht menschlichen Weise nach

Art seiner natürlichen Fähigkeiten. Wenn die Betätigungen, die so

erfolgen, auch in ihrem innersten Wesen und Werte übernatürlich
sind, so doch nicht unter jedem Gesichtspunkte, weil nicht übernatürlich

in der Art des Gebrauches. St. Theresia nennt den mystischen
Akt übernatürlich schlechthin nach allen Richtungen, und damit
trifft sie das eigentlich Konstitutive, denn tatsächlich ist Mystik die
volle Entfaltung der heiligmachenden Gnade, die letzte diesseitige
Vollendung des Lebens mit und in Gott, die göttliche Liebe in einer
ihre Ubernatur offenbarenden und dieser allseitig entsprechenden
Betätigung, deshalb diese ganz übernatürlich.

1 Brief Theresias an Rodriguez Alvarez. Vgl. Poulain, Handbuch der Mystik.
(Freiburg i. B. 1925) 5.



58 Um das Wesen der Mystik

Damit wollte Theresia die Mystik nicht auf die äußerlich als katholisch

anerkannten Kreise beschränken. An eine Frage wie die, ob auch
bei Juden und Heiden so etwas sich fände, hat sie wohl nie gedacht.
Uns berühren diese Probleme schon näher. Eine radikale Ablehnung
wäre kaum angebracht angesichts dessen, was aus früheren Tagen
beglaubigt vorliegt und in unseren Tagen glaubwürdig berichtet wird.
Versuche, durch eine bewußte Abkehr von der Außenwelt und ein

Sich-Versenken in die Innenwelt, durch eine solche Rückwendung
auf die eigene Seele in der Absicht, dadurch mit der im Inneren
gegenwärtig geahnten oder wirkend gedachten oder empfundenen Gottheit
in nähere Erkenntnisverbindung zu treten, haben die Menschen zu allen
Zeiten beschäftigt. Indien gilt als das klassische Land solcher Versuche.

Daß diese Versuche zu einer wirklichen, erfahrungsmäßigen Verbindung
mit dem Höchsten führten, wird behauptet, ist aber unkontrollierbar.
Daß viele dies in gutem Glauben annahmen, muß zugestanden werden.

Allein außerhalb der Offenbarungsreligion war mit diesen Bestrebungen
und der Ausbeute ihrer Ergebnisse stets die Gefahr verbunden, jene

Einigung mit dem Höchsten in die Seinsordnung zu verlegen, also

in Pantheismus der verschiedensten Schattierung zu verfallen. Damit
hat sich solche Scheinmystik selbst ihr Urteil gesprochen.

Daß in der rein natürlichen Ordnung Gott sich in geheimnisvoller
Weise dem Menschen hätte nahen und ihn von der göttlichen Gegenwart

hätte überzeugen können, kann nicht bezweifelt werden. Insofern
könnte man von einer natürlichen Mystik sprechen ; allein sie käme

mit der wahren Mystik nur ganz entfernt, analog überein, sie wäre

deren schwaches Abbild, in niederer Ordnung gelegen. Was von den

außerchristlichen Völkern in dieser Beziehung berichtet wird, trägt
mehr die Kennzeichen des Mystizismus als wahrer Mystik an sich.

Dabei bleibt bestehen : Es gehören nicht alle mit christlichem
Namen und nicht alle Katholiken mit Taufschein voll und ganz zur
Kirche ; es mag oft genug eine bloß äußerliche Verbindung sein. Es

sind auch nicht alle scheinbar Außenstehenden wirklich außerhalb,
sie können innerlich durch Glaube und Liebe zur Übernatur erhoben

und wahre Glieder des mystischen Leibes Christi sein. Daß sich bei

solchen wahres mystisches Leben finden kann, ist zuzugeben. Das

würde die Bestimmung der hl. Theresia, Mystik sei ganz übernatürlich,
nicht nur nicht umstoßen, sondern bestätigen.

Allgemein anerkannt ist die Tatsache, daß die Mystik sich

regelmäßig einstellt, wo das übernatürliche Leben intensiv gepflegt wird



Um das Wesen der Mystik 59

und daß sie ihre schönsten Früchte trägt in den vollkommenen
Vertretern der Übernatur, in den Heiligen.

Somit läßt sich im Anschluß an die hl. Theresia die allgemeine
Definition der Mystik dahin näher bestimmen : Sie ist eine aus dem

Glauben an die göttliche Wirklichkeit entspringende besondere
übernatürliche Liebeserfahrung der Gegenwart und des Wirkens Gottes
in der Seele.

III.
Der feinsinnige französische Mystiker Ribet gab sich mit den

beiden Merkmalen : « Geheimnisvoll und Übernatürlich » nicht zufrieden,

er fügte ein drittes hinzu, wo er definiert : « une attraction surnaturelle
et passive de l'âme vers Dieu, provenant d'une illumination et d'un
embrassement intérieurs, qui préviennent la réflexion, surpassant
l'effort humain et peuvent avoir sur le corps un retentissement
merveilleux et irrésistible ». 1 Dieses Passiv weist hin auf das Wirken
Gottes im mystischen Erlebnis. Nicht, als ob wir darin die
innergöttliche Handlung schauen würden. Das ist ohne Lumen gloriae
unmöglich. Aber der innergöttlichen Handlung entspricht etwas,
das wir empfangen, der Effekt seines Wirkens in uns. Wir nehmen
das auf, was er wirkt, sind also in dem Sinn passiv. Es ist dazu ein

solcher Eindruck, daß es uns moralisch evident wird : Nur Gott tut
solches. Von dieser Tätigkeit Gottes in seiner Seele ist der Mystiker
so überzeugt, das weiß er so sicher, wie wir die Gegenwart eines Freundes
im dunklen Zimmer an seiner Sprache erkennen.

Aber die Partikel Passiv soll mehr besagen. Der Mensch verhält
sich in jener Wahrnehmung auch als Wahrnehmender passiv. Im
weiteren Sinn spricht der scholastische Philosoph bei jeder Erkenntnis,
vorab bei der sinnlichen Wahrnehmung von passiv, weil da eine

Beeindruckung des Erkennenden durch das Erkannte offenbar vorliegt.
Auf diesen Eindruck hin und wesentlich in Abhängigkeit von ihm

erfolgt ja erst bei der sinnlichen Wahrnehmung die erkennende Aktio.
Das mystische Erlebnis ist nun in einem noch strengeren Sinn passiv.
Freilich nicht so, wie es die Quietisten wollten, als ob einzig auf Seiten
Gottes das Wirken und von des Menschen Seite ein bloßes Aufnehmen
ohne Betätigung vorläge.2 Diese Ansicht ist von der Kirche verworfen.

1 /. Ribet, La mystique divine. (Poussielgue 1895) I 26.
2 Denzinger, Enchiridion n. 1221 ff.



6o Um das Wesen der Mystik

Sie klingt noch an in der in der Encyclopédie du XIXme siècle

aufgestellten Definition : « une connaissance expérimentale que Dieu

communique à l'âme... par les mouvements surnaturels, qu'il imprime
à toutes les facultés, dégagées en quelque sorte de toute activité propre ».

Eine Selbstbetätigung des Mystikers ist daher anzunehmen ; der
Mensch handelt, aber unter einer solch starken göttlichen Beeinflussung,
daß diese im Vordergrund der Wahrnehmung steht, und es daher
scheinen möchte, sie sei allein vorhanden.

In der Ordnung der physischen Wirkursache wird jede
Zweitursache notwendig von der ersten Ursache bewegt, damit sie von der

Möglichkeit zur Wirklichkeit übergehe. Das nennt die Scholastik
in der natürlichen Ordnung praemotio physica, in der übernatürlichen

gratia efficax. Beide Bewegungen erfolgen von Seiten Gottes so unserer
Natur, unseren Fähigkeiten, vor allem unserem freien Willen
entsprechend, daß wir davon keine besondere direkte Erkenntnis gewinnen,
sondern bloß durch die Zerlegung des Vorgangs auf Grund der All-
ursächlichkeit Gottes und des Begriffes der Möglichkeit und
Wirklichkeit dazu auf dem Weg der Schlußfolgerung gelangen. Aber auch
diese Passivität, dieses Bewegtwerden ist hier nicht, oder wenigstens
nicht in erster Linie gemeint, sondern das der intentionalen Ordnung,
das der Erkenntnis und des Strebens. In der Erkenntnisordnung
bezwingt die Wahrheit, wie sie in den obersten Prinzipien ausgedrückt
ist, unsern Intellekt ; die Schlußfolgerung aber erst durch die vermöge
des Verstandes hergestellte Verbindung mit den allgemeinen Prinzipien.
Der Wille wird gleich im Anfang von der Idee des Guten, dem bonum

commune, überwältigt. In der Folge ist er frei in der Wahl eines

besonderen Ziels und in der Wahl und Anwendung der Mittel. Im
mystischen Erlebnis ist das Erkennen ein Fassen oder besser ein Erfaßtwerden

von der Wahrheit auf Grund der ohne Schlußfolgerung
wahrgenommenen Verbindung mit dem Höchsten. Es ist in der
Strebeordnung ein Überwältigtwerden. Die Güte Gottes erfaßt und zieht

den Willen, ohne daß er suchen müßte oder sich irgendwie anzutreiben

hätte. Es ist ein emporgehoben, ein getragen, ein fortgerissen werden

zu einem Akt der Liebe, zu einem intensiveren Akt der Liebe in der

Ordnung des Willens ; ein tieferes Erkennen, besser ein vollkommeneres
Werten des längst Erkannten, ein höheres Schätzen des schon Besessenen

in der Ordnung des Verstandes.
Dabei bleibt die Mystik nicht stehen ; sie drängt auch zu äußerer

Betätigung in Ausübung der Pflicht, in Werken der Nächstenliebe,



Um das Wesen der Mystik 61

in heroischer Hingabe und Selbstverleugnung. Und bei all dem fühlt
sich der Mensch so leicht, so sicher, so natürlich, so unter dem
beseligenden Einfluß Gottes stehen, daß, obwohl die Selbstbestimmung
bei diesen äußeren Akten klarer hervortritt als bei den inneren, man
auch da doch das passive Moment herausfinden kann. « Es ist eben

im Willen eine beschwingte Kraft, die das Gute wirkt auch ohne

besondere Vorsätze und Beweggründe, einfach nur, weil Gott die Liebe
ist und weil es schön ist mit ihm zu leuchten in eines Lichtes Schein ».1

Der Begriffsbestimmung müssen wir also eine neue Partikel
zufügen und sagen, daß Mystik eine besondere übernatürliche
Liebeserfahrung der Gegenwart Gottes in der Seele ist, wobei der Mystiker
sich in gewissem Sinne passiv verhält.

IV.

Weil in dieser Definition die Erfahrung, sei es auch als

Liebeserfahrung, im Vordergrunde steht, könnte bei der Erklärung des
mystischen Erlebnisses leicht eine Einseitigkeit sich ergeben. Tatsächlich
wird die Mystik nicht selten als Beschauung, als eingegossene Beschauung

genommen. Das wäre eine zu starke Einengung der Mystik. Wohl
wurden mit Recht der Raptus und andere charismatische Erscheinungen
vom Wesen der Mystik getrennt, aber deshalb darf sie doch nicht
einzig in die Beschauung verlegt werden. Diese geht bloß den
Verstand an, weil Beschauung, auch eingegossene Beschauung, Verstandesakte

sind. Mystik aber berührt in gleicher Weise den Willen, ja diesen

vielleicht noch mehr als den Verstand, weil der ganze Mensch in diese

höchste Gnadensphäre erhoben wird und sich ihr entsprechend betätigen

soll. Neuestens wurde die Bedeutung der Liebe kraftvoll
unterstrichen : « Wenn das Wesen christlichen Lebens mit Liebe
gleichzusetzen ist und Mystik in der Höchststeigerung christlichen Lebens

besteht, so kann das Wesen der Mystik nicht die Beschauung, sondern
wiederum nur die Liebe sein ».

2 Schon Görres hat im Prodromus zu
seiner Mystik aufgestellt : « Mystik ist Schauen unter höherem Licht,
Wirken unter höherer Kraft ».3 Wir müssen also, wie oben schon

geschah, einen Parallelakt zur Schau für die Strebeordnung annehmen,
einen Akt, der unter denselben Bedingungen erfolgt, bei dem der Mensch

1 Der Große Herder VIII 869.
2 Mager, a. a. O. 61.
* 'Görras, Die christliche Mystik. .(Regensburg .u, Landshut 1836) I 1.



62 Um das Wesen der Mystik

sich in der beschriebenen Weise zugleich aktiv und passiv verhält.
Dieser Akt wird in erster Linie ein Akt der Liebe sein, eine fast spontane
Liebesäußerung, ein gesteigerter Akt der Liebe, ein aktuelles Wachsen

in der Gottesliebe. Aber wir brauchen die mystische Aktio des

Strebevermögens nicht einzuschränken. Ein Hinweis auf die Weite dieser

Betätigung findet sich in den drei Dona : Timor, pietas und fortitudo.
Die gesamte Willensordnung kann unter dem Einfluß der Gottesliebe

in die mystische Sphäre erhoben werden. Für die mystische Schau

gilt, daß die gesteigerte Liebe ihr Formalgrund ist und daß die besondere

Art des Liebesaktes oft den Spiegel abgibt, in dem die Gegenwart
Gottes geschaut wird.

In der angeführten Definition ist die Schau als Erfahrung, näher

als Liebeserfahrung gekennzeichnet. Bei dem Worte Schau ist man
versucht an einen spezifisch letztlich bestimmten Akt zu denken.

Das Wort Erfahrung läßt eine gewisse Weite zu. Tatsächlich ist der

mystische Verstandesakt ebenso weit zu fassen wie der des

Strebevermögens. St. Theresia deutet dies an, wo sie ihm das Gebet der
vier letzten Wohnungen der Seelenburg zuweist, das offenbar physisch
verschiedene Akte, ja verschiedene Zustände involviert. Hieraus
erhellt, daß es verfänglich ist die mystische Verstandestätigkeit einfach
als Beschauung zu bezeichnen. Diese ist streng genommen ein einfacher
Verstandesakt, der sich in etwa mit der simplex apprehensio deckt,
mit dem Fassen jener Wahrheiten, die in sich klar sind, daher aus sich

einleuchten, die also keine weitere Forschung voraussetzen. Die Kraft
des Gegenstandes zieht den ihr proportionierten Intellekt an sich

und hält ihn entweder ewig fest, wie Gottes Wahrheit, klar in sich

erkannt, in der visio beata, oder bezwingt ihn doch insofern, als der

Verstand sich wohl abwenden kann, aber schauend nur seine Zustimmung

zu geben vermag. Nun sind aber alle echten Mystiker darin

einig, daß, wenn auch in Visionen, besonders in den höchsten, den

intellektuellen, eine solche Schau stattfindet, wir es doch in der eigentlich

mystischen Erkenntnis mit etwas ganz anderem zu tun haben.

Wenn der Gegenstand, etwa Gottes Dasein, uns evident ist und uns

zur Zustimmung nötigt, so ist deshalb dieser Akt der Anschauung,

dieses Verweilen in dem Anblick noch nicht mystisch. Das wäre eine

spekulative Schau, man könnte es auch als erworbene Beschauung

bezeichnen, wofern der Mensch seine Phantasie so gebändigt hätte,
daß sie ihn nicht weiter stört. Aber mystisch ist sie nicht. Da geht
der Erkenntnisprozeß aus der Liebe hervor und ist mehr unserem



Um das Wesen der Mystik 63

Schmecken und Berühren als unserem Sehen zu vergleichen. Trotzdem

gibt man dieser Wahrnehmung gern den Namen der Beschauung,

fügt, um sie von der erworbenen zu unterscheiden, das Wort
eingegossene hinzu, und gibt sich damit zufrieden. Einer gab sich nicht
damit zufrieden. Er hat vielmehr das Wort Beschauung hier ganz
gemieden, und besprach doch diesen Akt so eingehend, daß man von
metaphysischem Gesichtspunkte aus bis heute kaum etwas hat
hinzufügen können.1 St. Thomas nennt den mystischen Erkenntnisakt
einfach affectiva experimentalis cognitio. 2 Daß er damit die mystische
Erkenntnistätigkeit meinte, also das, was wir heute meist als

eingegossene Beschauung bezeichnen, tut der Zusatz : « sicut dicitur Hiero-
theos divina pati » klar dar. Man hat dem hl. Thomas den Vorwurf
gemacht, daß er, der größte scholastische Theologe in der Zeit der
aufblühenden Mystik, in seiner Gesamtdarstellung der Theologie den

eigentlich mystischen Akt, die Beschauung, nicht genannt habe. Es

ist wahr, den Namen hat er nicht gebraucht, und das mit Absicht,
weil ihm eben der mystische Erkenntnisakt keine streng genommene
Schau war, aber den Akt hat er mit unvergleichlicher Klarheit bezeichnet,

wo er ihn nennt eine affectiva experimentalis cognitio.
Wir brauchen daher keine neue Partikel der Definition

hinzuzufügen, sondern bloß die Erfahrung der Gegenwart Gottes als

Liebeserfahrung zu unterstreichen.

V.

Bei der näheren Untersuchung der mystischen Erkenntnis finden
wir diese bezeichnet als intuitive Erkenntnis, als Erkennen nach Art der

Engel3 oder auch als Betätigung der Geistseele.4 Wenn auch keine dieser

Bezeichnungen der Natur der mystischen Erkenntnis so nahe kommt
wie der von St. Thomas gewählte Ausdruck, so dienen sie doch dazu

jenen Akt unter verschiedenen Gesichtspunkten neu zu beleuchten.

Intuitiv wird in verschiedenem Sinne genommen. Im Vollsinn
des Wortes bezeichnet Intuitio die wesentliche Gottesbetätigung, den

Akt mit der fünffachen Identifikation, wo eins sind der Erkennende,
das Erkannte, die Erkenntnisfähigkeit, die Spezies und der Akt. In

1 Mager, a. a. O. 330 ff.
2 I q. 64 a. 1 ; II-II q. 97 a. 2 ad 2.
3 Grabmann, Wesen und Grundlagen der katholischen Mystik. (München

1922) 48.
4 Mager, a. a. O. 70.



64 Um das Wesen der Mystik

diesem Vollsinn kann in der Mystik nicht von Intuitio gesprochen
werden, denn so kommt die Intuitio einzig Gott zu. Wir sprechen
aber auch schon von intuitiv im Gegensatz zu abstractiv. Intuitiv
sind danach Erkenntnisakte bezüglich eines dem Erkennenden
gegenwärtigen Gegenstandes, wobei also ein sachlich verschiedenes Erkenntnismittel

überflüssig ist. So erkennt der Verstand intuitiv sein Erkennen ;

in der sinnlich-geistigen Ordnung werden die Wahrnehmungen dessen,

was uns umgibt, intuitiv genannt. Dabei ist eine Vermittlung durch
Erkenntnisbilder nicht ausgeschlossen, sondern als selbstverständlich

vorausgesetzt. Im ersten Falle sind es geistige Spezies, im zweiten
sowohl sinnliche als geistige. Es wird eben der ganze Prozeß, wodurch
in der Erkenntnisordnung ein Gegenstand vom Menschen erfaßt wird,
verstanden. Und doch sprechen wir schon von intuitiv auf Grund
der Gegenwart des Erkannten.

Bei der Untersuchung des intuitiven Charakters der mystischen
Erkenntnis wurde zuerst die Frage erörtert, ob Gott, abgesehen von
der Visio beata, ohne geschaffene Spezies geschaut werden könne.
Heute lautet die Antwort allgemein : negativ. Eine nähere Darlegung
käme einer Aufrollung alter Streitigkeiten zwischen Thomisten und
Scotisten gleich.

Dann stand zur Diskussion die Notwendigkeit der eingegossenen

Spezies. Französische Mystiker glauben den intuitiven Charakter des

mystischen Schauens nur durch diese wahren zu können. Die Möglichkeit

einer Mitteilung solcher Erkenntnisbilder durch Gott an die

Menschen wird kein Gottesgläubiger in Abrede stellen. Allein sie

als notwendigen Bestandteil des mystischen Erlebnisses ansehen,

hieße das Wesen der Mystik verkennen, es hieße, die Visionen und

Erscheinungen zu wesentlichen Momenten der Mystik erheben, es

hieße, in einen mittelalterlichen Fehler zurückfallen. Ja, selbst im
Mittelalter kannten die Einsichtigeren bei aller Schätzung der Visionen
doch den Unterschied zwischen dem eigentlich mystischen Innewerden
der Gegenwart Gottes in der Seele und dem Beiwerk.

St. Theresia legte auf Visionen und Erscheinungen wenig Wert,
während sie das mystische Gebet nicht genug zu empfehlen weiß.

Sie leugnete nicht den Nutzen, der aus den Visionen, auch den niedrigen,
die mit den Sinnen wahrgenommen werden, kommen kann. Das extensive

Wachstum der Erkenntnis ist ein solcher Vorteil, allein sie bleiben,
weil sich dabei leicht Täuschungen einstellen, gefährlich und sind

auf jeden Fall von der mystischen Liebeserfahrung zu unterscheiden.



Um das Wesen der Mystik 65

Mit der Vision kann die mystische Schau Hand in Hand gehen,
aber dadurch werden sie nicht identisch. Im Gegenteil auch dann
sind sie ihrem Wesen und ihrer Wirkung nach genau von einander

zu unterscheiden, so daß auf keinen Fall das Wesen der mystischen
Erkenntnis in die Spezies infusae zu verlegen ist. Intuitiv dürfen
wir trotzdem das mystische Schauen nennen, weil Gott, der Erkannte,
der erkennenden Seele gegenwärtig ist, jene Wirkung setzend, wodurch
diese zur Überzeugung von seiner Gegenwart hingerissen wird.

Mit dieser Erklärung nicht zufrieden, suchten einige das intuitiv
zu erklären oder zu bestimmen als Erkenntnis nach Art der Engel.
Der Engel erkennt sich selbst unmittelbar durch Rückwendung auf
sein Wesen, das ihm in der natürlichen Ordnung als erste Spezies dient.
Der Engel besitzt dazu noch eingegossene Erkenntnisbilder, da in seiner

beschränkten Wesenheit nicht alles erkennbar ist, sicher nicht die

übernatürlichen Geheimnisse. Beide Erkenntnisarten kommen dem

Menschen in seinem normalen Diesseitszustande nicht zu. Unter der

Erkenntnis nach Art der Engel kann also nur verstanden werden,
daß der Mensch in seiner mystischen Schau nicht von der Außenwelt

abhängt, sondern der Prozeß sich ganz in seinem Inneren abspielt.
Mehr wollten einige jedoch in dem Ausdruck finden und bestimmten

deshalb das mystische Erlebnis als Betätigung der Geistseele. Im
Fegfeuer und, allgemein gesprochen, im Zustande der Trennung vom
Leibe kommt der Seele ein Erkennen zu, wie wir es beim Engel sahen.

Weil jedoch dieser Trennungszustand der Seele unnatürlich ist, kann
die ihm entsprechende Betätigung nur unvollkommen sein. Trotzdem
möchte man darin das Wesen des mystischen Erkennens erblicken.

In der Ansicht liegen fatale Anklänge an den Spiritismus. Zudem
bedeutet sie eine Gefahr, das Wesen des Menschen zu verkennen und
dessen Leibverbundenheit als zufällig anzusehen und den Zustand
der Trennung als einen höheren, wenn nicht gar als den höchsten

natürlichen zu nehmen. Der einzige Vorteil, der daraus erwächst,
wäre die Möglichkeit, nicht das Wesen, sondern einige Begleiterscheinungen

der Mystik leichter zu erklären.
In gemäßigter Fassung fordert diese Ansicht keine Trennung

vom Leibe in der Seinsordnung, sondern bloß bei der Tätigkeit, so

daß sich die dem Körper verbundene Seele im mystischen Erlebnisse

ganz unabhängig als reiner Geist betätige. St. Thomas wird mit
Berufung auf De Anima 1. 3, lect. 7, als Zeuge angeführt. Allein an der

genannten Stelle spricht Thomas allgemein von der geistigen Erkenntnis

Divus Thomar. 5



66 Um das Wesen der Mystik

des Menschen, wobei kein körperliches Organ benötigt werde, bei dem
aber deshalb nicht jede sinnliche Betätigung ausgeschlossen ist. Würde
darin das Wesen der Mystik bestehen, dann wären alle vernünftig
denkenden Menschen mystisch tätig.

In dem Ausdruck : Betätigung der Geistseele können wir aber

zur weiteren Erläuterung des mystischen Erlebnisses ausgedrückt
sehen, daß es nicht von der Außenwelt und auch nicht vom sinnlichen
Innenleben her seinen Anfang nimmt, sondern von jener außergewöhnlichen

Wirkung Gottes in der Seele her, wodurch diese seiner Gegenwart
inne wird. Da dies in der genannten Definition als Liebeserfahrung
der Wirkung und Gegenwart Gottes genügend ausgedrückt ist, braucht
nichts weiter hinzugefügt zu werden.

VI.

Gern bestimmt man auch das Wesen der Mystik von den Gaben,

des Heiligen Geistes her. So sagt Saudreau : « Mystik ist der Zustand,
in dem die Seele durch lebhafte Erleuchtungen über die göttlichen
Vollkommenheiten tiefer belehrt, durch gar vollkommene Liebesakte
sich mit Gott einigt und zwar so, daß diese Akte erfolgen auf Grund
der Gaben des hl. Geistes »1 Die Lehre des hl. Thomas über die Gaben
des hl. Geistes rechtfertigt diese Ansicht. Die Gaben des hl. Geistes

sind rein übernatürliche, bleibende Vollkommenheiten, wodurch die
Seele für die Einwirkung des hl. Geistes leicht bewegbar wird. Daraus

ergibt sich die Gegenüberstellung von Mystik und Aszese, insofern

in der Mystik die Gaben, in der Aszese die Tugenden die habituellen

Tätigkeitsprinzipien darstellen. Dagegen wurde eingewendet, daß

gerade nach St. Thomas Gaben und Tugenden nicht getrennt als

Tätigkeitsprinzipien in Betracht kämen, sondern nur in Unterordnung.
Das trifft in vielen Fällen zu, aber doch nicht immer, denn Glaube
und Hoffnung, die getrennt von der Liebe und den Gaben bestehen

können, werden sich also auch getrennt betätigen können. Aber auch

in der Verbindung bleibt ein Unterschied bestehen. Das Beweglichsein

für die Einwirkung des hl. Geistes ist allgemein zu nehmen, und

nicht bloß für ein Bewegtwerden, das ein Sichselbstbewegen ausschließt.

Mit Bezug auf eine Ursache derselben Linie ist es unter demselben

Gesichtspunkte wohl unmöglich, sich selbst zu bewegen und bewegt

1 A. Saudreau, Das gottgeeinte, beschauliche Leben. (Graz 1908) 14.



Um das Wesen der Mystik 67

zu werden. Das ist aber auch in dieser Linie unter verschiedenen

Gesichtspunkten wohl möglich, und erst recht mit Bezug auf eine

Ursache höherer Ordnung. Die höchste Ursache ist in ihrer Wirksamkeit

so allumfassend, daß ohne ihre Bewegung, und folglich ohne ein

von ihr Bewegtwerden keine Zweitursache überhaupt in Bewegung
tritt. Die Bewegung der ersten Ursache umfaßt das gesamte Gebiet
der Zweitursachen, so daß unter ihrem Einfluß sich diese bald frei
und aus Überlegung selbst bewegen, bald frei, jedoch ohne längere
Deliberatio, bald notwendig aus der eigenen Naturbestimmung und
den Verhältnissen heraus, wie beim Menschen in der ersten Erkenntnis
und Intendierung des Guten und zuletzt wieder in der Visio beata und
dem folgenden ewigen sich freuen.

Die Gaben sind eine Vervollkommnung der Seelenfähigkeiten,
woraufhin nicht bloß eine Möglichkeit besteht, so entsprechend den

Gegenständen und Verhältnissen verschieden vom hl. Geiste bewegt
zu werden, sondern sie bedeuten auch eine Geschmeidigkeit und
Leichtigkeit dazu. Es geht daher nicht an zu schließen : Der hl. Geist

bewegt die Seele auf Grund der Gaben, also kann diese sich dazu nicht
selbst bewegen. Es kommt darauf an, wie er sie auf Grund der Gaben

bewegt.
Die eigentlich mystische Tätigkeit erfolgt freilich im Gegensatz

zur aszetischen. In letzterer bewegt der Mensch unter der Bewegung
des hl. Geistes, wozu die Gaben ihn besonders empfänglich machen,
doch dem Charakter der Tugenden entsprechend, sich selbst. In de

mystischen hingegen fühlt er sich, trotzdem er aus der Tugend heraus
eine Tugendhandlung setzt, doch, weil durch die Gaben dazu befähigt,
zu einer besondern, diesen entsprechenderen Bewegung in einer Weise

angetrieben, so daß er sich nicht aus einer langen Überlegung heraus
selbst bewegt, sondern aus einem inneren Antrieb dazu gezogen und
getragen sieht. Weil diese Art das Bewegtwerden klarer heraustreten
läßt und die Gaben von dem Beweglichmachen ihre Bestimmung
haben, deshalb gilt schlechthin : Mystische Betätigung geschieht auf
Grund der Gaben ; aszetische auf Grund der Tugenden. Dabei kann
das Zusammenwirken wohl bestehen.

Die Bestimmung der Mystik von den Gaben aus hat auch das

Schöne, daß sie die Weite des mystischen Erlebnisses herausstellt und
es befreit von der Einengnung auf die Beschauung, und doch dieser
ihren besonderen Platz im Gesamtrahmen der mystischen Erfahrung
beläßt. Es sind 7 Gaben, deren 3 dem Willen zukommen und 4 dem



68 Um das Wesen der Mystik

Verstand entsprechen. Sie werden von St. Thomas in Beziehung zu
den Tugenden gesetzt, aber verschieden entsprechend den verschiedenen

Darstellungen, so daß in der Summa Theol. der niedrigsten Tugend,
der Temperantia, keine Gabe eigenst entspricht, dafür aber der Hoffnung
zwei zugewiesen sind. In allen Darstellungen ist jedoch die innige
Beziehung der Caritas zu den Gaben, vor allem zur Gabe der Weisheit
hervorgehoben. Weil nun unstreitig diese Gabe als die höchste gilt
und ihr die Beschauung in der letzten Vollendung zugeeignet wird,
so ist aus dieser Beziehung zur Liebe auch deren inniges Verhältnis
zur höchsten Tugendbetätigung dargestellt.

Trotzdem ist die Begriffsbestimmung der Mystik von den Gaben

aus nicht allseitig befriedigend. Es ist eine Bestimmung auf Grund
der habituellen Disposition. Man möchte aber gern die eigene Weise

herausgehoben sehen. Immerhin liegt in dem Zusatz, daß die
Liebeserfahrung auf Grund der Gaben erfolgt, eine wesentliche Bereicherung
der Definition.

VII.

Eine Bestimmung der Mystik von seiten der ihr eigenen Betätigungsweise

ist versucht worden durch den Hinweis auf die gratia operans,
unter deren Einwirkung unser mystisches Erlebnis erfolgt. St. Thomas

spricht von ihr in der Summa Theol. I-II q. ni a. 2. Allein bezüglich
der Auslegung dieses Artikels 2 gehen die Kommentatoren auseinander.

Abgesehen davon, daß von antithomistischer Seite in der gratia operans
die efficax vermutet wird, haben auch Thomisten ein und dieselbe

Gnade operans genannt, insofern als Gott den Anfang in der Bewegung

macht, und cooperans, insofern er den Menschen im Handeln erhält. Der

eigentliche Begriff der operans weist jedoch in die Ordnung der
Erkenntnis und des Strebens. Sie bezeichnet die göttliche Einwirkung,
unter der eine Wahrheit ohne langes Folgeren, ohne alles Suchen

plötzlich in den Prinzipien aufleuchtet, und wobei der Wille von der
Güte des Gegenstandes unmittelbar erfaßt und fortgerissen wird.
Es ist also genau dasselbe, das im Vorhergehenden von seiten der dona

dargelegt wurde, hier um eine Etappe weiter gerückt und erörtert

von seiten der unmittelbaren Einwirkung Gottes her. Die Sache aber

bleibt im Grunde dieselbe. Auch hier tritt das Passive, das Receptive,
das Affectiv-experimentelle mit aller Deutlichkeit hervor. Es ist die

Bestimmung von seiten der Art und Weise der göttlichen Einwirkung
im mystischen Erlebnisse.



Um das Wesen der Mystik 69

Garrigou-Lagrange versuchte demgegenüber eine letzte Bestimmung
der Mystik der Art und Weise unseres Handelns zu entnehmen ; er
sieht diese in dem modus supernaturalis. 1 Die Übernatur, obwohl der
Natur angeglichen, kann, zur vollen Entfaltung gelangt, sich in einer
ihr selbst entsprechenden Art äußeren. Sie wird aber, weil der Natur
selbst und den natürlichen Fähigkeiten eingesenkt, sich auch vor allem
im Anfang, der Art dieses Subjektes anpassen können. Mit anderen
Worten : Der Mensch, der im Besitz der heiligmachenden Gnade ist,
kann die eingegossenen Tugenden, obwohl diese übernatürlich sind,
doch nach Art seiner natürlichen Fähigkeiten gebrauchen. Er kann
aber auch von der Übernatur so erfaßt werden, daß diese ihm gleichsam
ihre Art aufnötigt und ihn in einer höheren Weise sich betätigen läßt.
Es ist dies die mystische Art, das Wesentliche in der Mystik, denn das

Übernatürliche als Erhebung kommt dem ganzen Glaubensleben zu,
es ist in der Aszese ebenso vorhanden wie in der Mystik. Aber der
Modus ist eigen, und deshalb kann ihm ein Merkmal und vielleicht
das letzte entnommen werden. Wenn wir nun diesen modus
untersuchen, so kann darunter einmal die Art der Betätigung von Seiten

des Handelnden verstanden werden, seine psychologische Haltung.
Das wäre dann im Grunde nichts anderes als was den Gaben und der
Gratia operans im Menschen entspricht, also wieder das Passive, das

Rezeptive, das Affektiv-Experimentelle.
Man kann es aber auch verstehen vom Gesichtspunkte und von

der formellen Bestimmung und Begrenzung des Gegenstandes, bezüglich

dessen die Handlung statthat. Anders bestimmt die bloße
Vernunft, anders die Klugheit, anders der Glaube, d. h. die Klugheit in
Verbindung mit dem Glauben, anders wieder die unter dem Einfluß
der göttlichen Liebe urteilende Klugheit oder die Gabe des Rates.

Damit wären wir wohl beim Letzten, was über die Mystik unter diesem

Gesichtspunkte gesagt wurde, und vielleicht auch beim Wesentlichsten.
Der Akt wird vom Objekt, der Habitus vom Akt bestimmt. Hier
eine besondere Erfassung des Objektes. In der Strebeordnung, insofern
es von dem donum consilii nach dem Gesichtspunkte der Liebe aus der

Empfindung der Liebe heraus und in Verbindung mit dem eigentlichen
Gegenstand der Liebe bestimmt, resp. erkannt und vorgestellt wird
und dann unter der Einwirkung der drei den Willen vervollkommenden

1 Garrigou-Lagrange, Perfection chrétienne et Contemplation. (Saint-
Maximin 1924) I 353 ; II (45).



70 Um das Wesen der Mystik

Gaben in einem von der Liebe besonders informierten Akte per modum
intentionis angestrebt wird. In der Erkenntnisordnung, insofern als

die drei dona, vor allem das der sapientia, hier die Beziehung eines

Gegenstandes, einer Idee, eines Eindruckes zu Gott, dem Gegenstande
der Liebe, aufleuchten und als solche intellektuell erfassen und
durchkosten lassen. In beiden Linien aber dreht sich alles um die

Liebe, weil alles aus Liebe hervorgeht, alles zur Liebe hinzielt, und

zwar zur vollen in Freundschaft erblühten Liebe, wo das Beisammensein

vorweggenommen ist in der beginnenden Unio realis und wo der
erhabene Freund in dem Erhobenen alles ersetzt.

Da die gratia operans genügend durch die Gaben angedeutet
ist und die Partikel « ganz übernatürlich » schon eingefügt wurde,
braucht trotzdem der Definition nichts weiter zugefügt zu werden.

VIII.
Es wurden von einigen, die gleichsam an einer metaphysischen

Definition verzweifelten, Bestimmungen aufgestellt, die leichter faßbar
sind, weil sie von Begleiterscheinungen oder anderen Äußerlichkeiten

hergenommen wurden. Zuerst muß zugegeben werden, daß tatsächlich
eine metaphysische Begriffsbestimmung der Mystik etwas recht
unmystisches an sich hat. Die Begriffsbestimmung soll klar sein ; die

Mystik ist dunkel. Freilich bei den gemachten Versuchen blieb des

Dunklen noch immer genug ; und es wird wohl niemand zu behaupten

wagen, daß er das letzte Pünktlein der Mystik klar und einleuchtend

herausgestellt habe, so daß nichts mehr dunkel sei. Trotzdem ist aber

auch bei diesen Versuchen zuzugeben, daß sie einem wie eine Entweihung
vorkommen können, und daß einen ein Gefühl beschleichen will, wie

es kommt in der Naturstunde, wo der Lehrer zuerst eine schöne Blume

zeigt, dann anfängt zu erklären und zuletzt, um es noch anschaulicher zu

machen, die Blätter ausreißt und den Griffel und die Staubgefässe bloßlegt.

Da möchte mancher Kindermund rufen: «Ach, die schöne Blume !»

In der Mystik handelt es sich freilich bloß um eine abstrakte

Zerlegung, allein auch eine solche sagt vielen nicht zu, und sie wählten
lieber beschreibende Bestimmungen, zumal sich diese bei Mystikern
und Mystikerinnen finden. Poulain führt zwei an. I. « Mystisch sind

die Zustände, die die hl. Theresia von dem 14. Kapitel ihres Lebens

und von der 4. Wohnung der Seelenburg an beschreibt ».1 Wie klar

1 Poulain, Handbuch der Mystik. (Freiburg i. B. 1925) 2 Anm. 1.



Um das Wesen der Mystik 71

auf der Hand liegt, ist mit dieser Bestimmung nicht viel anzufangen.
Um sie zu verwerten, müßte man die genannten Bücher der großen

Mystikerin durchstudieren, wobei sich ergibt, daß sie nicht bloß von
Mystik, sondern auch von Aszese spricht.

Die zweite Umschreibung sagt : Mystik nennt man die übernatürlichen

Akte und Zustände, die der Mensch aus sich, auch nicht im
geringsten Grade hervorzubringen vermag.1 Diese Bestimmung ist
rein negativ, und dazu noch ungenügend, denn aus sich vermag der
Mensch auch den einfachsten übernatürlichen Glaubensakt nicht
hervorzubringen. Es müßte hier das Nicht-können näher bestimmt
werden und das würde hinauslaufen auf jenes schon so oft dargelegte
besondere Bewegt-werden von Gott, wobei der Mensch sich passiv
verhält und sich von der Gnade gehoben und getragen fühlt.

Es ist ein erfreulicher Fortschritt und eine große Annäherung
unter den Vertreteren der verschiedenen mystischen Richtungen,
seitdem fast allgemein zugegeben wird, daß mystische Gnaden direkt
und unmittelbar dem Heile dessen dienen, der sie empfängt, also zur
Ausgestaltung und Entfaltung seines persönlichen Gnadenlebens

beitragen und erst in zweiter Linie für andere verliehen werden Damit
ist der Mystik ihr Platz im geistlichen Leben gesichert. Aszese zielt
auf Mystik hin. Ein vollendetes Heiligenleben ist ohne Mystik nicht
denkbar. Selbst bei den Märtyrern findet sich ihre Äußerung im Donum
fortitudinis. So liegt die Mystik in der normalen Entwicklung des

geistlichen Lebens, freilich als Letztes. Auf den Höhen tritt sie klar
hervor ; was in den ersten Stadien ihr angehört, wird nur unklar, meist

gar nicht bemerkt. Und weil die meisten nicht bis zum letzten Abschnitt
des Weges kommen, kann man Mystik als außergewöhnlich im Sinne

von selten nehmen. Daran ist aber nach dem Zeugnis der hl. Theresia

nur die Nachlässigkeit der Menschen schuld. 2

Nimmt man die Mystik als den Abschluß des geistlichen Lebens

im Diesseits, dann offenbart sich uns auch noch ein Pünktlein, das

die Gegner der katholischen Mystik oft unterstreichen, sie sei der

persönlichste Verkehr des Menschen mit Gott. Das ist wahr, insofern
als Gott und Mensch auf Erden sonst nie in so nahen vom Menschen

wahrgenommenen Verkehr treten, wie in dem mystischen Erlebnis,
das zudem ohne die direkte Vermittlung der Sakramente und ohne

1 Poulain, a. a. O. J.
2 Seelenburg V 1.



72 Um das Wesen der Mystik

unmittelbares Eingreifen der Kirche statthaben kann. Das ist nicht
wahr, wenn damit das Mystische der Kontrolle der Kirche entzogen
werden soll. Der Mensch untersteht der Kirche und bleibt vorallem
auf diesem der Selbsttäuschung und der Umgarnung durch finstere
Kräfte ausgesetztem Gebiete auf die Kirche angewiesen. Dabei ist
der Verkehr selbst der persönlichste und vertrauteste.

Man könnte, wenn es noch nicht der Begriffsbestimmungen so

viele gäbe, sagen, Mystik sei die volle Entfaltung der Gottesfreundschaft,

wo die unio realis anticipata vom Menschen im Dunkel des

Erdenzustandes erlebt werde.


	Um das Wesen der Mystik

