Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 14 (1936)

Artikel: Gibt es eine christliche Philosophie?
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762246

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gibt es
eine christliche Philosophie ?

Von G. M. MANSER O.P.

Der Wandel, den eine philosophische Frage in ihrer Entwicklung
erlebt, ist oft sehr merkwiirdig. Die genauere Sinnbestimmung, die
man der Frage im Laufe ihrer Entwicklung gibt oder geben will, ruft
oft da Opposition hervor, wo anfinglich kaum jemand an eine solche
dachte.

Von christlicher Philosophie war ehedem bei Katholiken und
Protestanten die Rede ohne Widerspruch. Man findet diese Rede-
weise nicht bloB bei den katholischen Historikern A. Stéckl, Paul
Haffner und Vallet, sondern auch bei vielen anderen. Der weit bekannte
Protestant Heinrich Ritter hat schon 1841 in seinem mehrbindigen
Geschichtswerke in einer lingeren Ausfithrung einer « christlichen »
Philosophie das Wort geredet.! Die alles umgestaltende Macht des
Christentums hat, so meinte er, auch auf die Philosophie einen « ver-
tiefenden », ja sogar «das Wesen der Philosophie » neugestaltenden
EinfluB ausgeiibt. * Den genaueren Sinn dieses « wesensgestaltenden »
Einflusses — hierin liegt das Geheimnis des Problems — hat er aller-
dings nicht erklirt. Aber mit Recht bemerkte er, daB das Christen-
tum der Mittelpunkt der Geschichte iiberhaupt ist und erst den « welt-
geschichtlichen Geist » geschaffen hat. 3

Unterdessen ist das Problem : gibt es eine christliche Philosophie,
zu einer bremmenden Streitfrage geworden, die Gegenstand besonderer
Kongresse wurde, weit iiber 50 kleinere und groBere Publikationen
hervorrief, und Vertreter fast aller westeuropiischen Sprachen « fiir »
und « dagegen » auf das Kampffeld rief.

1 Gesch. d. Phil.,, Bd. V, S. 3-47.
2 Das. S. 23, 25, 26.
3 Das. S. 43-44.



20 Gibt es eine christliche Philosophie ?

Wer oder was hat den Sturm verursacht oder wenigstens ver-
anlafit ? Stark beeinflussend waren sicher die Ende des vorigen Jahr-
hunderts eingefithrten katholischen internationalen Wissenschaftskon-
gresse. Sodann auch die Begeisterung fiir die Griindung katholischer
Unaiversititen. Beide Momente trieben michtig dahin, das Verhiltnis
zwischen christlicher Offenbarung und der rein rationellen Forschung,
speziell der Philosophie, genauer und schirfer zu prizisieren. Es war
sehr bezeichnend, als auf dem 4. Katholischen internationalen Kongresse
zu Freiburg im Jahre 1897, nachdem gerade daselbst der geniale
G. Python eine katholische Staatshochschule gegriindet hatte, Freiherr
von Hertling warnend die Stimme erhob und als KongreBprisident
die These verfocht : es gibt wohl « katholische Gelehrte, die ihr Wissen
mit dem Glauben in Harmonie bringen?!, aber es gibt ebensowenig
eine katholische Philosophie, als eine katholische Mathematik oder
Naturwissenschaft. 2 « Auch fiir unsere Philosophie, solang sie Wissen-
schaft bleiben will, darf kein anderer MaBstab Giiltigkeit beanspruchen,
als der vom strengsten wissenschaftlichen Verfahren diktierte ».* Und
in einer Zuschrift an den Kongrel3 hatte der Franzose Ollé-Laprune
noch schirfer betont: « Nous ne révons pas une science a nous différente
de la science vraie. Loin de nous, cette folie ! ». * Schon damals hat
diese Stellung nicht allseitig Beifall geerntet und das Echo davon war
noch ofter horbar in den allerletzten Diskussionen. Das alles erklirt
es uns auch, warum die Streitfrage in den letzten Zeiten zu einer fast
ausschlieBlich katholischen Kontroverse geworden ist. Hier ist viel-
leicht der Ort gleich beizufiigen, daB eminente Vertreter fast aller
wichtigsten hoherer wissenschaftlichen katholischen Institute an der
Kontroverse teilnahmen : nennen wir Lowen mit Van Steenberghen
und Léon Noél, die Schule von Kain mit Mandonnet, Chenu und Motte,
Paris, auBer E. Bréhier, mit Maritain, Gilson, Sertillanges, Blondel,
M. Souriau, Toulouse mit de Solages, Lyon mit R. Jolivet, StraB-
burg mit M. E. Baudin, Poitiers mit Aimé Forest, Lille mit Délos,
Gauthier, G. Rabeau, Mailand mit Masnovo, V. Romanelli und G. Bruni,
Freiburg (Schweiz) mit M. Penido, Ramirez, de Munnynck. Die stolze
Phalanx der Kiampfer, von denen wir nicht alle nennen konnten, zeigt
das Interesse fiir das viel umstrittene Problem.

1 Compte rendu du 4me Congrés scientifique international des catholiques
a Fribourg. 1898. S. 4o.

? Das. S. 36 ff.

3 Das. S. 39. 4 Das. S. 41.



Gibt es eine christliche Philosophie ? 21

Wer die Literatur iiber die Kontroverse auch nur teilweise durch-
geht, anerkennt gern den hohen Ideenreichtum, den die Streitfrage
kundgibt, kann sich aber zugleich des Eindruckes nicht entschlagen,
daB es an Zweideutigkeiten nicht fehlt, daB man die Marksteine
zwischen Glaube, Theologie und Philosophie nicht immer im Auge
zu behalten vermochte, und anderseits den Wert der Vernunft, sowohl
die der Griechen, als auch der christlichen Forscher des Mittelalters,
gestiitzt auf die Folgen der Erbsiinde, herabdriickte, und das ohne
die Losung des Problems irgendwie zu fordern. Das interessanteste
Bild in dieser Kontroversgeschichte bot wvielleicht die Thomisten-
tagung vom 1I1. September 1933 zu Juwisy bei Paris, woriiber ein
eingehender Bericht vorliegt.? Man darf sagen, daB die fast 50 Teil-
nehmer am Kongresse einen GroBteil der thomistischen Elite darstellten.
Der abwesende Maritain, mit Gilson und Blondel Fiihrer fiir eine
christliche Philosophie, hatte in einer Zuschrift an den KongreB der
Hoffnung Ausdruck verliehen, die Tagung mochte zum Resultate
kommen : daB es, den Menschen in seinem gefallenen Zustande be-
trachtet, nicht bloB christliche Philosophen gebe, sondern eine christliche
Philosophie als solche : « que la philosophie elle-méme peut étre chré-
tienne » und zwar kraft spezifisch christlicher Einlagen, die ihr aus der
Glaubensoffenbarung zukommen sollten : « en vertu des apports spéci-
fiquement chrétiens, qui lui viennent ex auditu de la Révélation ». 2
Einleitend hielten am Kongresse Forest von Poitiers und P. Motte O. P.
von Kain Referate, in denen sie historisch und theologisch die
Existenz einer christlichen Philosophie tapfer zu verteidigen suchten.
Nichts ist interessanter als die darauffolgende Diskussion, in der
Mandonnet, Van Steenberghen, Penido, die Gegenthese verfochten
und im Laufe der Diskussion sogar feurige Verteidiger der christlichen
Philosophie, wie Sertillanges 3, Dom Feuling von Salzburg ¢ und selbst
P. Chenu, der Prisident der Tagung ®, bekannten, daB der Ausdruck
« christliche Philosophie » wenig gliicklich sei, einen hinkenden Sinn,
«un sens boiteux » besitze. Offenbar hat die Tagung den Erwartungen

1 La philosophie chrétienne, Juvisy, 11 septembre 1933. Société thomiste.

2 Das. S. 147.

3 Das. S. 121, 122, 134.

4 S, 125,

5 S. 137. Sogar die Behauptung von Van Steenberghen, daB alle Anwesenden
den Audsruck « philosophie chrétienne» fiir eine expression boiteuse hielten,
blieb unwidersprochen. Vgl. das. 136.



22 Gibt es eine christliche Philosophie ?

Maritains und der meisten Freunden einer christlichen Philosophie
nicht entsprochen. Vielleicht war es diese Tagung erst, die, besonders
durch den ziemlich lebhaften ZusammenstoB zwischen Gilson und
Mandonnet ! manchen die Augen oOffneten, sodal sie die Gefahr
witterten, der man mit einer inhaltlich-spezifisch christlichen Philosophie
entgegensteuerte. Hic canis sepultus ! Die ganze Streitliteratur macht
iiberhaupt den Eindruck, daB man prinzipiell forsch und stramm auf
den Boden der Unterscheidung von Glaube, Theologie und Philosophie,
wie Thomas als der Erste sie festgelegt hat, sich stellte, praktisch aber
tiichtig Grenzpfihle ausriB und, wie Prof. Baudin von StraBburg an-
deutete %, in frithere verworrene augustinische Wasser zuriickgondelte.
Die Grundursache dieses Wirrwarrs liegt unseres Erachtens in einer
verworrenen Auffassung des Wesens der Philosophie. Ein gewisser
EinfluB der christlichen Offenbarung auf die Entwicklung der Philo-
sophie ist eine unleugbare historische Tatsache. Aber die Frage ist : in
welchem Sinne ? Ist es ein tnnerlich-doktrindr-formeller, oder aber nur
ein dupferlich-personlich-materieller ? Wir hoffen, dem ganzen Probleme
und seiner Abwicklung durch drei Fragen gerecht zu werden, indem
wir fragen : 1. worin besteht das spezifische Wesen der Philosophie ?
2. in welchem Sinn gibt es absolut keine christliche Philosophie ?
3. in welchem Sinne kann man von einer christlichen Philosophie
reden ?

I.
Das spezifische Wesen der Philosophie.

Ein jeglich Ding ist das, was es ist und ohne was es iiberhaupt
nicht ist, durch seine spezifische Wesenheit. Sie bestimmt den Begriff
des Dinges in sich, setzt ihm seine Grenzen und unterscheidet es folg-
lich von jedem anderen, das mit dem Dinge innerlich nichts zu tun
hat. Die spezifische Wesenheit ist somit in ihrem Begriffe grundlegend,
fir alles, was das Ding angeht und von ihm aussagbar ist.

So muB es auch bei der Philosophie sein. IThr spezifisches Wesen
muB das sein, was die Philosophie in sich bestimmt, d. h. zur Philo-
sophie macht, ohne was es schlechterdings keine Philosophie gibt,
das, was sie von Glaube und Theologie unterscheidet und ihr folglich
die ihr eigenen Grenzen setzt. Die Geschichte der Philosophie vermag

1 Vgl. das. S. 62-72.
2 Das. in einer Zuschrift nach der Diskussion von Juvisy, S. 147-149.



Gibt es eine christliche Philosophie ? 23

diese Frage nicht zu l6sen, denn sie muB, weil sie die Wahrheit der
Tatsache zum Gegenstand hat, Wahres und Falsches in ihren Bereich
ziehen ; denn es ist wahr, dal3 Philosophen in ihren Systemen die Philo-
sophie in ihrem spezifischen Wesen irrig auffaBten. Unsere Frage ist
also von Haus aus keine historische, sondern eine eminent lehrinhalt-
liche, eine pragmatische. Ob der Augustinismus, oder Thomismus, oder
Cartesianismus, oder Kantianismus die beste Philosophie geschaffen,
setzt die spezifische Wesenheit der Philosophie schon voraus, denn
darnach koénnen die genannten Geistesrichtungen erst beurteilt und
gewertet werden. Selbst der Zweifel : gibt es eine Philosophie, oder
sogar die Leugnung jeder Philosophie setzt den Begriff der spezifischen
Wesenheit der Philosophie voraus, denn die Leugnung setzt doch
wieder voraus, was die Philosophie sein sollte. Ist dem so, so ist es
auch sicher wahr, daB der heutige Streit um eine christliche Philosophie
den Begriff vom spezifischen Wesen der Philosophie absolut voraus-
setzt und nur auf Grund von ihm richtig gelést werden kann. Ob bei
dieser Losung eine Unterscheidung zwischen der abstrakten Ordnung
und der konkreten moglich sei, werden wir im 2. Teil genauer unter-
suchen. Eines steht somit bisher fest, daf auch in unserem Streite
alles um den Begriff des spezifischen Wesens der Philosophie kreist.
Damit riicken wir dem Kern unserer Kontroverse schon niher.

Uber das spezifische Wesen der Philosophie dachten nun aller-
dings die Philosophen der verschiedenen Zeiten vielfach verworren,
wenngleich das rafionale Wissen stets im Vordergrund des Begriffs-
inhaltes stand. Thomas von Aquin verlegte diese ratio formalis in die
reine blofe Vernunftforschung.® Dieser Gedanke war eminent aristo-
telisch. Nicht aristotelisch war es, daB3 er neben dieser philosophischen,
rein verniinftigen Erkenntnisquelle, eine zweite : die christliche Offen-
barung in dem Sinne annahm, daB beide, durchaus verschieden, dennoch
in der Wahrheit ihre Einheit und Harmonie findend, erst zusammen
fiir den natiirlich-iibernatiirlichen Menschen eine eigentliche Welt-
anschauung begriinden sollten. Wir stehen hier vor der beriihmten
Harmonie von Glaube und Wissen auf Grund ihrer Unterscheidung,
aber nicht Tremnung. Damit ist Thomas ein Gegner der philosophia
separata im Sinne der Rationalisten wie sie noch neuestens von Emil
Bréhier verteidigt wurde. ®

1S. Th.Iq.1a.1-8; I C.G. 4.
? Rev. de Métaph. et de Morale, 38m¢ année (1931), S. 133-162. Im Laufe
der Kontroverse haben manche Verteidiger der christlichen Philosophie jenen



24 Gibt es eine christliche Philosophie ?

Es ist erfreulich, aus der Kontroversliteratur iiber die christliche
Philosophie zu ersehen, wie beide streitenden Parteien, sozusagen
einstimmig, auf den Boden der begrifflichen Festlegung des Aquinaten
sich stellen und auch unumwunden bekennen, daB er, als der Erste,
die Harmonie auf Grund der klaren Unterscheidung von Glaube und
Wissen proklamiert hitte. Ob aber alle dieser Festlegung den gleichen,
oder besser, den richtigen Sinn gegeben, den Thomas im Auge hatte,
das ist allerdings eine andere Frage, die noch etwas genauer gepriift
werden muB. Ist Philosophie ihrem spezifischen Wesen nach reine
Vernunftforschung, dann mull dieses Moment, diese mittelbare oder
unmittelbare blofle Vernunftschau, wenn ich mich so ausdriicken darf,
fiir die Philosophie : innerlich-konstitutiv, zielsetzend, Grund threr Ein-
heit im Vielen, nach aufen abgrenzend, und die Harmonie von Glaube-
Wissen abklirend sein. Das sind Punkte, die wir hier im Interesse
der Kontroverse einzeln begriinden miissen.

1. Was die Philosophie innerlich-konstitutiv erst begriindet und
ohne was sie gar nicht ist, das besteht darin, daB sie als wissenschaft-
liches System, lehrinhaltlich Wahrheiten umfaBt, die nur, unmittelbar
oder mittelbar, vernunftevident sind. Und dem ist so, weil nach Thomas !
sowohl die Grundprinzipien der Philosophie, von der sie ausgeht, ver-
nunfteinsichtig sind, als auch ihre Methode und ihr begriindender
Aufbau und folglich auch ihre Resultate. So haben bisher nicht bloB
die Hertling, Stéckl, Haffner und Mercier die Philosophie aufgefaBt,
sondern alle wahren Thomisten, und V. Romanelli hat das, bezug-
nehmend auf unsere Kontroverse, prignant mit den Worten ausge-
driickt : « La filosofia ¢ razionale nei suoi principii, nei suoi metodi
e nelle sue conclusioni ». 2 Das nun, was die Aufonomie der Philosophie
begriindete gegeniiber dem fritheren Augustinismus, war die These
des hl. Thomas, daB die ersten héchsten Prinzipien der Philosophie
nicht von der Offenbarung abhingig wiren ?®, da ihre Leugnung, wie
schon der Stagirite betont hatte, stets wieder ihre Bejahung invol-
vieren miiBte. Auch wire es schwer einzusehen, wie wir wissenschaft-

eine philosophia separata zugeschrieben, die keinen inneren EinfluB der Offen-
barung auf die Philosophie als Wissenschaft zugeben wollten. Das ist ein
Unrecht !

1S. Th: I; 1. 2; &

? Intorno al significato del concetto di filosofia cristiana. Revista di Filo-
sofia Neoscol. 25 (1933), S. 140.

311, 6 ad 2.



Gibt es eine christliche Philosophie ? 25

lich von Offenbarung iiberhaupt reden konnten, wenn das Prinzip
des Widerspruchs nicht absolute Geltung hitte.

Ob nun mit dieser thomistischen Lehre die Ansicht von P. Motte
O.P., der die Autonomie der Philosophie von der Offenbarung ab-
hidngig machte !, oder die Meinung Maritains, der auch fiir die ersten
Prinzipien noch eine Glaubensstirkung wiinscht ?, {ibereinstimme,
dariiber mag der Leser entscheiden. All diese Fragen riitteln an der
Existenz und Nichtexistenz der Philosophie.

2. Thre reine Rationalitdt ist fiir die Philosophie auch zielsetzend.
Nie wird und kann die Philosophie verzichten, die letzten tiefsten
Griinde des Seins als ihren Zweck zu erforschen — objectum formale
quod —, aber im Rahmen ihrer Ordnung, d. h. der mnatiirlichen,
bloBen Vernunftforschung. Und wenn sie in dieser natiirlichen Ver-
nunftordnung bis zu Gott, der ersten Wirk-, Ziel-, Exemplarursache
vorzudringen sucht, ist das ihr Recht und ihre Pflicht, wobei sie sich
aber, wieder kraft ihres spezifischen Wesens, bewult ist, daB sie aus
sich mit der iibernatiirlichen Ordnung als solcher nichts zu tun hat.
Es ist absolut unrichtig, wenn man deswegen, weil der Mensch in der
bestehenden Heilsordnung, also in ordine supernaturali, die Anschauung
Gottes zum letzten Ziele hat, die Anschauung Gottes zum objectum
adaequatum der Philosophie macht. In der natiirlich-philosophischen
Ordnung fehlt ja gerade die «adaequatio» oder Proportion, weshalb
Thomas sagt, alle Menschen streben natiirlich ad beatitudinem als bonum
perfectum, aber nicht natiirlich zu dem, worin diese Gliickseligkeit
besteht, also nicht zur beatifica visio als solcher.® Hier gerade liegt
ein Grundirrtum der sog. inhaltlichen christlichen Philosophie. Auch
die Unvollkommenheit der Philosophie auf ihrem eigenen Gebiete be-
rithrt ihr Wesen ebensowenig, als die Unvollkommenheit der Mathe-
matik ihre Wesenheit.

Hier sei der Ort, wo wir auf gewisse, schon angedeutete Uber-
tresbungen eingehen, mit denen man den Wert der natiirlichen Vernunft
der alten und spdteren Zeit herabzudriicken suchte, natiirlich nur
um die Notwendigkeit einer inhaltlich christlichen Philosophie zu
beweisen. Die durchaus richtige Ansicht J. Maritains, daB es in
unserer tatsichlichen Heilsordnung keine Naturordnung okne Uber-

1 La philosophie chrétienne. Juvisy. S. 84 u. 9s.

2 Maritain in einem Brief an M. G. Rabeau, abgedruckt in der Philosophie
chrétienne, Juvisy. S. 164.

3 I-II q. s, 8.



26 Gibt es eine christliche Philosophie ?

natur — keine natura pura — gibt !, will doch nicht etwa sagen, daB
es diberhaupt keine Naturordnung mit eigenem Ziel und eigener Titig-
keit, also eigener Kenntnis und Wissenschaft gibt ? Das wire schlimm !
Da hitte dann die Gnade faktisch die Naturordnung zerstért! Ab-
schitzig und niedrig wird von den Verteidigern der neuen « christ-
lichen Philosophie » vor allem die griechische Philosophie eingewertet.
Gilsons und Maritains ? Behauptung, der sogar der radikale Historiker
Bréhier zustimmt 3, wie wenn Aristoteles Gott nur als ersten Beweger
gekannt hitte, ist historisch kaum haltbar, da er Gott sogar als actus
purus aufgefaBt, eine Wesensbestimmung, die dem biblischen : « Ich
bin, der ich bin», ganz verzweifelt dhnlich ist. 4 Vor allem geringschitzig
hat man die alt-griechische Ethik, auch jene des Aristoteles, beurteilt.
Man gestatte mir bescheidenst zu sagen, daB ich im ganzen ersten
Mittelalter bis zum XIII. Saeculum keine wissenschaftlich-philoso-
phische Sittenlehre gefunden, die an Ernst, Tiefe und Geschlossenheit
der Nik. Ethik des Stagiriten konnte an die Seite gestellt werden.
Albert und Thomas kannten sie gut! Sogar das tiefsinnigste Werk
des Stagiriten, die Metaphysik, hat man in den genannten Kreisen
geringschitzig gewertet. Gilsons Satz, den der tapfere V. Romanelli,
offenbar erstaunt, referiert ®: «keine Metaphysik des reinen Seins
ohne die biblische Offenbarung (des Ego sum, qui sum) und auch keine
Metaphysik der Offenbarung ohne die griechische Philosophie », mag
der Leser im Lichte des oben Gesagten beurteilen. Er beweist aber,
welche Vermengung von Philosophie und Offenbarung gewisse Ver-
teidiger der « christlichen Philosophie » vor Augen haben. O. Bauhofer
entschuldigt die Schwiche der Metaphysik ohne Offenbarung mit der
Bemerkung, daB sie eben eine geschipfliche sei ®, wihrend die Anhinger
der philosophia perennis sonst meinten: die Metaphysik als solche
hitte mit dem Existenziell-Verinderlichen nichts zu tun, sondern mit

! Maritain, « De la notion de philosophie chrétienne ». Rev. néo-scol.
34 (1932), S. 178 ff. Dasselbe Questions disp. Paris 1933, S. 70.

2 Das. Rev. néo-scol, S. 165.

3 Rev. de Métaph. et Morale, 1. c., 142.

* vgl. XI. Met. c. 7 (Did. 1I. 605-606. Das ganze Kapitel ist hoch inter-
ressant.

5 « Pas de métaphysique de l'étre pur, sans la révélation biblique, mais
aussi sans la philosophie grecque pas de métaphysique issue de cette révélation »,
V. Romanelli, Riv. di Fil. neo-scol., 1. c. 141.

¢ Begriff und Aufgabe einer kath. Phil. in « Der kath. Gedanke», Jahrg. 6,
Heft 4, S. 348.



Gibt es eine christliche Philosophie ? 27

den im gottlichen Sein verankerten unveridnderlichen Wesenheiten !
Hier muB ich leider nochmals zu meinem verehrten Mitbruder P. Motte
zuriickkehren. Er glaubt nicht, daB die Philosophie ohne Offenbarung
ihren Gegenstand erreiche. Allerdings ist das Sein als solches, wie
Aristoteles gelehrt, ihr Gegenstand, und hierin liegt ihre Wiirde und
ihre Schwiche, « sa misére », denn wihrend alle tibrigen Wissenschaften
ein ihnen proportioniertes Objekt besitzen, vermag die Philosophie,
sollte offenbar heien Metaphysik, als hochste Wissenschaft das Sein
als Sein nicht zu erreichen?!, denn das substantielle Sein Gottes ist,
wie der hl. Thomas lehrt, der philosophischen ratio unzuginglich. ®
Wohl aber ist es uns durch die Offenbarung zuginglich, sodaBl die
Philosophie ihre Wiirde, als héchste Weisheit, ja ihre Autonomie nur
von der Offenbarung, also in einer « christlichen Philosophie erhilt ».

Hier sehen wir, wie Grenzpfihle herausgerissen werden und wie
die theoretisch anfinglich garantierte Autonomie der Philosophie,
praktisch wieder aufgehoben wird. Hitte Motte das Sein als Objekt
der Metaphysik so tief erfaBt, wie Aristoteles, und insofern es alle
Kategorien konstituiert, weil es formalissime in allem ist, wie Thomas
sagt, dann hitte er die summa dignitas der Metaphysik als solcher
in ihrer rein natiirlichen Ordnung erkannt und wire sogar rein philo-
sophisch mittelst der Analogia proportionalitatis zu einer, wenn auch un-
vollkommenen, doch substantiellen Wesenserkenntnis Gottes gekommen,
was Thomas ausdriicklich lehrt *, der sogar gegeniiber der bloB nega-
tiven Gotteserkenntnis des Maimonides die scharfsinnige Bemerkung
macht, daB wir im gegebenen Falle auch das Dasein Gottes nicht zu
beweisen vermochten.® Welch herrliches Vernunftvertrauen beim
groBen Aquinaten im Gegensatze zu den Klageliedern iiber die misére
unserer Vernunft | Wir segeln wieder in platonischen Wassern !

3. Die reine Rationalitit der Philosophie gibt ihr weiter die Ein-
heit in der Vielheit.

1 La philosophie chrétienne, Juvisy, S. 88.

2 Das. 84.

3 Das. 84; 05.

1 Verit. 2, 1 ; Pot. 7, 5. Die von Thomas formell gestellte Frage : ob unsere
absoluten Attribute Gott substantiell — substantialiter — bezeichnen, beantwortet
er kategorisch mit « ja », aber nur teilweise I 13 a. 2. In der von Motfe zitierten
Stelle I 12, 12 leugnet Thomas nur eine vollkommene Erkenntnis des Wesens
Gottes oder daB wir Gott durch Schauen erkennen.

5 Pot. 7, 5. Diese ganze Frage hab ich ausfihrlichst behandelt im Wesen
des Thomismus, 2. Aufl., S. 424-444.



28 Gibt es eine christliche Philosophie ?

IThrem Materialobjekte nach umfaBt die Philosophie, wie jede
andere Wissenschaft, eine unzihlbare Menge von Einzelproblemen,
die wechselnd, bald sich vermehren, oder vermindern, die auch ver-
schiedenen Disziplinen angehdéren koénnen, deren aber kein einziges
imnerlich-notwendig-konstituierenden Wert besitzt, folglich auch nicht
das Wesen der betreffenden Wissenschaft tangiert, oder modifiziert,
die also formell indifferent sind. So ist es auch in der Philosophie.
Das, was der unendlichen Vielheit der Probleme die Einheit gibt, daB
sie philosophische sind, ist die reine Vernunftevidenz, durch die sie
erkennbar sind, also das «objectum formale quo» der Philosophie,
der spezifische Wesensgrund der Philosophie, der immer derselbe
bleibt, gleichviel ob die Materialia sich dnderen oder nicht, denn die
Materialobjekte sind nicht ratione sui, sondern propter objectum
formale.? Wenn daher Gilson, Maritain, Jolivet mit andern betonten,
daB die christliche Offenbarung die Philosophie durch eine Menge
von Problemen, z. B. iiber Creatio, Person, Gott, Mensch und Welt
bereichert hitten, so ist das sehr richtig. Aber insofern all diese Fragen,
der bloBen Vernunft zuginglich, von der bloBen Vernunft bewiesen
werden konnten und wurden, beriihrten sie das Wesen der Philosophie,
als rein rationeller Wissenschaft gar nicht, d. h. sie waren eine bloB
duBerliche, zufillige Stoffvermehrung, haben also auch keine irgendwie
lehrinhaltlich neue Philosophie geschaffen.

4. Die gleiche reine Rationalitit der Philosophie ist ebenfalls der
tiefste Grund ihrer Unterscheidung von Glaube und Theologie. Im
Glauben ist einzig leuchtendes Licht die Offenbarung der ersten gott-
lichen Wahrheit, deretwegen wir jeder Glaubenswahrheit die Zustim-
mung geben. 2 Dagegen ist in der Philosophie einzig leuchtendes Licht
die natiirliche Vernunft, und das Objekt jeder philosophischen Er-
kenntnis, daher etwas unmittelbar oder mittelbar in sich Evidentes. ?
Die sacra Theologia hat ein doppeltes Licht und doch wieder nur eines.
Ihre wissenschaftlichen Prinzipien sind die Glaubensartikel, und insofern
stiitzt sie sich in allem auf die Offenbarung.? Aus ihnen zieht der
Theologe die wissenschaftlichen Schliisse ®, und insofern bedarf er der
Vernunft als eines zweiten Lichtes. Aber nur insofern schlieft die Ver-

q. 1 a. 3
I{IT q. 1 a. 1; 0, 1, 1
I-IT q. 1 a. 4



Gibt es eine christliche Philosophie ? 29

nunft richtig, als das Offenbarungslicht in den Schliissen weiterleuchtet,
d. h. die Schliisse in den Glaubensartikeln enthalten sind. Somit ist die
virtuelle Offenbarung in der Theologie auch wieder einziges Licht.

5. SchluBendlich diirfen wir noch kurz beifiigen, daB nur die
reine Rationalitit der Philosophie die Harmonie von Glaube und
Wissen abzukliren im Stande ist, und das in doppeltem Sinne : negativ
und positiv.

a) Negativ beruht niamlich die Harmonie von Glaube und Philo-
sophie in ihrer Verschiedenheit, also Unferscheidung, und diese in ihrer
respektiven Autonomie auf ihren selbsteigenen Gebieten. Durch ihre
reine Rationalitit und nur durch sie besitzt die Philosophie ihren
rein rationellen Erkenninisursprung — Abstraktion aus der Sinnes-
welt —, ihre rein rationellen Prinzipien — principia immediate per
se evidentia —, ihre rein rationelle Methode. Die Geschichte des ersten
Mittelalters beweist, daBl die meisten wissenschaftlichen Konflikte
von Glaube und Wissen auf den Mangel einer klaren Gebietsausschei-
dung, d. h. der resp. Autonomie zuriickgingen. DaB} es daneben auch
noch Grenzkonflikte zwischen den Konklusionen und Resultaten
zweler autonomen Wissenschaften geben kann, ist auch aus der Ge-
schichte aller menschlichen Wissenschaften bekannt, ist aber sekundir.
DaB in solchen Grenzkonflikten zwischen Philosophie und Offenbarung
der Ausgleich zugunsten der Offenbarung ausfallen muB, wird zwar
der Rationalist nie begreifen, weil er von der irrigen Voraussetzung
ausgeht, daB es eine gottliche Offenbarung nicht geben kann, was
auch vom rein philosophischen Standpunkte aus, die aristotelische
Metaphysik vorausgesetzt, haltlos ist. !

b) Positive Harmonie. Allda, wo mehrere Dinge nur voneinander
verschieden, aber nicht getrennt sind, miissen sie in einem Dritten
positiv iibereinkommen. Was ist hier in unserer Frage dieses Dritte ?
Das ist das Wahre — Verum —, denn was sowohl der Glaube, als die
Theologie und die Philosophie gemeinsam zu ihrem Gegenstande
haben, ist die Wahrheit. Sie kann sich nicht selbst widersprechen,
denn dann wiirde sie sich selbst aufheben und zugleich miiBte sie Gott,
ihren einzigen Urheber, verleugnen. Im Kampfe fiir die christliche
Philosophie hat P. Motte das der Philosophie und Offenbarung Gemein-

1 UUber die Einwinde des Rationalismus gegen die Freiheit der Philosophie
von Seite des Dogma schrieb viel Interessantes Anfonio Rosmini in der Rivista
Rosminiana 27 (1933) S. 161-184: « A propcsito di Filosofia christiana ».



30 Gibt es eine christliche Philosophie ?

same, also die Harmonie, in die Totalitit des realen Seins, «réalité
intégrale » verlegt.' War das ein gliicklicher Gedanke ? Ich glaube
kaum. Das Realsein ist unterschiedslos Gegenstand der Offenbarung
und Philosophie. Es miite also logisch eine Harmonie mit Aufhebung
des Unterschiedes von Philosophie und Offenbarung schaffen. Die
Losung der Frage ist eine ganz andere mit dem Verum als Gemein-
sames. Thomas hat auch diesen Unterschied bewuBt hervorgehoben.
Das Verum ist das Realsein insofern es erkennbar ist. Alles, was
Offenbarung und Philosophie vermitteln ist Wahrheit, weil erkenn-
bares Sein, und hierin liegt das Gemeinsame. Aber die Wahrheit
der Philosophie ist wverniinftig erkemnbar, die der Offenbarung auf
Autoritit hin, also sub diversa ratione formali. Wer also die Harmonie
in das « Wahre » verlegt, wahrt die Distinctio von Offenbarung und
Philosophie und die Autonomie der letzteren, nicht aber wer sie in
die «réalité intégrale » verlegt. Welche Bedeutung hat doch in diesen
grundlegenden Fragen die angeblich bedeutungslose Verschiebung
eines Ausdruckes !

Damit schlieBen wir diesen ersten Teil ab, nochmals betonend :
entweder 1ist die Philosophie als Wissenschaft reines Vernunftwissen,
oder sie ist iiberhaupt nicht. Davon hingt thre Existenz, thr Wesen, thr
Ziel, ihre Einheit und Autonomie und ihr Eigensein ab. Nach diesen
grundlegenden Gedanken mag die Frage nach einer «christlichen
Philosophie » ins Auge gefalt werden !

11,
Es gibt keine lehrinhaltlich christliche Philosophie.

« Weltanschauung » und « Philosophie » sind fiir den Christen sicher
nicht ein und dasselbe. Die Weltanschauung, sagen wir deutlicher
die « Lebensanschauung », beschligt ein weiteres Gebiet als die bloBe
Philosophie. Sie, die Weltanschauung, soll und muB den Christen
orientieren iiber das natiirliche und iibernatiirliche Wohl und Weh.
Uber den natiirlichen Menschen orientiert ihn die bloBe Vernunft,
d. h. die wissenschaftliche Philosophie, soweit sie reicht. Uber den
iibernatiirlichen Menschen orientiert ihn die géttliche Offenbarung und
mit und durch sie die sacra Theologia. Somit ist es richtig, daB es

1 La phil. chrétienne, Juvisy, S. 77 f.
21 q. 1 a. 1 ad 2.



Gibt es eine christliche Philosophie ? 31

fir den Christen keine T7emnung zwischen Philosophie und Offen-
barung und folglich keine philosophia separata gibt. Aber ebenso
richtig und unleugbar wahr ist es, daB, wer beide, philosophische und
Offenbarungserkenntnis, nicht scharf und auf der ganzen Linie unter-
scheidet, sowohl den natiirlichen als auch den iibernatiirlichen Menschen
und damit den ganzen Menschen bedroht. Seltsames Geheimnis des
wissenschaftlichen Menschen, dall er zumeist nicht im Stande war,
den ganzen Menschen mit Wahrung der Rechtsgebiete der Teile und
ihrer Titigkeitsgebiete zu erfassen. Vielleicht liegt hierin, in diesem
Mangel an denkerischem Gleichgewichte, eine der bittersten Folgen
der Unordnung der Erbschuld, die uns getroffen. Jedenfalls bestitigen
die einseitigen Systeme des Intellektualismus — Voluntarismus, Ma-
terialismus — Spiritualismus, Subjektivismus und Ultrarealismus, und
die Theorien von der absoluten Staatsomnipotenz und auch der
Fideismus und Rationalismus, die Tatsache, die wir beriihrten. Ver-
schweigen wir nicht, daB es auch Naturalismus und Supernaturalismus
gibt ; wir meinen mit letzterem, daB es auch eine einseitige, ibertriebene
Betonung der {iibernatiirlichen Ordnung geben kann, und zwar in
praktischer und theoretischer Beziehung.

Niemand, so bemerkten wir schon oben, bestreitet in unserem
Lager jeden EinfluB der christlichen Offenbarung auf die Philosophie.
Um das dreht sich die Frage gar nicht. Einen duferen EinfluB —
also extrinsece — geben alle zu, sei es durch materielle Stoffbereicherung,
indem die Offenbarung den christlichen Philosophen zahlreiche neue
Probleme, wie z. B. die Creatio als Gegenstand fiir eine reine Vernunft-
untersuchung zur Aufgabe stellte, die sonst vielleicht nie philosophisch
untersucht worden wiren. Damit ist bereits auch schon ein mannig-
fach personlicher Einfluff auf den Philosophierenden selbst, nicht
zwar auf seine wissenschaftliche Arbeitsmethode, wohl aber auf seine
psychische Arbeitseinstellung zugestanden. Aber alles das steht hier
nicht in Frage. In Frage steht hier nur: ob blofle Glaubenswahrheiten
als solche, oder Schlupffolgerungen, die nur aus dem Glauben erhiltlich
sind, zu formell lehrinhaltlichen Einlagen der Philosophie als Wissenschaft
werden koénnten und ihr somit einverleibt werden, um dann eben eine
inhaltlich spezifisch « christliche Philosophie» zu begriinden. Hier liegt der
springende Punkt der Streitfrage. In diesem Sinne haben, wie frither gesagt,
die Blondel, Gilson, Motte und Maritain, Sertillanges, Roland-Gosselin !,

1 Vgl. La philosophie chrétienne, Juvisy, 149 ff.



32 Gibt es eine christliche Philosophie ?

G. Rabeau ! eine christliche Philosophie verteidigt. Unter den entschie-
densten Gegnern dieser christlichen Philosophie erwihnen wir neben
von Hertling und Ollé-Laprune, welche die Gefahr zuerst witterten,
Mandonnet O. P., L. Noél, V. Romanelli, M. E. Baudin, Ramirez O. P.,
Penido, Masnovo.

Unbstrittener Fithrer im Kampfe fiir die christliche Philosophie
im erwihnten Sinne ist der um den Thomismus viel verdiente Maritain,
der in dem soeben erschienenen Buche « Science et Sagesse » nicht blo8
Wertvolles iiber das Verhiltnis der Philosophie und der exakten Wissen-
schaften bietet, sondern vor allem neuerdings fiir seine christliche
Philosophie entschieden und teilweise « kriegerisch » eintritt. Maritains
Verdienst ist es auch, wenn es eines ist, daB er frither schon? und
jetzt neuerdings ® die ganze Verteidigung der christlichen Philosophie
auf eine zum allerwenigsten sehr geistreiche Unterscheidung, die nach-
her nicht bloB bei Gilson 4, B. de Solages 5, Bauhofer ¢ und Chenu O.P.,7
sondern bei den meisten Parteigingern Maritains zur Plattform der
Verteidigung wurde, aufbaute. Die Philosophie kann unter einem
doppelten, verschiedenen Blickpunkte aufgefaBt werden :

a) In ihrer reinen Natur, «dans sa pure nature», ihrer reinen
abstrakten Wesenheit, « pure essence abstraite», wie sie in sich ist,
«ce qu'elle est en elle-méme ». Als solche ist sie spezifiziert durch ein
Objekt, das durch die Vernunft natiirlich erkennbar ist, weswegen
wir es hier mit dem ordo specificationis zu tun haben. Als solche hingt
die Philosophie nur von der Vernunftevidenz und ihren Kriterien ab :
«ne dépend que des évidences et des critéres de la raison naturelle ». 8
Insofern hingt die Philosophie in keiner Weise von der Offenbarung
ab, ist also nicht « christlich», d. h. sie ist bei Christen und Heiden
dieselbe. ?

1 Ib. 154 ff.

2 De la notion de philosophie chrétienne, Rev. néo-scol. 34 (1932), S. 160 ff.
Questions disp. « De la philosophie chrétienne», 1933.

3 Science et Sagesse (1935), S. 138.

4 Le probléme de la philosophie chrétienne, Vie intellect. t. XII (10. Sep-
tember 1931), S. 225 ff,

5 Le probléme de la philosophie chrétienne, Vie intellect. XXV (1933), S. 220.

¢ Begriff und Aufgabe einer kath. Philosophie, « Der kath. Gedanke »,
VI (1933), S. 352.

7 La philosophie chrétienne, Juvisy (1933), S. 14.

8 De la notion de philosophie chrétienne, Rev. néo-scol. 34 (1932), S. 160 ff,
Das. Science et Sagesse, S. 138.

9 Ib. Rev. néo-scol., S. 163.



Gibt es eine christliche Philosophie ? 33

b) Vollig anders steht es mit der Philosophie, wenn sie in ihrem
existenziellen Zustande — état — betrachtet wird, das will sagen,
insofern sie als wissenschaftlicher habitus in einem philosophierenden
Subjekte entsteht, « se développe » und existiert, « existe ». Hier haben
wir es mit ihrer Verwirklichungsordnung : « ordo exercitii » zu tun. Da
ist unsere Naturschwiche, « la faiblesse de nature » mit im Spiel, zumal
nach der Erbsiinde. Hier bezieht der christliche Philosoph der Philo-
sophie gegeniiber eine ganz andere Stellung. Er ist und muB sich
bewult sein, daBl er zur Verwirklichung seiner Philosophie, zumal als
Weisheit per altissimas causas, d. h. der Metaphysik, der gdttlichen
Offenbarung, also des Glaubens bedarf. Und er bedarf derselben,
wie Gilson, Motte und Maritain iibereinstimmend bemerken, sowohl
durch subjektive Glaubensbestirkung : « confortations subjectives »,
als auch objektive Lehreinlagen in seiner Philosophie als Wissen-
schaft, « apports objectifs».? Auf dem Boden der Ethik springt diese
Notwendigkeit besonders grell ins Auge. Denn auf dem Gebiete des
praktischen Handelns gibt es nach der tatsichlichen Heilsordnung nur
ein hochstes Ziel, zu dem konkret jede Handlung hinzielen mul}, nim-
lich die Anschauung Gottes, die der bloBen Vernunft véllig unzu-
ginglich ist.® Somit ist eine christliche Philosophie fiir den 4iber-
natiirlichen und vor allem gefallenen Menschen absolut notwendig :
« pratiquement indispensable », * wie iibrigens Thomas gelehrt haben
soll. Somit bezeichnet die christliche Philosophie nicht eine reine
Wesenheit in sich, sondern etwas Komplexes, eine Wesenheit in threm
existenziellen Zustande des Lebens. *

Wir werden im Folgenden, vor allem, wenn auch in aller Bescheiden-
heit, diese grundlegende Unterscheidung, auf der die inhaltlich christ-
liche Philosophie aufgebaut wurde, angreifen. Vielleicht kénnen wir
den Leser iiber das Problem noch allseitiger orientieren, wenn wir in
3 bestimmten Konklusionen betonen : daB3 wir jede spezifisch inhaltlich
christliche Philosophie fiir widerspruchsvoll, in ihren Voraussetzungen
fir haltlos und dem Geiste des hl. Thomas zuwider betrachten.

1 Maritain, Rev. néo-scol. 160 ff.; Science et Sagesse, 138 ff. Aus Gilson
und Motte, vgl. friher Gesagtes, S. 26-27.

2 Rev. néo-scol. ib. 164.

% Science et Sagesse, 141.

4 « L’expression de philosophie chrétienne désigne non pas une essence prise
en elle-méme, mais une complexe, une essence prise sous un état, sous des condi-
tions d’exercice, d’existence et de vie», Science et Sagesse, 140.

Divus Thomas. 3



34 Gibt es eine christliche Philosophie ?

1. Jede inhaltlich spezifisch christliche Philosophie
ist widerspruchsvoll.

Das sagen wir : weil Philosophie nach ihrer ratio formalis Annahme
einer Wahrheit auf Grund bloBer Vernunftevidenz, christliche Offen-
barungswahrheit aber, wieder nach ihrer ratio formalis, unmittelbar
oder mittelbar Annahme einer Wahrheit auf bloBe gottliche Autoritiit
hin bedeutet. Beide stehen sich also wesenhaft, kontradiktorisch,
gegeniiber : als « BloBevernunftwahrheit » und « NichtbloBevernunft-
wahrheit ». Das hat Mandonnet ganz im Sinne des hl. Thomas den
Verteidigern der spezifisch inhaltlich christlichen Philosophie in Juvisy
ins Gesicht gesagt und es hat ihn niemand widerlegt. Auch mdchte
ich wissen, ob, da die Wesenheit einer Wissenschaft, also die ratio
formalis, fiir dieselbe zielsetzend, Einheit gebend und grenzsetzend ist,
ob es dann irgendwo, und in irgend einem Zustande Philosophie geben
kann, wo es sich nicht um blofe Verstandeswahrheit handelt. Maritain
hat fiir seine These den thomistischen Satz angerufen : die Potenzen
werden spezifiziert vom Objekte.! Und Masnovo gegeniiber, der den
EinfluB der Offenbarung auf die Philosophie nur fiir duferlich hielt,
hat er betont, der EinfluB des Objekles sei ein innerlicher.? Wir
fragen : welches Objekt ist spezifizierend und hat daher einen inner-
lichen EinfluB ? Offenbar nur das Formalobjekt, also hier das bloB
vernunftevidente. Folglich kann das « BloBgeoffenbarte » nicht die Rolle
des Formalobjektes der Philosophie spielen, d. h. nicht einen inneren
EinfluB ausiiben, weil beide einander geradezu entgegengesetzt sind.

Aber die berithmte Unterscheidung zwischen Philosophie in ihrer
Natur und ihrem existenziellen Zustande ? Hierin, in dieser Distinctio
von Natur und existenziellem Zustande soll die Rettung fiir eine
inhaltlich christliche Philosophie liegen! Und man will als guter
Thomist damit zugleich die Losung des hl. Thomas, der als der erste
Philosophie und Offenbarung scharf und formell unterschied, retten.
Die Philosophie an sich, in ihrem rein abstrakten Begriffe, ist formell-
wesenhaft von Glaube und Theologie verschieden, so erkliren unisono
die Verteidiger der christlichen Philosophie und fiihlen sich damit
im Einklang mit Thomas. Es gibt keine « christliche » Vernunft, «il
n’y a pas de raison chrétienne », erklirt Gilson feierlich. ® Aber die

1 Rev. néo-scol., l. c. 161,
2 Science et Sagesse, 166,
3 Le probléme de la philosophie chrétienne, La Vie intellect. XII (1931), 226.



Gibt es eine christliche Philosophie ? 35

Philosophie, gefaBt in ihrem existenziellen Zustande, in ihrer Ent-
wicklung und ihrem Sein im philosophierenden Subjekte, ist die Sache
ganz anders. Da, erklirt derselbe Gilson, verschwindet jeder theoretische
Gegensatz von Glaube und Philosophie: «la philosophie chrétienne,
elle apparait comme n’étant pas théoriquement contradictoire ». 1

Ich gestehe, daB ich diese Unterscheidung, die in Thomas nirgends
eine Unterlage hat und auf der dennoch die ganze inhaltlich christliche
Philosophie aufgebaut wurde, nie verstanden habe. Und das aus ver-
schiedenen Griinden.

1. Vorerst bedroht diese Auffassung die Realitiat der Abstraktion.
Jede Wissenschaft ist abstraktives Wissen, oder sie ist iiberhaupt nicht,
denn das Singulire ist formell nie Gegenstand der Wissenschaft. Nun
kann man die Philosophie abstraktiv in einem doppelten Sinne auf-
fassen : in sich als Sysfem von abstraktiven Schliissen, die auf Grund
bloBer Vernunftprinzipien erschlossen wurden. Oder man kann sie
auffassen, insofern sie im Philosophierenden abstraktiv je nach den
verschiedenen Konklusionen erworben und entwickelt wird und daher
in ihm zum habitus wird. Wiirde nun die Philosophie bei ihrer Ent-
wicklung und ihrem Werden und Sein in den Subjekten nicht auf
bloBe Vernunftschliisse abstellen, so wiirde die Abstraktion der Philo-
sophie als System nicht mehr reell sein, weil sie auf einer Entwicklung
und Erwerbung beruhte, die kein reines Vernunftwissen involvierte.
So ergibt sich als Resultat : entweder ist philosophische Forschung
auch in ihrer Entwicklung und Erwerbung, d. h. im Existenzzustande
nur bloBe Vernunfterkenntnis, verschieden und wesenhaft im Gegen-
satze zum Glauben und der Theologie, oder es gibt iiberhaupt keine
Philosophie, auch nicht eine solche, die abstraktiv in sich von Glaube
und Theologie formell unterschieden wire.

Ist dem so, dann muB die Philosophie auch in der Existenzordnung,
gemil ihrer ratio formalis, reine Vernunfterkenntnis sein, verschieden
von Glaube und Theologie. Folglich schlieBt sie auch in der Existenz-
ordnung lehrinhaltliche Einlagen aus, Glaube und S. Theologia kontra-
diktorisch aus, d. h. eine lehrinhaltliche christliche Philosophie ist und
ware widerspruchsvoll.

2. Zum gleichen Resultate komme ich, wenn ich den Existenz-
gedanken, auf dem die lehrinhaltlich christliche Philosophie ganz und
gar aufgebaut ist, in Betracht ziehe. Was die Anhinger der christ-

1 Ib. 225-226.



36 Gibt es eine christliche Philosophie ?

lichen Philosophie iiber alles, und mit Recht, betonen, ist das, daB
es in der tatsidchlichen Heilsordnung eine bloBe Naturordnung —
natura pura — nicht gebe. Alles das liegt im Bereiche der Existenz-
ordnung, denn die Ubernatur ist nicht innerlich notwendig, sondern
war faktisch ein Geschenk Gottes. Auch die Erbsiinde, und darauf
wird besonders gepocht, mit all ihren Schicksalsschligen, liegt im
Reiche der Existenzordnung. Somit ist es unleugbar, daf die ganze
lehrinhaltlich christliche Philosophie in die Existenzordnung hinein-
gehort, und das war eben der Grund, warum Maritain eine Philosophie
in sich abstraktiv und eine andere im existenziellen Zustande — état —
unterschied.

Nun gibt es in der aristotelisch-thomistischen Philosophie ein
Grundaxiom : daB3 die Wesenheit, die ratio formalis eines Dinges nicht
von der Existenzweise desselben abhingt, sondern im Gegenteil, die
Existenz von der Wesenheit. Die Wesenheit bleibt an sich unver-
dnderlich dieselbe ; sogar in der konkreten Ordnung im Wandel des
Werdens ist das, was wird und vergeht, immer dasselbe: Sein ist immer
Sein und nicht Nichtsein, Ursache immer Ursache und nicht Wirkung,
das konkrete Werden immer Werden und nicht Nichtwerden. Die
Wesenheit ist also unverinderlich dasselbe — universale-potentiale.
Was aber Grund der Verinderung und Grund der verschiedenen Voll-
kommenheit der Teilnahme an der Wesenheit ist, das ist die Existenz,
die daher in allem Geschépflichen kontingent ist, und im Gegensatze
zur Wesenheit ist. Sie beriihrt die Wesenheit gar nicht. Ein Kriippel
ist Kriippel der Existenz nach und seine Unvollkommenheit beriihrt
das Wesen des Menschen an sich gar nicht. Wer schlecht rechnet,
oder ein Baumeister, der einen Bau irrig ausmeBt, dndert die mathe-
matischen Gesetze und damit das Wesen der Mathematik gar nicht.
Daraus ergeben sich hier fiir uns zwei wichtige Folgerungen. Nichts
Existenzielles indert das Wesen der Philosophie als Wissenschaft,
sondern setzt dasselbe vielmehr schon voraus. Keine faktische Un-
vollkommenheit der Philosophie beriihrt ihre Wesenheit, sondern ihre
Existenzweise, die das Wesen schon voraussetzt und von ihm gemessen
wird. Und die zweite Folgerung : alles was dem Wesen der Philosophie
erst ratione existentiae zukommt, ist dem Wesen derselben zufdillig,
d. h. es kommt ihm contingenter zu, auch wenn es in sich etwas absolut
Unverinderliches ist, wie z. B. die gottliche Offenbarungswahrheit.
Wenn somit die gottlichen Offenl')arungswahrheiten der Philosophie
nur ratione existentiae zukommen, wie die Verteidiger der christlichen



Gibt es eine christliche Philosophie ? 37

Philosophie alle zugeben, so verhalten sie sich zu dem Wesen « der
Philosophie » wie « Zufilliges » zum « Notwendigen », wie « Kontingentes »
zum Notwendigen. Somit wiére eine christliche Philosophie ihrer
Natur nach, zugleich ein «necessarium» — «contingens», d. h. sie
wiire ihrem Wesen nach innerlich widerspruchsvoll. Das « christlich »
muB also auBer der ratio formalis der Philosophie liegen, und wenn das,
dann gibt es keine spezifisch lehrinhaltlich christliche Philosophie.

3. Das alles veranlaBt uns noch iiber den beriihmten Existenzial-
zustand — état — der christlichen Philosophie speziell etwas zu sagen.
Man hat sich in Juvisy fast den Kopf zerbrochen, wie man denn eigent-
lich die beiden Wortchen : « philosophie » und «chrétienne » unter
ein und denselben Hut bringen konnte. Man fiihlte das Innerlich-
Widerspruchsvolle des komplexen Ausdruckes. Daher schlieBlich das
fast allgemeine Bekenntnis: «es ist ein hinkender Ausdruck » — ex-
pression boiteuse. Neuestens bedauert nun sogar Maritaine den Aus-
druck und sagt von ihm : er gefillt mir gar nicht : «il ne m’enchante
guére ». ! Ist das nicht vielsagend ? Und seine Verlegenheit zeigt sich
erst da, wo er dieses « Zwitterding » einer inhaltlich christlichen Philo-
sophie erklidren soll : die christliche Philosophie ist nicht eine Wesen-
heit in sich gefaBt, sondern ein komplexer Begriff, « un complexe »,
weil eine Wesenheit in ihrem existenziellen Zustande aufgefaBt. > Das
Zwitterding dieser christlichen Philosophie, die spezifisch zugleich aus
Vernunftwahrheiten und Nichtvernunftwahrheiten bestehen soll, wird
hier in dem «complexe » gut angedeutet, denn nach der Logik um-
fingt ein komplexer Begriff, wie z. B. vir bonus, immer zwei Wesen-
heiten, die an sich einander nichts angehen. Und das Zwitterwesen
fillt in unserem Falle noch um so greller ins Auge, weil BloBevernunft-
erkenntnis und NichtbloBevernunfterkenntnis, trotzdem sie gegensdtzlich
sind, zu einer Wesenheit verbunden werden sollten !

2. Irrige Voraussetzungen.

Man hat, um die Existenz einer lehrinhaltlich christlichen Philo-
sophie zu erhirten, drei Wege eingeschlagen, die alle drei unseres
Erachtens unrichtig sind. Man hat die Resultate der Philosophie,
sowohl der alten als der spiteren in ihrem Fortschritte ungebiihrlich

1 Science et Sagesse, 136.

? « L’expression de philosophie chrétienne désigne non pas une essence en
elle-méme, mais un complexe : une essence prise sous un état, sous des conditions
d’exercice, d’existence et de vie». Science et Sagesse, 140.



38 Gibt es eine christliche Philosophie ?

herabgedriickt. Davon haben wir schon frither gesprochen. Man hat
geschichtlich nachweisen wollen, so Gilson, welchen EinfluB die Offen-
barung auf die geschichtliche Entwicklung der Philosophie gehabt
hat, ohne aber zu prizisieren, ob der EinfluB tatsichlich ein formell
lehrinhaltlicher, d. h. ein doktrinir innerlicher gewesen sei. Vielleicht
hitte der Beweis fiir diese These erbracht werden kénnen. Und wenn
auch, dann fragen wir auch da: dndern Irrwege im philosophischen
Betriebe das Wesen der Philosophie selbst ? Endlich hat man, drittens,
der Philosophie iiberspannte Aufgaben gestellt, die sie an sich nichts
angingen. Wir wollen genauer sagen: man ist bei der Begriindung
der christlichen Philosophie von einer Mehrzahl von Voraussetzungen
ausgegangen, die unseres Erachtens irrig sind. Wir mochten hier
einige dieser Grundvoraussetzungen, die unter einander im kausalen
Zusammenhange stehen, genauer ins Auge fassen.

1. Die christliche Philosophie, so lautet eine erste Voraussetzung,
ist eine absolute Bediirfnisfrage. Ohne daB die Philosophie, d. h. die
reine Vernunftforschung, Offenbarungswahrheiten in ihren Bereich
hineinzieht, ist sie ohnmichtig im derzeitigen Zustande des Menschen
ihr eigenes Ziel zu erreichen. Gerade die Metaphysik, die hochste
aller philosophischen Wissenschaften, bedarf zur Erkenntnis des Seins,
ihres eigentiimlichen Objektes, der Offenbarung als des entscheidenden
Lichtes, sagen uns Gilson, Motte !, Maritain ? iibereinstimmend. Die
ganze Tragweite dieser These kommt uns zum BewuBtsein, wenn wir
bedenken, daB in der Erkenntnis des Seins als Sein der Primat der
Philosophie als Weisheit per altissimas causas liegt und von ihr alle
Beweisprinzipien abhangen. Die ganze Not und Armseligkeit der
Philosophie hat Maritain vor allem mit der These zu erweisen gesucht,
daB die philosophische Ethik ohnmichtig wire, ihr adaequates Objekt
von sich aus allein zu erkennen. ® Also ist eine christliche Philosophie
absolut notwendig. Ubrigens dringt die Philosophie selbst zu dieser
besseren Erkenntnis hin, indem zwischen ihr und der Offenbarung
eine innere Hinordnung, « relatio intrinseca » besteht. * Nach anderen
ist dieses soeben betonte Bediirfnis noch brennender, wenn wir unsere

1 Vgl. S. 26-27.

2 Vgl. Brief Maritains an Rabeau, in La philosophie chrétienne, Juvisy,
S. 163-64 ; ferner Maritain, Science et Sagesse, 174.

3 Science et Sagesse, 288 ff. De la notion de philosophie chrétienne, Rev,
néo-scol. (1932), 178.

4 Das. Rev. néo-scol., 172-73.



Gibt es eine christliche Philosophie ? 39

« sikularisierende » Zeit in Betracht ziehen, welche fiir die heutige
Propaganda anderes verlangt als jene der Hochscholastik und des
Aquinaten. ! Es handelt sich also hier angeblich um ein auferordentlich
dringendes Bediirfnis, infolge des absoluten Versagens der Philosophie
selbst.

Man kann bei diesen Gedankengingen an Verschiedenes denken.
Jedenfalls auch daran, daB die erste, vornehmste Propaganda jene
der Wahrheit ist und daB es sehr fraglich ist, ob unsere Philosophie
mit einem Zwitterobjekt von reiner Vernunftwahrheit und Glaubens-
wahrheiten mehr propagandistische Zugkraft besiBe. Dal die Philo-
sophie einen unsterblichen Zug zu noch besserer Erkenntnis besitzt,
ist Stammgut der Vernunft, daB sie als solche eine relatio intrinseca
zur Offenbarung habe, wird niemand beweisen, denn die potentia
obedientialis begriindet nur die Widerspruchslosigkeit mit einer bereits
gegebenen gottlichen Offenbarung. Auch bemerken wir hier neuer-
dings, daB die Unvollkommenheit das Wesen einer Wissenschaft nicht
tangiert. Gewil ist es auch, daB die Philosophie nicht all der Erwar-
tung entsprochen hat, die man stellen kann. Bei welcher Wissenschaft
ist das nicht der Fall ? Etwas anderes aber ist uns ebenfalls klar :
daB die oben berichtete Schwiche der Philosophie eine maflose Uber-
tretbung ist. Und wir finden den Grund und die Ursache in einer
weiteren irrigen

2. Voraussetzung : Man hat der Philosophie als solcher ein absolut
falsches Ziel gesetzt, ein uibernatiirliches, das sie selbstverstindlich nie
erreichen kann. Die rein natiirliche Erkenntnis und damit die ganze
Philosophie, auch wenn sie nach den letzten Griinden forscht, kann
als solche nur ein natiirliches Ziel haben, sonst fehlt jede Proportion.
Damit steht und fdllt sie. Wie soll jemand von rein rationellen
Prinzipien ausgehend und rein rationell fortschreitend, zu anderen
Resultaten kommen als rationellen ?

Die Verteidiger «christlicher Philosophie » haben ihr aber als
solcher, bald verbliimt, bald offen, ein iibernatiirliches Ziel gesetzt,
das sie eoipso nie erreichen kann, und daher der Jammer iiber die Un-
zuldnglichkeit der reinen Philosophie.

Diese Tendenz offenbart sich schon bei der Beurteilung der
Metaphysik, die man im Gegensatze zu Thomas, soweit als moglich,

1 Bauhofer, Idee und Gestalt kath. Wissenschaft, in « Der kath. Gedanke »
(1933), S. 132-33.



40 Gibt es eine christliche Philosophie ?

von den iibrigen philosophischen Disziplinen scheidet !, um sie schlieB-
lich in den iibernatiirlichen Lichtraum zu verschieben. Faktisch
beraubt man auf Grund zweier Glaubenslehren : der Offenbarungs-
tatsache und des Siindenfalles, die Philosophie ihrer ersten eigen-
stindigen Prinzipien, auf die Thomas die Autonomie aufgebaut hat,
und macht ihren Weisheitscharakter und ihre endgiiltige Sicherheit
nach alter platonischer Methode eines Heinrich von Gent und anderer
von der Offenbarung abhingig. Zwar setzt man spekulative Philo-
sophie und S. Theologia nicht in das Verhiltnis einer eigentlichen
subalternatio, sondern nur einer « infrapositio » 2. Aber wie man diese
Oberhoheit auffaBt, leuchtet ein, wenn man vernimmt, daB in dieser
christlichen Philosophie die Gegenstinde der Metaphysik ganz von
dem hoéheren und entscheidenden — désisive — Glaubenslichte durch-
trinkt werden — qui imbibe les objets du métaphysicien —, das sie
belehrt, wo das Gliick liegt. * Der Hinweis auf die Anschauung Gottes,
das iibernatiirliche Ziel des Menschen, als Ziel der Philosophie, ist
hinreichend klar. Alles das erhilt dann noch eine offene und formelle
Bestitigung in Maritains Auffassung der philosophischen Ethik. Uner-
miidlich und mit allem erdenklichen Scharfsinn ist Maritain bemiiht
nachzuweisen, daB das einzige wahre adaequate Objekt und Ziel des
menschlichen Handelns im gefallenen Zustande nur das iibernatiirliche
Ziel — fin surnaturelle — d. h. die Anschauung Gottes — vision de
Dieu — ist. Eine bloB natiirliche Ethik wire nur im reinen Natur-
zustande des Menschen, also ohne Ubernatur, méglich gewesen, der
ja gar nicht existiert.* Es ist daher auch durchaus logisch, wenn
Maritain behauptet, daB dieses Ethikziel ohne Gnade, ohne theologische
Tugenden und Gaben des Heiligen Geistes absolut unerreichbar ist 5,
und daB daher diese Ethik als eine subalternierte Disziplin der S. Theo-
logia angesehen werden muB, da sie der theologischen Prinzipien zu
ihrer Vollendung — completive bedarf, wenngleich die Vernunft ihrer-

1 Science et Sagesse, 171-172.

2 Tb. 173 fI.

3 « Tout ce que la métaphysique doit ainsi a la théologie, il serait trop long
d’analyser ici: c'est d’abord une attraction dans une intellectualité supérieure
qui imbibe les objets du métaphysicien d’'une lumiére décisive, et lui fait dire, sil
connait son bonheur : et nox illuminatio mea in deliciis meis; et c’est aussi un
incomparable accroissement objectif concernant la connaissance naturelle de
Dieu ». Ib. 174.

4 Science et Sagesse, 185.

5 Ib. 272-73.



Gibt es eine christliche Philosophie ? 41

seits « originative », wurzelhaft nach ihrer Art mitarbeitet. ' Somit
kann nur eine «christliche Philosophie », welche Glaubenseinlagen
mitheranzieht, die Frage vom Ziele der philosophischen Ethik lésen,
da ihr Ziel {ibernatiirlich ist. 2

Es ist also wahr, was wir oben behaupteten: man hat, um die
angebliche Ohnmacht der reinen Vernunftforschung zu begriinden, ihr
ein absolut falsches Ziel, das iibernatiirliche, gesteckt. Eine natiirliche
Erkenntnis kann doch nur ein natiirliches Objekt und Ziel haben.
Aber fragen wir, wie kam man auf diesen Irrweg ?

3. Dariiber orientiert uns die dritte irrige Voraussetzung. Sie liegt
unseres Erachtens in einer ungebiihrlichen Geringschédtzung der natiir-
lichen Ordnung.® Dabei spielen auch Zweideutigkeiten eine Rolle.
Schon der obige Satz: eine reine Ethik — ethica pura — wire nur
mit einem reinen Naturzustand — natura pura — moglich, ist zwei-
deutig. Es gibt im Christentum keine natiirliche Ethik ohne iiber-
natiirliche, das ist wahr. Es gibt im Christentum keine rein natiirliche
Ethik ohne und neben der iibernatiirlichen, das ist unrichtig. Wire der
letztere Satz wahr, dann gibe es im Christentum keine blo8 natiirlich
guten Werke und natiirlichen Tugenden. Die subjektive Pflicht des
Christen, in concreto alle freien Handlungen zum iibernatiirlichen Ziele
hinzuleiten, annuliert die Pflicht, natiirlich richtig zu handeln, nicht, son-
dern setzt letzteres sogar voraus und selbst beim Christen kann es natiir-
liche Handlungen geben, die an sich, ohne iibernatiirlich zu sein, gut sind.

Das Natiirliche hat somit auch im Christentum Wert, sogar grund-
legenden, weil die Ubernatur auf das Natiirliche aufbaut und das-
selbe, wahrend, vervollkommnet. Die iibernatiirliche Ordnung mit
ihrem iibernatiirlich letzten Ziele hebt somit die natiirliche mit ihrem
eigenen Ziel nicht auf und im ganzen Aufbau, wenn er organisch
gefaBt wird, hat jede Stufe des guten Handelns die ihr eigene Voll-
kommenheit. Man bedenke, welche Bedeutung in der Naturordnung
die Erfiillung des Naturgesetzes, auf dem Ehe, Familie und Staat ruhen,
besitzt. Nicht umsonst hat A. M. WeiB, der doch sicher den Wert
der Ubernatur kannte, in seinen iltesten Tagen oft warnend gesagt :
es ist ebenso schlimm, die Natur zu unterschitzen als die Ubernatur :
das gilt sowohl fiir die Erkenntnisordnung als auch Titigkeitsordnung.

1 Ib. 186.

2 Ib. 186.

3 Auf diese Geringschitzung hat P. Deman mit Recht hingewiesen, Rev.
des sciences philos. et théol. 33 (1934), S. 271 ff.



42 Gibt es eine christliche Philosophie ?

Warum dachten nun die Verteidiger der christlichen Philosophie,
weder in speculativis noch in practicis, an das angestammte bloB natiir-
liche Ziel der Philosophie, das ihr als bloBer Vernunftforschung pro-
portioniert wire ? Haben sie es iiberhaupt geleugnet ? Das nicht,
denn sie machen Anspielungen darauf. Aber man steht der ganzen
blofen Naturordnung skeplisch gegeniiber und mit groBter Gering-
schatzung. Wer als reiner Philosoph, « pur philosophe », an die Welt
herantritt, wird alles untereinander werfen, « saccagera tout». ! Eine
rein natiirliche Weisheit gibt es im gefallenen Menschenzustand gar
nicht.# Auf eine rein verniinftige metaphysische Weisheit pochen
ist gleichbedeutend damit, daB man sich bei ihr nicht aufhalte und
unbefriedigt bleibe. ® Die ganze Wertlosigkeit der rein natiirlichen
Ordnung findet im folgenden Satze ihren schirfsten und absolutesten
Ausdruck : es gibt in der christlichen Lebensordnung iiberhaupt keine
Vollkommenheit, die nicht iibernatiirlich wire : « Dans ’état de nature
déchue et rachetée, il n'y a pour la vie humaine de perfection que
surnaturelle ». * Wir werden diese Behauptung nicht extrem ausbeuten,
etwa bis zur Leugnung jedes Eigenwertes der natiirlichen Ordnung
und ihrer Tétigkeit, denn wenn die natiirliche Ordnung in ihrem
Rahmen keine Vollkommenheit zu leisten vermdchte, kime das ihrer
Leugnung gleich, was Maritain kaum im Auge gehabt haben diirfte
wie andere Stellen dartun ®, und das wire zugleich eine unkatholische
Lehre. Aber in jedem Falle spricht aus diesen Ausfithrungen die denk-
bar tiefste Geringschidtzung der natiirlichen Ordnung und ihres Wertes.
Andere Vertreter der christlichen Philosophie reden vom Verhiltnis
der Natur und Ubernatur im Existenzialzustande wie von einem
gegenseitigen Verschlungenwerden, « emboitement » §, offenbar die glin-
zendste Vermengung von Glaube und Wissen.

Fassen wir das Gesagte noch kurz zusammen. Der ganze Beweis
fiir die Existenz einer christlichen Philosophie ruht auf ihrer absoluten

1 Science et Sagesse, 211.

2 Das. 157.

3 « Afirmer la naturalité de la sagesse métaphysique, est affirmer du méme
coup que I'dme ne doit pas s’y installer. Si la philosophie est une connaissance
d’ordre naturel, c’est une raison justement pour n’étre pas satisfait d’elle ». 1b. 157,

4 Tb. 158.

5 Ib. 268 fi.

® So Bruno de Solages, « Le probléme de la philosophie chrétienne». Vie
intellect. XXV (1933), S. 224. Ebenfalls Motte, « La philosophie chrétienne »,
Juvisy, S. 79.



Gibt es eine christliche Philosophie ? 43

Notwendigkeit. Diese ihrerseits ruht auf der absoluten Ohnmacht der
rein naiirlichen Philosophie und diese auf dem falschen sibernatiirlichen
Ziele, das man an Stelle des ihr angestammten natiirlichen Zieles
gesetzt hat und dieses letztere hat man ignoriert aus iibertriebener
Geringschatzung der natiirlichen Ordnung {iberhaupt. Infolge dieser
falschen Voraussetzungen ist der Beweis fiir die Existenz einer christ-
lichen Philosophie iiberhaupt hinféllig.

Man kann iibrigens iiber die Konstruktion dieser christlichen
Philosophie, die in sich ein Zwitterding ist und bleibt, noch mehr
deswegen erstaunt sein, weil wir als Christen und zwar in der Existenz-
ordnung okne sie alles und zwar alles harmonisch haben, was uns iiber
die Weltanschauung als Ganzes orientiert, den Glauben, die Theologie
und die Philosophie als rein rationelle Forschung. Und auch das hitten
die Griinder der sog. christlichen Philosophie nicht ignorieren diirfen,
dalB wir fatsichlich eine reinphilosophische Synthese besitzen, die, dem
natiirlich hochsten Ziele entsprechend, die Rechte der Vernunft und
Offenbarung wahrend, wenn sie auch nicht vollkommen ist, denn das
ist keine menschliche Wissenschaft, dennoch den Bediirfnissen und
Forderungen des Geistes und Lebens weit besser und klarer entspricht,
als der « Mischmasch » der lehrinhaltlich christlichen Philosophie !

3. Thomas und die lehrinhaltlich christliche Philosophie.

DaB Thomas von Aquin auch von den Verteidigern der christ-
lichen Philosophie angerufen wird, ist ja selbstverstindlich. Es wird
ja so vieles, wie schon Mandonnet Gilson gegeniiber in Juvisy andeutete,
aus ihm bewiesen, was sich nicht in ithm findet. Auch ist es selbst-
verstindlich, daB auch bei ihm, wie Bernard Jansen S. J. richtig
bemerkte !, der reine Naturzustand des Menschen nur eine reine Ab-
straktion war, dem nie eine Tatsache entsprach. Das Problem : inwie-
weit Maritains Ausfithrungen {iber die sog. christliche Moralphilosophie
mit dem Aquinaten iibereinstimmen, ist bereits zur akuten Streit-
frage zwischen dem Autor und Ramirez geworden und wir iiberlassen
hier das Wort dem in scientia perito. Uns interessiert hier nur die
allgemeinere Frage : ob wenigstens die Grundlinien der lehrinhaltlich
christlichen Philosophie in Thomas von Aquin tatsichlich vorhanden seien.

1 Christliche Philosophie, in « Stimmen der Zeit», B. 128 (Januar 193s),
S. 238,



44 Gibt es eine christliche Philosophie ?

Jene Grundlinien der lehrinhaltlich christlichen Philosophie laufen
alle in der beriihmten distinctio zwischen Philosophie in ihrer absolut
abstraktiven Wesenheit und Philosophie in ihrem existenziellen Zu-
stande zusammen. Alle Anhinger, soweit ich sie kontrollieren konnte,
stimmen Maritain zu, daB8 Thomas unter dem ersteren Blickpunkte
Philosophie und gottliche Offenbarung scharf unterschied und sie
formell fiir unvereinbar hielt. Aber im Daseinszustande, wie der
Mensch faktisch ist und die Erkenntnisse sich erwirbt, soll die mensch-
liche Vernunft allein ohne Glaubenseinlagen ohnmichtig sein, zu einer
Synthese per altissimas causas zu gelangen.

Wir sind geneigt anzunehmen: die obige Unterscheidung sei
Thomas fremd, indem er die Philosophie iiberhaupt nur in ihrem
existenziellen Zustande in Betracht zog und ihr in diesem Zustande
jene scharfe Unterscheidung von der Offenbarung und damit ihre
Eigenstindigkeit und Autonomie zuschrieb.

Vor der Beweisfithrung sei uns eine wichtige Vorbemerkung ge-
stattet. Bei Thomas ist die Philosophie mit ihren Disziplinen ein
Einheitlich- Ganzes, unter der Metaphysik als Kénigin. Die Bemerkung
J. Maritains : « On sait, que selon saint Thomas d’Aquin, il n’y a pas
une philosophie, mais plusieurs sciences philosophiques spécifiquement
distinctes » !, ist durchsichtig, aber unrichtig. « Durchsichtig», um
damit um so leichter die Metaphysik von den anderen philosophischen
Teilen losgetrennt in die Lichtsphire des Glaubens hineinzubringen,
wie es faktisch von den Verteidigern der christlichen Philosophie
geschehen ist — divide et impera! « Unrichtig » ist die Behauptung,
weil Thomas ausdriicklich von der Philosophie als « Ganzem » redet
und sie als Ganzes: « philOSOphia totalis » in spekulative und prak-
tische einteilt. 2

Zum Beweise unserer Ansicht werden wir nur eine einzige Frage
aus Thomas herausgreifen, die aber an 4 verschiedenen Orten : S. Th. I
q-Ia. 1;II-II q.2a. 4; I C.G.a. 4; de Boeth. in Trinitate q. 3 a. I
zusammenhingend dargestellt, ex professo das Verhiltnis der Offen-
barung und Philosophie in der Existenzialordnung beschligt.® Es ist

1 Science et Sagesse, 172 T,

2 In lib. Boéth. De Trinitate q. 5 a. 1 ad 4. Auch anderwarts ist von der
Philosophie als Ganzem die Rede, so wenn er sagt : « philosophiae est de omnibus
entibus considerare » (ib. a. 3).

3 Die Uberschriften der 4 Stellen lauten: S. Th. 1 q. 1 a. 1: « Utrum sit
necessarium, praeter philosophicas disciplinas aliam doctrinam haberi» ; 1. C. G.



Gibt es eine christliche Philosophie ? 45

die berithmte Entscheidung des Aquinaten, die auch im Vaticanum
ein Echo gefunden, #ber die Notwendigkeit des Glaubens tn der natiir-
lichen Erkemninisordnung, da ohne den Glauben nur wenige, nach
langer Zeit und meist nicht ohne Irrtum, die fir das gliickliche Leben
notwendigen Wahrheiten zu erkennen vermdchten. Die Frage ist um
so interessanter, als gerade diese Entscheidung des hl. Thomas von
den Vertretern der christlichen Philosophie zu ihren Gunsten ausge-
beutet wurde. Wir hoffen hier 2 Sitze zu beweisen: erstens: Thomas
spricht hier von der Existenzialphilosophie ; zweitens : er unterscheidet
auch in der Existenzialordnung scharf Offenbarung und Philosophie und
halt eine blof rationelle, vom Glauben verschiedene Philosophie fiir moglich.

a) Der Nachweis, daB Thomas in allen-vier Stellen von der Philo-
sophie in ihrer Existenzialordnung spricht, ist leicht erbringbar. Redet
er doch von den verschiedenen Menschen, wie sie die Erkenntnis der
natiirlichen Wahrheiten mit allen moglichen Schwierigkeiten, die rein
natiirliche Wahrheit, zumal die Gotteserkenntnis, die hochste meta-
physische Wahrheit, « summum gradum » der Philosophie erwerben,
die alle anderen Teile der Philosophie umschlieft.? Redet er ja da
von der «langen Zeit» und von den « Wenigen », « pauci», die infolge
der Durchschnittsanlage und infolge der tdglichen Brotsorgen, der Leiden-
schaften, der bekannten Geistestrigheit — pigritia —, der hdufigen
Irrtiimer und der Schwierigkeit der Probleme kaum ohne Glauben zur
notwendigen Kenntnis der natiirlichen Lebensfragen kommen konnten.
In Boéth. de Trinitate, q. 3 a. 1 spricht er sogar ausdriicklich vom
Menschen im Zusammenleben mit anderen, «in convictu hominum » und
«statu viae». Er nimmt also den Menschen so, wie er existiert, leibt
und lebt, mitsamt der Erbsiinde. Endlich geben selbst die Kampfer
fir die lehrinhaltliche christliche Philosophie zu, daBl da bei Thomas
von der Existenzialphilosophie die Rede ist, da sie gerade die Stellen
fiir ihre Auffassung anrufen.

Man erlaube mir hier eine Zwischenbemerkung. Der Umstand,
daB Thomas schon im ersten Artikel der Summa Theologica die Philo-
sophie nur im existenziellen Sinne genommen, ist mir ein triftiger
Beweis, daB er den Gegensatz von Philosophie abstrakitv in sich

c. 4: «Quod divina naturaliter cognita convenienter hominibus credenda pro-
ponuntur ». II-IT q. 2 a. 4: « Utrum credere ea, quae ratione naturali probari
possunt, sit necessarium »; in Boéth., De Trinitate q. 3 a. 1: « Utrum humano
generi fides sit necessaria ».

1 1. C. G. 1: De Boeth., in Trinitate q. 3 a. 1.



46 Gibt es eine christliche Philosophie ?

betrachtet und in statu = Existenzialordnung, iiberhaupt nicht ge-
kannt hat.

b) Wie verhilt sich nun die thomistische Existenzialphilosophie
zur Existenzialphilosophie, die sich « christliche » nennt ?

Die « christliche Philosophie » ist « Philosophie » und « christlich »,
weil in der Existenzialordnung der formelle Unterschied und Gegen-
satz von bloBer Vernunftforschung und Offenbarung aufhért und beide
zu einer komplexen, spezifischen Wesenheit werden. Und das ist ab-
solut notwendig, weil die bloBe Vernunft, so wie sie existenziell ist,
ohne die Offenbarung weder das Sein als Gegenstand der Metaphysik,
noch Gott als hochstes Objekt der Metaphysik zu erkennen vermag,
also ohne Glauben auf den Ehrentitel der Weisheit per altissimas causas
verzichten miiBte. Absolut unerreichbar ist fiir die bloBe Vernunft
auch das hochste Ziel der Moralphilosophie, die Anschauung Gottes.

Wir haben hier nur resiimiert, was frither eingehender ausgefiihrt
wurde und stellen jetzt die Frage : stimmt diese « christliche » Existen-
zialphilosophie mit der Existenzialphilosophie des hl. Thomas iiberein ?
Wir antworten mit « nein » und wollen das Punkt fiir Punkt begriinden.

1. Thomas betont in allen vier Stellen, in denen er sicher von der
Existenzialphilosophie spricht mit besonderer Schirfe den formellen
Unterschied und begrifflichen Gegensatz von Philosophie als Vernunft-
wissen und der gottlich geoffenbarten Wahrheit aus. Philosophische
Wahrheiten sind nur die, die durch die natiirliche Vernunft bewiesen
werden kénnen, « quae naturali ratione probari possunt » im Gegensatze
zu den « credenda », die auf Gottes Autoritit hin angenommen werden
(II-IT 2, 4). Die ersteren vermitteln eine Gotteserkenntnis, die natiir-
lich erworben ist im Gegensatze zu dem nur Geglaubten. Sie sind
« divina naturaliter cognita», I. C. G. 4. Im Kommentar zu Boéthius
(ITI 1) setzt Thomas sogar zwei Klassen von Wahrheiten zueinander
in Gegensatz. Die einen sind die philosophischen, oder jene, welche
hier auf Erden der Vernunft durchaus zuginglich sind : «ad quorum
quaedam cognoscenda plene possibile est homini pervenire per viam
rationis in statu viae». Andere Wahrheiten, wie Trinitit, sind der
Vernunft hier auf Erden unzuginglich: « Quaedam vero divinorum
sunt, ad quae plene cognoscenda nullatennus ratio humana sufficit ». *

! Die gleiche Klassenunterscheidung haben wir auch IV. C. G. ¢. 1. wo auch
offenkundig von der Existenzialphilosophie die Rede ist und wo der Katalog
der Glaubenswahrheiten noch vollstindiger ist.



Gibt es eine christliche Philosophie ? 47

Den gleich scharf pointierten Gegensatz zwischen bloBem Vernunft-
wissen, d. h. Philosophie und Offenbarung, haben wir auch in der
Theol. Summa I 1, 1, also an der Spitze des gewaltigen Werkes. Und
es ist typisch, daB er da (ad 2) noch besonders den Unterschied zwischen
sacra Theologia und Naturtheologie markiert und ihn auf ihre verschie-
dene ratio formalis — Vernunftlicht und Offenbarungslicht — zuriick-
fithrt.

Bei Thomas finden wir also in seiner Existenzialphilosophie keine
Spur von der Unterdriickung der Formaldistinctio von Philosophie
und Offenbarung, keine Spur von einer Lehrverschmelzung beider
zu einer komplexen philosophischen Wesenheit, wie die Vertreter der
sog. christlichen Philosophie sich dieselbe gedacht haben. Der Gegen-
satz der beiden Auffassungen ist klaffend. Es war daher auch logisch,
wenn Thomas unmittelbar nachher (I 1, 5) die beatifica visio als
héchstes Ziel aller sittlichen Tiatigkeiten einfach der sacra Theologia
einverleibte und nicht an die Spitze einer sog. christlichen Philosophie
stellte. Auch da wieder ein weiterer Gegensatz zwischen Thomas und
Maritain.

2. Nach Thomas ist die Ohnmacht der existenziellen bloBen Ver-
nunft den natiirlichen Lebensfragen gegeniiber nur eine relative. Das
liBt sich aus den gleichen vier Quellen unzweifelhaft nachweisen. Das
liBt sich nachweisen aus den Thesen, die der Aquinate iiber die Not-
wendigkeit der Offenbarung fiir die natiirliche Ordnung aufstellt. So,
wenn er I. C. G. 4 die Uberschrift stellt : « Quod divina naturaliter
cognita, convenienter hominibus credenda proponuntur». Wieder,
wenn er II-I1 2, 4 die Frage stellt, ob es konvenient sei, daBl das, was
durch die Vernunft beweisbar ist, zugleich Gegenstand des Glaubens
sei: « Utrum credere ea, quae ratione naturali probar: possunt, sit
necessarium ». Wieder in Boéth. III 1, wenn er frigt, ob dem Menschen-
geschlechte der Glaube notwendig sei: « Utrum humano generi fides
sit necessaria». Uberall hier Wahrheiten, die auch im Existen-
zialzustande durch die bloBe Vernunft erkenn- und beweisbar sind.
Der relative Charakter der These ist auch nachweisbar aus den Griinden,
die fiir dieselbe angefithrt werden. Nur « Wenige » — pauci —, also
die groBe Masse nicht — sind im Stande, zu einer wissenschaftlichen
Erkenntnis Gottes, die in der natiirlichen Ordnung das Hdéchste dar-
stellt, durch die bloBe Vernunft ohne Glauben zu gelangen, und das,
wegen der mangelnden Geistesanlage vieler, wegen den Lebenssorgen
und Leidenschaften. Und schlieBlich, da die rationelle Erkenntnis



48 Gibt es eine christliche Philosophie ?

all jener natiirlichen Wahrheiten lange Zeit verlangt und meist
« plerumque » auch noch Irrtiimer sich beimischen, und die Tiefe der
wissenschaftlichen Gotteserkenntnis, des hochsten metaphysischen
Problems, sozusagen alle natiirlichen Disziplinen voraussetzt, ist der
Glaube auch von diesem Standpunkte aus fiir die natiirliche Ordnung
notwendig.

Unbestreitbar trigt die ganze Argumentation den Charakter des
Relativen. Der Sinn ist getreulich der : das ganze Menschengeschlecht
— Wenige ausgenommen — kann wegen den Tagessorgen und Lebens-
leidenschaften, mit seiner Durchschnittsbegabung keine rein natiirliche
wissenschaftliche Erkenntnis der hochsten metaphysischen Wahrheiten
sich erwerben und bedarf daher auch fiir die natiirliche Ordnung des
Glaubens. Ist das nichtalles selbstverstindlich ? Wer das leugnete, miiBte
fiirwahr annehmen, daB alle Menschen Philosophen im wissenschaftlichen
Sinne seien. Ist deswegen im Existenzialzustande eine Philosophie als
natiirliche Weisheit, d. h. scientia per altissimas causas ohne Glaube
unmoglich ? Horen wir weiter, was Thomas in den gleichen Quellen sagt :

3. Thomas betont ausdriicklich die Moglichkeit und den Bestand
einer rein rationellen wissenschaftlichen Weisheit in der Existenzordnung!

Man ist anfinglich fast wie betiubt, wenn man aus dem Lager
der neuen christlichen Philosophie die Behauptung hort: Thomas
wire nicht von der Moglichkeit und dem Bestande einer rein rationellen
Metahpysik als Weisheit per altissimas causas in ordine naturali {iber-
zeugt gewesen. Man denkt dabei erstaunt an die rein rationellen
Beweise fiir das Dasein Gottes, die ebenso sicher der Existenzialordnung
entnommen sind, als sie sicher zur Metaphysik gehéren. Man denkt
dabei an die natiirlich anerkannten absoluten Attribute Gottes, die nach
ihm sogar das quidditav-substantielle Wesen Gottes einigermaBen
erreichen sollen.! Man denkt dabei an seine Grundthese, die er dem
sikulir herrschenden platonischen Augustinismus gegeniiber aufstellte :
alle unsere Ideen von Kérperwelt, Seele und Gott sind aus der Sinnes-
welt abstrahiert 2, eine These, die nicht bloB eine Umwilzung bedeutete,
sondern sicher zur Existenzialphilosophie gehort. Man denkt dabei
an die ersten metaphysischen, vom Sein als Sein abhingigen Beweis-
prinzipien, an das Widerspruchsprinzip, das rein rationell so sicher
ist, daB es ohne Leugnung nicht geleugnet werden kann?, und ohne

1T 13, 2.
2184, 1-8; 187, 1-4;112 12; 184, 7ad 3.
3 In IV. Met. lect. 2; Ib. lect, 3.



Gibt es eine chfistliche Philostphie ? 49

das wissenschaftlich eine Diskussion ‘auch iiber Glaubenswahrheiten
nicht méglich ist. DaB Thomas bei all dem wie alle groBen Philosophen,
auch die heidnischen, iiberzeugt war, daB wir nicht alle metaphysischen
Probleme erschépfen und daher von quaedam  « veritates» spricht,
ist selbstverstindlich. Das schlieBt eine Metaphysik als scientia per
altissimas causas nicht aus. Auch die sacra Theologia ist Weisheit,
sogar die hochste, und doch offenbart sie uns von Gott nicht alles.

Mit dem allem stimmt es nun voéllig iiberein, wenn Thomas in
Boéthium de Trinitate, q. III 1 — damit kehren wir zu unseren
speziellen Quellen zuriick — von dem Metaphysiker sagt: auch er
bediirfe des Glaubens fiir die Zeit, wo er die Wissenschaft per altissimas
causas noch nicht erworben hitte, und dann aber beifiigt : die bloBe
Vernunft vermag derartige metaphysische Wahrheiten zu erkennen
und es gibt dariiber eine Wissenschaft und es gibt solche, die sie
besitzen, wenngleich fiir die Meisten dennoch wegen der Schwierig-
keiten der Glaube notwendig ist. « Ad quorum (divinorum) quaedam
cognoscenda plene possibile est homini pervenire per viam rationis
in statu viae, et horum quamvis possit haberi scientia et a quibusdam
habeatur... ». Damit ist nach Thomas eine Metaphysik ohne Glaubens-
licht in der Existenzialordnung nicht bloB méglich, sondern sie existiert
tatsichlich. Und alles das steht im offenen Gegensatze zur Grund-
these der sog. christlichen Philosophie : ohne Offenbarung keine Meta-
physik, keine philosophische Weisheit. ‘

Dem Gesagten entspricht ‘auch die Stellung des Aqumaten zur
Erbsiinde, deren Folgen im Lager der christlichen Philosophie, dhnlich
wie vor dem XIII. Jahrhundert, ausgebeutet wérden. Thomas geht
auch da einen mittleren Weg. Ihr schwerster Schlag war der Verlust
der Gnade mit den Folgen auf iibernatiirlichem Gebiete.? In der
natiirlichen Ordnung vermochte sie die Natur und Potenzen des Menschen
nicht zu erreichen, wohl aber die dem Menschen angestammte Hin-
ordnung zur Tugend, der die Siinde als Gegensatz verheerend ent-
gegenwirkt. 2 So kommt Thomas zur mittleren Lésung, daB die' Erb-
siinde weniger in die abstraktiv-spekulative Ordnung auch auf dem
Moralgebiete Verwirrung bringt, als in die praktische und vor allem
appetitive Tiatigkeit des niedrigeren und hoheren Menschen. ;_Allesﬁ in
allem ist es wahr, was de Chastonay S. J. von Thomas gesagt : « Er hegt

! De malo, q. 2 a. IT u. I2.
2 I.1I 83, 1; 2; 3. £ OLIOT.

Divus Thomas. 4



50 Gibt es eine christliche Philosophie ?

Vertrauen auf die Zuverlissigkeit und Sicherheit der menschlichen
Denkkraft auf ihrem eigenen natiirlichen Gebiete ».? Und auch hierin
hat ihn, wie Grabmann gesagt, das Vaticanum geschiitzt %, das doch
sicher von der existenziellen Philosophie gesprochen hat !

Wir schlieBen diesen Teil ab im engen AnschluB an den vorigen
letzten Gedanken. Unseres Erachtens waren die Angriffe gegen von
Hertling und die Gorresgesellschaft und andere Neuscholastiker, die
inhaltlich und methodisch einer rein rationellen Philosophie das Wort
redeten, ungerecht. Noch ungerechter war es, den genannten Stand-
punkt methodisch mit der kantischen Methodologie in Verbindung
zu bringen. * Hertlings Auffassung war aristotelisch, echt homistisch
und kirchlich zugleich. Die Verteidiger der inhaltlich rein rationellen
Philosophie fithren den Kampf fiir das Wesen der Philosophie und
damit fiir ihre Existenz und die Existenz des ordo naturalis gegeniiber
einem {ibertriebenen Swupernaturalismus, der ebenso gefihrlich ist
wie der Naturalismus. Wie soll die Ubernatur auf die Natur bauen
und sie vervollkommnen, wenn die Natur von der Ubernatur einfach
verschlungen wird und nicht mehr ist 7 Was sollen und kénnen wir
mit einer Philosophie machen, deren héchste metaphysischen Beweis-
prinzipien, von denen alle anderen natiirlichen Disziplinen abhangen,
letztinstanzlich vom Glaubenslichte abhangen ? Liegt da die Gefahr
des « Fideismus » nicht vor ? Bedeutet das nicht, wie M. F. Baudin
von Strasburg gesagt %, einen Riickfall in die platonisch-augustinischen
Zeiten vor Thomas ? Und wie konnten wir — Baudin hat mit Recht
auch darauf hingewiesen — ® mit einer Philosophie, die selbst auf
dem Glauben ruht, den Glauben gegen die Glaubenslosen verteidigen ?
Das Wesen der Philosophie steht im Streite auf dem Spiel ! J. Maritain,
dessen Verdienste um den Thomismus hier nochmals anerkannt seien,
hat das wohl auch gefiihlt, wenn er meint, man soll die « Wesenheiten
nicht anbeten ». ® Das mag ja fiir viele « geistreich » sein. Aber ohne
Metaphysik keine Philosophie, und die Metaphysik ruht auf den Wesen-
heiten. Und das alles, was wir gegen diese neue christliche Philosophie

1 Der Kampf um die christliche Philosophie, Schw. Rundschau 34 (1934),
S. 437.

2 Vgl. das. 438.

3 Vgl. Bauhofer, Idee und Gestalt kath. Wissenschaft, in « Der kath. Gedanke»
6 (1933), S. 125-127.

4 La philosophie chrétienne, Juvisy, S. 149.

5 Ib. 148.

% Science et Sagesse, S. 157,



Gibt es eine christliche Philosophie ? 51

sagten, schmilert nicht die Allgewalt des Christentums ; denn Christus,
das gottliche Wort, das von Ewigkeit her die Wesenheiten dachte,
kam nicht, die Wesenheiten zu dndern, sondern er kam, um die gefallene
Existenzialwelt wieder herzustellen. Daher sind alle wunderbaren
Gesetze der mathematischen und iibrigen Wissenschaften nach der
Erlésung dieselben geblieben, wie vorher.

Pierre Mandonnet O. P., der tapfere Anhidnger der rein rationellen
Philosophie in Juvisy hat unterdessen die irdischen Zelte abgebrochen,
Ihm, dem glinzenden Historiker des Mittelalters, einst Lehrer unserer
Alma Mater und mein Lehrer, ihm gebiihrt hier noch der besondere
Dank fiir seine ritterliche Verteidigung der thomistischen Philosophie !

(Fortsetzung folgt.)



	Gibt es eine christliche Philosophie?

