
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 14 (1936)

Artikel: Gibt es eine christliche Philosophie?

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762246

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gibt es

eine christliche Philosophie

Von G. M. MANSER O.P.

Der Wandel, den eine philosophische Frage in ihrer Entwicklung
erlebt, ist oft sehr merkwürdig. Die genauere Sinnbestimmung, die

man der Frage im Laufe ihrer Entwicklung gibt oder geben will, ruft
oft da Opposition hervor, wo anfänglich kaum jemand an eine solche

dachte.
Von christlicher Philosophie war ehedem bei Katholiken und

Protestanten die Rede ohne Widerspruch. Man findet diese Redeweise

nicht bloß bei den katholischen Historikern A. Stöckl, Paul
Haffner und Vallet, sondern auch bei vielen anderen. Der weit bekannte
Protestant Heinrich Ritter hat schon 1841 in seinem mehrbändigen
Geschichtswerke in einer längeren Ausführung einer « christlichen »

Philosophie das Wort geredet.1 Die alles umgestaltende Macht des

Christentums hat, so meinte er, auch auf die Philosophie einen «

vertiefenden », ja sogar « das Wesen der Philosophie » neugestaltenden
Einfluß ausgeübt. 2 Den genaueren Sinn dieses « wesensgestaltenden »

Einflusses — hierin liegt das Geheimnis des Problems — hat er
allerdings nicht erklärt. Aber mit Recht bemerkte er, daß das Christentum

der Mittelpunkt der Geschichte überhaupt ist und erst den «

weltgeschichtlichen Geist » geschaffen hat. 3

Unterdessen ist das Problem : gibt es eine christliche Philosophie,
zu einer brennenden Streitfrage geworden, die Gegenstand besonderer

Kongresse wurde, weit über 50 kleinere und größere Publikationen
hervorrief, und Vertreter fast aller westeuropäischen Sprachen « für »

und « dagegen » auf das Kampffeld rief.

1 Gesch. d. Phil., Bd. V, S. 3-47.
2 Das. S. 23, 25, 26.
3 Das. S. 43-44.



20 Gibt es eine christliche Philosophie

Wer oder was hat den Sturm verursacht oder wenigstens
veranlaßt Stark beeinflussend waren sicher die Ende des vorigen
Jahrhunderts eingeführten katholischen internationalen Wissenschaftskongresse.

Sodann auch die Begeisterung für die Gründung katholischer
Universitäten. Beide Momente trieben mächtig dahin, das Verhältnis
zwischen christlicher Offenbarung und der rein rationellen Forschung,
speziell der Philosophie, genauer und schärfer zu präzisieren. Es war
sehr bezeichnend, als auf dem 4. Katholischen internationalen Kongresse
zu Freiburg im Jahre 1897, nachdem gerade daselbst der geniale
G. Python eine katholische Staatshochschule gegründet hatte, Freiherr
von Hertling warnend die Stimme erhob und als Kongreßpräsident
die These verfocht : es gibt wohl « katholische Gelehrte, die ihr Wissen

mit dem Glauben in Harmonie bringen1, aber es gibt ebensowenig
eine katholische Philosophie, als eine katholische Mathematik oder

Naturwissenschaft.2 « Auch für unsere Philosophie, solang sie Wissenschaft

bleiben will, darf kein anderer Maßstab Gültigkeit beanspruchen,
als der vom strengsten wissenschaftlichen Verfahren diktierte ». 3 Und
in einer Zuschrift an den Kongreß hatte der Franzose Ollé-Laprune
noch schärfer betont : « Nous ne rêvons pas une science à nous différente
de la science vraie. Loin de nous, cette folie ».4 Schon damals hat
diese Stellung nicht allseitig Beifall geerntet und das Echo davon war
noch öfter hörbar in den allerletzten Diskussionen. Das alles erklärt
es uns auch, warum die Streitfrage in den letzten Zeiten zu einer fast
ausschließlich katholischen Kontroverse geworden ist. Hier ist
vielleicht der Ort gleich beizufügen, daß eminente Vertreter fast aller

wichtigsten höherer wissenschaftlichen katholischen Institute an der

Kontroverse teilnahmen : nennen wir Löwen mit Van Steenberghen
und Léon Noël, die Schule von Kain mit Mandonnet, Chenu und Motte,
Paris, außer E. Bréhier, mit Maritain, Gilson, Sertillanges, Blondel,
M. Souriau, Toulouse mit de Solages, Lyon mit R. Jolivet, Straßburg

mit M. E. Baudin, Poitiers mit Aimé Forest, Lille mit Délos,

Gauthier, G. Rabeau, Mailand mit Masnovo, V. Romanelli und G. Bruni,
Freiburg (Schweiz) mit M. Penido, Ramirez, de Munnynck. Die stolze

Phalanx der Kämpfer, von denen wir nicht alle nennen konnten, zeigt
das Interesse für das viel umstrittene Problem.

1 Compte rendu du 4me Congrès scientifique international des catholiques
à Fribourg. 1898. S. 40.

2 Das. S. 36 ff.
3 Das. S. 39. 4 Das. S. 41.



Gibt es eine christliche Philosophie 21

Wer die Literatur über die Kontroverse auch nur teilweise durchgeht,

anerkennt gern den hohen Ideenreichtum, den die Streitfrage
kundgibt, kann sich aber zugleich des Eindruckes nicht entschlagen,
daß es an Zweideutigkeiten nicht fehlt, daß man die Marksteine
zwischen Glaube, Theologie und Philosophie nicht immer im Auge
zu behalten vermochte, und anderseits den Wert der Vernunft, sowohl
die der Griechen, als auch der christlichen Forscher des Mittelalters,
gestützt auf die Folgen der Erbsünde, herabdrückte, und das ohne
die Lösung des Problems irgendwie zu fördern. Das interessanteste
Bild in dieser Kontroversgeschichte bot vielleicht die Thomisten-

tagung vom n. September 1933 zu Juvisy bei Paris, worüber ein

eingehender Bericht vorliegt.1 Man darf sagen, daß die fast 50
Teilnehmer am Kongresse einen Großteil der thomistischen Elite darstellten.
Der abwesende Maritain, mit Gilson und Blondel Führer für eine

christliche Philosophie, hatte in einer Zuschrift an den Kongreß der

Hoffnung Ausdruck verliehen, die Tagung möchte zum Resultate
kommen : daß es, den Menschen in seinem gefallenen Zustande
betrachtet, nicht bloß christliche Philosophen gebe, sondern eine christliche

Philosophie als solche : « que la philosophie elle-même peut être
chrétienne » und zwar kraft spezifisch christlicher Einlagen, die ihr aus der

Glaubensoffenbarung zukommen sollten : « en vertu des apports
spécifiquement chrétiens, qui lui viennent ex auditu de la Révélation ».

2

Einleitend hielten am Kongresse Forest von Poitiers und P. Motte O. P.

von Kain Referate, in denen sie historisch und theologisch die

Existenz einer christlichen Philosophie tapfer zu verteidigen suchten.

Nichts ist interessanter als die darauffolgende Diskussion, in der

Mandonnet, Van Steenberghen, Penido, die Gegenthese verfochten
und im Laufe der Diskussion sogar feurige Verteidiger der christlichen
Philosophie, wie Sertillanges 3, Dom Feuling von Salzburg 4 und selbst

P. Chenu, der Präsident der Tagung 5, bekannten, daß der Ausdruck
« christliche Philosophie » wenig glücklich sei, einen hinkenden Sinn,
« un sens boiteux » besitze. Offenbar hat die Tagung den Erwartungen

1 La philosophie chrétienne, Juvisy, 11 septembre 1933. Société thomiste.
2 Das. S. 147.
3 Das. S. 121, 122, 134.
4 S. 125.
6 S. 137. Sogar die Behauptung von Van Steenberghen, daß alle Anwesenden

den Audsruck « philosophie chrétienne » für eine expression boiteuse hielten,
blieb unwidersprochen. Vgl. das. 136.



22 Gibt es eine christliche Philosophie

Maritains und der meisten Freunden einer christlichen Philosophie
nicht entsprochen. Vielleicht war es diese Tagung erst, die, besonders
durch den ziemlich lebhaften Zusammenstoß zwischen Gilson und
Mandonnet 1 manchen die Augen öffneten, sodaß sie die Gefahr

witterten, der man mit einer inhaltlich-spezifisch christlichen Philosophie
entgegensteuerte. Hic canis sepultus Die ganze Streitliteratur macht
überhaupt den Eindruck, daß man prinzipiell forsch und stramm auf
den Boden der Unterscheidung von Glaube, Theologie und Philosophie,
wie Thomas als der Erste sie festgelegt hat, sich stellte, praktisch aber

tüchtig Grenzpfähle ausriß und, wie Prof. Baudin von Straßburg
andeutete 2, in frühere verworrene augustinische Wasser zurückgondelte.
Die Grundursache dieses Wirrwarrs liegt unseres Erachtens in einer

verworrenen Auffassung des Wesens der Philosophie. Ein gewisser

Einfluß der christlichen Offenbarung auf die Entwicklung der
Philosophie ist eine unleugbare historische Tatsache. Aber die Frage ist : in
welchem Sinne Ist es ein innerlich-doktrinär-formeller, oder aber nur
ein äußerlich-persönlich-materieller Wir hoffen, dem ganzen Probleme
und seiner Abwicklung durch drei Fragen gerecht zu werden, indem
wir fragen : i. worin besteht das spezifische Wesen der Philosophie
2. in welchem Sinn gibt es absolut keine christliche Philosophie

3. in welchem Sinne kann man von einer christlichen Philosophie
reden

I.

Das spezifische Wesen der Philosophie.

Ein jeglich Ding ist das, was es ist und ohne was es überhaupt
nicht ist, durch seine spezifische Wesenheit. Sie bestimmt den Begriff
des Dinges in sich, setzt ihm seine Grenzen und unterscheidet es folglich

von jedem anderen, das mit dem Dinge innerlich nichts zu tun
hat. Die spezifische Wesenheit ist somit in ihrem Begriffe grundlegend,
für alles, was das Ding angeht und von ihm aussagbar ist.

So muß es auch bei der Philosophie sein. Ihr spezifisches Wesen

muß das sein, was die Philosophie in sich bestimmt, d. h. zur
Philosophie macht, ohne was es schlechterdings keine Philosophie gibt,
das, was sie von Glaube und Theologie unterscheidet und ihr folglich
die ihr eigenen Grenzen setzt. Die Geschichte der Philosophie vermag

1 Vgl. das. S. 62-72.
2 Das. in einer Zuschrift nach der Diskussion von Juvisy, S. 147-149.



Gibt es eine christliche Philosophie 23

diese Frage nicht zu lösen, denn sie muß, weil sie die Wahrheit der
Tatsache zum Gegenstand hat, Wahres und Falsches in ihren Bereich
ziehen ; denn es ist wahr, daß Philosophen in ihren Systemen die
Philosophie in ihrem spezifischen Wesen irrig auffaßten. Unsere Frage ist
also von Haus aus keine historische, sondern eine eminent lehrinhaltliche,

eine pragmatische. Ob der Augustinismus, oder Thomismus, oder

Cartesianismus, oder Kantianismus die beste Philosophie geschaffen,
setzt die spezifische Wesenheit der Philosophie schon voraus, denn

darnach können die genannten Geistesrichtungen erst beurteilt und

gewertet werden. Selbst der Zweifel : gibt es eine Philosophie, oder

sogar die Leugnung jeder Philosophie setzt den Begriff der spezifischen
Wesenheit der Philosophie voraus, denn die Leugnung setzt doch
wieder voraus, was die Philosophie sein sollte. Ist dem so, so ist es

auch sicher wahr, daß der heutige Streit um eine christliche Philosophie
den Begriff vom spezifischen Wesen der Philosophie absolut voraussetzt

und nur auf Grund von ihm richtig gelöst werden kann. Ob bei

dieser Lösung eine Unterscheidung zwischen der abstrakten Ordnung
und der konkreten möglich sei, werden wir im 2. Teil genauer
untersuchen. Eines steht somit bisher fest, daß auch in unserem Streite
alles um den Begriff des spezifischen Wesens der Philosophie kreist.

Damit rücken wir dem Kern unserer Kontroverse schon näher.
Über das spezifische Wesen der Philosophie dachten nun

allerdings die Philosophen der verschiedenen Zeiten vielfach verworren,
wenngleich das rationale Wissen stets im Vordergrund des Begriffsinhaltes

stand. Thomas von Aquin verlegte diese ratio formalis in die
reine bloße Vernunftforschung. 1 Dieser Gedanke war eminent
aristotelisch. Nicht aristotelisch war es, daß er neben dieser philosophischen,
rein vernünftigen Erkenntnisquelle, eine zweite : die christliche
Offenbarung in dem Sinne annahm, daß beide, durchaus verschieden, dennoch
in der Wahrheit ihre Einheit und Harmonie findend, erst zusammen
für den natürlich-übernatürlichen Menschen eine eigentliche
Weltanschauung begründen sollten. Wir stehen hier vor der berühmten
Harmonie von Glaube und Wissen auf Grund ihrer Unterscheidung,
aber nicht Trennung. Damit ist Thomas ein Gegner der philosophia
separata im Sinne der Rationalisten wie sie noch neuestens von Emil
Bréhier verteidigt wurde. 2

1 S. Th. I q. I a. 1-8 ; I. C. G. 4.
2 Rev. de Métaph. et de Morale, 38mc année (1931), S. 133-162. Im Laule

der Kontroverse haben manche Verteidiger der christlichen Philosophie jenen



24 Gibt es eine christliche Philosophie

Es ist erfreulich, aus der Kontroversliteratur über die christliche
Philosophie zu ersehen, wie beide streitenden Parteien, sozusagen
einstimmig, auf den Boden der begrifflichen Festlegung des Aquinaten
sich stehen und auch unumwunden bekennen, daß er, als der Erste,
die Harmonie auf Grund der klaren Unterscheidung von Glaube und
Wissen proklamiert hätte. Ob aber ahe dieser Festlegung den gleichen,
oder besser, den richtigen Sinn gegeben, den Thomas im Auge hatte,
das ist allerdings eine andere Frage, die noch etwas genauer geprüft
werden muß. Ist Philosophie ihrem spezifischen Wesen nach reine

Vernunftforschung, dann muß dieses Moment, diese mittelbare oder
unmittelbare bloße Vernunftschau, wenn ich mich so ausdrücken darf,
für die Philosophie : innerlich-konstitutiv, zielsetzend, Grund ihrer Einheit

im Vielen, nach außen abgrenzend, und die Harmonie von Glaube-

Wissen abklärend sein. Das sind Punkte, die wir hier im Interesse
der Kontroverse einzeln begründen müssen.

i. Was die Philosophie innerlich-konstitutiv erst begründet und
ohne was sie gar nicht ist, das besteht darin, daß sie als wissenschaftliches

System, lehrinhaltlich Wahrheiten umfaßt, die nur, unmittelbar
oder mittelbar, vernunftevident sind. Und dem ist so, weil nach Thomas 1

sowohl die Grundprinzipien der Philosophie, von der sie ausgeht,
vernunfteinsichtig sind, als auch ihre Methode und ihr begründender
Aufbau und folglich auch ihre Resultate. So haben bisher nicht bloß

die Hertling, Stöckl, Haffner und Mercier die Philosophie aufgefaßt,
sondern alle wahren Thomisten, und V. Romanelli hat das,

bezugnehmend auf unsere Kontroverse, prägnant mit den Worten
ausgedrückt : « La filosofia è razionale nei suoi principii, nei suoi metodi
e nelle sue conclusioni ».2 Das nun, was die Autonomie der Philosophie

begründete gegenüber dem früheren Augustinismus, war die These

des hl. Thomas, daß die ersten höchsten Prinzipien der Philosophie
nicht von der Offenbarung abhängig wären3, da ihre Leugnung, wie
schon der Stagirite betont hatte, stets wieder ihre Bejahung
involvieren müßte. Auch wäre es schwer einzusehen, wie wir wissenschaft¬

eine philosophia separata zugeschrieben, die keinen inneren Einfluß der
Offenbarung auf die Philosophie als Wissenschaft zugeben wollten. Das ist ein
Unrecht

1 S. Th. I, i, 2, 5.
2 Intorno al significato del concetto di filosofia cristiana. Revista di

Filosofia Neoscol. 25 (1933), S. 140.
3 I 1, 6 ad 2.



Gibt es eine christliche Philosophie 25

lieh von Offenbarung überhaupt reden könnten, wenn das Prinzip
des Widerspruchs nicht absolute Geltung hätte.

Ob nun mit dieser thomistischen Lehre die Ansicht von P. Motte
O. P., der die Autonomie der Philosophie von der Offenbarung
abhängig machte 1, oder die Meinung Maritains, der auch für die ersten

Prinzipien noch eine Glaubensstärkung wünscht2, übereinstimme,
darüber mag der Leser entscheiden. All diese Fragen rütteln an der
Existenz und Nichtexistenz der Philosophie.

2. Ihre reine Rationalität ist für die Philosophie auch zielsetzend.
Nie wird und kann die Philosophie verzichten, die letzten tiefsten
Gründe des Seins als ihren Zweck zu erforschen — objectum formale

quod —, aber im Rahmen ihrer Ordnung, d. h. der natürlichen,
bloßen Vernunftforschung. Und wenn sie in dieser natürlichen
Vernunftordnung bis zu Gott, der ersten Wirk-, Ziel-, Exemplarursache
vorzudringen sucht, ist das ihr Recht und ihre Pflicht, wobei sie sich

aber, wieder kraft ihres spezifischen Wesens, bewußt ist, daß sie aus
sich mit der übernatürlichen Ordnung als solcher nichts zu tun hat.
Es ist absolut unrichtig, wenn man deswegen, weil der Mensch in der
bestehenden Heilsordnung, also in ordine supernaturali, die Anschauung
Gottes zum letzten Ziele hat, die Anschauung Gottes zum objectum

adaequatum der Philosophie macht. In der natürlich-philosophischen
Ordnung fehlt ja gerade die « adaequatio » oder Proportion, weshalb
Thomas sagt, alle Menschen streben natürlich ad beatitudinem als bonum

perfectum, aber nicht natürlich zu dem, worin diese Glückseligkeit
besteht, also nicht zur beatifica visio als solcher. 3 Hier gerade liegt
ein Grundirrtum der sog. inhaltlichen christlichen Philosophie. Auch
die Unvollkommenheit der Philosophie auf ihrem eigenen Gebiete
berührt ihr Wesen ebensowenig, als die Unvollkommenheit der Mathematik

ihre Wesenheit.
Hier sei der Ort, wo wir auf gewisse, schon angedeutete

Übertreibungen eingehen, mit denen man den Wert der natürlichen Vernunft
der alten und späteren Zeit herabzudrücken suchte, natürlich nur
um die Notwendigkeit einer inhaltlich christlichen Philosophie zu
beweisen. Die durchaus richtige Ansicht J. Maritains, daß es in
unserer tatsächlichen Heilsordnung keine Naturordnung ohne Über-

1 La philosophie chrétienne. Juvisy. S. 84 u. 95.
2 Maritain in einem Brief an M. G. Rabeau, abgedruckt in der Philosophie

chrétienne, Juvisy. S. 164.
3 I-II q. 5, 8.



26 Gibt es eine christliche Philosophie

natur — keine natura pura — gibt \ will doch nicht etwa sagen, daß

es überhaupt keine Naturordnung mit eigenem Ziel und eigener Tätigkeit,

also eigener Kenntnis und Wissenschaft gibt Das wäre schlimm
Da hätte dann die Gnade faktisch die Naturordnung zerstört
Abschätzig und niedrig wird von den Verteidigern der neuen « christlichen

Philosophie » vor allem die griechische Philosophie eingewertet.
Gilsons und Maritains 2 Behauptung, der sogar der radikale Historiker
Bréhier zustimmt 3, wie wenn Aristoteles Gott nur als ersten Beweger

gekannt hätte, ist historisch kaum haltbar, da er Gott sogar als actus

purus aufgefaßt, eine Wesensbestimmung, die dem biblischen : « Ich
bin, der ich bin », ganz verzweifelt ähnlich ist. 4 Vor allem geringschätzig
hat man die alt-griechische Ethik, auch jene des Aristoteles, beurteilt.
Man gestatte mir bescheidenst zu sagen, daß ich im ganzen ersten
Mittelalter bis zum XIII. Saeculum keine wissenschaftlich-philosophische

Sittenlehre gefunden, die an Ernst, Tiefe und Geschlossenheit
der Nik. Ethik des Stagiriten könnte an die Seite gestellt werden.
Albert und Thomas kannten sie gut Sogar das tiefsinnigste Werk
des Stagiriten, die Metaphysik, hat man in den genannten Kreisen
geringschätzig gewertet. Gilsons Satz, den der tapfere V. Romanelli,
offenbar erstaunt, referiert5 : « keine Metaphysik des reinen Seins
ohne die biblische Offenbarung (des Ego sum, qui sum) und auch keine

Metaphysik der Offenbarung ohne die griechische Philosophie », mag
der Leser im Lichte des oben Gesagten beurteilen. Er beweist aber,
welche Vermengung von Philosophie und Offenbarung gewisse

Verteidiger der « christlichen Philosophie » vor Augen haben. O. Bauhofer

entschuldigt die Schwäche der Metaphysik ohne Offenbarung mit der

Bemerkung, daß sie eben eine geschöpfliche sei6, während die Anhänger
der philosophia perennis sonst meinten : die Metaphysik als solche

hätte mit dem Existenziell-Veränderlichen nichts zu tun, sondern mit

1 Maritain, « De la notion fie philosophie chrétienne ». Rev. néo-scol.

34 (1932), S. 178 ff. Dasselbe Questions disp. Paris 1933, S. 70.
2 Das. Rev. néo-scol. S. 165.
3 Rev. de Métaph. et Morale, 1. c., 142.
4 Vgl. XI. Met. c. 7 (Did. II. 605-606. Das ganze Kapitel ist hoch inter-

ressant.
5 « Pas de métaphysique de l'être pur, sans la révélation biblique, mais

aussi sans la philosophie grecque pas de métaphysique issue de cette révélation ».

V. Romanelli, Riv. di Fil. neo-scol., 1. c. 141.
6 Begriff und Aufgabe einer kath. Phil, in «Der kath. Gedanke», Jahrg. 6,

Heft 4, S. 348.



Gibt es eine christliche Philosophie 27

den im göttlichen Sein verankerten unveränderlichen Wesenheiten
Hier muß ich leider nochmals zu meinem verehrten Mitbruder P. Motte
zurückkehren. Er glaubt nicht, daß die Philosophie ohne Offenbarung
ihren Gegenstand erreiche. Allerdings ist das Sein als solches, wie
Aristoteles gelehrt, ihr Gegenstand, und hierin liegt ihre Würde und
ihre Schwäche, « sa misère », denn während alle übrigen Wissenschaften
ein ihnen proportioniertes Objekt besitzen, vermag die Philosophie,
sollte offenbar heißen Metaphysik, als höchste Wissenschaft das Sein

als Sein nicht zu erreichen 1, denn das substantielle Sein Gottes ist,
wie der hl. Thomas lehrt, der philosophischen ratio unzugänglich. 2

Wohl aber ist es uns durch die Offenbarung zugänglich, sodaß die

Philosophie ihre Würde, als höchste Weisheit, ja ihre Autonomie nur
von der Offenbarung, also in einer « christlichen Philosophie erhält ».

3

Hier sehen wir, wie Grenzpfähle herausgerissen werden und wie
die theoretisch anfänglich garantierte Autonomie der Philosophie,
praktisch wieder aufgehoben wird. Hätte Motte das Sein als Objekt
der Metaphysik so tief erfaßt, wie Aristoteles, und insofern es alle

Kategorien konstituiert, weil es formalissime in allem ist, wie Thomas

sagt, dann hätte er die summa dignitas der Metaphysik als solcher
in ihrer rein natürlichen Ordnung erkannt und wäre sogar rein
philosophisch mittelst der Analogia proportionalitatis zu einer, wenn auch

unvollkommenen, doch substantiellen Wesenserkenntnis Gottes gekommen,
was Thomas ausdrücklich lehrt 4, der sogar gegenüber der bloß negativen

Gotteserkenntnis des Maimonides die scharfsinnige Bemerkung
macht, daß wir im gegebenen Falle auch das Dasein Gottes nicht zu
beweisen vermöchten. 5 Welch herrliches Vernunftvertrauen beim

großen Aquinaten im Gegensatze zu den Klageliedern über die misère

unserer Vernunft Wir segeln wieder in platonischen Wassern

3. Die reine Rationalität der Philosophie gibt ihr weiter die Einheit

in der Vielheit.

1 La philosophie chrétienne, Juvisy, S. 88.
2 Das. 84.
3 Das. 84 ; 95.
1 Verit. 2, 1 ; Pot. 7, 5. Die von Thomas formell gestellte Frage : ob unsere

absoluten Attribute Gott substantiell — substantialiter — bezeichnen, beantwortet
er kategorisch mit «ja », aber nur teilweise I 13 a. 2. In der von Motte zitierten
Stelle I 12, 12 leugnet Thomas nur eine vollkommene Erkenntnis des Wesens
Gottes oder daß wir Gott durch Schauen erkennen.

5 Pot. 7, 5. Diese ganze Frage hab ich ausführlichst behandelt im Wesen
des Thomismus, 2. Aufl., S. 424-444.



28 Gibt es eine christliche Philosophie

Ihrem Materialobjekte nach umfaßt die Philosophie, wie jede
andere Wissenschaft, eine unzählbare Menge von Einzelproblemen,
die wechselnd, bald sich vermehren, oder vermindern, die auch
verschiedenen Disziplinen angehören können, deren aber kein einziges

innerlich-notwendig-konstituierenden Wert besitzt, folglich auch nicht
das Wesen der betreffenden Wissenschaft tangiert, oder modifiziert,
die also formell indifferent sind. So ist es auch in der Philosophie.
Das, was der unendlichen Vielheit der Probleme die Einheit gibt, daß
sie philosophische sind, ist die reine Vernunftevidenz, durch die sie

erkennbar sind, also das « objectum formale quo » der Philosophie,
der spezifische Wesensgrund der Philosophie, der immer derselbe

bleibt, gleichviel ob die Materialia sich änderen oder nicht, denn die

Materialobjekte sind nicht ratione sui, sondern propter objectum
formale.1 Wenn daher Gilson, Maritain, Jolivet mit andern betonten,
daß die christliche Offenbarung die Philosophie durch eine Menge

von Problemen, z. B. über Creatio, Person, Gott, Mensch und Welt
bereichert hätten, so ist das sehr richtig. Aber insofern all diese Fragen,
der bloßen Vernunft zugänglich, von der bloßen Vernunft bewiesen
werden konnten und wurden, berührten sie das Wesen der Philosophie,
als rein rationeller Wissenschaft gar nicht, d. h. sie waren eine bloß
äußerliche, zufällige Stoffvermehrung, haben also auch keine irgendwie
lehrinhaltlich neue Philosophie geschaffen.

4. Die gleiche reine Rationalität der Philosophie ist ebenfalls der

tiefste Grund ihrer Unterscheidung von Glaube und Theologie. Im
Glauben ist einzig leuchtendes Licht die Offenbarung der ersten
göttlichen Wahrheit, deretwegen wir jeder Glaubenswahrheit die Zustimmung

geben.2 Dagegen ist in der Philosophie einzig leuchtendes Licht
die natürliche Vernunft, und das Objekt jeder philosophischen
Erkenntnis, daher etwas unmittelbar oder mittelbar in sich Evidentes. 3

Die sacra Theologia hat ein doppeltes Licht und doch wieder nur eines.

Ihre wissenschaftlichen Prinzipien sind die Glaubensartikel, und insofern

stützt sie sich in allem auf die Offenbarung. 4 Aus ihnen zieht der

Theologe die wissenschaftlichen Schlüsse 6, und insofern bedarf er der

Vernunft als eines zweiten Lichtes. Aber nur insofern schließt die Ver-

1 I q. 1 a. 3.
2 II-II q. 1 a. 1 ; I, 1, 1.
3 II-II q. 1 a. 4.
4 I I. 7-
6 I i, 8.



Gibt es eine christliche Philosophie 29

nunft richtig, als das Offenbarungslicht in den Schlüssen weiterleuchtet,
d. h. die Schlüsse in den Glaubensartikeln enthalten sind. Somit ist die
virtuelle Offenbarung in der Theologie auch wieder einziges Licht.

5. Schlußendlich dürfen wir noch kurz beifügen, daß nur die
reine Rationalität der Philosophie die Harmonie von Glaube und
Wissen abzuklären im Stande ist, und das in doppeltem Sinne : negativ
und positiv.

a) Negativ beruht nämlich die Harmonie von Glaube und
Philosophie in ihrer Verschiedenheit, also Unterscheidung, und diese in ihrer
respektiven Autonomie auf ihren selbsteigenen Gebieten. Durch ihre
reine Rationalität und nur durch sie besitzt die Philosophie ihren
rein rationellen Erkenntnisursprung — Abstraktion aus der Sinneswelt

—, ihre rein rationellen Prinzipien — principia immediate per
se evidentia —, ihre rein rationelle Methode. Die Geschichte des ersten
Mittelalters beweist, daß die meisten wissenschaftlichen Konflikte
von Glaube und Wissen auf den Mangel einer klaren Gebietsausscheidung,

d. h. der resp. Autonomie zurückgingen. Daß es daneben auch
noch Grenzkonflikte zwischen den Konklusionen und Resultaten
zweier autonomen Wissenschaften geben kann, ist auch aus der
Geschichte aller menschlichen Wissenschaften bekannt, ist aber sekundär.
Daß in solchen Grenzkonflikten zwischen Philosophie und Offenbarung
der Ausgleich zugunsten der Offenbarung ausfallen muß, wird zwar
der Rationalist nie begreifen, weil er von der irrigen Voraussetzung
ausgeht, daß es eine göttliche Offenbarung nicht geben kann, was
auch vom rein philosophischen Standpunkte aus, die aristotelische

Metaphysik vorausgesetzt, haltlos ist.1
b) Positive Harmonie. Allda, wo mehrere Dinge nur voneinander

verschieden, aber nicht getrennt sind, müssen sie in einem Dritten
positiv übereinkommen. Was ist hier in unserer Frage dieses Dritte
Das ist das Wahre — Verum —, denn was sowohl der Glaube, als die

Theologie und die Philosophie gemeinsam zu ihrem Gegenstande
haben, ist die Wahrheit. Sie kann sich nicht selbst widersprechen,
denn dann würde sie sich selbst aufheben und zugleich müßte sie Gott,
ihren einzigen Urheber, verleugnen. Im Kampfe für die christliche
Philosophie hat P. Motte das der Philosophie und Offenbarung Gemein-

1 Über die Einwände des Rationalismus gegen die Freiheit der Philosophie
von Seite des Dogma schrieb viel Interessantes Antonio Rosmini in der Rivista
Rosminiana 27 (1933) S. 161-184: « A propcsito di Filosofia Christiana».



30 Gibt es eine christliche Philosophie

same, also die Harmonie, in die Totalität des realen Seins, « réalité
intégrale » verlegt.1 War das ein glücklicher Gedanke Ich glaube
kaum. Das Realsein ist unterschiedslos Gegenstand der Offenbarung
und Philosophie. Es müßte also logisch eine Harmonie mit Aufhebung
des Unterschiedes von Philosophie und Offenbarung schaffen. Die

Lösung der Frage ist eine ganz andere mit dem Verum als Gemeinsames.

Thomas hat auch diesen Unterschied bewußt hervorgehoben. 2

Das Verum ist das Realsein insofern es erkennbar ist. Ahes, was
Offenbarung und Philosophie vermitteln ist Wahrheit, weil erkennbares

Sein, und hierin liegt das Gemeinsame. Aber die Wahrheit
der Philosophie ist vernünftig erkennbar, die der Offenbarung auf
Autorität hin, also sub diversa ratione formali. Wer also die Harmonie
in das « Wahre » verlegt, wahrt die Distinctio von Offenbarung und

Philosophie und die Autonomie der letzteren, nicht aber wer sie in
die « réalité intégrale » verlegt. Welche Bedeutung hat doch in diesen

grundlegenden Fragen die angeblich bedeutungslose Verschiebung
eines Ausdruckes

Damit schließen wir diesen ersten Teil ab, nochmals betonend :

entweder ist die Philosophie als Wissenschaft reines Vernunftwissen,
oder sie ist überhaupt nicht. Davon hängt ihre Existenz, ihr Wesen, ihr
Ziel, ihre Einheit und Autonomie und ihr Eigensein ab. Nach diesen

grundlegenden Gedanken mag die Frage nach einer « christlichen

Philosophie » ins Auge gefaßt werden

II.
Es gibt keine lehrinhaltlich christliche Philosophie.

« Weltanschauung » und « Philosophie » sind für den Christen sicher

nicht ein und dasselbe. Die Weltanschauung, sagen wir deutlicher
die « Lebensanschauung », beschlägt ein weiteres Gebiet als die bloße

Philosophie. Sie, die Weltanschauung, soll und muß den Christen
orientieren über das natürliche und übernatürliche Wohl und Weh.
Über den natürlichen Menschen orientiert ihn die bloße Vernunft,
d. h. die wissenschaftliche Philosophie, soweit sie reicht. Über den

übernatürlichen Menschen orientiert ihn die göttliche Offenbarung und

mit und durch sie die sacra Theologia. Somit ist es richtig, daß es

1 La phil. chrétienne, Juvisy, S. 77 ff.
2 I q. 1 a. 1 ad 2.



Gibt es eine christliche Philosophie 31

für den Christen keine Trennung zwischen Philosophie und
Offenbarung und folglich keine philosophia separata gibt. Aber ebenso

richtig und unleugbar wahr ist es, daß, wer beide, philosophische und
Offenbarungserkenntnis, nicht scharf und auf der ganzen Linie
unterscheidet, sowohl den natürlichen als auch den übernatürlichen Menschen

und damit den ganzen Menschen bedroht. Seltsames Geheimnis des

wissenschaftlichen Menschen, daß er zumeist nicht im Stande war,
den ganzen Menschen mit Wahrung der Rechtsgebiete der Teile und
ihrer Tätigkeitsgebiete zu erfassen. Vielleicht liegt hierin, in diesem

Mangel an denkerischem Gleichgewichte, eine der bittersten Folgen
der Unordnung der Erbschuld, die uns getroffen. Jedenfalls bestätigen
die einseitigen Systeme des Intellektualismus — Voluntarismus,
Materialismus — Spiritualismus, Subjektivismus und Ultrarealismus, und
die Theorien von der absoluten Staatsomnipotenz und auch der
Fideismus und Rationalismus, die Tatsache, die wir berührten.
Verschweigen wir nicht, daß es auch Naturalismus und Supernaturalismus
gibt ; wir meinen mit letzterem, daß es auch eine einseitige, übertriebene

Betonung der übernatürlichen Ordnung geben kann, und zwar in
praktischer und theoretischer Beziehung.

Niemand, so bemerkten wir schon oben, bestreitet in unserem
Lager jeden Einfluß der christlichen Offenbarung auf die Philosophie.
Um das dreht sich die Frage gar nicht. Einen äußeren Einfluß —
also extrinsece — geben alle zu, sei es durch materielle Stoffbereicherung,
indem die Offenbarung den christlichen Philosophen zahlreiche neue

Probleme, wie z. B. die Creatio als Gegenstand für eine reine
Vernunftuntersuchung zur Aufgabe stellte, die sonst vielleicht nie philosophisch
untersucht worden wären. Damit ist bereits auch schon ein mannigfach

persönlicher Einfluß auf den Philosophierenden selbst, nicht
zwar auf seine wissenschaftliche Arbeitsmethode, wohl aber auf seine

psychische Arbeitseinstellung zugestanden. Aber alles das steht hier
nicht in Frage. In Frage steht hier nur : ob bloße Glaubenswahrheiten
als solche, oder Schlußfolgerungen, die nur aus dem Glauben erhältlich
sind, zu formell lehrinhaltlichen Einlagen der Philosophie als Wissenschaft
werden könnten und ihr somit einverleibt werden, um dann eben eine

inhaltlich spezifisch « christliche Philosophie» zu begründen. Hier liegt der

springende Punkt der Streitfrage. In diesem Sinne haben, wie früher gesagt,
die Blondel, Gilson, Motte und Maritain, Sertillanges, Roland-Gosselin 1,

1 Vgl. La philosophie chrétienne, Juvisy, 149 ff.



32 Gibt es eine christliche Philosophie

G. Rabeau 1 eine christliche Philosophie verteidigt. Unter den entschiedensten

Gegnern dieser christlichen Philosophie erwähnen wir neben

von Hertling und Ollé-Laprune, welche die Gefahr zuerst witterten,
Mandonnet O. P., L. Noël, V. Romanelli, M. E. Baudin, Ramirez O. P.,

Penido, Masnovo.

Unbstrittener Führer im Kampfe für die christliche Philosophie
im erwähnten Sinne ist der um den Thomismus viel verdiente Maritain,
der in dem soeben erschienenen Buche « Science et Sagesse » nicht bloß

WertvoUes über das Verhältnis der Philosophie und der exakten
Wissenschaften bietet, sondern vor allem neuerdings für seine christliche

Philosophie entschieden und teilweise « kriegerisch » eintritt. Maritains
Verdienst ist es auch, wenn es eines ist, daß er früher schon 2 und

jetzt neuerdings 3 die ganze Verteidigung der christlichen Philosophie

auf eine zum allerwenigsten sehr geistreiche Unterscheidung, die nachher

nicht bloß bei Gilson 4, B. de Solages B, Bauhofer 6 und Chenu O. P.,7

sondern bei den meisten Parteigängern Maritains zur Plattform der

Verteidigung wurde, aufbaute. Die Philosophie kann unter einem

doppelten, verschiedenen Blickpunkte aufgefaßt werden :

a) In ihrer reinen Natur, « dans sa pure nature », ihrer reinen
abstrakten Wesenheit, « pure essence abstraite », wie sie in sich ist,
« ce qu'elle est en elle-même ». Als solche ist sie spezifiziert durch ein

Objekt, das durch die Vernunft natürlich erkennbar ist, weswegen

wir es hier mit dem ordo specificationis zu tun haben. Als solche hängt
die Philosophie nur von der Vernunftevidenz und ihren Kriterien ab :

« ne dépend que des évidences et des critères de la raison naturelle ». 8

Insofern hängt die Philosophie in keiner Weise von der Offenbarung
ab, ist also nicht « christlich », d. h. sie ist bei Christen und Heiden

dieselbe. 9

1 Ib. 154. ff.
2 De la notion de philosophie chrétienne, Rev. néo-scol. 34 (1932), S. 160 ff.

Questions disp. « De la philosophie chrétienne », 1933.
3 Science et Sagesse (1935), S. 138.
4 Le problème de la philosophie chrétienne, Vie intellect, t. XII (10.

September 1931), S. 225 ff.
5 Le problème de la philosophie chrétienne, Vie intellect. XXV 1933) • S- 22°'
6 Begriff und Aufgabe einer kath. Philosophie, « Der kath. Gedanke »,

VI (1933). s- 352-
7 La philosophie chrétienne, Juvisy (1933), S. 14.
8 De la notion de philosophie chrétienne, Rev. néo-scol. 34 (1932), S. 160 ff.

Das. Science et Sagesse, S. 138.
9 lb. Rev. néo-scol., S. 163.



Gibt es eine christliche Philosophie 33

b) Völlig anders steht es mit der Philosophie, wenn sie in ihrem
existenziellen Zustande — état — betrachtet wird, das will sagen,
insofern sie als wissenschaftlicher habitus in einem philosophierenden
Subjekte entsteht, « se développe » und existiert, « existe ». Hier haben
wir es mit ihrer Verwirklichungsordnung : « ordo exercitii » zu tun. Da
ist unsere Naturschwäche, « la faiblesse de nature » mit im Spiel, zumal
nach der Erbsünde. Hier bezieht der christliche Philosoph der
Philosophie gegenüber eine ganz andere Stellung. Er ist und muß sich
bewußt sein, daß er zur Verwirklichung seiner Philosophie, zumal als

Weisheit per altissimas causas, d. h. der Metaphysik, der göttlichen

Offenbarung, also des Glaubens bedarf. Und er bedarf derselben,
wie Gilson, Motte und Maritain übereinstimmend bemerken, sowohl
durch subjektive Glaubensbestärkung : « confortations subjectives »,

als auch objektive Lehreinlagen in seiner Philosophie als Wissenschaft,

« apports objectifs ». 1 Auf dem Boden der Ethik springt diese

Notwendigkeit besonders grell ins Auge. Denn auf dem Gebiete des

praktischen Handelns gibt es nach der tatsächlichen Heilsordnung nur
ein höchstes Ziel, zu dem konkret jede Handlung hinzielen muß, nämlich

die Anschauung Gottes, die der bloßen Vernunft völlig
unzugänglich ist. 2 Somit ist eine christliche Philosophie für den
übernatürlichen und vor allem gefallenen Menschen absolut notwendig :

« pratiquement indispensable »,
3 wie übrigens Thomas gelehrt haben

soll. Somit bezeichnet die christliche Philosophie nicht eine reine
Wesenheit in sich, sondern etwas Komplexes, eine Wesenheit in ihrem
existenziellen Zustande des Lebens. 4

Wir werden im Folgenden, vor allem, wenn auch in aller Bescheidenheit,

diese grundlegende Unterscheidung, auf der die inhaltlich christliche

Philosophie aufgebaut wurde, angreifen. Vielleicht können wir
den Leser über das Problem noch allseitiger orientieren, wenn wir in
3 bestimmten Konklusionen betonen : daß wir jede spezifisch inhaltlich
christliche Philosophie für widerspruchsvoll, in ihren Voraussetzungen
für haltlos und dem Geiste des hl. Thomas zuwider betrachten.

1 Maritain, Rev. néo-scol. 160 ff. ; Science et Sagesse, 138 ff. Aus Gilson
und Motte, vgl. früher Gesagtes, S. 26-27.

2 Rev. néo-scol. ib. 164.
3 Science et Sagesse, 141.
4 « L'expression de philosophie chrétienne désigne non pas une essence prise

en elle-même, mais une complexe, une essence prise sous un état, sous des conditions

d'exercice, d'existence et de vie ». Science et Sagesse, 140.

Diras Thomas. 3



34 Gibt es eine christliche Philosophie

1. Jede inhaltlich spezifisch christliche Philosophie
ist widerspruchsvoll.

Das sagen wir : weil Philosophie nach ihrer ratio formalis Annahme
einer Wahrheit auf Grund bloßer Vernunftevidenz, christliche
Offenbarungswahrheit aber, wieder nach ihrer ratio formalis, unmittelbar
oder mittelbar Annahme einer Wahrheit auf bloße göttliche Autorität
hin bedeutet. Beide stehen sich also wesenhaft, kontradiktorisch,
gegenüber : als « Bloßevernunftwahrheit » und « Nichtbloßevernunft-
wahrheit ». Das hat Mandonnet ganz im Sinne des hl. Thomas den

Verteidigern der spezifisch inhaltlich christlichen Philosophie in Juvisy
ins Gesicht gesagt und es hat ihn niemand widerlegt. Auch möchte
ich wissen, ob, da die Wesenheit einer Wissenschaft, also die ratio
formalis, für dieselbe zielsetzend, Einheit gebend und grenzsetzend ist,
ob es dann irgendwo, und in irgend einem Zustande Philosophie geben

kann, wo es sich nicht um bloße Verstandeswahrheit handelt. Maritain
hat für seine These den thomistischen Satz angerufen : die Potenzen
werden spezifiziert vom Objekte.1 Und Masnovo gegenüber, der den
Einfluß der Offenbarung auf die Philosophie nur für äußerlich hielt,
hat er betont, der Einfluß des Objektes sei ein innerlicher. 2 Wir
fragen : welches Objekt ist spezifizierend und hat daher einen innerlichen

Einfluß Offenbar nur das Formalobjekt, also hier das bloß

vernunftevidente. Folglich kann das « Bloßgeoffenbarte » nicht die Rolle
des Formalobjektes der Philosophie spielen, d. h. nicht einen inneren

Einfluß ausüben, weil beide einander geradezu entgegengesetzt sind.

Aber die berühmte Unterscheidung zwischen Philosophie in ihrer

Natur und ihrem existenziellen Zustande Hierin, in dieser Distinctio

von Natur und existenziellem Zustande soll die Rettung für eine

inhaltlich christliche Philosophie liegen Und man will als guter
Thomist damit zugleich die Lösung des hl. Thomas, der als der erste

Philosophie und Offenbarung scharf und formell unterschied, retten.
Die Philosophie an sich, in ihrem rein abstrakten Begriffe, ist formell-
wesenhaft von Glaube und Theologie verschieden, so erklären unisono

die Verteidiger der christlichen Philosophie und fühlen sich damit
im Einklang mit Thomas. Es gibt keine « christliche » Vernunft, « il
n'y a pas de raison chrétienne », erklärt Gilson feierlich. 3 Aber die

1 Rev. nêo-scol., 1. c. i6i.
2 Science et Sagesse, i66.
3 Le problème de la philosophie chrétienne, La Vie intellect. XII (1931 226.



Gibt es eine christliche Philosophie 35

Philosophie, gefaßt in ihrem existenziellen Zustande, in ihrer
Entwicklung und ihrem Sein im philosophierenden Subjekte, ist die Sache

ganz anders. Da, erklärt derselbe Gilson, verschwindet jeder theoretische

Gegensatz von Glaube und Philosophie : « la philosophie chrétienne,
elle apparaît comme n'étant pas théoriquement contradictoire ». 1

Ich gestehe, daß ich diese Unterscheidung, die in Thomas nirgends
eine Unterlage hat und auf der dennoch die ganze inhaltlich christliche
Philosophie aufgebaut wurde, nie verstanden habe. Und das aus
verschiedenen Gründen.

1. Vorerst bedroht diese Auffassung die Realität der Abstraktion.
Jede Wissenschaft ist abstraktives Wissen, oder sie ist überhaupt nicht,
denn das Singulare ist formell nie Gegenstand der Wissenschaft. Nun
kann man die Philosophie abstraktiv in einem doppelten Sinne
auffassen : in sich als System von abstraktiven Schlüssen, die auf Grund
bloßer Vernunftprinzipien erschlossen wurden. Oder man kann sie

auffassen, insofern sie im Philosophierenden abstraktiv je nach den

verschiedenen Konklusionen erworben und entwickelt wird und daher
in ihm zum habitus wird. Würde nun die Philosophie bei ihrer
Entwicklung und ihrem Werden und Sein in den Subjekten nicht auf
bloße Vernunftschlüsse abstellen, so würde die Abstraktion der
Philosophie als System nicht mehr reell sein, weil sie auf einer Entwicklung
und Erwerbung beruhte, die kein reines Vernunftwissen involvierte.
So ergibt sich als Resultat : entweder ist philosophische Forschung
auch in ihrer Entwicklung und Erwerbung, d. h. im Existenzzustande

nur bloße Vernunfterkenntnis, verschieden und wesenhaft im Gegensatze

zum Glauben und der Theologie, oder es gibt überhaupt keine

Philosophie, auch nicht eine solche, die abstraktiv in sich von Glaube
und Theologie formell unterschieden wäre.

Ist dem so, dann muß die Philosophie auch in der Existenzordnung,
gemäß ihrer ratio formalis, reine Vernunfterkenntnis sein, verschieden

von Glaube und Theologie. Folglich schließt sie auch in der Existenzordnung

lehrinhaltliche Einlagen aus, Glaube und S. Theologia
kontradiktorisch aus, d. h. eine lehrinhaltliche christliche Philosophie ist und
wäre widerspruchsvoll.

2. Zum gleichen Resultate komme ich, wenn ich den

Existenzgedanken, auf dem die lehrinhaltlich christliche Philosophie ganz und

gar aufgebaut ist, in Betracht ziehe. Was die Anhänger der christ-

1 Ib. 225-226.



36 Gibt es eine christliche Philosophie

liehen Philosophie über alles, und mit Recht, betonen, ist das, daß

es in der tatsächlichen Heilsordnung eine bloße Naturordnung —
natura pura — nicht gebe. Alles das liegt im Bereiche der Existenzordnung,

denn die Übernatur ist nicht innerlich notwendig, sondern

war faktisch ein Geschenk Gottes. Auch die Erbsünde, und darauf
wird besonders gepocht, mit all ihren Schicksalsschlägen, liegt im
Reiche der Existenzordnung. Somit ist es unleugbar, daß die ganze
lehrinhaltlich christliche Philosophie in die Existenzordnung
hineingehört, und das war eben der Grund, warum Maritain eine Philosophie
in sich abstraktiv und eine andere im existenziellen Zustande — état —
unterschied.

Nun gibt es in der aristotelisch-thomistischen Philosophie ein

Grundaxiom : daß die Wesenheit, die ratio formalis eines Dinges nicht
von der Existenzweise desselben abhängt, sondern im Gegenteil, die

Existenz von der Wesenheit. Die Wesenheit bleibt an sich
unveränderlich dieselbe ; sogar in der konkreten Ordnung im Wandel des

Werdens ist das, was wird und vergeht, immer dasselbe : Sein ist immer
Sein und nicht Nichtsein, Ursache immer Ursache und nicht Wirkung,
das konkrete Werden immer Werden und nicht Nichtwerden. Die
Wesenheit ist also unveränderlich dasselbe — universale-potentiale.
Was aber Grund der Veränderung und Grund der verschiedenen
Vollkommenheit der Teilnahme an der Wesenheit ist, das ist die Existenz,

die daher in allem Geschöpflichen kontingent ist, und im Gegensatze

zur Wesenheit ist. Sie berührt die Wesenheit gar nicht. Ein Krüppel
ist Krüppel der Existenz nach und seine UnVollkommenheit berührt
das Wesen des Menschen an sich gar nicht. Wer schlecht rechnet,
oder ein Baumeister, der einen Bau irrig ausmeßt, ändert die

mathematischen Gesetze und damit das Wesen der Mathematik gar nicht.
Daraus ergeben sich hier für uns zwei wichtige Folgerungen. Nichts
Existenzielles ändert das Wesen der Philosophie als Wissenschaft,
sondern setzt dasselbe vielmehr schon voraus. Keine faktische Un-
vollkommenheit der Philosophie berührt ihre Wesenheit, sondern ihre

Existenzweise, die das Wesen schon voraussetzt und von ihm gemessen

wird. Und die zweite Folgerung : alles was dem Wesen der Philosophie

erst ratione existentiae zukommt, ist dem Wesen derselben zufällig,
d. h. es kommt ihm contingenter zu, auch wenn es in sich etwas absolut

Unveränderliches ist, wie z. B. die göttliche Offenbarungswahrheit.
Wenn somit die göttlichen Offenbarungswahrheiten der Philosophie

nur ratione existentiae zukommen, wie die Verteidiger der christlichen



Gibt es eine christliche Philosophie 37

Philosophie alle zugeben, so verhalten sie sich zu dem Wesen « der

Philosophie » wie « Zufälliges » zum « Notwendigen », wie « Kontingentes »

zum Notwendigen. Somit wäre eine christliche Philosophie ihrer
Natur nach, zugleich ein « necessarium » — « contingens », d. h. sie

wäre ihrem Wesen nach innerlich widerspruchsvoll. Das « christlich »

muß also außer der ratio formalis der Philosophie liegen, und wenn das,

dann gibt es keine spezifisch lehrinhaltlich christliche Philosophie.
3. Das alles veranlaßt uns noch über den berühmten Existenzial-

zustand — état — der christlichen Philosophie speziell etwas zu sagen.
Man hat sich in Juvisy fast den Kopf zerbrochen, wie man denn eigentlich

die beiden Wörtchen : « philosophie » und « chrétienne » unter
ein und denselben Hut bringen könnte. Man fühlte das Innerlich-
Widerspruchsvolle des komplexen Ausdruckes. Daher schließlich das

fast allgemeine Bekenntnis : « es ist ein hinkender Ausdruck » —
expression boiteuse. Neuestens bedauert nun sogar Maritaine den
Ausdruck und sagt von ihm : er gefällt mir gar nicht : « il ne m'enchante

guère ».1 Ist das nicht vielsagend Und seine Verlegenheit zeigt sich

erst da, wo er dieses « Zwitterding » einer inhaltlich christlichen
Philosophie erklären soll : die christliche Philosophie ist nicht eine Wesenheit

in sich gefaßt, sondern ein komplexer Begriff, « un complexe »,

weil eine Wesenheit in ihrem existenziellen Zustande aufgefaßt. 2 Das

Zwitterding dieser christlichen Philosophie, die spezifisch zugleich aus
Vernunftwahrheiten und Nichtvernunftwahrheiten bestehen soll, wird
hier in dem « complexe » gut angedeutet, denn nach der Logik
umfängt ein komplexer Begriff, wie z. B. vir bonus, immer zwei Wesenheiten,

die an sich einander nichts angehen. Und das Zwitterwesen
fällt in unserem Falle noch um so greller ins Auge, weil Bloßevernunft-
erkenntnis und Nichtbloßevernunfterkenntnis, trotzdem sie gegensätzlich

sind, zu einer Wesenheit verbunden werden sollten

2. Irrige Voraussetzungen.

Man hat, um die Existenz einer lehrinhaltlich christlichen
Philosophie zu erhärten, drei Wege eingeschlagen, die alle drei unseres
Erachtens unrichtig sind. Man hat die Resultate der Philosophie,
sowohl der alten als der späteren in ihrem Fortschritte ungebührlich

1 Science et Sagesse, 136.
2 a L'expression de philosophie chrétienne désigne non pas une essence en

elle-même, mais un complexe : une essence prise sous un état, sous des conditions
d'exercice, d'existence et de vie ». Science et Sagesse, 140.



3» Gibt es eine christliche Philosophie

herabgedrückt. Davon haben wir schon früher gesprochen. Man hat
geschichtlich nachweisen wollen, so Gilson, welchen Einfluß die
Offenbarung auf die geschichtliche Entwicklung der Philosophie gehabt
hat, ohne aber zu präzisieren, ob der Einfluß tatsächlich ein formell
lehrinhaltlicher, d. h. ein doktrinär innerlicher gewesen sei. Vielleicht
hätte der Beweis für diese These erbracht werden können. Und wenn
auch, dann fragen wir auch da : ändern Irrwege im philosophischen
Betriebe das Wesen der Philosophie selbst Endlich hat man, drittens,
der Philosophie überspannte Aufgaben gestellt, die sie an sich nichts
angingen. Wir wollen genauer sagen : man ist bei der Begründung
der christlichen Philosophie von einer Mehrzahl von Voraussetzungen

ausgegangen, die unseres Erachtens irrig sind. Wir möchten hier

einige dieser Grundvoraussetzungen, die unter einander im kausalen

Zusammenhange stehen, genauer ins Auge fassen.

I. Die christliche Philosophie, so lautet eine erste Voraussetzung,
ist eine absolute Bedürfnisfrage. Ohne daß die Philosophie, d. h. die

reine Vernunftforschung, Offenbarungswahrheiten in ihren Bereich

hineinzieht, ist sie ohnmächtig im derzeitigen Zustande des Menschen

ihr eigenes Ziel zu erreichen. Gerade die Metaphysik, die höchste
aller philosophischen Wissenschaften, bedarf zur Erkenntnis des Seins,

ihres eigentümlichen Objektes, der Offenbarung als des entscheidenden

Lichtes, sagen uns Gilson, Motte1, Maritain2 übereinstimmend. Die

ganze Tragweite dieser These kommt uns zum Bewußtsein, wenn wir
bedenken, daß in der Erkenntnis des Seins als Sein der Primat der

Philosophie als Weisheit per altissimas causas liegt und von ihr alle

Beweisprinzipien abhangen. Die ganze Not und Armseligkeit der

Philosophie hat Maritain vor allem mit der These zu erweisen gesucht,

daß die philosophische Ethik ohnmächtig wäre, ihr adaequates Objekt
von sich aus allein zu erkennen. 3 Also ist eine christliche Philosophie
absolut notwendig. Übrigens drängt die Philosophie selbst zu dieser

besseren Erkenntnis hin, indem zwischen ihr und der Offenbarung
eine innere HinOrdnung, « relatio intrinseca » besteht. 4 Nach anderen

ist dieses soeben betonte Bedürfnis noch brennender, wenn wir unsere

1 Vgl. S. 26-27.
2 Vgl. Brief Maritains an Rabeau, in La philosophie chrétienne, Juvisy,

S. 163-64; ferner Maritain, Science et Sagesse, 174.
3 Science et Sagesse, 288 ff. De la notion de philosophie chrétienne, Rev.

néo-scol. (1932), 178.
4 Das. Rev. néo-scol., 172-73.



Gibt es eine christliche Philosophie 39

« säkularisierende » Zeit in Betracht ziehen, welche für die heutige
Propaganda anderes verlangt als jene der Hochscholastik und des

Aquinaten. 1 Es handelt sich also hier angeblich um ein außerordentlich

dringendes Bedürfnis, infolge des absoluten Versagens der Philosophie
selbst.

Man kann bei diesen Gedankengängen an Verschiedenes denken.

Jedenfalls auch daran, daß die erste, vornehmste Propaganda jene
der Wahrheit ist und daß es sehr fraglich ist, ob unsere Philosophie
mit einem Zwitterobjekt von reiner VernunftWahrheit und
Glaubenswahrheiten mehr propagandistische Zugkraft besäße. Daß die
Philosophie einen unsterblichen Zug zu noch besserer Erkenntnis besitzt,
ist Stammgut der Vernunft, daß sie als solche eine relatio intrinseca

zur Offenbarung habe, wird niemand beweisen, denn die potentia
obedientialis begründet nur die Widerspruchslosigkeit mit einer bereits

gegebenen göttlichen Offenbarung. Auch bemerken wir hier neuerdings,

daß die Unvollkommenheit das Wesen einer Wissenschaft nicht
tangiert. Gewiß ist es auch, daß die Philosophie nicht all der Erwartung

entsprochen hat, die man stellen kann. Bei welcher Wissenschaft
ist das nicht der Fall Etwas anderes aber ist uns ebenfalls klar :

daß die oben berichtete Schwäche der Philosophie eine maßlose
Übertreibung ist. Und wir finden den Grund und die Ursache in einer

weiteren irrigen
2. Voraussetzung : Man hat der Philosophie als solcher ein absolut

falsches Ziel gesetzt, ein übernatürliches, das sie selbstverständlich nie

erreichen kann. Die rein natürliche Erkenntnis und damit die ganze
Philosophie, auch wenn sie nach den letzten Gründen forscht, kann
als solche nur ein natürliches Ziel haben, sonst fehlt jede Proportion.
Damit steht und fällt sie. Wie soll jemand von rein rationellen
Prinzipien ausgehend und rein rationell fortschreitend, zu anderen

Resultaten kommen als rationellen
Die Verteidiger « christlicher Philosophie » haben ihr aber als

solcher, bald verblümt, bald offen, ein übernatürliches Ziel gesetzt,
das sie eoipso nie erreichen kann, und daher der Jammer über die

Unzulänglichkeit der reinen Philosophie.
Diese Tendenz offenbart sich schon bei der Beurteilung der

Metaphysik, die man im Gegensatze zu Thomas, soweit als möglich,

1 Bauhofer, Idee und Gestalt kath. Wissenschaft, in « Der kath. Gedanke »

(1933). S. 132-33.



40 Gibt es eine christliche Philosophie

von den übrigen philosophischen Disziplinen scheidet 1, um sie schließlich

in den übernatürlichen Lichtraum zu verschieben. Faktisch
beraubt man auf Grund zweier Glaubenslehren : der Offenbarungstatsache

und des Sündenfalles, die Philosophie ihrer ersten
eigenständigen Prinzipien, auf die Thomas die Autonomie aufgebaut hat,
und macht ihren Weisheitscharakter und ihre endgültige Sicherheit
nach alter platonischer Methode eines Heinrich von Gent und anderer

von der Offenbarung abhängig. Zwar setzt man spekulative
Philosophie und S. Theologia nicht in das Verhältnis einer eigentlichen
subalternatio, sondern nur einer « infrapositio »2. Aber wie man diese

Oberhoheit auffaßt, leuchtet ein, wenn man vernimmt, daß in dieser

christlichen Philosophie die Gegenstände der Metaphysik ganz von
dem höheren und entscheidenden — désisive — Glaubenslichte durchtränkt

werden — qui imbibe les objets du métaphysicien —, das sie

belehrt, wo das Glück hegt. 3 Der Hinweis auf die Anschauung Gottes,
das übernatürliche Ziel des Menschen, als Ziel der Philosophie, ist
hinreichend klar. Alles das erhält dann noch eine offene und formelle
Bestätigung in Maritains Auffassung der philosophischen Ethik.
Unermüdlich und mit allem erdenklichen Scharfsinn ist Maritain bemüht
nachzuweisen, daß das einzige wahre adaequate Objekt und Ziel des

menschlichen Handelns im gefallenen Zustande nur das übernatürliche
Ziel — fin surnaturelle — d. h. die Anschauung Gottes — vision de

Dieu — ist. Eine bloß natürliche Ethik wäre nur im reinen
Naturzustande des Menschen, also ohne Übernatur, möglich gewesen, der

ja gar nicht existiert. 4 Es ist daher auch durchaus logisch, wenn
Maritain behauptet, daß dieses Ethikziel ohne Gnade, ohne theologische

Tugenden und Gaben des Heiligen Geistes absolut unerreichbar ist5,
und daß daher diese Ethik als eine subalternierte Disziplin der S. Theologia

angesehen werden muß, da sie der theologischen Prinzipien zu
ihrer Vollendung — completive bedarf, wenngleich die Vernunft ihrer-

1 Science et Sagesse, 171-172.
2 Ib. 173 ff.
3

« Tout ce que la métaphysique doit ainsi à la théologie, il serait trop long
d'analyser ici : c'est d'abord une attraction dans une intellectualité supérieure
qui imbibe les objets du métaphysicien d'une lumière décisive, et lui fait dire, s'il
connait son bonheur : et nox illuminatio mea in deliciis meis ; et c'est aussi un
incomparable accroissement objectif concernant la connaissance naturelle de
Dieu ». Ib. 174.

1 Science et Sagesse, 185.
5 Ib. 272-73.



Gibt es eine christliche Philosophie 41

seits « originative », wurzelhaft nach ihrer Art mitarbeitet. 1 Somit
kann nur eine « christliche Philosophie », welche Glaubenseinlagen
mitheranzieht, die Frage vom Ziele der philosophischen Ethik lösen,
da ihr Ziel übernatürlich ist.2

Es ist also wahr, was wir oben behaupteten : man hat, um die

angebliche Ohnmacht der reinen Vernunftforschung zu begründen, ihr
ein absolut falsches Ziel, das übernatürliche, gesteckt. Eine natürliche
Erkenntnis kann doch nur ein natürliches Objekt und Ziel haben.
Aber fragen wir, wie kam man auf diesen Irrweg

3. Darüber orientiert uns die dritte irrige Voraussetzung. Sie liegt
unseres Erachtens in einer ungebührlichen Geringschätzung der natürlichen

Ordnung.3 Dabei spielen auch Zweideutigkeiten eine Rolle.
Schon der obige Satz : eine reine Ethik — ethica pura — wäre nur
mit einem reinen Naturzustand — natura pura — möglich, ist
zweideutig. Es gibt im Christentum keine natürliche Ethik ohne

übernatürliche, das ist wahr. Es gibt im Christentum keine rein natürliche
Ethik ohne und neben der übernatürlichen, das ist unrichtig. Wäre der

letztere Satz wahr, dann gäbe es im Christentum keine bloß natürlich
guten Werke und natürlichen Tugenden. Die subjektive Pflicht des

Christen, in concreto alle freien Handlungen zum übernatürlichen Ziele

hinzuleiten, annuliert die Pflicht, natürlich richtig zu handeln, nicht,
sondern setzt letzteres sogar voraus und selbst beim Christen kann es natürliche

Handlungen geben, die an sich, ohne übernatürlich zu sein, gut sind.

Das Natürliche hat somit auch im Christentum Wert, sogar
grundlegenden, weil die Übernatur auf das Natürliche aufbaut und
dasselbe, wahrend, vervollkommnet. Die übernatürliche Ordnung mit
ihrem übernatürlich letzten Ziele hebt somit die natürliche mit ihrem

eigenen Ziel nicht auf und im ganzen Aufbau, wenn er organisch
gefaßt wird, hat jede Stufe des guten Handelns die ihr eigene
Vollkommenheit. Man bedenke, welche Bedeutung in der Naturordnung
die Erfüllung des Naturgesetzes, auf dem Ehe, Familie und Staat ruhen,
besitzt. Nicht umsonst hat A. M. Weiß, der doch sicher den Wert
der Übernatur kannte, in seinen ältesten Tagen oft warnend gesagt :

es ist ebenso schlimm, die Natur zu unterschätzen als die Übernatur ;

das gilt sowohl für die Erkenntnisordnung als auch Tätigkeitsordnung.

1 Ib. 186.
2 Ib. 186.
3 Auf diese Geringschätzung hat P. Deman mit Recht hingewiesen, Rev.

des sciences philos, et théol. 33 (1934), S. 271 ff.



42 Gibt es eine christliche Philosophie

Warum dachten nun die Verteidiger der christlichen Philosophie,
weder in speculativis noch in practicis, an das angestammte bloß natürliche

Ziel der Philosophie, das ihr als bloßer Vernunftforschung
proportioniert wäre Haben sie es überhaupt geleugnet Das nicht,
denn sie machen Anspielungen darauf. Aber man steht der ganzen
bloßen Naturordnung skeptisch gegenüber und mit größter
Geringschätzung. Wer als reiner Philosoph, « pur philosophe », an die Welt
herantritt, wird alles untereinander werfen, « saccagera tout ».1 Eine
rein natürliche Weisheit gibt es im gefallenen Menschenzustand gar
nicht. 2 Auf eine rein vernünftige metaphysische Weisheit pochen
ist gleichbedeutend damit, daß man sich bei ihr nicht aufhalte und
unbefriedigt bleibe.3 Die ganze Wertlosigkeit der rein natürlichen
Ordnung findet im folgenden Satze ihren schärfsten und absolutesten
Ausdruck : es gibt in der christlichen Lebensordnung überhaupt keine

Vollkommenheit, die nicht übernatürlich wäre : « Dans l'état de nature
déchue et rachetée, il n'y a pour la vie humaine de perfection que
surnaturelle ». 4 Wir werden diese Behauptung nicht extrem ausbeuten,
etwa bis zur Leugnung jedes Eigenwertes der natürlichen Ordnung
und ihrer Tätigkeit, denn wenn die natürliche Ordnung in ihrem
Rahmen keine Vollkommenheit zu leisten vermöchte, käme das ihrer
Leugnung gleich, was Maritain kaum im Auge gehabt haben dürfte
wie andere Stellen dartun 5, und das wäre zugleich eine unkatholische
Lehre. Aber in jedem Falle spricht aus diesen Ausführungen die denkbar

tiefste Geringschätzung der natürlichen Ordnung und ihres Wertes.

Andere Vertreter der christlichen Philosophie reden vom Verhältnis
der Natur und Übernatur im Existenzialzustande wie von einem

gegenseitigen Verschlungenwerden, « emboîtement »8, offenbar die
glänzendste Vermengung von Glaube und Wissen.

Fassen wir das Gesagte noch kurz zusammen. Der ganze Beweis

für die Existenz einer christlichen Philosophie ruht auf ihrer absoluten

1 Science et Sagesse, 211.
2 Das. 157.
3 « Affirmer la naturalité de la sagesse métaphysique, est affirmer du même

coup que l'âme ne doit pas s'y installer. Si la philosophie est une connaissance
d'ordre naturel, c'est une raison justement pour n'être pas satisfait d'elle ». Ib. 157.

4 Ib. 158.
5 Ib. 268 ff.
6 So Bruno de Solages, « Le problème de la philosophie chrétienne ». Vie

intellect. XXV (1933), S. 224. Ebenfalls Motte, « La philosophie chrétienne »,

Juvisy, S. 79.



Gibt es eine christliche Philosophie 43

Notwendigkeit. Diese ihrerseits ruht auf der absoluten Ohnmacht der
rein naürlichen Philosophie und diese auf dem falschen übernatürlichen
Ziele, das man an Stelle des ihr angestammten natürlichen Zieles

gesetzt hat und dieses letztere hat man ignoriert aus übertriebener
Geringschätzung der natürlichen Ordnung überhaupt. Infolge dieser
falschen Voraussetzungen ist der Beweis für die Existenz einer christlichen

Philosophie überhaupt hinfällig.
Man kann übrigens über die Konstruktion dieser christlichen

Philosophie, die in sich ein Zwitterding ist und bleibt, noch mehr

deswegen erstaunt sein, weil wir als Christen und zwar in der Existenzordnung

ohne sie alles und zwar alles harmonisch haben, was uns über
die Weltanschauung als Ganzes orientiert, den Glauben, die Theologie

und die Philosophie als rein rationelle Forschung. Und auch das hätten
die Gründer der sog. christlichen Philosophie nicht ignorieren dürfen,
daß wir tatsächlich eine reinphilosophische Synthese besitzen, die, dem

natürlich höchsten Ziele entsprechend, die Rechte der Vernunft und

Offenbarung wahrend, wenn sie auch nicht vollkommen ist, denn das

ist keine menschliche Wissenschaft, dennoch den Bedürfnissen und

Forderungen des Geistes und Lebens weit besser und klarer entspricht,
als der « Mischmasch » der lehrinhaltlich christlichen Philosophie

3. Thomas und die lehrinhaltlich christliche Philosophie.

Daß Thomas von Aquin auch von den Verteidigern der christlichen

Philosophie angerufen wird, ist ja selbstverständlich. Es wird
ja so vieles, wie schon Mandonnet Gilson gegenüber in Juvisy andeutete,
aus ihm bewiesen, was sich nicht in ihm findet. Auch ist es

selbstverständlich, daß auch bei ihm, wie Bernard Jansen S. J. richtig
bemerkte \ der reine Naturzustand des Menschen nur eine reine
Abstraktion war, dem nie eine Tatsache entsprach. Das Problem : inwieweit

Maritains Ausführungen über die sog. christliche Moralphilosophie
mit dem Aquinaten übereinstimmen, ist bereits zur akuten Streitfrage

zwischen dem Autor und Ramirez geworden und wir überlassen

hier das Wort dem in scientia perito. Uns interessiert hier nur die

allgemeinere Frage : ob wenigstens die Grundlinien der lehrinhaltlich
christlichen Philosophie in Thomas von Aquin tatsächlich vorhanden seien.

1 Christliche Philosophie, in «Stimmen der Zeit», B. 128 (Januar 1935),
S. 238.



44 Gibt es eine christliche Philosophie

Jene Grundlinien der lehrinhaltlich christlichen Philosophie laufen
alle in der berühmten distinctio zwischen Philosophie in ihrer absolut
abstraktiven Wesenheit und Philosophie in ihrem existenziellen
Zustande zusammen. Alle Anhänger, soweit ich sie kontrollieren konnte,
stimmen Maritain zu, daß Thomas unter dem ersteren Blickpunkte
Philosophie und göttliche Offenbarung scharf unterschied und sie

formell für unvereinbar hielt. Aber im Daseinszustande, wie der
Mensch faktisch ist und die Erkenntnisse sich erwirbt, soll die menschliche

Vernunft allein ohne Glaubenseinlagen ohnmächtig sein, zu einer

Synthese per altissimas causas zu gelangen.
Wir sind geneigt anzunehmen : die obige Unterscheidung sei

Thomas fremd, indem er die Philosophie überhaupt nur in ihrem
existenziellen Zustande in Betracht zog und ihr in diesem Zustande

jene scharfe Unterscheidung von der Offenbarung und damit ihre

Eigenständigkeit und Autonomie zuschrieb.

Vor der Beweisführung sei uns eine wichtige Vorbemerkung
gestattet. Bei Thomas ist die Philosophie mit ihren Disziplinen ein
Einheitlich-Ganzes, unter der Metaphysik als Königin. Die Bemerkung
J. Maritains : « On sait, que selon saint Thomas d'Aquin, il n'y a pas
une philosophie, mais plusieurs sciences philosophiques spécifiquement
distinctes » 1, ist durchsichtig, aber unrichtig. « Durchsichtig », um
damit um so leichter die Metaphysik von den anderen philosophischen
Teilen losgetrennt in die Lichtsphäre des Glaubens hineinzubringen,
wie es faktisch von den Verteidigern der christlichen Philosophie

geschehen ist — divide et impera « Unrichtig » ist die Behauptung,
weil Thomas ausdrücklich von der Philosophie als « Ganzem » redet

und sie als Ganzes : « philosophia totalis » in spekulative und
praktische einteilt.2

Zum Beweise unserer Ansicht werden wir nur eine einzige Frage
aus Thomas herausgreifen, die aber an 4 verschiedenen Orten : S. Th. I
q. 1 a. 1 ; II-II q. 2 a. 4 ; I. C. G. a. 4 ; de Boeth. in Trinitate q. 3 a. 1

zusammenhängend dargestellt, ex professo das Verhältnis der
Offenbarung und Philosophie in der Existenzialordnung beschlägt.3 Es ist

1 Science et Sagesse, 172
2 In lib. Boëth. De Trinitate q. 5 a. 1 ad 4. Auch anderwärts ist von der

Philosophie als Ganzem die Rede, so wenn er sagt : « philosophiae est de omnibus
entibus considerare » (ib. a. 3).

3 Die Überschriften der 4 Stellen lauten : S. Th. 1 q. I a. I : « Utrum sit
necessarium, praeter philosophicas disciplinas aliam doctrinam haberi » ; I. C. G.



Gibt es eine christliche Philosophie 45

die berühmte Entscheidung des Aquinaten, die auch im Vaticanum
ein Echo gefunden, über die Notwendigkeit des Glaubens in der natürlichen

Erkenntnisordnung, da ohne den Glauben nur wenige, nach

langer Zeit und meist nicht ohne Irrtum, die für das glückliche Leben

notwendigen Wahrheiten zu erkennen vermöchten. Die Frage ist um
so interessanter, als gerade diese Entscheidung des hl. Thomas von
den Vertretern der christlichen Philosophie zu ihren Gunsten
ausgebeutet wurde. Wir hoffen hier 2 Sätze zu beweisen: erstens: Thomas

spricht hier von der Existenzialphilosophie ; zweitens : er unterscheidet
auch in der Existenzialordnung scharf Offenbarung und Philosophie und
hält eine bloß rationelle, vom Glauben verschiedene Philosophie für möglich.

a) Der Nachweis, daß Thomas in allen vier Stellen von der
Philosophie in ihrer Existenzialordnung spricht, ist leicht erbringbar. Redet

er doch von den verschiedenen Menschen, wie sie die Erkenntnis der
natürlichen Wahrheiten mit allen möglichen Schwierigkeiten, die rein
natürliche Wahrheit, zumal die Gotteserkenntnis, die höchste
metaphysische Wahrheit, « summum gradum » der Philosophie erwerben,
die alle anderen Teile der Philosophie umschließt.1 Redet er ja da

von der « langen Zeit » und von den « Wenigen », « pauci », die infolge
der Durchschnittsanlage und infolge der täglichen Brotsorgen, der
Leidenschaften, der bekannten Geistesträgheit — pigritia —, der häufigen
Irrtümer und der Schwierigkeit der Probleme kaum ohne Glauben zur
notwendigen Kenntnis der natürlichen Lebensfragen kommen könnten.
In Boëth. de Trinitate, q. 3 a. i spricht er sogar ausdrücklich vom
Menschen im Zusammenleben mit anderen, « in convictu hominum » und
« statu viae ». Er nimmt also den Menschen so, wie er existiert, leibt
und lebt, mitsamt der Erbsünde. Endlich geben selbst die Kämpfer
für die lehrinhaltliche christliche Philosophie zu, daß da bei Thomas

von der Existenzialphilosophie die Rede ist, da sie gerade die Stellen
für ihre Auffassung anrufen.

Man erlaube mir hier eine Zwischenbemerkung. Der Umstand,
daß Thomas schon im ersten Artikel der Summa Theologica die
Philosophie nur im existenziellen Sinne genommen, ist mir ein triftiger
Beweis, daß er den Gegensatz von Philosophie abstraktiv in sich

c. 4 : « Quod divina naturaliter cognita convenienter hominibus credenda pro-
ponuntur ». II-II q. 2 a. 4 : « Utrum credere ea, quae ratione naturali probari
possunt, sit necessarium » ; in Boëth., De Trinitate q. 3 a. 1 : «Utrum humano
generi fides sit necessaria ».

1 I. C. G. j. ; De Boeth., in Trinitate q. 3 a. 1.



46 Gibt es eine christliche Philosophie

betrachtet und in statu Existenzialordnung, überhaupt nicht
gekannt hat.

b) Wie verhält sich nun die thomistische Existenzialphilosophie
zur Existenzialphilosophie, die sich « christliche » nennt

Die « christliche Philosophie » ist « Philosophie » und « christlich »,

weil in der Existenzialordnung der formelle Unterschied und Gegensatz

von bloßer Vernunftforschung und Offenbarung aufhört und beide

zu einer komplexen, spezifischen Wesenheit werden. Und das ist
absolut notwendig, weil die bloße Vernunft, so wie sie existenziell ist,
ohne die Offenbarung weder das Sein als Gegenstand der Metaphysik,
noch Gott als höchstes Objekt der Metaphysik zu erkennen vermag,
also ohne Glauben auf den Ehrentitel der Weisheit per altissimas causas

verzichten müßte. Absolut unerreichbar ist für die bloße Vernunft
auch das höchste Ziel der Moralphilosophie, die Anschauung Gottes.

Wir haben hier nur resümiert, was früher eingehender ausgeführt
wurde und stellen jetzt die Frage : stimmt diese « christliche »

Existenzialphilosophie mit der Existenzialphilosophie des hl. Thomas überein
Wir antworten mit « nein » und wollen das Punkt für Punkt begründen.

i. Thomas betont in allen vier Stellen, in denen er sicher von der

Existenzialphilosophie spricht mit besonderer Schärfe den formellen
Unterschied und begrifflichen Gegensatz von Philosophie als Vernunftwissen

und der göttlich geoffenbarten Wahrheit aus. Philosophische
Wahrheiten sind nur die, die durch die natürliche Vernunft bewiesen

werden können, « quae naturali ratione probari possunt » im Gegensatze

zu den « credenda », die auf Gottes Autorität hin angenommen werden

(II-II 2, 4). Die ersteren vermitteln eine Gotteserkenntnis, die natürlich

erworben ist im Gegensatze zu dem nur Geglaubten. Sie sind
« divina naturaliter cognita », I. C. G. 4. Im Kommentar zu Boëthius

(III 1) setzt Thomas sogar zwei Klassen von Wahrheiten zueinander
in Gegensatz. Die einen sind die philosophischen, oder jene, welche

hier auf Erden der Vernunft durchaus zugänglich sind : « ad quorum
quaedam cognoscenda plene possibile est homini pervenire per viam
rationis in statu viae ». Andere Wahrheiten, wie Trinität, sind der

Vernunft hier auf Erden unzugänglich : « Quaedam vero divinorum

sunt, ad quae plene cognoscenda nullatennus ratio humana sufficit ».1

1 Die gleiche Klassenunterscheidung haben wir auch IV. C. G. c. 1. wo auch

offenkundig von der Existenzialphilosophie die Rede ist und wo der Katalog
der Glaubenswahrheiten noch vollständiger ist.



Gibt es eine christliche Philosophie 47

Den gleich scharf pointierten Gegensatz zwischen bloßem Vernunftwissen,

d. h. Philosophie und Offenbarung, haben wir auch in der
Theol. Summa I i, i, also an der Spitze des gewaltigen Werkes. Und
es ist typisch, daß er da (ad 2) noch besonders den Unterschied zwischen
sacra Theologia und Naturtheologie markiert und ihn auf ihre verschiedene

ratio formalis — Vernunftlicht und Offenbarungslicht — zurückführt.

Bei Thomas finden wir also in seiner Existenzialphilosophie keine
Spur von der Unterdrückung der Formaldistinctio von Philosophie
und Offenbarung, keine Spur von einer Lehrverschmelzung beider
zu einer komplexen philosophischen Wesenheit, wie die Vertreter der

sog. christlichen Philosophie sich dieselbe gedacht haben. Der Gegensatz

der beiden Auffassungen ist klaffend. Es war daher auch logisch,
wenn Thomas unmittelbar nachher (I 1, 5) die beatifica visio als
höchstes Ziel aller sittlichen Tätigkeiten einfach der sacra Theologia
einverleibte und nicht an die Spitze einer sog. christlichen Philosophie
stellte. Auch da wieder ein weiterer Gegensatz zwischen Thomas und
Maritain.

2. Nach Thomas ist die Ohnmacht der existenziellen bloßen
Vernunft den natürlichen Lebensfragen gegenüber nur eine relative. Das

läßt sich aus den gleichen vier Quellen unzweifelhaft nachweisen. Das

läßt sich nachweisen aus den Thesen, die der Aquinate über die

Notwendigkeit der Offenbarung für die natürliche Ordnung aufstellt. So,

wenn er I. C. G. 4 die Überschrift stellt : « Quod divina naturaliter
cognita, convenienter hominibus credenda proponuntur ». Wieder,
wenn er II-II 2, 4 die Frage stellt, ob es konvenient sei, daß das, was
durch die Vernunft beweisbar ist, zugleich Gegenstand des Glaubens
sei : « Utrum credere ea, quae ratione naturali prohari possunt, sit
necessarium ». Wieder in Boëth. III 1, wenn er frägt, ob dem Menschen-

geschlechte der Glaube notwendig sei : « Utrum humano generi fides

sit necessaria ». Überall hier Wahrheiten, die auch im Existen-
zialzustande durch die bloße Vernunft erkenn- und beweisbar sind.

Der relative Charakter der These ist auch nachweisbar aus den Gründen,
die für dieselbe angeführt werden. Nur « Wenige » — pauci —, also

die große Masse nicht — sind im Stande, zu einer wissenschaftlichen

Erkenntnis Gottes, die in der natürlichen Ordnung das Höchste
darstellt, durch die bloße Vernunft ohne Glauben zu gelangen, und das,

wegen der mangelnden Geistesanlage vieler, wegen den Lebenssorgen
und Leidenschaften. Und schließlich, da die rationelle Erkenntnis



48 Gibt es eine christliche Philosophie

all jener natürlichen Wahrheiten lange Zeit verlangt und meist
« plerumque » auch noch Irrtümer sich beimischen, und die Tiefe der
wissenschaftlichen Gotteserkenntnis, des höchsten metaphysischen
Problems, sozusagen alle natürlichen Disziplinen voraussetzt, ist der
Glaube auch von diesem Standpunkte aus für die natürliche Ordnung
notwendig.

Unbestreitbar trägt die ganze Argumentation den Charakter des

Relativen. Der Sinn ist getreulich der : das ganze Menschengeschlecht

— Wenige ausgenommen — kann wegen den Tagessorgen und
Lebensleidenschaften, mit seiner Durchschnittsbegabung keine rein natürliche
wissenschaftliche Erkenntnis der höchsten metaphysischen Wahrheiten
sich erwerben und bedarf daher auch für die natürliche Ordnung des

Glaubens. Ist das nicht alles selbstverständlich Wer das leugnete, müßte
fürwahr annehmen, daß alle Menschen Philosophen im wissenschaftlichen
Sinne seien. Ist deswegen im Existenzialzustande eine Philosophie als

natürliche Weisheit, d. h. scientia per altissimas causas ohne Glaube

unmöglich Hören wir weiter, was Thomas in den gleichen Quellen sagt :

3. Thomas betont ausdrücklich die Möglichkeit und den Bestand
einer rein rationellen wissenschaftlichen Weisheit in der Existenzordnung!

Man ist anfänglich fast wie betäubt, wenn man aus dem Lager
der neuen christlichen Philosophie die Behauptung hört : Thomas
wäre nicht von der Möglichkeit und dem Bestände einer rein rationellen

Metahpysik als Weisheit per altissimas causas in ordine naturali
überzeugt gewesen. Man denkt dabei erstaunt an die rein rationellen
Beweise für das Dasein Gottes, die ebenso sicher der Existenzialordnung
entnommen sind, als sie sicher zur Metaphysik gehören. Man denkt
dabei an die natürlich anerkannten absoluten Attribute Gottes, die nach

ihm sogar das quidditav-substantielle Wesen Gottes einigermaßen
erreichen sollen.1 Man denkt dabei an seine Grundthese, die er dem

säkulär herrschenden platonischen Augustinismus gegenüber aufstellte :

alle unsere Ideen von Körperwelt, Seele und Gott sind aus der Sinnes-

weit abstrahiert2, eine These, die nicht bloß eine Umwälzung bedeutete,
sondern sicher zur Existenzialphilosophie gehört. Man denkt dabei

an die ersten metaphysischen, vom Sein als Sein abhängigen
Beweisprinzipien, an das Widerspruchsprinzip, das rein rationell so sicher

ist, daß es ohne Leugnung nicht geleugnet werden kann 3, und ohne

1 I 13. 2-
2 I 84, 1-8 ; I 87, 1-4 ; I 12, 12 ; I 84, 7 ad 3.
3 In IV. Met. lect. 2 ; Ib. lect. 3.



Gibt es eine christliche PhilosÖpKie *? 49

das wissenschaftlich eine Diskussion auch über Glaubenswahrheiten
nicht möglich ist. Daß Thomas bei all dem wie alle großen Philosophen,
auch die heidnischen, überzeugt war, daß wir nicht alle metaphysischen
Probleme erschöpfen und daher von quaedam « veritates » spricht,
ist selbstverständlich. Das schließt eine Metaphysik als scientia per
altissimas causas nicht aus. Auch die sacra Theologia ist Weisheit,

sogar die höchste, und doch offenbart sie uns von Gott nicht alles.

Mit dem allem stimmt es nun völlig überein, wenn Thomas in
Boëthium de Trinitate, q. III i — damit kehren wir zu unseren

speziellen Quellen zurück — von dem Metaphysiker sagt : auch er
bedürfe des Glaubens für die Zeit, wo er die Wissenschaft per altissimas

causas noch nicht erworben hätte, und dann aber beifügt : die bloße

Vernunft vermag derartige metaphysische Wahrheiten zu erkennen
und es gibt darüber eine Wissenschaft und es gibt solche, die sie

besitzen, wenngleich für die Meisten dennoch wegen der Schwierigkeiten

der Glaube notwendig ist. « Ad quorum (divinorum) quaedam
cognoscenda plene possibile est homini pervenire per viam rationis
in statu viae, et horum quamvis possit haberi scientia et a quibusdam
habeatur... ». Damit ist nach Thomas eine Metaphysik ohne Glaubenslicht

in der Existenzialordnung nicht bloß möglich, sondern sie existiert
tatsächlich. Und alles das steht im offenen Gegensatze zur Grundthese

der sog. christlichen Philosophie : ohne Offenbarung keine
Metaphysik, keine philosophische Weisheit.

Dem Gesagten entspricht auch die Stellung des Aquinaten zur
Erbsünde, deren Folgen im Lager der christlichen Philosophie, ähnlich
wie vor dem XIII. Jahrhundert, ausgebeutet wérden. Thomas geht
auch da einen mittleren Weg. Ihr schwerster Schlag war der Verlust
der Gnade mit den Folgen auf übernatürlichem Gebiete.1 In der

natürlichen Ordnung vermochte sie die Natur und Potenzen des Menschen

nicht zu erreichen, wohl aber die dem Menschen angestammte
Hinordnung zur Tugend, der die Sünde als Gegensatz verheerend

entgegenwirkt. 2 So kommt Thomas zur mittleren Lösung/daß die
Erbsünde weniger in die abstraktiv-spekulative Ordnung auch auf dem

Moralgebiete Verwirrung bringt, als in die praktische und vor allem

appetitive Tätigkeit des niedrigeren und höheren Menschen. Alles in
allem ist es wahr, was de Chastonay S. J. von Thomas gesagt : « Er hegt

1 De malo, q. 2 a. Ii u. 12.
2 I-II 85, 1 ; 2 ; 3. ;• ' :: WÏ.Z.: *

Divus Thomas. i



50 Gibt es eine christliche Philosophie

Vertrauen auf die Zuverlässigkeit und Sicherheit der menschlichen

Denkkraft auf ihrem eigenen natürlichen Gebiete ». 1 Und auch hierin
hat ihn, wie Grabmann gesagt, das Vaticanum geschützt 2, das doch

sicher von der existenziellen Philosophie gesprochen hat
Wir schließen diesen Teil ab im engen Anschluß an den vorigen

letzten Gedanken. Unseres Erachtens waren die Angriffe gegen von
Hertling und die Görresgesellschaft und andere Neuscholastiker, die

inhaltlich und methodisch einer rein rationellen Philosophie das Wort
redeten, ungerecht. Noch ungerechter war es, den genannten Standpunkt

methodisch mit der kantischen Methodologie in Verbindung
zu bringen. 3 Hertlings Auffassung war aristotelisch, echt homistisch
und kirchlich zugleich. Die Verteidiger der inhaltlich rein rationellen
Philosophie führen den Kampf für das Wesen der Philosophie und
damit für ihre Existenz und die Existenz des ordo naturalis gegenüber
einem übertriebenen Supernaturalismus, der ebenso gefährlich ist
wie der Naturalismus. Wie soll die Übernatur auf die Natur bauen
und sie vervollkommnen, wenn die Natur von der Übernatur einfach
verschlungen wird und nicht mehr ist Was sollen und können wir
mit einer Philosophie machen, deren höchste metaphysischen
Beweisprinzipien, von denen alle anderen natürlichen Disziplinen abhangen,
letztinstanzlich vom Glaubenslichte abhangen Liegt da die Gefahr
des « Fideismus » nicht vor Bedeutet das nicht, wie M. F. Baudin
von Strasburg gesagt4, einen Rückfall in die platonisch-augustinischen
Zeiten vor Thomas Und wie könnten wir — Baudin hat mit Recht
auch darauf hingewiesen —8 mit einer Philosophie, die selbst auf
dem Glauben ruht, den Glauben gegen die Glaubenslosen verteidigen
Das Wesen der Philosophie steht im Streite auf dem Spiel J. Maritain,
dessen Verdienste um den Thomismus hier nochmals anerkannt seien,

hat das wohl auch gefühlt, wenn er meint, man soll die « Wesenheiten

nicht anbeten ».8 Das mag ja für viele « geistreich » sein. Aber ohne

Metaphysik keine Philosophie, und die Metaphysik ruht auf den Wesenheiten.

Und das alles, was wir gegen diese neue christliche Philosophie

1 Der Kampf um die christliche Philosophie, Schw. Rundschau 34 (1934),
S. 437-

» Vgl. das. 438.
8 Vgl. Bauho/er, Idee und Gestalt kath. Wissenschaft, in « Der kath. Gedanke u

6 (1933). S. 125-127.
4 La philosophie chrétienne, Juvisy, S. 149.
5 Ib. 148.
8 Science et Sagesse, S. 157.



Gibt es eine christliche Philosophie 51

sagten, schmälert nicht die Allgewalt des Christentums ; denn Christus,
das göttliche Wort, das von Ewigkeit her die Wesenheiten dachte,
kam nicht, die Wesenheiten zu ändern, sondern er kam, um die gefallene
Existenzialwelt wieder herzustellen. Daher sind alle wunderbaren
Gesetze der mathematischen und übrigen Wissenschaften nach der

Erlösung dieselben geblieben, wie vorher.
Pierre Mandonnet O. P., der tapfere Anhänger der rein rationellen

Philosophie in Juvisy hat unterdessen die irdischen Zelte abgebrochen.
Ihm, dem glänzenden Historiker des Mittelalters, einst Lehrer unserer
Alma Mater und mein Lehrer, ihm gebührt hier noch der besondere

Dank für seine ritterliche Verteidigung der thomistischen Philosophie

(Fortsetzung folgt.)


	Gibt es eine christliche Philosophie?

