
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.
J. Gredt 0. S. B. : Die aristotelisch-thomistisclie Philosophie. 2 Bände.

Freiburg i. Br., Herder. 1935. xi-434 ; vin-373 SS.

Es ist eine wahre Freude, wie die Benediktiner auf dem Gebiete der
philosophischen Lehrbücher für die Verbreitung und Vertiefung der aristo-
telisch-thomistischen Philosophie rastlos und gründlich gearbeitet haben.
Wir erwähnen hier das zweibändige « Lehrbuch der Philosophie » von
Dr. B. Kälin, Rektor in Sarnen, das 1933 in zweiter Auflage erschienen
ist (Buchdruckerei Ehrli, Sarnen). Für den Gebrauch an unseren
verdienstvollsten katholischen Lyzeen eigens und pädagogisch klug
zugeschnitten, hat es an mehreren Anstalten weiteste Verbreitung gefunden.
Es verdient den guten Ruf, den es besitzt, durch die kurze aber präzise
Problemstellung, die vortreffliche Begründung, die klare Darstellung und
den wahren aristotelisch-thomistischen Geist, von dem es durchweht und
durchdrungen ist.

Joseph Gredts neue deutsche Philosophie, der der Herder'sche Verlag
eine vornehme äußere Ausstattung gegeben hat, ist evident für höhere
Studienkreise, für Hochschul- und Seminarbetrieb bestimmt, entsprechend
der lateinischen Ausgabe, die als Lehrbuch in zahlreichen Seminarien
eingeführt worden ist. Im ersten Band behandelt Gredt die Logik und
Naturphilosophie. Letzterer hat er mit Recht und nach echt aristotelischer
Auffassung die Psychologie mit der ganzen Erkenntnislehre einverleibt.
Der zweite Band umfaßt die Metaphysik, der die Kriteriologie als besonderer
Teil eingegliedert ist, und die Ethik. Die Tendenz : die Kriteriologie von der
Logik, der sie eigentlich nie angehörte, zu trennen, hat endlich überall
den Sieg davon getragen. Gott Lob

Gredt ist längst bekannt durch seine lateinische Philosophie, die
unter dem Titel « Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae » schon
die 6. Edition erlebt hat. Ausgezeichnet schon im Jahre 1912 durch ein
eigenes päpstliches Handschreiben Pius X., hat man jenen Elementa
vor allem nachgerühmt : spekulative Tiefe, logischen Aufbau der
Gesamtsynthese, nüchtern präzise Darstellung, reichhaltige Berücksichtigung der
neuesten naturwissenschaftlichen Ergebnisse und wahren, quellenmäßig
nachgewiesenen aristotelisch-thomistischen Geist. Frühere Zensoren des

Divus Thomas, wie Commer, Bernard Kälin, Morard, Käppeli, nannten
Gredts Werk übereinstimmend das vorzüglichste Lehrbuch der aristotelisch-
thomistischen Philosophie.

Die vorliegende deutsche Ausgabe bedarf indessen doch einer
besonderen Wertung und das in doppelter Beziehung, in methodischer und
lehrinhaltlicher Hinsicht.



4Ö2 Literarische Besprechungen

In methodischer Hinsicht. Wir nehmen hier das Wort « methodisch »

in einem weitesten Sinne. Gredts deutsche Philosophie ist keineswegs
eine Übersetzung der lateinischen « Elementa ». Sie ist ein vollständig
selbständiger Neuguß seiner Philosophie in fließender, knapp-präziser,
vollständig deutscher Sprache. Welch schwierige und gewaltige Arbeit das
erforderte, sei hier nur erwähnt. Wenn Gredt dabei den einen und anderen
technisch-lateinischen Terminus noch in Klammer setzte, so begrüße ich
das sehr. Das ist in hohem Maße orientierend. Vor allem aber begrüße
ich es, daß er seinen syllogistischen Apparat mit Major und Minor und
Major der Major und Minor usw. abgebaut hat. Der Syllogismus hat
sowohl für den eisernen-logischen Gedankenaufbau als für die Klarheit
eine eminente Bedeutung. Aber wenn er übertrieben angewandt wird,
verdeckt er die Logik, schafft Unklarheit und macht die Entwicklung
des Problems ungenießbar. Und alles, was wir gesagt, gilt für die
deutsche Denkweise noch im besonderen. Sodann hat die vierzigjährige
Beschäftigung mit Philosophie es Gredt, dessen Muttersprache die deutsche
ist, ermöglicht, gewisse lateinische Fachausdrücke, man denke hier an
Akt und Potenz und gewisse naturwissenschaftliche Ausdrücke, besser und
genauer zu verdeutschen als wir es anderswo finden. Was wir in dieser
deutschen Ausgabe methodisch bedauern möchten, ist das, daß Gredt in
seinen fortlaufenden, langen, schwierigen Lehrentwicklungen, in denen jeder
Satz bedeutungsvoll ist, zu wenig Ruhepausen durch Zwischentitel geschaffen
hat. Der Leser möge die naturwissenschaftlichen Auseinandersetzungen
durchgehen, und er wird mir Recht geben. Auch dürfte das Namen- und
Sachverzeichnis, das dem Autor sicherlich viel Arbeit kostete, noch etwas
reformbedürftig sein, wobei dann zweifelsohne beide Verzeichnisse getrennt
werden müssen.

Lehrinhaltlich werden wir uns auf einige wenige Punkte beschränken
müssen. Auch da besitzt die deutsche Ausgabe vor der lateinischen noch
mehrfache Vorzüge neben einigen wenigen Schattenseiten, die unseres
Erachtens schon der lateinischen Ausgabe anhaften. Ein unleugbarer
Fortschritt ist es, daß Gredt zum ersten Male seine aristotelisch-
thomistische Philosophie genauer charakterisiert als scharf logische,
folgerichtige Durch- und Weiterbildung der aristotelischen Lehre von Akt und
Potenz (I. 2). Scharf und genau umrissen gibt Gredt den eigentümlichen
Gegenstand der Logik (I. 2). Da das 0 ens rationis » oder die secunda
intentio auch nach Gredt eigentlichster Gegenstand der Logik ist, wäre
die Dreiereinteilung der Logik in die Anordnung der Ideen — praedica-
bilitas —, Anordnung der Urteile resp. der Aussage — praedicatio —
und Anordnung des Schlusses — consecutio — gegeben gewesen, und zwar
ganz im aristotelisch-thomistischen Sinne. Gredt zog eine allgemeinere
Zweiereinteilung vor : I. Logik der Denkformen (I ig ff.) und II. Logik
des Denkinhaltes (I 66 ff.). Das möchte ich bedauern, denn das zwang
den Verfasser nicht bloß zu früher gerügten, unnützen Wiederholungen,
sondern verführte ihn auch dazu, manche Frage in die Logik hineinzuziehen,

die eminent realwissenschaftlich sind, wie z. B. den Beweis für
die Realität der Universalia (I 66 ff.), den Nachweis für die Analogie des



Literarische Besprechungen 463

Seins (I 86 ff.), die eingehendere Ausführung über den Inhalt der zehn
Kategorien (I 92 ff.). Alles das sind eminent metaphysische Fragen. Für
mich sind die Kategorien, logisch betrachtet, etwas ganz anderes als onto-
logisch ins Auge gefaßt. Ausgezeichnet hat Gredt das Wesen des Urteils
(I 37), der Aussage (I 38) und des Schlusses (I 48) charakterisiert. Ob
die Induktion keinen Mittelbegriff — terminus médius — habe, wie Gredt
sagt (I 64), ist zwar eine alte Streitfrage. Aber wenn man doch von den
Teilen zum Ganzen schließt, wie Gredt richtig sagt, so sind eben diese
Teile der Mittelbegriff, und ich wüßte nicht, wie die Induktion ein Schluß
wäre, wenn sie nicht einen terminus médius besäße.

Gredts Naturphilosophie (I 128-434), die, wie bereits bemerkt, auch
die ganze Psychologie umfaßt, ist nach Anlage und dem logisch gegliederten
Aufbau, sowie nach der Kritik der irrigen Ansichten und der Begründung
der thomistischen Lösungen meines Erachtens ausgezeichnet. Es ist schade,
daß wir gerade hier Seiten und Seiten ohne Untertitel zu lesen bekommen.
Wer wissen will, welches Interesse Gredt auch den modernsten naturwissenschaftlichen

Problemen, Atom- und Elektronen lehre (I 158 ff.), in seiner
deutschen Philosophie entgegenbringt, kommt hier auf seine Rechnung.
Die Begründung des Hylomorphismus (I 153 ff.) halte ich für besonders

glücklich. Vielleicht trägt Gredt seine philosophischen Ideen etwas zu
stark in die Probleme der exakten Wissenschaft hinein. Wenn wir vor
Augen halten, daß die moderne exakte, experimentelle Wissenschaft als
solche weder methodisch eine Abstraktion kennt, noch lehrinhaltlich
eine Formal- und Finalursache, und folgerichtig keine Substanz anerkennt,
noch anerkennen will, sondern nur mit der Sukzession und Koëxistenz
von zeitlich-räumlichen Erscheinungen es zu tun hat, so wird es leicht
einleuchtend, daß sie es weder mit der Bewegung im philosophischen
Sinne, noch mit Materie und Form als Wesensteilen des Körpers, noch mit
einer mutatio substantialis, die doch die Substanz voraussetzt, zu tun
hat. Folglich ist die exakte Forschung als solche rein quantitativer
Einstellung. Darnach hätte Gredt die Naturphilosophie von der exakten
modernen Naturforschung noch genauer und schärfer unterscheiden können
und sollen (vgl. I 129 ff.).

Uber Gredts treffliche und gründliche metaphysische Ausführungen
im zweiten Bande nur wenige und der Bedeutung nach nebensächlichere
Bemerkungen. Was er über die obersten, unmittelbar evidenten Prinzipien
sagt (II 25 ff. ; II 129 ff.), ist sehr gut. Aber er bekämpft hier Gegner,
die er nicht nennt, was schon deshalb zu bedauern ist, da der Kampf
über diese Lehrpunkte in neuester Zeit vor allem entbrannt ist. Auch hätte
ich gewünscht, daß er die Gründe des Stagiriten, warum das Kontradiktionsprinzip

absolut unleugbar ist, angeführt hätte (II 126). Beim Kausalprinzip

hätte die uns von Modernen vorgeworfene angebliche Unmöglichkeit
der Abstraktion der Ursache und Wirkung behandelt werden sollen. Daß
mein Freund den fünf Gottesbeweisen des Aquinaten noch einen sechsten :
den Glückseligkeitsbeweis beifügt, betrachte ich als einen Schönheitsfehler
seiner Naturtheologie (II 180) Bei den trefflichen, aber sehr kurzen
Ausführungen über das Naturgesetz (II 290 ff.) wäre eine noch tiefere



Literarische Besprechungen

Begründung seiner Notwendigkeit und seines ersten Gebotes : « Tue das
Gute, meide das Böse » am Platze gewesen. Übrigens kommen wir auch
da wieder auf eine frühere methodische Frage zurück. Wer die
physikalische Methode nicht streng von der philosophisch abstraktiven Methode
unterscheidet, wird einen Modernen kaum je wissenschaftlich von der
Existenz und Notwendigkeit des Naturgesetzes und Naturrechtes überzeugen.

Damit brechen wir unsere Kritikbemerkungen ab, um nicht zu lang
zu werden. Wenn man der lateinischen Philosophie Gredts unter den
modern aristotelisch-thomistischen Lehrbüchern den ersten Rang zuspricht
und zugesprochen hat, so gilt das methodisch und inhaltlich noch mehr
von seiner deutschen Ausgabe. Wir wünschen ihr daher weiteste
Verbreitung.

G. M. Manser O. P.

Thomas von Aquin : Die Summe wider die Heiden. Bd. I. deutsch
von Hans Nachod und Paul Stern. Leipzig, Hegner. 1935.

In gefälliger Ausstattung ist das erste Bändchen dieser deutschen
Übersetzung, welche, den 4 Büchern der Contra Gentes entsprechend,
auf 4 Bändchen berechnet ist, erschienen.

In dem vorliegenden Bändchen sind drei Dinge gut zu unterscheiden :

das Vorwort, die Erläuterungen und die Übersetzung selbst.
Das Vorwort, von Alois Dempf, umfaßt mehr als 40 Seiten und darf

vom Leser nicht vernachlässigt werden. Es orientiert vortrefflich über
den Lehrzusammenhang des ganzen ersten Buches der berühmten Summa.
Dempf führt da ganz richtig den Unterschied zwischen Gott und Geschöpf
bei Thomas auf die Akt- und Potenzlehre in ihrer Anwendung auf die
Distinctio von Wesenheit und Existenz als Tiefstes zurück (33). Wenn
Dempf weiter gegen die 24 berühmten Sätze als « Wesen des Thomismus »

polemisiert (30), so hat er auch da nicht ganz Unrecht. Sie bilden in ihrer
Vielheit nicht das « Wesen » des Thomismus, sondern sind Sätze, die aus
dem Wesen erst hervorgehen. Das Wesen einer Synthese ist überhaupt
nicht eine bestimmte Folgerung, ein Lehrresultat, auch nicht die
Überwindung des Naturalismus, wie D. annimmt (29), sondern etwas « Tiefst-
Einheitliches », das Wurzel aller gewonnenen Lehrresultate ist.

Über die Übersetzung selbst wird der Leser mehr ein allgemeines
Urteil als zu viele Detailerörtcrungen erwarten. Mit Recht haben die
Übersetzer der Übertragung den kritischen Text der Leonina-Ausgabe
zugrunde gelegt (59). Die Bibel-, Aristoteles- und Väterzitate, die Thomas
anführt, werden überall genauer nach moderner Zitationsweise
vervollständigt. Anerkennend haben die Übersetzer, statt Schönheitsregeln
zu folgen, in erster Linie der scharfen Logik des Gedankenaufbaues
Rechnung zu tragen gesucht. Philologie, Philosophie und Überlieferung
müssen bei einer solchen Übersetzung eines so tiefen und schwierigen
Werkes gedeihlich zusammenarbeiten. Dabei wird man bei der
Übertragung des einen und anderen Ausdruckes immer noch verschiedener
Ansicht sein können. So würden wir das Universale und die Universalitas



Literarische Besprechungen 465

auch jetzt noch lieber mit « das Allgemeine » und « Allgemeinheit » wiedergeben

als mit « allgesamt » und « Allgesamtheit », da das erstere den
distributiven Charakter des Universale besser charakterisiert und dennoch
den Unterschied von dem « Gemeinsamen », — commune —, das weiter
ist, wahrt. Philosophisch unverständlich ist es, wenn man die « intentio
universalitatis », die doch nichts anderes ist als die « Beziehung des

Allgemeinen », wie die Alten es übersetzten, mit « Hinspannen der All-
gemeinhaftigkeit » übersetzt (254, 430). Das Wort « species » in der
Erkenntnislehre mit « Gestalt » und die « species intelligibilis » mit « verstehbarer

Gestalt » zu verdeutschen, ist philosophisch sicher nicht glücklich.
Warum nicht das längst gebrauchte « Erkenntnisbild » beibehalten Und
nun das lateinische potentia, die crux der Übersetzer Die Übersetzer
geben es im Einklang mit der Bernhart'schen Thomasübersetzung durch
« Mögestand ». Ich frage mich : warum nicht das frühere « möglich » und
« Möglichkeit » beibehalten Damit kann man die verschiedenen Arten
des Möglichen leicht näher bestimmen : etwas, was denkmöglich ist —
potentia logica, oder was sachlich möglich ist — potentia realis, entweder
in Beziehung zu einer Tätigkeit — potentia activa — oder etwas, was
seinsmöglich ist — potentia passiva. Dabei kann dann der « actus » als
«Wirklichkeit» ohne Beifügung gegeben werden (61, 373). Alle diese

Bemerkungen sollen den Wert der vorliegenden Übersetzung nicht
herabdrücken. Wir halten die von Nachod und Stern uns gegebene Übersetzung
des 1. Buches der Contra Gentes vielmehr für eine gute, genaue und leicht
verständliche und zollen der geleisteten großen Arbeit volle Anerkennung.

Zu unserer Übersetzung hat P. August Brunner S. J. Erläuterungen
geschrieben, die zu Dempfs Ansichten teilweise im Gegensatze stehen
und die einer besonderen Erwähnung wert sind. Auch in diesen
Erläuterungen gibt es unseres Erachtens Vortreffliches, z. B. von S. 368-378.
Aber was Brunner über das Verhältnis der Lehre des hl. Thomas zur
modernen Naturwissenschaft andeutet und sagt, wird heutzutage nicht
bloß von den Thomisten, sondern auch von modernsten Naturwissenschaftlern,

die von Philosophie etwas verstehen, abgelehnt, und müßte
schließlich die Grundprinzipien, auf denen die Contra Gentes und die
ganze Philosophie des Aquinaten ruht, erschüttern. Brunners vielfach
wiederkehrende Bemerkung : was Thomas über « Bewegung », über « Materie
und Form » und die daraus sich ergebende « Erkenntnislehre » sagt, hatte
nur Geltung nach den damaligen aristotelischen Voraussetzungen, die jetzt
durch die modernen Naturwissenschaften erschüttert sind, ist sehr typisch
und müßte, zu Ende gedacht, den Wert einer deutschen Thomasübersetzung
überhaupt ernstlich in Frage stellen. Schon der verdienstvolle Math. Schneid
hatte seiner Zeit die These verfochten, die Naturwissenschaft kann die
Frage über das Wesen des Körpers nicht lösen. Fügen wir bei : sie will
sie auch nicht lösen. Und das alles wird sofort verständlich, wenn wir
bedenken, daß einerseits die Philosophie nach dem Sein, dem « Wassein »

— causa formalis—- und dem « Warumsein »— causa finalis, der Dinge fragt
und daher methodisch nur abstraktiv vorgehen kann, während die moderne
exakte Wissenschaft als solche seit Bacon von Verulam es ablehnte, diese

Divus Thomas.



466 Literarische Besprechungen

beiden Ursachen zu ergründen und infolgedessen nur die Erscheinungen
in ihrer quantitativen Zusammensetzung und zeitlich-räumlichen
Aufeinanderfolge erforschen will. Sie hat es nur mit den Gesetzen der
Phänomene zu tun, und kein einziges Experiment, weil es nur von schon
Quantitativem ausgeht und zu Quantitativem führt, vermag uns als
solches ein « Was » und « Warumsein » zu offenbaren, auch nicht den
Unterschied von Leben und Nichtleben. Inhalt, Methode und die Resultate
der beiden Gebiete sind gänzlich verschieden, aber nicht widersprechend,
denn sowohl die Hypothese von Atomen als Elektronen setzt quidditativ
erst noch ein Doppelprinzip der « Einheit » und « Vielheit » voraus, das
die exakte Forschung als solche, weil sie phänomenalistisch ist, nicht
beweist, noch beweisen kann.

Kehren wir jetzt noch einen Augenblick zu Brunners Erläuterungen
mit genauerer Fixierung unseres Standpunktes zurück. Die These, wie
wenn der aristotelische Satz : omne quod movetur ab alio movetur, auf
den Thomas den Beweis für die Existenz Gottes gründete, ein Ausfluß
des irrigen physikalisch-astronomischen Weltbildes der Alten gewesen
wäre, ist gar nicht haltbar (379). Der genannte Satz, philosophisch
genommen, gilt heute noch wie ehedem. Der weitere Satz, wie wenn
die physikalischen Grundlagen der Theorie von Materie und Form
erschüttert wären (391), hat im Lichte des Gesagten gar keinen Sinn.
Die Frage der philosophischen Erkennbarkeit des Wesens der Materie
ist durch die moderne Physik keineswegs anders zu stellen (391) als wie
früher. Daß die moderne Physik in der Aufeinanderfolge der Phänomene,
also in der Bewegung keine Finalitas kennt (397), ist wahr, hat aber
mit unserer Frage nichts zu tun. Damit ist auch die aristotelische
Erkenntnislehre, die sich tatsächlich auf die Compositio von Materie und
Form im Körper stützt, in keiner Weise durch die moderne Physik
erschüttert (419). Eine aristotelisch-thomistische Abstraktion der Form
von der ersten Materie, von der Brunner spricht (416), gab es überhaupt
nie. Suarez folgend, hat daher Brunner auch die Theorie des aristotelisch-
thomistischen Individuationsprinzips teilweise falsch dargestellt (399).

Die bedenklichen Folgen, die sich aus einer derartig engen
Verquickung von Philosophie und exakter Wissenschaft, wie die obige
Interpretation sie im Auge hat, ergeben müßten für eine wahre Metaphysik
und damit für eine philosophia perennis, liegt auf der Hand. Die bloß
exakte Forschung begründet, trotz ihrer herrlichen Erfolge auf ihrem
Gebiete, keine Metaphysik, setzt aber, soll sie aus ihrem hypothetischen
Wandel herauskommen, eine solche voraus. Das bloße Experiment für
sich allein beweist nie eine substantielle Veränderung und folglich beweist
sie als solche weder die Einheit noch die Vielheit der Dinge. Das ist der
Hauptgrund, warum wir hier auf die Tragweite des ganzen Problems
besonders aufmerksam gemacht haben.

G. M. Manser O. P.



Literarische Besprechungen 467

J. Maritain : La Philosophie de la nature. Essai critique sur ses

frontières et son objet. Dans la collection : Cours et Documents, sous la
direction d'Yves Simon. Paris, Téqui. 1935. 146 pp.

M. Maritain publie les notes sténographiques de son cours sur la
« philosophie de la nature ». Il ne nous offre qu'un essai critique, dont le

but est très bien marqué dans le titre. Il faut en savoir gré au savant auteur.
L'existence même de la philosophie de la nature est menacée à cause des

confusions qui s'introduisent dans sa notion même, c'est-à-dire dans la
détermination de son objet.

La thèse de M. Maritain est nette et conforme à la tradition
aristotélicienne et thomiste : Il y a — et il nous faut — une philosophie de la
nature, qui a pour objet le « mouvant ». Elle est distincte de la métaphysique
générale qui s'attache à l'être comme être ; la philosophie de la nature
a pour objet tel être, le ens mobile. Elle ne se confond nullement avec la
« mathématisation » de l'observation sensible, qui s'efforce —- en vain
d'ailleurs — de tout réduire à la quantité et constitue des « scientiae
mediae », empiriométriques. Contrairement à la tendance des anciens,
la philosophie de la nature ne s'identifie pas avec les sciences particulières
de la nature, dont la source est l'observation sensible, et qui s'attachent
aux « phénomènes » mesurables. La philosophie de la Nature se base sur
l'observation des faits sensibles qui lui fournit son objet ; elle s'efforce
de pénétrer jusqu'à «la quiddité » des choses; et cette spéculation ontologique

la met en contact avec la métaphysique générale.
La première partie du livre est plutôt historique ; et elle est nécessaire

si l'on veut saisir nettement la situation actuelle. L'opposition entre Héra-
clite, Platon et Aristote est présentée d'une manière très suggestive. Descartes
confondait encore la philosophie de la nature avec les sciences naturelles
et leur mathématisation. Aussi, dans les temps modernes, après avoir
pris les sciences particulières comme philosophie de la nature, on en est
arrivé à nier celle-ci d'une manière radicale. On aboutit ainsi au positivisme ;

celui-ci ne laisse plus de place qu'à une métaphysique réflexive qui prétend
se substituer à une philosophie de la nature (Bergson, Brunschwicg).

Le positivisme devait nécessairement périr devant les exigences les

plus nettes de l'intelligence. Cette réaction est caractérisée surtout par les
travaux de Duhem qui, pour la détruire, a poussé à l'extrême la conception
positiviste — par ceux de Meyerson, qui se place au point de vue épisté-
mologique et met au jour les « irrationnels » auxquels la science vient se

heurter — et en ces derniers temps par les travaux de Bachelard, qui semble
bien faire un pas en avant vers une philosophie de la nature.

A la même réaction contre le positivisme, on peut rattacher les
spéculations phénoménologiques de Husserl et de Scheler, qui risquent cependant

d'effacer les frontières entre la philosophie et les sciences d'observation
particulières.

Tout cet exposé historique est parsemé d'observations judicieuses,
d'éclaircissements doctrinaux qui révèlent le savoir étendu et la pénétration
philosophique de l'auteur. Nous signalons une différence de terminologie



468 Literarische Besprechungen

entre saint Thomas et Cajetan, au sujet de Yabstractio totalis et de Yabstractio
formalis (pp. 15-18). Nous nous demandons cependant si Yabstractio totalis
qui certes est effectuée par tout le monde, peut être appelée purement
« préscientifique ». Dans les sciences particulières, Yexplication n'est souvent
qu'une manière à'abstractio totalis, car on y explique par la simple réduction
du particulier au plus universel.

Notons encore les considérations de M. Maritain sur les trois degrés
d'abstraction (p. 23 et suivantes). Il sera intéressant de rapprocher ses
idées de celles que M. le professeur Mansion a exprimées au sujet de l'abstraction

chez Aristote, aux « journées philosophiques » de Louvain (Louvain 1935).
La partie systématique de l'ouvrage (Chap. III) donne les « positions

thomistes sur la philosophie de la nature ». Elle établit la nécessité de cette
philosophie, condition de toute métaphysique vraiment objective ; et a
abouti à sa définition. L'auteur détermine son objet en un latin familier
aux scolastiques : Ens secundum quod mobile, sub modo definiendi per
intelligibilem quantitatem.

M. Maritain aborde ces problèmes sous un biais qui rattache ses idées

au grand courant aristotélicien et thomiste. Nous sommes persuadés
qu'aucun ouvrage récent n'a pénétré plus avant dans la question ; aucun
n'a abouti à des résultats plus solides. Nous n'en voulons nullement au
savant professeur des redites dont il semble s'excuser. Nous les croyons
utiles ; et nous recommandons vivement la lecture, ou plutôt l'étude de

ce livre à tous les étudiants qui doivent aborder la philosophie de la nature.
Bien des professeurs d'ailleurs se l'assimileront avec grand profit.

Nous croyons cependant qu'on peut envisager le problème d'un autre
angle, qui peut-être rendrait ces précieuses considérations plus assimilables

pour nos contemporains. Nous ne voulons pas insister sur la nature des

mathématiques, telles qu'on les conçoit en ce moment. Nous croyons que
dans toutes leurs parties, mises à part l'arithmétique et l'algèbre pures,
elles sont des « scientiae mixtae ». Même l'étendue n'est pas quantité pure ;

c'est pourquoi les mathématiciens aimeraient tant à s'en dégager. Que
faudra-t-il dire alors de l'espace, du lieu, du mouvement, etc. Mais à

la lecture de l'excellent livre de M. Maritain, deux questions surgiront
dans tous les esprits : 1. Le philosophe veut atteindre la « quiddité » des

choses sensibles. Qu'en connaissons-nous de fait M. Maritain admet que
notre connaissance est très pauvre en cette matière. Nous croyons qu'elle
se réduit à la connaissance des phénomènes, que nous reconnaissons comme
« accidents », que nous devons rattacher à une substance, dont résultent
ces accidents. En d'autres termes, avons-nous autre chose que l'application
de nos connaissances métaphysiques à cette réalité particulière qui se livre
à nos sens C'est pourquoi, on a tant de peine à donner une philosophie
de la nature à ceux qui l'abordent avant d'avoir acquis une solide formation
métaphysique.

2. M. Maritain estime que le philosophe ne doit pas s'attacher au « détail »

des phénomènes. C'est très vrai ; mais n'est-ce pas un peu vague La
philosophie de la nature ne se construit pas sans un contact constant avec les

sciences particulières ; personne ne l'a mieux prouvé que M. Maritain.



Literarische Besprechungen 469

Mais à quel point ce contact peut-il se relâcher Quels phénomènes, découverts

par le savant, sont négligeables pour le philosophe
Nous ne pouvons pas essayer de répondre ici à ces questions. Nous

pouvons faire mieux ; nous attendons les précisions de M. Maritain. En
ces quelques leçons, il ne pouvait pas tout dire. Si un jour il nous donne
sa philosophie de la nature, il y répondra, comme Diogène, « en marchant ».

Ce qu'il nous donne en ce moment est éminemment utile, et sera d'autant
plus efficace que dans certains milieux l'autorité de M. Maritain est décisive.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

A. Gardeil 0. P. : La vraie vie chrétienne. Bibliothèque française
de philosophie. Paris, Desclée de Brouwer. 1935.

Il est un peu surprenant de trouver pareil ouvrage dans une
« bibliothèque de philosophie ». Qu'il y ait là des analyses philosophiques
perspicaces, personne ne le contestera ; mais si des études sur notre « vie
divine » par la grâce du Christ n'appartiennent pas à la théologie, nous
craignons bien que les mots ne perdent leur signification. La pente où les

idées de M. Maritain sur la « philosophie chrétienne » nous engagent est

singulièrement glissante. Bientôt, la Somme théologique de saint Thomas
ne sera plus que de la « philosophie chrétienne ». Non lis de verbis, mais
encore importe-t-il d'éviter l'équivoque. On nous a toujours dit que la
philosophie est la sagesse accessible à la raison naturelle. Si la grâce du
Christ et « l'habitation du Saint-Esprit », et les dons du Saint-Esprit sont
accessibles à notre intelligence humaine, telle que la nature nous l'a donnée,
on peut entrevoir un naturalisme qui inquiétera vivement les théologiens.

Faisons abstraction de la couverture du volume. Celui-ci contient
des études partiellement inédites de feu le Père A. Gardeil, qui certes
méritent pleinement l'honneur d'une publication. Elles sont présentées
par M. J. Maritain, et précédées d'une longue introduction du R. P. H.-D.
Gardeil, qui a pieusement recueilli les notes volumineuses de son oncle,
et s'est efforcé de les faire entrer dans un cadre logique.

Dans une première partie, le pieux et savant auteur nous donne l'idée
très théologique de la vraie vie chrétienne. Cette vie est divine ; car la
grâce surnaturelle est une participation à la nature de Dieu. Nous la recevons
par le divin Sauveur, et d'elle jaillissent les vertus théologales et les vertus
infuses, qui nous permettent de nous acheminer vers la vie parfaite, la vie
contemplative, dans le temps et l'éternité.

Apparemment, on n'aurait qu'à se laisser vivre suivant ces dons surnaturels

; mais la nature et ses désordres peuvent stériliser les belles promesses
de la grâce sanctifiante. C'est pourquoi il faut apprendre à se gouverner ;

l'exercice des vertus infuses doit être fortifié par une rigoureuse discipline.
De là, une deuxième partie du livre, consacrée au « gouvernement personnel
et surnaturel de soi-même ». Cette partie semble incomplète. Elle ne
correspond pas à la « table analytique » que feu le Père Gardeil avait constituée.
Il y a là cependant des études sur « la faculté de gouvernement », sur la



470 Literarische Besprechungen

vertu de religion, sur la dévotion et sur la prière, qui précisent bien des
idées, et dont tous les chrétiens cultivés pourront faire leur profit.

Constituer un livre d'après les notes incomplètes d'un auteur décédé
est une tâche ingrate. Nous estimons cependant que le R. P. H.-D. Gardeil
a augmenté la vénération que son oncle inspirait à tous ceux qui ont pu
l'approcher. Defunctus adhuc loquitur, et nous constatons une fois de plus
que le Père Gardeil ne parle pas en vain.

M. de Munnynck O. P.

Société Thomiste : Journées d'Etudes. I. La phénoménologie ; II. La
philosophie chrétienne. Le Saulchoir et Juvisy. Société thomiste s. d.
(1933 et 1934).

On ne saurait trop louer la Société thomiste de convoquer de temps
à autre ses membres, pour discuter des problèmes intéressant la pensée
thomiste. La première réunion eut lieu le 12 septembre 1932 aux fins de
confronter thomisme et phénoménologie. Le sujet n'aurait pu être mieux
choisi. Trop de thomistes vivent encore dans un splendide isolement, soit
qu'ils se cantonnent en des études purement historiques, soit qu'ils se
désintéressent des modernes sous prétexte que ceux-ci déraisonnent. Sans doute,
le concordisme est un fléau, mais quiconque défend une philosophie, non
pas comme une curiosité archéologique, mais comme un organisme vivant,
est tenu de prendre contact avec son temps et de tâcher de développer
sa doctrine, au lieu de piétiner sur place en répétant ce qu'ont dit ses
prédécesseurs. Des confrontations comme celle de Juvisy permettent aux
thomistes de se rendre un compte plus exact des problèmes actuels et des

questions à préciser ou à développer.
La séance du matin fut consacrée à la lecture et à la discussion d'un

rapport de Dom Feuling (Salzburg) sur le mouvement phénoménologique.
En quelques pages denses et précises, l'auteur situa historiquement la
phénoménologie, indiqua une notion générique de la méthode et résuma
à grands traits les doctrines de Husserl et de Heidegger. Dans la discussion
qui suivit, Mlle Edith Stein et M. Söhngen apportèrent des précisions sur
des problèmes fort délicats d'interprétation et Dom Mager présenta des

remarques sur la phénoménologie et les autres courants de pensée
contemporaine.

L'après-midi, le P. Kremer (Louvain) lut un rapport sur le thomisme
et la phénoménologie de Husserl. Ses remarques portèrent surtout sur
la « Wesenschau », 1' « Einklammerung » et leurs conséquences. La discussion

nous sembla un peu décevante et confuse, obscurcie qu'elle fut par un
désaccord fondamental sur l'idéalisme de Husserl. En somme, on se tint
trop encore sur le plan de l'interprétation de la phénoménologie.

La confusion est peut-être essentielle à toute réunion de philosophes,
puisque ceux-ci ne s'entendent même pas sur la définition des mots. On
le vit bien lors de la deuxième « journée » (11 septembre 1933), consacrée,
elle, à la philosophie chrétienne. Dès le premier rapport, on fut en plein
dans le brouillard. M. Forest (Poitiers) qui devait étudier le problème



Literarische Besprechungen 471

historique de la philosophie chrétienne, nous dit, en réalité, des choses

— fort intéressantes — sur les différentes manières de concevoir les rapports
entre la foi et la raison : c'était à côté de la question. Après quoi, le P. Man-
donnet et M. Gilson échangèrent, au cours d'un long duel, maintes balles
sans aucun résultat. L'après-midi, le R. P. Motte (Le Saulchoir) lut un
très long travail intitulé « Vers une solution doctrinale du problème de la
philosophie chrétienne ». Nous ne saurions que faire nôtre l'opinion du
P. Geiger (Rev. des sciences phil. et tliéol. 1935, p. 131), à savoir que ce

travail est sans doute fort profond, mais qu' « il restait peut-être à se

prononcer plus clairement sur un point moins profond sans doute, mais qui,
semble-t-il, a été pour beaucoup dans l'imprécision des discussions qui
suivirent ce rapport : le caractère proprement philosophique et rationnel
de cette philosophie... » En appendice, on a publié d'intéressantes lettres
du regretté P. Roland-Gosselin et de G. Rabeau.

M. T.-L. Penido.

J. T. Mückle : Algazel's Metaphysics. A mediaeval translation. Toronto.
St-Michael's College. 1933.

Tous ceux qui ont voulu étudier l'influence des Arabes sur les sco-

lastiques latins ont été arrêtés par l'inaccessibilité des traductions médiévales
des ouvrages arabes. Le R. P. Mückle nous a donc rendu un très précieux
service en éditant une traduction latine médiévale de la métaphysique
de Gazzali. Le texte est celui du manuscrit Vat. Lat. 4481, mais l'éditeur
s'est également servi de cinq mss. parisiens et de l'édition de Venise, 1506.
Nous ne pouvons que souhaiter la continuation de ces utiles rééditions.

M. T.-L. Penido.

M. Müller : Ethik und Recht in der Lehre von der Verantwortlichkeit.
Ein Längsschnitt durch die Geschichte der katholischen Moraltheologie.
Regensburg, Habbel. 1932.

Das vorliegende Buch von Müller, das einen wichtigen und gehaltvollen

Beitrag zur Geschichte der Moraltheologie liefert, kommt aus der
Würzburger Schule von Geheimrat Ruland, die ja die geschichtliche
Erforschung der Moraltheologie zu ihren besonderen Arbeitsgebieten
zählt. M. behandelt eine zentrale Frage aller Ethik, deren geschichtliche
Entwicklung er in einem Längsschnitt untersucht (zur Begründung seiner
Methode vgl. die trefflichen Ausführungen im Vorwort). Schon die Wahl
des Fragepunktes, dann die ganze Art der Untersuchung sichern dem
Buche vielfache Beachtung, erfordern aber auch eine Stellungnahme von
verschiedenen Gesichtspunkten.

Es handelt sich in der Arbeit von M. um die Frage : « Unter welchen
Voraussetzungen ist der Mensch für seine Handlungen und deren Folgen
sittlich verantwortlich » Die Frage nach der Verantwortlichkeit des
Menschen für eine Handlung kann vom ethischen wie vom rechtlichen



472 Literarische Besprechungen

Standpunkt aus gestellt werden. Der Unterschied zwischen beiden
Betrachtungsweisen liegt in Kürze darin, daß für die rechtliche Beurteilung
in erster Linie der Tatbestand maßgebend sein muß, die Handlung selbst
mit ihren Folgen, nicht die Gesinnung, aus der sie entsprang. Zwar ist diese
für den Richter nicht gleichgültig, ja es wird erst auch die Berücksichtigung
der Motive zur Tat zu wirklich gerechter Beurteilung derselben führen.
In der Sphäre des Ethos aber handelt es sich bei der Beurteilung wesentlich

um die innere Einstellung des Handelnden zur Tat, darum, wie der
Wille sich verhielt. Beide Betrachtungsweisen sind von den Moralisten
nicht immer deutlich geschieden worden. M. zeigt, daß die Frage nach der
sittlichen Verantwortlichkeit lange unter dem Einfluß der strafrechtlichen

Imputationslehre beantwortet wurde, und daß hier auch der Ausgangspunkt

für eine bestimmte Richtung der Moraltheologie liegt.
Im ersten Kapitel seines Buches legt M. die Grundlagen dar, auf

denen die ethische Imputationslehre ruht. Bereits die Stoa hat, auf
aristotelischen Lehren weiterbauend, den Grundsatz vertreten, daß das
menschliche Handeln nur nach der Gesinnung des Täters zu beurteilen
sei. Im Willen zur Tat liegen Verdienst wie Verbrechen. Diesen Grundsatz
hat die Stoa entschiedener als andere Systeme antiker Ethik vertreten.
Ihren Einfluß sehen wir in der Ethik der Kirchenväter, die bestimmt
wird durch die Auseinandersetzungen einmal mit der jüdischen Ethik und
dann mit der Gnosis. Letzterer gegenüber wird vor allem betont, daß
das Freiwillige die Grundlage aller ethischen Werte sei. Diese Lehre
verteidigen die Alexandriner mit Hilfe der antiken Philosophie. Sie

gewinnt weittragende Bedeutung durch den Einfluß Augustins, der die
sittliche Tat ganz vom Willen abhängig sein läßt. Voluntas est, qua et
peccatur et recte vivitur. Mit Augustinus wird dann diese Theorie von
der sittlichen Verantwortlichkeit im Frühmittelaltcr gelehrt ; denn von
seiner Autorität lebt die gesamte, sich erst langsam entwickelnde Wissenschaft

jener Jahrhunderte.
Daß die Frage der sittlichen Zurechnung für die mittelalterlichen

Ethiker problematisch werden konnte, liegt darin begründet, daß die
rechtliche Imputationstheorie allmählich größeren Einfluß gewann. Vor
allem geschah das in der praktischen Kirchenzucht, bei der Handhabung
der Bußdisziplin. Ihre doppelte Zielrichtung, Besserung des Sünders und
Erhaltung der Gemeindedisziplin, brachte es mit sich, daß von ihr aus
das Imputationsverfahren des Strafrechts auch in die Ethik Eingang
fand. M. zeigt im zweiten Kapitel seines Buches die Faktoren auf, die

zu der genannten Einstellung in der Handhabung der Kirchenzucht führten.
Er legt dann diese Einstellung in ihren Auswirkungen näher dar, die er
in der alten Kirche und im Frühmittelalter aufweist.

Die Erkenntnis des Widerspruchs, wie er sich in manchen canones
der Bußdisziplin mit ihrer rein rechtlichen Einstellung zu anderen
Satzungen zeigte, die die ethische Imputation durchführten, veranlaßte
die Glossatoren des Decretum Gratianum zu den zahlreichen
Harmonisierungsversuchen. Es liegt im Wesen der Sache begründet, daß hier
jede Vermittlung scheitern mußte. Aber ihre ernsten und tiefgreifenden



Literarische Besprechungen 473

Bemühungen hatten doch den Erfolg, daß der Grundsatz der ethischen
Imputation klar herausgestellt und dem Prinzip der Erfolgshaftung
übergeordnet wurde. Letztere lebte noch fort in der Imputation jener
objektiven Verletzungen der sittlichen Ordnung, die aus einer schuldbaren
Handlung entsprungen waren.

Von den kanonistischen Kompromiütheorien her — das ist für die
Geschichte der Moraltheologie wichtig — kam die kasuistische Behandlung
der Moral zu weitester Verbreitung. Und da die Kanonisten in der
aufblühenden mittelalterlichen Theologie die Führung hatten, konnte sich
eine mehr spekulative Darstellungsweise der Moraltheologie erst in der
Hochscholastik durchsetzen. Für ihre weitere Entwicklung kommt vor
allem den nachscholastischen Theologen der Dominikanerschule größtes
Verdienst zu. Sie führten auch das hier in Frage stehende Problem zur
Lösung, nachdem Kardinal Cajetan aus einer Gesamtschau der thomi-
stischen Lehre heraus die Herübernahme kanonistischer Denkweise in die
Moraltheologie verworfen und den Unterschied von ethischer und rechtlicher

Imputation klar zum Ausdruck gebracht hatte. Die Hauptetappen
dieses Weges zum Sieg der ethischen Imputationslehre werden von M. im
dritten Kapitel aufgewiesen.

Im zweiten und dritten Kapitel liegt der Schwerpunkt der
Untersuchung Müllers. Er arbeitet hier in sorgfältiger Einzelforschung die
historische Linie heraus, in der sich die Lehre von der sittlichen Zurechnung
von der kleinasiatischen und der abendländischen Bußdisziplin an mit
ihrem Einfluß der strafrechtlichen Imputationstheorie über die
Vermittlungsversuche der Glossatoren zum Decretum Gratiani bis zu ihrer vollen
und endgültigen Entfaltung auf der Grundlage der Lehre des hl. Thomas
durch die Theologen des 16./17. Jahrhunderts entwickelt hat. Diese
Entwicklungslinie ist im ganzen gesehen sicher richtig gezeichnet. Sie im
einzelnen zu beurteilen, vor allem zu sehen, ob nicht wichtige Glieder
unberücksichtigt geblieben sind, die die Darstellung hier und da
modifizieren würden, muß Aufgabe der durch solche Längsschnitte angeregten
Spezialuntersuchungen bleiben. Im zweiten Kapitel vor allem hat der
Verf. aus eingehender Quellenkenntnis heraus ein lebendiges Bild der
Entwicklung unseres Problems entworfen, das von umfassendem und
eindringendem Studium zeugt, und das nicht zuletzt für den
Rechtshistoriker von großer Bedeutung ist. Das erste Kapitel des vorliegenden
Buches dagegen ist knapp gehalten und gibt mehr eine Zusammenfassung
dieses weiten Gebietes. Das kann im Hinblick auf den einleitenden
Charakter dieses Kapitels vertreten werden und auch deshalb, weil die
hier zur Untersuchung stehende Frage nach dem sittlichen Charakter
unserer Handlungen nicht so sehr durch Aristoteles und die antike
Philosophie überhaupt, als durch augustinisches Denken angeregt ist. Das

trifft auch bei Thomas zu, der das Problem in der vor allem durch Abaelard
und Wilhelm von Auxerre überkommenen Tradition aufgreift und auch
noch mit den entgegengesetzten Tendenzen in der Art der Lösung ringt.
Auch das ist von M. eingehend aufgezeigt (171 ff.).

Müllers Buch zeugt von gründlicher Quellenverarbeitung und um-



474 Literarische Besprechungen

fassender Kenntnis der Literatur. Nicht berücksichtigt ist das große Werk
von Ottmar Dittrich, Geschichte der Ethik, dessen quellenmäßig gearbeitete
Darstellung hochbedeutsam ist. Dittrich hat auch das Mittelalter eingehend
dargestellt. Denn nach seiner Überzeugung sei das katholische Mittelalter

seiner Bedeutung entsprechend, die ihm in ethisch-geschichtlicher
Hinsicht zukomme, in den früheren Geschichten der Ethik völlig
unzureichend behandelt (Vorwort zum 3. Bd.). In Dittrichs Werk ist z. B.
auch schon die besondere Bedeutung Abaelards für die Ethik anerkannt,
die ja auch Müller besonders herausstellt (118 ff.). —• M. hat an einigen
Stellen auch literargeschichtliche Fragen gestreift. Wenn er nun bei der
Frage nach der Datierung der quaest. de malo des hl. Thomas die Arbeiten
von Synave und Pelster anführt (176, Anm. 28), dann hätte die
Untersuchung von O. Lottin, I.a date de la question disputée « de malo » de saint
Thomas d'Aquin (Rev. d'Hist. Ecclésiast. 24 [4928], 373-388) nicht fehlen
dürfen. Und wenn in das Literaturverzeichnis die Spezialuntersuchungen
von Pelster und Synave aufgenommen sind, wird man dort auch die
maßgebende Gesamtdarstellung von M. Grabmann, Die Werke des hl. Thomas
v. Aquin (2. Aufl. Münster ig3r) erwarten. — Noch eine Bemerkung zu
einem unwesentlichen und doch wichtigen Punkte : Es sind zahlreiche
Druckfehler in Text und Anmerkungen stehengeblieben, besonders
unangenehm, wo es sich um Zahlen handelt (z. B. wird S. 253 die Leonina in
die Jahre r82t ff. verlegt).

Die Arbeit von M. muß als eine gediegene und wichtige Untersuchung
bezeichnet werden. Das ist auch inzwischen schon anerkannt worden,
so von M. Wittmann in seiner Ethik des hl. Thomas v. Aquin (München 1933,
5. 179, 183). Der Verfasser darf überzeugt sein, das zu erreichen, was er
selbst im Vorwort seines Buches als Gewinn ideengeschichtlicher
Längsschnitte erhofft : « ein tieferes Erfassen der Probleme, ein richtigeres
Verstehen der heutigen Lehrformulierung, eine in der Tradition verankerte
Beweisführung und in ihr festgewurzelte Fortbildung der wissenschaftlichen
Darlegung ».

Bonn. /. Barion.

V. Cathrein S. J. : Lust und Freude. Ihr Wesen und ihr sittlicher
Charakter. (Philosophie und Grenzwissenschaften. Schriftenreihe,
herausgegeben vom Innsbrucker Institut für scholastische Philosophie. III. Bd.
6. Heft.) Innsbruck, Fei. Rauch. 1931. 47 S.

Die letzte literarische Arbeit des gelehrten, allbekannten Moralphilosophen

P. V. Cathrein, die noch vor seinem Tode (am 10. September 1931)
zur Veröffentlichung gelangte, ist eine sehr klare Darstellung über Wesen
und sittlichen Charakter der Lust. Neu ist dieselbe nur in ihrem Ausdruck
und in der Heranziehung einiger moderner Literatur. Im übrigen war es
die Absicht des Verf., die alten Prinzipien der aristotelischen, von Thomas
zur letzten Vervollkommnung gebrachten Lehre unserer stark hedonistisch
eingestellten Zeit wieder ins Gedächtnis zu rufen. Nicht absolute Ver-



Literarische Besprechungen 475

neinung der Lust heißt die Lösung, sondern vernunftgemäße Regelung
derselben.

An sich ist die Lust eine vom Willen unabhängige Regung und deshalb
« überhaupt nicht sittlich » ; sie ist amoralisch, ein « rein physischer, naturhafter

Vorgang » (36). Daraus erhellt das Naturwidrige einer philosophischen
Richtung, wie die der Stoiker, welche dieselbe als unsittlich hinstellt und
sie konsequent grundsätzlich auszuschließen sucht. Doch nicht jede Lust
ist gut. Ihr sittlicher Wert wird erst determiniert durch das Objekt, auf
das der Willensakt gerichtet ist. Das geliebte Gut spezifiziert die Sittlichkeit
des Willensaktes, des Strebens des Begehrungsvermögens, folglich auch
« die Ruhe desselben im Besitz des geliebten Gutes » (12), welche das Wesen
der Lust ausmacht.

Die Lust — und auch die Freude, die ja nichts anders ist, als die Lust,
die « aus der inneren Erkenntnis, besonders aus der Vernunfterkenntnis
hervorgeht » (19) — braucht eine vernünftige Regelung. Sie wird nach
Aristoteles und Thomas von drei verschiedenen Tugenden gegeben, unter
die sie als Materialobjekt fällt. Zurückhaltend wirkt die Mäßigkeit, damit
das Triebhafte, Tierische, das der Lust als physischem Vorgang anhaftet,
nicht Oberhand nimmt und die Lust nicht als Endzweck angestrebt wird.
Sie darf wohl gewünscht und angestrebt werden, aber nur als etwas dem
Naturzweck Untergeordnetes. Nie darf sie den Naturzweck positiv
ausschließen. Fördernd wirken die beiden potentiellen Teile der Gerechtigkeit,
die Freundlichkeit, die das Angenehme im ernsten gesellschaftlichen
Verkehr sucht und die Eutrapelie, die solches im Scherz und Spiel zum
Gegenstand hat.

Einem scholastisch Denkenden mag die These von der gegenständlichen

Spezifikation selbstverständlich als grundlegend für die Moral
erscheinen. Möge es dieser Studie gelingen, auch den anderen diesen

Grundgedanken, auf einen Einzelfall angewandt, nahezulegen.

Clerf (Luxemburg). P. Johannes Müller O. S. B.

Textus et Documenta in usum exercitationum et praelectionum. Series

philosophica. Romae, Pontif. Univers. Gregoriana.

Die Gregorianische Universität sucht mit diesem neuen Unternehmen,
das auch eine Series Theologica in sich schließt, hauptsächlich für ihre
Seminarübungen — solche bestehen übrigens an den deutschen und
österreichischen theologischen Fakultäten bereits seit geraumer Zeit — wichtige
und wertvolle Behelfe bereitzustellen. Es liegen uns nun hier vor :

1. J. Souilhé S. J., Piatonis doctrina circa animam textus selecti, 1932
(82 S.). — Des Herausgebers Bemühen geht, wie die Einführung sagt,
dahin, wenigstens die ontologische Seite der platonischen Seelenlehre durch
eine Auswahl passender Abschnitte aus Piatons Schriften ins rechte Licht
zu setzen und uns darum mit den Hauptstellen über die Natur der Seele

im allgemeinen, ihr Verhältnis zum Leibe, die Teile der Seele, ihre Unsterb-



476 Literarische Besprechungen

lichkeit und ihren Zustand nach der Trennung von dem Leibe bekannt zu
machen. Für die Auswahl wird der griechische Text von J. Burnet in
« Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis », London, Clarendon Press,
1905-6, benützt ; beigegeben sind eine lateinische Übersetzung, die sich
auf die alte, vom Humanisten Marsilius Ficinus herrührende und von
Schneider und Hirschig verbesserte lateinische Platoübersetzung (Ausgabe
Didot, Paris 1852-56) stützt, und gelegentlich auch erklärende
Anmerkungen.

2. P. Hoenen S. J., De origine formae materialis textus veteres et recen-
tiores, 1932 (85 S.). — Das vorliegende besonders beachtenswerte Bändchen
scheint sehr wohl geeignet, in eine tiefere und gründlichere Erfassung des

wichtigen naturphilosophischen Problems einzuführen, welchen
metaphysischen Bedingungen Genüge geschehen müsse, damit das Seiende
innerlich nicht nur den Akzidentien, sondern auch der Substanz nach
Veränderungen erfahren könne. Besondere Schwierigkeit bietet hier die
Frage des Ursprungs der forma materialis, deren eduetio e potentia materiae.
Es gebührt dem hl. Thomas von Aquin das Verdienst, die aristotelische
Lehre in diesem Punkte erst voll verstanden und in ihrer ganzen Bedeutung
entwickelt zu haben, während weder die griechischen Erklärer noch die
Araber noch Albertus Magnus der Theorie des Aristoteles gerecht wurden.
Dasselbe gilt auch wieder von nicht wenigen Philosophen der neueren
Zeit. Die in unserem Bändchen zusammengestellten Texte aus Aristoteles,
den griechischen Kommentatoren, Cartesius und Cartesianern, Seb. Basso,
Gassendi, Magnan, Bayle, Leibniz und Modernen, wie Zeller, v. Hertling,
Baeumker, Tannery, bieten dem Leser ein übersichtliches Bild über die
Stellungnahme der genannten Denker zu unserem aristotelischen Lehrstücke.
Allen angeführten Texten sind lateinische Übersetzungen, kurze Einführungen

und erklärende Anmerkungen beigegeben.
3. P. G. Jarlot S. J., De prineipiis Ethicae socialis documenta ulti-

morum Romanorum Pontificum I. Leonis XIII., Pii X., Benedicti XV.,
1932 (81 S.). — Nach des Herausgebers Absicht sollen hier auserlesene
Stellen aus den päpstlichen Kundgebungen, die zur Beleuchtung und
Bekräftigung der sozialethischen Doktrin dienlich erscheinen den
Theologiestudierenden vorgelegt werden. Die Texte sind chronologisch angeordnet ;

ein beigegebener alphabetischer und ein systematischer Index setzen aber
den Leser ohne weiters instand, das sachlich Zusammengehörige
aufzufinden und zusammenzustellen.

4. R. Arnou S. J., De qninque viis S. Thomae ad demonstrandam Dei
existentiam apud antiquos Graecos et Arabes et Judaeos praeformatis vel
adumbratis textus selecti, 1932 (101 S.). — In diesem Bändchen, das in die
Vorgeschichte der klassischen « Quinque viae » des hl. Thomas einführen
will, werden einschlägige Stellen aus Piaton, dann besonders aus Aristoteles
ferner aus Plotin, Augustinus, Johannes von Damaskus, Avicenna, Anselm
und Maimonides angeführt ; den Schluß bilden die Thomastexte über die
Gottesbeweise. Anerkennenswert ist, daß bei den griechischen, arabischen
und jüdischen Autoren — soweit es möglich ist — die alten lateinischen
Ubersetzungen, die den Scholastikern des XIII. Jahrhunderts zu Gebote



Literarische Besprechungen 477

standen, benützt werden, so die lateinische Aristotelesübersetzung von
Wilhelm von Moerbeke aus der Leoninischen Thomasausgabe und der Ausgabe
des Metaphysikkommentars des Aquinaten von Cathala (Turin 1915), die
von Johannes Hispanus und Dominicus Gundissalinus im XII. Jahrhundert
besorgte Übersetzung der Metaphysik Avicennas (Druckausgabe Venedig
1495) und endlich die alte, aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts
stammende lateinische Übersetzung der hebräischen Übertragung von Mai-
monides' Hauptwerk « Führer der Umherirrenden » (von A. Giustiniani zu
Paris 1520 herausgegeben). Die Einleitung dieses sehr inhaltreichen Bändchens

macht hinsichtlich der Geschichte der Gottesbeweise auf einzelne
Fragen aufmerksam, deren Untersuchung für Seminarübungen sehr wohl
in Betracht kommen kann.

Dr. Carl Joh. Jellouschek O. S. B.

Geschichte.

Aus der Geisteswelt des Mittelalters. Studien und Texte. Martin
Grabmann zur Vollendung des 60. Lebensjahres von Freunden und
Schülern gewidmet. Herausgegeben von Albert Lang, Joseph Lechner,
Michael Schmaus. (Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie
des Mittelalters, Supplementband III). 2 Halbbände. Münster in Westf.
Aschendorff'sche Verlagsbuchhandlung. 1935. xxxv-1475 SS.

Die literarische Festgabe zum 60. Geburtstag M. Grabmanns ist ein
sprechender Beweis für den Aufschwung, den das Studium der
mittelalterlichen Scholastik und alles dessen, was damit zusammenhängt, in
den letzten Dezennien genommen hat, nicht zum wenigsten durch
Anregung des Jubilars. Eine stattliche Reihe von Mitarbeitern hat sich

zusammengefunden, wie man sie selten in einer Festschrift vereint findet,
ein Beweis für die internationale Wertschätzung, deren sich Grabmann
erfreut : 77 Namen von Fachleuten, darunter, was besonders bemerkenswert

ist, von Fachleuten aus Frankreich (10), Belgien (10), Italien, Polen,
Österreich, Spanien, Nordamerika. Die Themen sind den Gebieten
entnommen, auf denen der Jubilar z. T. bahnbrechend gearbeitet hat. Eine
wahre Fundgrube von Mitteilungen und Anregungen zur mittelalterlichen
Geistesgeschichte wird hier erschlossen, ein äußerst wertvoller Beitrag
zur Geschichte der historischen Theologie. Ein allgemeiner Überblick
wird die Reichhaltigkeit des Inhaltes zeigen.

I. Teil : Handschriften- und Bibliothekenkunde (7 Nummern).
II. Teil : Allgemeine Geistesgeschichte (2 Nummern).

III. Teil: Patristik und Frühmittelalter (12 Nummern).
IV. Teil : Hochscholastik (34 Nummern, darunter 4 über Albert d. Gr.,

8 über den hl. Thomas von Aquin).
V. Teil: Spätscholastik und Neuzeit (17 Nummern).

VI. Teil: Byzantinische und abendländische Theologie (3 Nummern).
Anhang (2 Nummern).



478 Literarische Besprechungen

Bei einer Besprechung an dieser Stelle kann nur auf das eine oder
andere Stück ausdrücklich aufmerksam gemacht werden, ohne daß damit
ein Werturteil über die andern gefällt werden soll. Jeder wird auf seine
Kosten kommen, je nach seiner besondern Neigung und seinen Wünschen.

Ein kleines Kunstwerk ist der Aufsatz von Jean Destrez, L'outillage
des copistes du XIIIme et du XIVme siècle (S. 19-34). Er beschreibt zwei
Buchzeichen und legt praktisch dar, wie die mittelalterlichen Kopisten
sich zu helfen wußten, um ohne langes Suchen die Stelle zu finden, bei
der sie aufgehört hatten. In die Abhandlung ist eine Menge von interessanten

Notizen über mittelalterliches Buchwesen eingestreut, wie sie nur
ein Kenner wie Destrez bieten kann.

Die Arbeit von P. Glorieux, Pour jalonner l'histoire littéraire du
XIIIme siècle (S. 482-502), gehört in etwa auch in die Abteilung
Handschriftenkunde. Gl. macht aufmerksam auf die Wichtigkeit einer genauen
Chronologie für die Schriftsteller des XIII. Jahrhunderts. Er will die
Hilfsmittel für eine genaue Datierung angeben und führt als solche drei
an. Diese Kennzeichen wendet er vor allem an auf die chronologische
Fixierung der Quodlibeta ; sie bilden das dankbarste Objekt für eine
chronologische Festlegung aus inneren Gründen, da sie alle möglichen
aktuellen Fragen behandeln. Ein zweiter Gegenstand, auf den Gl. die
Regeln anwendet, sind die (vor allem) Pariser Predigtsammlungen ; er
bietet wertvolle Ergänzungen zu Lecoy de la Marche, La chaire française
au moyen âge, und auch zur Literärgeschichte einiger bekannter Dominikaner

(Laurentius v. Orléans, Remigius Girolami u. a.). Die Abhandlung
ist ein vollständiger methodologischer Traktat, obwohl der Verf. bescheiden
diesen Titel ablehnt.

Von der Schrift des hl. Albertus M. De animalibus besitzen wir bekanntlich

noch das Autograph (im Besitz des Kölner Stadtarchivs). Stadler
hat von dem Werk in den « Beiträgen zur Geschichte der Philosophie und
Theologie des Mittelalters » in Bd. XV/XVI eine vielgerühmte kritische
Ausgabe veranstaltet. Bernhard Geyer (Die ursprüngliche Form der Schrift
Alberts d. Gr. De animalibus nach dem Kölner Autograph, S. 578-590)
zeigt nun, daß auch nach dieser kritischen Ausgabe für den Herausgeber,
der das Werk für die neue Gesamtausgabe vorbereitet, noch etwas zu tun
übrig bleibt, und rechtfertigt das durch scharfsinnige Darlegungen, deren
Ergebnis er in den bemerkenswerten Sätzen zusammenfaßt : « Maßgebend
für die Form und Textgestalt eines Werkes (Alberts) ist nicht allein das

Autograph, sondern auch das exemplar, die erste von einem Schreiber
unter Verantwortung des Autors gefertigte Abschrift des Autographs.
Auf sie gehen im allgemeinen die anderen Abschriften zurück. Das
Autograph ist gewissermaßen das persönliche Manuskript des Verfassers. Es
ist möglich, daß der Autor im exemplar gegenüber dem Autograph
Änderungen oder Zusätze anbringen ließ, wie anderseits durch den
Abschreiber Fehler gegenüber dem Autograph entstehen können ».

Ludwig Baur, Die Form der wissenschaftlichen Kritik bei Thomas
v. Aquin (S. 688-709), bringt in extenso wohl den Vortrag, den er auf
der Tagung der Trierer Görresgesellschaft 1934 gehalten und in kurzen



Literarische Besprechungen 479

Stichworten in dem Jahresbericht (1935) S. 44 skizziert hat. Er beschränkt
sich auf die wichtigsten Streitschriften des Heiligen. Die Bedeutung einer
wissenschaftlichen Kritik beschreibt er sehr eindrucksvoll mit den Worten
(S. 689) : « eine gründliche und eingehende Darstellung der wissenschaftlichen

Kritik wäre ein bedeutsames Dokument der Kultur- und
Geistesgeschichte, ein Zeugnis von der Höhe und Tiefe geistigen Ringens, geistiger
Regsamkeit und dialektischer Gewandtheit, nicht zuletzt der Höhe und
Tiefe, sittlicher Größe oder Geringwertigkeit, Ritterlichkeit und Gesinnungsadel

oder Pöbelhaftigkeit und Ungeschlifienheit ». Die Stücke, die er bei
Thomas untersucht, sind u. a. : die historischen Grundlagen für die
Handhabung der Kritik ; das Forum, vor dem die Kritik sich abspielen
soll ; Gegenstand der Kritik ; der äußere Aufbau der wissenschaftlichen
Kritik ; die Zensuren, die über die gegenteilige Ansicht verhängt werden ;

Maßstäbe oder Normen ; Persönliches in der Kritik. Baur schließt mit den
ernsten Worten : « Wo die von wissenschaftlichem Ernst und sittlicher
Verantwortlichkeit getragene Kritik unterbunden wird, da ist ein wirklich
geistiges Leben und wissenschaftlicher Fortschritt nicht mehr möglich ».

Ein besonders wichtiges Stück, das der Präfekt der Vaticana,
Mgr. G. Mercati im Cod. Vat. lat. 3899 aufgefunden hat, veröffentlicht
mit einer kurzen, anregenden Einleitung Franz Pelster unter dem Titel :

Ein Gutachten aus dem Eckehart-Prozeß in Avignon (S. 1099-1124). Es
handelt sich nach den Darlegungen Pelsters sehr wahrscheinlich um das
Gutachten der Theologenkommission in Avignon, das dann weitergegeben
wurde an die unter Vorsitz des Papstes tagende Kardinalskommission.
Jeder der 28 Artikel (die Zusammenstellung erfolgte in Köln, nicht in
Avignon) besteht im allgemeinen aus vier Teilen : dem zu verurteilenden
Satz ; der Begründung für die Beanstandung ; der Verteidigung Eckeharts ;

einer kurzen Antwort auf diese Verteidigung. Die Kommission sprach
zuerst das Urteil aus über die Sätze an sich. Nach Einbeziehung der
Verteidigung E.s milderte sie in dem einem oder andern Fall ihr Urteil.
« Dies Gutachten wird also von der endgültigen Bulle nicht allzuweit
entfernt liegen. Denn Johannes sagt in der Bulle er habe die Artikel
durch viele Doktoren der Theologie prüfen lassen und sie selbst auch im
Verein mit den Kardinälen geprüft» (S. 1107). Die nächste Aufgabe
dürfte nun nach P. darin liegen, die vollständige letzte Kölner Anklageschrift,

die letzte Apologie Eckeharts und das Gutachten des Kardinals
Fournier (des spätem Papstes Benedikt XII.) wieder aufzufinden. Die
Frage, ob E. wenigstens materialer Häretiker war, möchte P. dahin
beantworten, daß die von ihm vorgetragenen Sätze nach ihrem natürlichen
und nächstliegenden Sinn Irrtümer und Häresien enthielten, daß aber
E. diesen Sinn nicht intendiert, freilich aber durch seine bizarre und
hyperbolische Ausdrucksweise und seine Vorliebe für die neuplatonische
Terminologie dazu Anlaß gegeben hat.

Albert Lang gibt in dem Aufsatz « Johannes Müntzinger, ein
schwäbischer Theologe und Schulmeister am Ende des XIV. Jahrhunderts »

(S. 1200-30), der gewiß im Zusammenhang mit seinen Studien über Heinrich
von Oyta entstanden ist, ein abgerundetes Lebensbild eines theologisch



480 Literarische Besprechungen

gebildeten Schulleiters aus dem Ende des XIV. Jahrhunderts, wie wir es

sonst wohl kaum finden. Müntzinger, magister artium und studens theo-
logiae der Prager Universität, rector scholarum in Ulm, dann in Rotweil,
t 1417, hat eine Reihe von Schriften verfaßt, in denen er bewußt das an
der Hochschule aufgenommene Wissen sammeln und für die Bedürfnisse
seiner Schule verwerten wollte. « Dadurch ermöglichen seine Schriften
einen Rückschluß auf die Richtung und Einstellung der Universität und
geben einen unmittelbaren Einblick in den Lehrbetrieb, Lehrstoff und in
den geistigen Gesichtskreis der höheren Schulen. Der ganze Bildungsstand
des Seelsorgeklerus läßt sich aus ihnen ersehen » (S. 1201). Seine für
damalige Verhältnisse bedeutende Privatbibliothek von 91 Handschriften
vermachte er testamentarisch der Heidelberger Universitätsbibliothek.
In der Öffentlichkeit ist Müntzinger hervorgetreten durch seinen
theologischen Streit mit den Ulmer Dominikanern, die ihn wegen verdächtiger
Sätze über die Eucharistie anklagten. Die Entscheidung wurde den
Universitäten Prag und Wien übertragen und fiel im wesentlichen
zugunsten Müntzingers aus. Wir hören bei dieser Gelegenheit von der sonst
im XIV. Jahrhundert weniger hervortretenden Dominikanerinquisition in
Deutschland. Statt Albegk wird wohl Abeck zu lesen sein (vgl. meine
Notizen in Heft 30, S. 11 f. der Quellen und Forschungen zur Geschichte
des Dominikanerordens in Deutschland. Vechta-Leipzig 1934).

Ludger Meiers Abhandlung « Der Erfurter Franziskanertheologe
Johannes Bremer und der Streit um das Wilsnacker Wunderblut »

(S. 1247-64) bezieht sich auf die berühmte Wallfahrt nach dem Dorfe
Wilsnack (Mark Brandenburg), die im XV. Jahrh. von vielen Theologen,
nicht bloß Dominikanern, bekämpft, von Kardinallegat Nikolaus von Kues
strengstens verboten und von Papst Nikolaus V. unter gewissen Kautelen
gestattet wurde. Ich habe über einen der schärfsten Gegner, den
Leipziger Prof. Joh. Kune O. P., in Heft 30 der Quellen und Forschungen
zur Geschichte des Dominikanerordens gehandelt. Bremer vertritt die
Möglichkeit, daß es Reliquien des kostbaren Blutes gibt. Die Zeitangabe
S. 1253 kann nicht stimmen (anno 1443), da Sixtus IV. als « quondam »

bezeichnet wird.
Alles in allem bilden die beiden Bände der Festgabe eine imposante

Leistung, zu der man auch den Herausgebern aufrichtig gratulieren darf.

Freiburg. P. Gabriel M. Lohr O. P.

A. M. Jacquin 0. P. : Histoire de l'Eglise. Tome I. L'Antiquité
chrétienne. Paris, Desclée de Brouwer. 1929. xvi-698 pp.

Das vorliegende Buch leitet eine neue Darstellung der
Kirchengeschichte ein, die durchaus originell gedacht ist. Über die Aufgabe des

Historikers und vor allem des Kirchenhistorikers hat sich der Verf. in den
Vorbemerkungen in wohlabgewogenen Sätzen geäußert ; hier legt er auch
dar, was er mit der neuen Kirchengeschichte beabsichtigt.

Dieser erste Band behandelt in 46 Kapiteln die Zeit bis zur Mitte
des V. Jahrhunderts, bis zum Schluß des Konzils von Chalzedon, das einen



Literarische Besprechungen 481

Bruch in der orientalischen Kirche herbeiführt. Der Abschnitt, der gewöhnlich

mit der Zeit vor und nach Konstantin gemacht wird, tritt in der
Darstellung nicht übermäßig hervor ; die Kapitelzählung geht weiter.
Das, was man meistens in einer « Kirchengeschichte » findet : Literaturangaben,

reichliche Anmerkungen, kritische Auseinandersetzungen, fehlt
hier fast vollständig ; am Schlüsse eines jeden Abschnittes sind die
wichtigsten Literaturangaben hinzugefügt. Es wäre aber ein Irrtum zu glauben,
als ob eine quellenmäßige Grundlage fehle. Im Gegenteil ist der Text,
der sich so flüssig liest, auf ein sorgsames Abwägen aller in Betracht
kommenden Zeugnisse aufgebaut; die wichtigsten Belege sind in die
Darstellung eingefügt.

Das Buch ist geschrieben als eine anregende wissenschaftliche Lektüre
für einen größern gebildeten Leserkreis, vor allem Laien, dem man aber
das Schulmäßige vorenthalten möchte, um vom Lesen nicht abzuschrecken.
Diese Absicht ist durchaus erreicht : das Buch ist leicht lesbar, es wird
seinen Leserkreis finden und hat ihn bereits gefunden. Alles, was man
billigerweise an Materien erwarten kann, ist behandelt ; ich verweise
z. B. auf die Kapitel, die dem hl. Augustinus gewidmet sind. Wenn ich
einen Wunsch äußern dürfte, so würde man gerade in diesem Buch etwas
mehr über die altchristliche Kunst erwarten. Das ägyptische Mönchtum
ist ausführlich behandelt, aber über seinen Gedankenkreis, der die spätere
Zeit so bedeutend beeinflußt hat, wäre doch einiges zu sagen gewesen.

Freiburg. G. M. Lohr O. P.

3. Bernhart : Sinn der Geschichte. — H. Obermaier : Urgeschichte der
Menschheit. (Geschichte der führenden Völker, 1. Band.) Freiburg, Herder.
1931. xiv-347 SS.

Es war ein glücklicher Gedanke, die großangelegte und bedeutsame
Publikation : « Geschichte der führenden Völker » mit zwei grundlegenden
Fragen einzuleiten, die heute auch weitere Kreise lebhaft interessieren ;

ein Philosoph gibt eine Philosophie der Geschichte, und ein Prähistoriker
entwirft die Urgeschichte der Menschheit ; beide Darstellungen sind nicht
für die engere Fachwelt in erster Linie bestimmt, sondern, wie Obermaier
sagt, wollen sie in rein wissenschaftlicher Form der Gebildetenwelt eine
allgemeine Einführung bieten.

In 12 Abschnitten (S. 1-143) führt uns Bernhart ein in den Sinn der
Geschichte, und zwar mit einem geradezu glänzenden und hochpoetischen
Stil ; allein gerade diese gewählte Sprache, die auch ganz ungewohnte
neue Ausdrücke formt, ist doch ein bedauernswerter Mangel der sonst
so guten Ausführungen ; weitere Kreise werden sich kaum Klarheit in dieser
schwierigen Frage schaffen können — und der Fachmann wird zu manchen
philosophischen Gedankengängen des Verf. ein Fragezeichen machen müssen,
zumal wo Bernhart von der Sinnfrage und der Offenbarung spricht ; bei
einer Neuauflage werden sich diese Mängel leicht beheben lassen ; im
übrigen wird man mit Freude und Genuß den vielen herrlichen Gedanken
und glänzenden Ausführungen des Verfassers folgen.

Divus Thomas. Iii



482 Literarische Besprechungen

Dem Zweck des Werkes, weitere Kreise zu unterrichten, wird Obermaier
mit seiner Urgeschichte der Menschheit mehr gerecht. In zwei Abschnitten
behandelt er den fossilen Menschen (S. 149-259) und den Menschen der
jüngeren Steinzeit und der vorgeschichtlichen Metallzeiten (S. 260-338).
Hier ist wirklich in allgemein verständlicher und doch wissenschaftlicher
Form und unter Berücksichtigung der neuesten Forschungen die
Urgeschichte der Menschheit von einer anerkannten Autorität auf diesem
Gebiete dargestellt. Man liest das Ganze mit größtem Interesse und Nutzen,
bekommt einen guten Einblick in dieses Gebiet ; nur wäre zu wünschen,
daß die bekannte Deszendenztheorie gründlicher, offener und entschiedener
behandelt und zurückgewiesen werde ; an Beweismaterial wird es dem
Verfasser bei seiner souveränen Beherrschung des Stoffes gewiß nicht
mangeln.

Trotz dieser Bemerkungen wird man diesen ersten Band der « Geschichte
der führenden Völker » mit aufrichtiger Freude begrüßen und ihm den
weitesten Lesekreis wünschen.

M. Knar O. P.

G. Rauschen : Patrologie. 10. und. II Auflage, neubearbeitet von
B. Altaner. Freiburg i. Br., Herder. 1931. xx-441 SS.

Das bestbewährte Handbuch der Patrologie von Rauschen erscheint
bereits in 10. und 11. Auflage, und zwar ganz neubearbeitet von Altaner.
— Die in den letzten Jahren zahlreichen Neuerscheinungen auf patro-
logischem Gebiete sind weitgehend berücksichtigt und allen wissenschaftlichen

Resultaten der neueren Forschung ist Rechnung getragen und so
das Buch durch Altaner auf die Höhe der neuesten Forschung gebracht. —
Trotzdem bleibt es auch in der neuen Form dem alten Zwecke treu, einerseits

den jungen Theologen einzuführen in das reiche Geistesleben des
christlichen Altertums, anderseits zugleich ein bequemes und sicheres

Nachschlagewerk zu sein.

Bei der Darstellung des altchristlichen Schrifttums bis ins VII. und
VIII. Jahrhundert gibt Altaner aber nicht bloß ein rein literarisches Bild,
er stellt auch kurz den Lehrinhalt der Schriften dar und macht das Handbuch

der Patrologie auch zu einer übernatürlichen Dogmengeschichte,
das nun Studierenden und Lehrenden die wertvollsten Dienste erweisen
wird ; man vergleiche z. B. die Ausführungen über den Clemensbrief, über
den Lehrgehalt der Ignatiusbriefe, über Tertullian usw. ; mit sicherer Hand
werden alle Fragen kurz aber klar berührt und deren beste Lösung gegeben,
so daß man immer wieder sich diesem bewährten Führer anvertrauen wird ;

die Benutzung desselben wird auch die beste Empfehlung sein und ist dem
Buche die freudigste Aufnahme gesichert.

M. Knar O. P.



Literarische Besprechungen 483

F. X. Seppelt : Der Aufstieg des Papsttums. Geschichte der Päpste
von den Anfängen bis zum Regierungsantritt Gregors des Großen. Leipzig,
Hegner. 1931. 342 S.

Vorliegendes Werk des bekannten Kirchenhistorikers ist der 1. Band
einer auf 6 Bände berechneten Papstgeschichte, die nicht nur Fachgelehrten,
sondern auch weiteren Kreisen dienen soll. Darum sind auch nur die
wichtigsten und notwendigsten Quellenbelege und Literaturnachweise am
Schluß des Bandes zusammengestellt und ist auf eine verständliche und

gut lesbare Darstellung Bedacht genommen.
Der Haupttitel « Aufstieg des Papsttums » charakterisiert bereits die

ganze Darstellung : es werden nicht nur Biographien der einzelnen Päpste
gegeben, wie es Pastor in erster Linie tut, sondern die Idee des Papsttums
und seine überragende Bedeutung soll deutlich zum Ausdruck kommen. —
Es ist dies umsomehr zu begrüßen, da ja zugleich auch das bedeutungsvolle

Werk von Erich Caspar erscheint, dem gegenüber Seppelt vor allem
den Primat scharf herausarbeitet und mit guten Argumenten gegen die
Auffassung von Caspar zu verteidigen weiß ; gerade hierin liegt der Hauptwert

des Werkes, und wir zweifeln nicht, daß auch die folgenden Bände
auf der gleichen wissenschaftlichen Höhe stehen werden und den Katholiken

eine ungemein wertvolle Papstgeschichte geschenkt wird, der man
die weiteste Verbreitung wünschen muß.

Ein gutes Verzeichnis der Personen- und Ortsnamen erleichtert die

Benützung des Werkes ; die buchtechnische Ausstattung ist dem Werte
des Werkes würdig.

M. Knar O. P.

H. Felder 0. M. C. : Die Antoniuswunder. Paderborn, Schöningh.
1933- i64 s-

Eine kühne und doch überaus verdienstvolle Schrift War der
hl. Antonius wirklich schon während seines irdischen Lebens der große
Wundertäter, sind die ihm für diese Zeit zugeschriebenen Wunder echt
oder nicht Dieser Frage geht der Verfasser nach und trotz vorauszusehenden

anfänglichen Widerspruches sucht er dieselbe mit scharfer
historisch-kritischer Methode zu lösen und die volle Wahrheit aufzuzeigen.

Die genaue Prüfung der Quellen des XIII. Jahrhunderts ergibt als
sicheres Resultat, daß alle Zeitgenossen darin einig sind, daß Antonius
in seinem Leben nicht wundertätig gewesen sei (1. Kapitel). — Aus
denselben Quellen ergibt sich aber auch ganz klar und sicher, daß Antonius,
vom Tage seines Todes angefangen bis gegen Ende des XIII. Jahrhunderts,
zahlreiche Wunder wirkte (2. Kapitel). — Daran anschließend untersucht
der Verf. gründlich alle Wunderberichte des XIV. Jahrhunderts (3.-6. Kapitel)

und räumt energisch mit allen unechten Wundern auf, beurteilt nüchtern

die verschiedenen Legenden, denen er aber deswegen nicht jeden
Sinn und Wert absprechen will ; sie trugen doch auch bei zur Erbauung
des Volkes und spornten zum Vertrauen auf den Heiligen an, denn schließ-



484 Literarische Besprechungen

lieh waren sie eigentlich zum Symbole seiner Güte, Macht und Heiligkeit
und all seiner wirklichen Wunder und Wohltaten (S. 163).

So bietet uns der Verf. ein Bild des Heiligen, gereinigt von allen
unnützen Zutaten, erstrahlend im Lichte der vollen Wahrheit, und hat
damit der Verehrung des Heiligen nicht nur nicht geschadet, sondern
dieselbe veredelt und vertieft — zugleich aber auch der Hagiographie
einen wertvollen Dienst erwiesen. Man kann nur wünschen, daß diese
Schrift gebührend gewürdigt wird und diese einzig richtige Methode auch
auf andere Heiligen-Biographien angewendet werde : auch das ist eine
wirksame Apologetik

M. Knar O. P.

W. Schäfer : Petrus Canisius. Kampf eines Jesuiten um die Reform
der katholischen Kirche Deutschlands. Göttingen, Vandenhoeck u. Ruprecht.
1931- 174 s.

Diese phantasievolle Biographie des hl. Petrus Canisius wurde auf
Anregung von Carl Mirbt als Promotionsschrift seitens der Theol. Fakultät
zu Göttingen angenommen und ist auch ganz im bekannten Geiste Mirbts
gehalten ; und der Verf. selbst sagt auch, er müsse bekennen, daß das
Studium der zugrundeliegenden Quellen ganz wesentlich zur Festigung
eines bewußten protestantischen Standpunkts verholfen hat, und sein
« Mitgefühl für das Lebensschicksal des Petrus Canisius war schließlich
ebenso stark wie seine innerste Absage gegenüber dem System, dem er
dienstbar war » Daraus kann man schließen, mit welch großer «

Vorurteilslosigkeit » der Verfasser an seine Aufgabe herangetreten hat. — Als
Ziel hatte sich der Verfasser gestellt, « gegenüber der Quelleninterpretation
Braunsbergers ein geschichtlich korrekteres Bild von der Lebensgeschichte
des Jesuiten wie der ersten Geschichte seines Ordens überhaupt » zu
entwerfen (Einleitung, S. vni).

Gewiß hat der Verfasser das Quellenmaterial fleißig durchstudiert ;

allein bei der Interpretation der Quellen spielen Selbstbewußtsein und eine

rege Phantasie stark mit ; und hie und da zeigt sich auch eine gewisse
Eilfertigkeit, die sich auch in dem am Schlüsse beigefügten originellen
Literaturverzeichnis widerspiegelt — Begreiflich darum, daß die Biographen
des hl. Canisius aus dem Jesuitenorden, trotz manchem Lobe und mancher
Anerkennung, scharf kritisiert werden (S. 133-140) ; doch diese Kritik
ist eben vom gleichen Geiste beseelt wie die ganze Arbeit.

Die Schrift liest sich gewiß ganz interessant, doch bleibenden
historischen Wert kann sie kaum beanspruchen und der katholischen Auffassung
wird sie in keiner Weise gerecht.

M. Knar O. P.


	Literarische Besprechungen

