Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 13 (1935)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

J. Gredt O. S. B.: Die aristotelisch-thomistische Philosophie. 2z Binde,
Freiburg i. Br., Herder. 1935. X1-434 ; vIiii-373 SS.

Es ist eine wahre Freude, wie die Benediktiner auf dem Gebiete der
philosophischen Lehrbiicher fiir die Verbreitung und Vertiefung der aristo-
telisch-thomistischen Philosophie rastlos und griindlich gearbeitet haben,
Wir erwihnen hier das zweibidndige « Lehrbuch der Philosophie » von
Dr. B. Kilin, Rektor in Sarnen, das 1933 in zweiter Auflage erschienen
ist (Buchdruckerei Ehrli, Sarnen). Fiir den Gebrauch an unseren ver-
dienstvollsten katholischen Lyzeen eigens und padagogisch klug zuge-
schnitten, hat es an mehreren Anstalten weiteste Verbreitung gefunden.
Es verdient den guten Ruf, den es besitzt, durch die kurze aber prizise
Problemstellung, die vortreffliche Begriindung, die klare Darstellung und
den wahren aristotelisch-thomistischen Geist, von' dem es durchweht und
durchdrungen ist.

Joseph Gredts neue deutsche Philosophie, der der Herder'sche Verlag
eine vornehme &uBere Ausstattung gegeben hat, ist evident fiir hohere
Studienkreise, fiir Hochschul- und Seminarbetrieb bestimmt, entsprechend
der lateinischen Ausgabe, die als Lehrbuch in zahlreichen Seminarien
eingefiihrt worden ist. Im ersten Band behandelt Gredt die Logik und
Naturphilosophie. Letzterer hat er mit Recht und nach echt aristotelischer
Auffassung die Psychologie mit der ganzen Erkenntnislehre einverleibt.
Der zweite Band umfat die Metaphysik, der die Kriteriologie als besonderer
Teil eingegliedert ist, und die Ethik. Die Tendenz : die Kriteriologie von der
Logik, der sie eigentlich nie angehorte, zu trennen, hat endlich iiberall
den Sieg davon getragen. Gott Lob !

Gredt ist langst bekannt durch seine lateinische Philosophie, die
unter dem Titel « Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae » schon
die 6. Edition erlebt hat. Ausgezeichnet schon im Jahre 1912 durch ein
eigenes papstliches Handschreiben Pius X., hat man jenen Elementa
vor allem nachgeriihmt : spekulative Tiefe, logischen Aufbau der Gesamt-
synthese, niichtern prizise Darstellung, reichhaltige Beriicksichtigung der
neuesten naturwissenschaftlichen Ergebnisse und wahren, quellenmifBig
nachgewiesenen aristotelisch-thomistischen Geist. Friihere Zensoren des
Divus Thomas, wie Commer, Bernard Kilin, Morard, Kappeli, nannten
Gredts Werk iibereinstimmend das vorziiglichste Lehrbuch der aristotelisch-
thomistischen Philosophie.

Die vorliegende deutsche Ausgabe bedarf indessen doch einer be-
sonderen Wertung und das in doppelter Beziehung, in methodischer und
lehvinhaltlicher Hinsicht.



462 Literarische Besprechungen

In methodischer Hinsicht. Wir nehmen hier das Wort « methodisch »
in einem weitesten Sinne. Gredts deutsche Philosophie ist keineswegs
eine Ubersetzung der lateinischen « Elementa». Sie ist ein vollstindig
selbstindiger Neuguf3 seiner Philosophie in flieBender, knapp-priziser, voll-
stindig deutscher Sprache. Welch schwierige und gewaltige Arbeit das
erforderte, sei hier nur erwiahnt. Wenn Gredt dabei den einen und anderen
technisch-lateinischen Terminus noch in Klammer setzte, so begriBe ich
das sehr. Das ist in hohem MaBe orientierend. Vor allem aber begriile
ich es, daB er seinen syllogistischen Apparat mit Major und Minor und
Major der Major und Minor usw. abgebaut hat. Der Syllogismus hat
sowohl fiir den eisernen-logischen Gedankenaufbau als fiir die Klarheit
eine eminente Bedeutung. Aber wenn er iibertrieben angewandt wird,
verdeckt er die Logik, schafft Unklarheit und macht die Entwicklung
des Problems ungenieBbar. Und alles, was wir gesagt, gilt fiir die
deutsche Denkweise noch im besonderen. Sodann hat die vierzigjihrige
Beschiaftigung mit Philosophie es Gredt, dessen Muttersprache die deutsche
ist, ermoglicht, gewisse lateinische Fachausdricke, man denke hier an
Akt und Potenz und gewisse naturwissenschaftliche Ausdriicke, besser und
genauer zu verdeutschen als wir es anderswo finden. Was wir in dieser
deutschen Ausgabe methodisch bedauern mdéchten, ist das, daB Gredt in
seinen fortlaufenden, langen, schwierigen Lehrentwicklungen, in denen jeder
Satz bedeutungsvoll ist, zu wenig Ruhepausen durch Zwischentitel geschaffen
hat. Der Leser moge die naturwissenschaftlichen Auseinandersetzungen
durchgehen, und er wird mir Recht geben. Auch diirfte das Namen- und
Sachverzeichnis, das dem Autor sicherlich viel Arbeit kostete, noch etwas
reformbediirftig sein, wobei dann zweifelsohne beide Verzeichnisse getrennt
werden miissen.

Lehrinhaltlich werden wir uns auf einige wenige Punkte beschrinken
miissen. Auch da besitzt die deutsche Ausgabe vor der lateinischen noch
mehrfache Vorziige neben einigen wenigen Schattenseiten, die unseres
Erachtens schon der lateinischen Ausgabe anhaften. Ein unleugbarer
Fortschritt ist es, daB Gredt zum ersten Male seine aristotelisch-
thomistische Philosophie genauer charakterisiert als scharf logische, folge-
richtige Durch- und Weiterbildung derv avistotelischen Lehve von Akt und
Polenz (I. 2). Scharf und genau umrissen gibt Gredt den eigentiimlichen
Gegenstand der Logik (I. 2). Da das «ens rationis» oder die secunda
intentio auch nach Gredt eigentlichster Gegenstand der Logik ist, wire
die Dreiereinteilung der Logik in die Anorvdnung dev Ideen — praedica-
bilitas —, Anordnung der Urteile resp. der Aussage —— praedicatio —
und Anordnung des Schiusses — consecutio — gegeben gewesen, und zwar
ganz im aristotelisch-thomistischen Sinne. Gredt zog eine allgemeinere
Zweiereinteilung vor: I. Logik der Denkformen (I 19 ff.) und II. Logik
des Denkinhaltes (I 66 ff.). Das mochte ich bedauern, denn das zwang
den Verfasser nicht bloB zu friither geriigten, unniitzen Wiederholungen,
sondern verfithrte ihn auch dazu, manche Frage in die Logik hineinzu-
ziehen, die eminent realwissenschaftlich sind, wie z. B. den Beweis fiir
die Realitit der Universalia (I 66 ff.), den Nachweis fiir die Analogie des



Literarische Besprechungen 403

Seins (I 86 ff.), die eingehendere Ausfiihrung iiber den Inhalt der zehn
Kategorien (I 92 ff.). Alles das sind eminent metaphysische Fragen. Fiir
mich sind die Kategorien, logisch betrachtet, etwas ganz anderes als onto-
logisch ins Auge gefafit. Ausgezeichnet hat Gredt das Wesen des Urteils
(I 37), der Aussage (I 38) und des Schlusses (I 48) charakterisiert. Ob
die Induktion keinen Mittelbegriff — terminus medius — habe, wie Gredt
sagt (I 64), ist zwar eine alte Streitfrage. Aber wenn man doch von den
Teilen zum Ganzen schlieBt, wie Gredt richtig sagt, so sind eben diese
Teile der Mittelbegriff, und ich wiiBte nicht, wie die Induktion ein SchluB
wire, wenn sie nicht einen terminus medius besiBe.

Gredts Naturphilosophie (1 128-434), die, wie bereits bemerkt, auch
die ganze Psychologie umfaBt, ist nach Anlage und dem logisch gegliederten
Aufbau, sowie nach der Kritik der irrigen Ansichten und der Begriindung
der thomistischen Losungen meines Erachtens ausgezeichnet. Es ist schade,
daB wir gerade hier Seiten und Seiten ohne Untertitel zu lesen bekommen.
Wer wissen will, welches Interesse Gredt auch den modernsten naturwissen-
schaftlichen Problemen, Atom- und Elektronenlehre (I 158 ff.), in seiner
deutschen Philosophie entgegenbringt, kommt hier auf seine Rechnung.
Die Begriindung des Hylomorphismus (I 153 ff.) halte ich fiir besonders
gliicklich. Vielleicht trigt Gredt seine philosophischen Ideen etwas zu
stark in die Probleme der exakten Wissenschaft hinein. Wenn wir vor
Augen halten, dal die moderne exakte, experimentelle Wissenschaft als
solche weder methodisch eine Abstraktion kennt, noch lehrinhaltlich
eine Formal- und Finalursache, und folgerichtig keine Substanz anerkennt,
noch anerkennen will, sondern nur mit der Sukzession und Koéxistenz
von zeitlich-rdiumlichen Erscheinungen es zu tun hat, so wird es leicht
einleuchtend, dal sie es weder mit der Bewegung im philosophischen
Sinne, noch mit Materie und Form als Wesensteilen des Kérpers, noch mit
einer mutatio substantialis, die doch die Substanz voraussetzt, zu tun
hat. Folglich ist die exakte Forschung als solche rein quantitativer Ein-
stellung. Darnach hitte Gredt die Naturphilosophie von der exakten
modernen Naturforschung noch genauer und schirfer unterscheiden kénnen
und sollen (vgl. I 129 ff.).

Uber Gredts treffliche und griindliche metaphysische Ausfiihrungen
im zweiten Bande nur wenige und der Bedeutung nach nebensichlichere
Bemerkungen. Was er iiber die obersten, unmittelbar evidenten Prinzipien
sagt (II 25 ff.; II 129 ff.), ist sehr gut. Aber er bekidmpft hier Gegner,
die er nicht nennt, was schon deshalb zu bedauern ist, da der Kampf
iiber diese Lehrpunkte in neuester Zeit vor allem entbrannt ist. Auch hitte
ich gewiinscht, daB er die Griinde des Stagiriten, warum das Kontradiktions-
prinzip absolut unleugbar ist, angefiithrt hatte (II 126). Beim Kausal-
prinzip hitte die uns von Modernen vorgeworfene angebliche Unmaglichkeit
der Abstraktion der Ursache und Wirkung behandelt werden sollen. Daf
mein Freund den fiinf Gottesbeweisen des Aquinaten noch einen sechsten :
den Gliickseligkeitsbeweis beifiigt, betrachte ich als einen Schénheitsfehler
seiner Naturtheologie (II 180)! Bei den trefflichen, aber sehr kurzen
Ausfiilhrungen iiber das Naturgeselz (I1 290 ff.) wire eine noch tiefere



464 Literarische Besprechungen

Begriindung seiner Notwendigkeit und seines ersten Gebotes: « Tue das
Gute, meide das Bose » am Platze gewesen. Ubrigens kommen wir auch
da wieder auf eine frithere methodische Frage zuriick. Wer die physi-
kalische Methode nicht streng von der philosophisch abstrakiiven Methode
unterscheidet, wird einen Modernen kaum je wissenschaftlich von der
Existenz und Notwendigkeit des Naturgesetzes und Naturrechtes iiberzeugen.

Damit brechen wir unsere Kritikbemerkungen ab, um nicht zu lang
zu werden. Wenn man der lateinischen Philosophie Gredts unter den
modern aristotelisch-thomistischen Lehrbiichern den ersten Rang zuspricht
und zugesprochen hat, so gilt das methodisch und inhaltlich noch mehr
von seiner deutschen Ausgabe. Wir wiinschen ihr daher weiteste
Verbreitung.

G. M. Manser O. P.

Thomas von Aquin : Die Summe wider die Heiden. Bd. I. deutsch
von Hans Nachod und Paul Stern. ILeipzig, Hegner. 1935.

In gefdalliger Ausstattung ist das erste Bandchen dieser deutschen
Ubersetzung, welche, den 4 Biichern der Contra Gentes entsprechend,
auf 4 Bandchen berechnet ist, erschienen.

In dem vorliegenden Bindchen sind drei Dinge gut zu unterscheiden :
das Vorwort, die Erliuterungen und die Ubersetzung selbst.

Das Vorwort, von Alois Dempf, umfaBt mehr als 40 Seiten und darf
vom Leser nicht vernachlissigt werden. Es orientiert vortrefflich iiber
den Lehrzusammenhang des ganzen ersten Buches der beriihmten Summa.
Dempf fiihrt da ganz richtig den Unterschied zwischen Gott und Geschopf
bei Thomas auf die Akt- und Potenzlehre in ihrer Anwendung auf die
Distinctio von Wesenheit und Existenz als Tiefstes zuriick (33). Wenn
Dempf weiter gegen die 24 beriihmten Sitze als « Wesen des Thomismus »
polemisiert (30), so hat er auch da nicht ganz Unrecht. Sie bilden in ihrer
Vielheit nicht das « Wesen » des Thomismus, sondern sind Sitze, die aus
dem Wesen erst hervorgehen. Das Wesen einer Synthese ist iiberhaupt
nicht eine bestimmte Folgerung, ein Lehrresultat, auch nicht die Uber-
windung des Naturalismus, wie D. annimmt (29), sondern etwas « Tiefst-
Einheitliches », das Wurzel aller gewonnenen Lehrresultate ist.

Uber die Ubersetzung selbst wird der Leser mehr ein allgemeines
Urteil als zu viele Detailerérterungen erwarten. Mit Recht haben die
Ubersetzer der Ubertragung den kritischen Text der ILeonina-Ausgabe
zugrunde gelegt (59). Die Bibel-, Aristoteles- und Viterzitate, die Thomas
anfiihrt, werden iiberall genauer nach moderner Zitationsweise ver-
vollstindigt. Anerkennend haben die Ubersetzer, statt Schonheitsregeln
zu folgen, in erster Linie der scharfen Logik des Gedankenaufbaues
Rechnung zu tragen gesucht. Philologie, Philosophie und Uberlieferung
miissen bei einer solchen Ubersetzung eines so tiefen und schwierigen
Werkes gedeihlich zusammenarbeiten. Dabei wird man bei der Uber-
tragung des einen und anderen Ausdruckes immer noch verschiedener
Ansicht sein konnen. So wiirden wir das Universale und die Universalitas



Literarische Besprechungen 465

auch jetzt noch lieber mit « das Allgemeine » und « Allgemeinheit » wieder-
geben als mit «allgesamt» und « Allgesamtheit », da das erstere den
distributiven Charakter des Universale besser charakterisiert und dennoch
den Unterschied von dem « Gemeinsamen », — commune —, das weiter
ist, wahrt. Philosophisch unverstindlich ist es, wenn man die «intentio
universalitatis », die doch mnichts anderes ist als die «Bezichung des
Allgemeinen », wie die Alten es iibersetzten, mit « Hinspannen der All-
gemeinhaftigkeit » iibersetzt (254, 430). Das Wort «species» in der
Erkenntnislehre mit « Gestalt » und die « species intelligibilis » mit « versteh-
barer Gestalt» zu verdeutschen, ist philosophisch sicher nicht gliicklich.
Warum nicht das lingst gebrauchte « Erkenntnisbild » beibehalten ? Und
nun das lateinische pofentia, die crux der Ubersetzer! Die Ubersetzer
geben es im Einklang mit der Bernhart’schen Thomasiibersetzung durch
« Mogestand ». Ich frage mich: warum nicht das frithere « moglich » und
« Moglichkeit » beibehalten ? Damit kann man die verschiedenen Arten
des Moglichen leicht niher bestimmen : etwas, was denkmdglich ist —
potentia logica, oder was sachlich moglich ist — potentia realis, entweder
in Bezichung zu einer Titigkeit — potentia activa — oder etwas, was
seinsmoglich ist — potentia passiva. Dabei kann dann der «actus» als
« Wirklichkeit » ohne Beifiigung gegeben werden (61, 373). Alle diese
Bemerkungen sollen den Wert der vorliegenden Ubersetzung nicht herab-
driicken. Wir halten die von Nachod und Stern uns gegebene Ubersetzung
des 1. Buches der Contra Gentes vielmehr fiir eine gufe, genaue und leicht
verstandliche und zollen der geleisteten groBen Arbeit volle Anerkennung.

Zu unserer Ubersetzung hat P. August Brunner S. J. Evlduterungen
geschrieben, die zu Dempfs Ansichten teilweise im Gegensatze stehen
und die einer besonderen Erwdhnung wert sind. Auch in diesen Erlau-
terungen gibt es unseres Erachtens Vortreffliches, z. B. von S. 368-378.
Aber was Brunner iiber das Verhiltnis der Lehre des hl. Thomas zur
modernen Naturwissenschaft andeutet und sagt, wird heutzutage nicht
bloB8 von den Thomisten, sondern auch von modernsten Naturwissen-
schaftlern, die von Philosophie etwas verstehen, abgelehnt, und miiBte
schlieBlich die Grundprinzipien, auf denen die Contra Gentes und die
ganze Philosophie des Aquinaten ruht, erschiittern. Brunners vielfach
wiederkehrende Bemerkung : was Thomas iiber « Bewegung », iiber « Materie
und Form » und die daraus sich ergebende « Erkenntnislehre » sagt, hatte
nur Geltung nach den damaligen aristotelischen Voraussetzungen, die jetzt
durch die modernen Naturwissenschaften erschiittert sind, ist sehr typisch
und miiBte, zu Ende gedacht, den Wert einer deutschen Thomasiibersetzung
iiberhaupt ernstlich in Frage stellen. Schon der verdienstvolle Math. Schneid
hatte seiner Zeit die These verfochten, die Naturwissenschaft kann die
Frage iiber das Wesen des Korpers nicht lésen. Fiigen wir bei: sie will
sie auch nicht lésen. Und das alles wird sofort verstindlich, wenn wir
bedenken, daB einerseits die Philosophie nach dem Sein, dem « Wassein »
— causa formalis — und dem « Warumsein » — causa finalis, der Dinge fragt
und daher methodisch nur abstraktiv vorgehen kann, wahrend die moderne
exakte Wissenschaft als solche seit Bacon von Verulam es ablehnte, diese

Divus Thomas. 30



466 Literarische Besprechungen

beiden Ursachen zu ergriinden und infolgedessen nur die Evscheinungen
in ihrer quantitativen Zusammensetzung und =zeitlich-riumlichen Auf-
einanderfolge erforschen will. Sie hat es nur mit den Gesetzen der
Phéinomene zu tun, und kein einziges Experiment, weil es nur von schon
Quantitativem ausgeht und zu Quantitativem fiihrt, vermag uns als
solches ein « Was» und « Warumsein » zu offenbaren, auch nicht den
Unterschied von Leben und Nichtleben. Inhalt, Methode und die Resultate
der beiden Gebiete sind gdnzlich verschieden, aber nicht widersprechend,
denn sowohl die Hypothese von Atomen als Elektronen setzt quidditativ
erst noch ein Doppelprinzip der « Einheit» und « Vielheit » voraus, das
die exakte Forschung als solche, weil sie phianomenalistisch ist, nicht
beweist, noch beweisen kann.

Kehren wir jetzt noch einen Augenblick zu Brunners Erliuterungen
mit genauerer Fixierung unseres Standpunktes zuriick. Die These, wie
wenn der aristotelische Satz: omne quod movetur ab alio movetur, auf
den Thomas den Beweis fiir die Existenz Gottes griindete, ein Ausflu3
des irrigen physikalisch-astronomischen Weltbildes der Alten gewesen
wédre, ist gar nicht haltbar (379). Der genannte Satz, philosophisch
genommen, gilt heute noch wie ehedem. Der weitere Satz, wie wenn
die physikalischen Grundlagen der Theorie von Materie und Form
erschiittert wiren (391), hat im Lichte des Gesagten gar keinen Sinn.
Die Frage der philosophischen Erkennbarkeit des Wesens der Materie
ist durch die moderne Physik keineswegs anders zu stellen (391) als wie
frither. DaB die moderne Physik in der Aufeinanderfolge der Phinomene,
also in der Bewegung keine Finalitas kennt (397), ist wahr, hat aber
mit unserer Frage nichts zu tun. Damit ist auch die aristotelische
Erkenntnislehve, die sich tatsichlich auf die Compositio von Materie und
Form im Korper stiitzt, in keiner Weise durch die moderne Physik
erschiittert (419). Eine aristotelisch-thomistische Abstraktion der Form
von der ersten Materie, von der Brunner spricht (416), gab es iiberhaupt
nie. Suarez folgend, hat daher Brunner auch die Theorie des aristotelisch-
thomistischen Individuationsprinzips teilweise falsch dargestellt (399).

Die bedenklichen Folgen, die sich aus einer derartig engen Ver-
quickung von Philosophie und exakter Wissenschaft, wie die obige Inter-
pretation sie im Auge hat, ergeben miiBten fiir eine wahre Metaphysik
und damit fiir eine philosophia perennis, liegt auf der Hand. Die bloB
exakte Forschung begriindet, trotz ihrer herrlichen Erfolge auf ihrem
Gebiete, keine Metaphysik, setzt aber, soll sie aus ihrem hypothetischen
Wandel herauskommen, eine solche voraus. Das bloBe Experiment fiir
sich allein beweist nie eine substantielle Verinderung und folglich beweist
sie als solche weder die Einheit noch die Vielheit der Dinge. Das ist der
Hauptgrund, warum wir hier auf die Tragweite des ganzen Problems
besonders aufmerksam gemacht haben.

G. M. Manser O. P.



Literarische Besprechungen 467

J. Maritain : La Philosophie de la nature. Essai critiqué sur ses
frontiéres et son objet. Dans la collection : Cours et Documents, sous la
direction d’Yves Simon. Paris, Téqui. 1935. 146 pPp.

M. Maritain publie les notes sténographiques de son cours sur la
« philosophie de la nature ». Il ne nous offre qu’un essai critique, dont le
but est trés bien marqué dans le titre. Il faut en savoir gré au savant auteur.
IL’existence méme de la philosophie de la nature est menacée a cause des
confusions qui s’introduisent dans sa notion méme, c’est-a-dire dans la
détermination de son objet.

La these de M. Maritain est nette et conforme a la tradition aristo-
télicienne et thomiste : Il y a — et il nous faut — une philosophie de la
nature, qui a pour objet le « mouvant ». Elle est distincte de la métaphysique
générale qui s’attache a l'étre comme étre; la philosophie de la nature
a pour objet fel étre, le ens mobile. Elle ne se confond nullement avec la

« mathématisation » de l'observation sensible, qui s’efforce — en vain
d’ailleurs ! — de tout réduire a la quantité et constitue des « scientiae
mediae » empiriométriques. Contrairement a la tendance des anciens,

la philosophie de la nature ne s’identifie pas avec les sciences particulicres
de la nature, dont la source est l'observation sensible, et qui s’attachent
aux « phénomeénes » mesurables. La philosophie de la Nature se base sur
I'observation des faits sensibles qui lui fournit son objet; elle s’efforce
de pénétrer jusqu’a «la quiddité » des choses; et cette spéculation ontolo-
gique la met en contact avec la métaphysique générale.

La premiere partie du livre est plutot historique ; et elle est nécessaire
si I'on veut saisir nettement la situation actuelle. I’opposition entre Héra-
clite, Platon et Aristote est présentée d’une maniére trés suggestive. Descartes
confondait encore la philosophie de la nature avec les sciences naturelles
et leur mathématisation. Aussi, dans les temps modernes, aprés avoir
pris les sciences particulieres comme philosophie de la nature, on en est
arrivé a nier celle-ci d’'une maniére radicale. On aboutit ainsi au positivisme ;
celui-ci ne laisse plus de place qu’a une métaphysique réflexive qui prétend
se substituer a une philosophie de la nature (Bergson, Brunschwicg).

Le positivisme devait nécessairement périr devant les exigences les
plus nettes de l'intelligence. Cette réaction est caractérisée surtout par les
travaux de Duhem qui, pour la détruire, a poussé a l'extréme la conception
positiviste — par ceux de Meyerson, qui se place au point de vue épisté-
mologique et met au jour les « irrationnels » auxquels la science vient se
heurter — et en ces derniers temps par les travaux de Bachelard, qui semble
bien faire un pas en avant vers une philosophie de la nature.

A la méme réaction contre le positivisme, on peut rattacher les spé-
culations phénoménologiques de Husserl et de Scheler, qui risquent cepen-
dant d’effacer les frontiéres entre la philosophie et les sciences d’observation
particuliéres.

Tout cet exposé historique est parsemé d’observations judicieuses,
d’éclaircissements doctrinaux qui révelent le savoir étendu et la pénétration
philosophique de l'auteur. Nous signalons une différence de terminologie



468 Literarische Besprechungen

entre saint Thomas et Cajetan, au sujet de 'abstractio totalis et de 'abstractio
formalis (pp. 15-18). Nous nous demandons cependant si 'abstractio totalis
qui certes est effectuée par tout le monde, peut étre appelée purement
« préscientifique ». Dans les sciences particuliéres, l'explication n’est souvent
qu’'une maniere d’abstractio totalis, car on y explique par la simple réduction
du particulier au plus universel.

Notons encore les considérations de M. Maritain sur les trois degrés
d’abstraction (p. 23 et suivantes). Il sera intéressant de rapprocher ses
idées de celles que M. le professeur Mansion a exprimées au sujet de I'abstrac-
tion chez Aristote, aux « journées philosophiques » de Louvain (Louvain 1935).

La partie systématique de I'ouvrage (Chap. III) donne les « positions
thomistes sur la philosophie de la nature ». Elle établit la nécessité de cette
philosophie, condition de toute métaphysique vraiment objective; et a
abouti a sa définition. L’auteur détermine son objet en un latin familier
aux scolastiques : Ens secundum quod wmobile, sub modo definiendi per
intelligibilem quantitatem.

M. Maritain aborde ces problémes sous un biais qui rattache ses idées
au grand courant aristotélicien et thomiste. Nous sommes persuadés
qu’aucun ouvrage récent n’a pénétré plus avant dans la question ; aucun
n'a abouti a des résultats plus solides. Nous n’en voulons nullement au
savant professeur des redites dont il semble s’excuser. Nous les croyons
utiles ; et nous recommandons vivement la lecture, ou plutot 1'étude de
ce livre a tous les étudiants qui doivent aborder la philosophie de la nature.
Bien des professeurs d’ailleurs se l'assimileront avec grand profit.

Nous croyons cependant qu’on peut envisager le probléme d’'un autre
angle, qui peut-étre rendrait ces précieuses considérations plus assimilables
pour nos contemporains. Nous ne voulons pas insister sur la nature des
mathématiques, telles qu'on les congoit en ce moment. Nous croyons que
dans toutes leurs parties, mises a part l'arithmétique et 'algébre pures,
elles sont des « scientiae mixtae ». Méme 1’étendue n’est pas quantité pure ;
c’est pourquoi les mathématiciens aimeraient tant & s’en dégager. Que
faudra-t-il dire alors de l'espace, du lieu, du mouvement, etc. ? Mais a
la lecture de l'excellent livre de M. Maritain, deux questions surgiront
dans tous les esprits : 1. Le philosophe veut atteindre la « quiddité » des
choses sensibles. Qu’en connaissons-nous de fait ? M. Maritain admet que
notre connaissance est trés pauvre en cette matiére. Nous croyons qu’elle
se réduit a la connaissance des phénomenes, que nous reconnaissons comme
« accidents », que nous devons rattacher & une substance, dont résultent
ces accidents. En d’autres termes, avons-nous autre chose que I'application
de nos connaissances métaphysiques i cette réalité particuliére qui se livre
a nos sens ? C'est pourquoi, on a tant de peine a donner une philosophie
de la nature 4 ceux qui I'abordent avant d’avoir acquis une solide formation
métaphysique.

2. M. Maritain estime que le philosophe ne doit pas s’attacher au « détail »
des phénomeénes. C’est trés vrai ; mais n’est-ce pas un peu vague ? La philo-
sophie de la nature ne se construit pas sans un contact constant avec les
sciences particuliéres ; personne ne l’'a mieux prouvé que M. Maritain.



Literarische Besprechungen 469

Mais a quel point ce contact peut-il se relacher ? Quels phénomenes, décou-
verts par le savant, sont négligeables pour le philosophe ?

Nous ne pouvens pas essayer de répondre ici a ces questions. Nous
pouvons faire mieux ; nous attendons les précisions de M. Maritain. En
ces quelques legons, il ne pouvait pas tout dire. Si un jour il nous donne
sa philosophie de la nature, il y répondra, comme Diogene, « en marchant ».
Ce qu’il nous donne en ce moment est éminemment utile, et sera d’autant
plus efficace que dans certains milieux l'autorité de M. Maritain est décisive.

" Fribourg. M. de Munnynck O.P.

A. Gardeil O.P.: La vraie vie chrétienne. Bibliothéque frangaise
de philosophie. Paris, Desclée de Brouwer. 1935.

Il est un peu surprenant de trouver pareil ouvrage dans une
« bibliothéque de philosophie ». Qu’il y ait la des analyses philosophiques
perspicaces, personne ne le contestera ; mais si des études sur notre « vie
divine » par la grice du Christ n’appartiennent pas 4 la théologie, nous
craignons bien que les mots ne perdent leur signification. La pente ou les
idées de M. Maritain sur la « philosophie chrétienne » nous engagent est
singulierement glissante. Bient6t, la Somme théologique de saint Thomas
ne sera plus que de la « philosophie chrétienne ». Non lis de verbis, mais
encore importe-t-il d’éviter 1’équivoque. On nous a toujours dit que la
philosophie est la sagesse accessible a la raison naturelle. Si la grace du
Christ et « I'habitation du Saint-Esprit », et les dons du Saint-Esprit sont
accessibles a notre intelligence humaine, telle que la nature nous I'a donnée,
on peut entrevoir un naturalisme qui inquiétera vivement les théologiens.

Faisons abstraction de la couverture du volume. Celui-ci contient
des études partiellement inédites de feu le Pére A. Gardeil, qui certes
méritent pleinement I'honneur d’une publication. Elles sont présentées
par M. J. Maritain, et précédées d’une longue introduction du R. P. H.-D.
Gardeil, qui a pieusement recueilli les notes volumineuses de son oncle,
et s’est efforcé de les faire entrer dans un cadre logique.

Dans une premiére partie, le pieux et savant auteur nous donne l'idée
trés théologique de la vraie vie chrétienne. Cette vie est divine; car la
grace surnaturelle est une participation 4 la nature de Dieu. Nous la recevons
par le divin Sauveur, et d’elle jaillissent les vertus théologales et les vertus
infuses, qui nous permettent de nous acheminer vers la vie parfaite, la vie
contemplative, dans le temps et l'éternité.

Apparemment, on n’aurait qu’a se laisser vivre suivant ces dons surna-
turels ; mais la nature et ses désordres peuvent stériliser les belles promesses
de la grace sanctifiante. C’est pourquoi il faut apprendre a se gouverner ;
I’exercice des vertus infuses doit étre fortifié par une rigoureuse discipline.
De 1a, une deuxiéme partie du livre, consacrée au « gouvernement personnel
et surnaturel de soi-méme ». Cette partie semble incompléte. Elle ne cor-
respond pas 4 la « table analytique » que feu le Pére Gardeil avait constituée.
I1 y a la cependant des études sur « la faculté de gouvernement », sur la



470 Literarische Besprechungen

vertu de religion, sur la dévotion et sur la priére, qui précisent bien des
idées, et dont tous les chrétiens cultivés pourront faire leur profit.

Constituer un livre d’aprés les notes incompletes d’'un auteur décédé
est une tiche ingrate. Nous estimons cependant que le R. P. H.-D. Gardeil
a augmenté la vénération que son oncle inspirait a tous ceux qui ont pu
I'approcher. Defunctus adhuc loguitur, et nous constatons une fois de plus
que le Pere Gardeil ne parle pas en vain.

M. de Munnynck O. P.

Société Thomiste : Journées d’Etudes. 7. La phénoménologie; I1. La
philosophie chrvétienne. Le Saulchoir et Juvisy. Société thomiste s. d.
(1933 et 1934).

On ne saurait trop louer la Société thomiste de convoquer de temps
a autre ses membres, pour discuter des problémes intéressant la pensée
thomiste. L.a premiére réunion eut lieu le 12 septembre 1932 aux fins de
confronter thomisme et phénoménologie. Le sujet n’aurait pu étre mieux
choisi. Trop de thomistes vivent encore dans un splendide isolement, soit
qu'ils se cantonnent en des études purement historiques, soit qu’ils se désin-
téressent des modernes sous prétexte que ceux-ci déraisonnent. Sans doute,
le concordisme est un fléau, mais quiconque défend une philosophie, non
pas comme une curiosité archéologique, mais comme un organisme vivant,
est tenu de prendre contact avec son temps et de ticher de développer
sa doctrine, au lieu de piétiner sur place en répétant ce qu’ont dit ses pré-
décesseurs. Des confrontations comme celle de Juvisy permettent aux
thomistes de se rendre un compte plus exact des problémes actuels et des
questions a préciser ou a développer.

La séance du matin fut consacrée a la lecture et a la discussion d’un
rapport de Dom Feuling (Salzburg) sur le mouvement phénoménologique.
En quelques pages denses et précises, l'auteur situa historiquement la
phénoménologie, indiqua une notion générique de la méthode et résuma
a grands traits les doctrines de Husserl et de Heidegger. Dans la discussion
qui suivit, M!e Edith Stein et M. S6hngen apportérent des précisions sur
des problémes fort délicats d’interprétation et Dom Mager présenta des
remarques sur la phénoménologie et les autres courants de pensée
contemporaine.

L’aprés-midi, le P. Kremer (Louvain) lut un rapport sur le thomisme
et la phénoménologie de Husserl. Ses remarques portérent surtout sur
la « Wesenschau », I’ « Einklammerung » et leurs conséquences. La discussion
nous sembla un peu décevante et confuse, obscurcie qu’elle fut par un
désaccord fondamental sur l'idéalisme de Husserl. En somme, on se tint
trop encore sur le plan de l'interprétation de la phénoménologie.

La confusion est peut-étre essentielle a toute réunion de philosophes,
puisque ceux-ci ne s’entendent méme pas sur la définition des mots. On
le vit bien lors de la deuxiéme « journée » (11 septembre 1933), consacrée,
elle, a la philosophie chrétienne. Dés le premier rapport, on fut en plein
dans le brouillard. M. Forest (Poitiers) qui devait étudier le probléme



Literarische Besprechungen 471

historigue de la philosophie chrétienne, nous dit, en réalité, des choses
— fort intéressantes — sur les différentes maniéres de concevoir les rapports
entre la foi et la raison : c’était a coté de la question. Aprés quoi, le P. Man-
donnet et M. Gilson échangérent, au cours d’un long duel, maintes balles
sans aucun résultat. I’aprés-midi, le R. P. Motte (Le Saulchoir) lut un
trés long travail intitulé « Vers une solution doctrinale du probléme de la
philosophie chrétienne ». Nous ne saurions que faire notre l'opinion du
P. Geiger (Rev. des sciences phil. et théol. 1935, p. 131), & savoir que ce
travail est sans doute fort profond, mais qu’ « il restait peut-étre a se pro-
noncer plus clairement sur un point moins profond sans doute, mais qui,
semble-t-il, a ¢été pour beaucoup dans I'imprécision des discussions qui
suivirent ce rapport : le caractére proprement philosophique et rationnel
de cette philosophie... » En appendice, on a publié d’intéressantes lettres
du regretté P. Roland-Gosselin et de G. Rabeau.

M. T.-L. Penido.

J. T. Muckle : Algazel’s Metaphysics. A mediaeval translation. Toronto.
St-Michael’s College. 1933.

Tous ceux qui ont voulu étudier 'influence des Arabes sur les sco-
lastiques latins ont été arrétés par 'inaccessibilité des traductions médiévales
des ouvrages arabes. Le R. P. Muckle nous a donc rendu un tres précieux
service en éditant une traduction latine médiévale de la métaphysique
de Gazzali. Le texte est celui du manuscrit Vat. Lat. 4481, mais 1’éditeur
s'est également servi de cinq mss. parisiens et de I'édition de Venise, 1506.
Nous ne pouvons que souhaiter la continuation de ces utiles rééditions.

M. T.-L. Penido.

M. Miiller : Ethik und Recht in der Lehre von der Verantwortlichkeit.
Ein Liangsschnitt durch die Geschichte der katholischen Moraltheologie.
Regensburg, Habbel. 1932.

~ Das vorliegende Buch von Miiller, das einen wichtigen und gehalt-
vollen Beitrag zur Geschichte der Moraltheologie liefert, kommt aus der
Wiirzburger Schule von Geheimrat Ruland, die ja die geschichtliche
Erforschung der Moraltheologie zu ihren besonderen Arbeitsgebieten
zahlt. M. behandelt eine zentrale Frage aller Ethik, deren geschichtliche
Entwicklung er in einem Léngsschnitt untersucht (zur Begriindung seiner
Methode vgl. die trefflichen Ausfiihrungen im Vorwort). Schon die Wahl
des Fragepunktes, dann die ganze Art der Untersuchung sichern dem
Buche vielfache Beachtung, erfordern aber auch eine Stellungnahme von
verschiedenen Gesichtspunkten.

Es handelt sich in der Arbeit von M. um die Frage : « Unter welchen
Voraussetzungen ist der Mensch fiir seine Handlungen und deren Folgen
sittlich verantwortlich ? » Die Frage nach der Verantwortlichkeit des
Menschen fiir eine Handlung kann vom ethischen wie vom rechtlichen



472 Literarische Besprechungen

Standpunkt aus gestellt werden. Der Unterschied zwischen beiden Be-
trachtungsweisen liegt in Kiirze darin, daB fiir die rechtliche Beurteilung
in erster Linie der Tatbestand maBgebend sein muB, die Handlung selbst
mit ihren Folgen, nicht die Gesinnung, aus der sie entsprang. Zwar ist diese
fiir den Richter nicht gleichgiiltig, ja es wird erst auch die Beriicksichtigung
der Motive zur Tat zu wirklich gerechter Beurteilung derselben fiihren.
In der Sphire des Ethos aber handelt es sich bei der Beurteilung wesent-
lich um die innere Einstellung des Handelnden zur Tat, darum, wie der
Wille sich wverhielt. Beide Betrachtungsweisen sind von den Moralisten
nicht immer deutlich geschieden worden. M. zeigt, daB die Frage nach der
sittlichen Verantwortlichkeit lange unter dem EinfluB der strafrecht-
lichen Imputationslehre beantwortet wurde, und daf hier auch der Ausgangs-
punkt fiir eine bestimmte Richtung der Moraltheologie liegt.

Im ersten Kapitel seines Buches legt M. die Grundlagen dar, auf
denen die ethische Imputationslehre ruht. Bereits die Stoa hat, auf
aristotelischen ILehren weiterbauend, den Grundsatz vertreten, dafB das
menschliche Handeln nur nach der Gesinnung des Titers zu beurteilen
sei. Im Willen zur Tat liegen Verdienst wie Verbrechen. Diesen Grundsatz
hat die Stoa entschiedener als andere Systeme antiker Ethik vertreten.
Ihren EinfluB sehen wir in der Ethik der Kirchenviter, die bestimmt
wird durch die Auseinandersetzungen einmal mit der jiidischen Ethik und
dann mit der Gnosis. Letzterer gegeniiber wird vor allem betont, dag
das Freiwillige die Grundlage aller ethischen Werte sei. Diese Lehre
verteidigen die Alexandriner mit Hilfe der antiken Philosophie. Sie
gewinnt weittragende Bedeutung durch den EinfluB Augustins, der die
sittliche Tat ganz vom Willen abhingig sein liBt. Voluntas est, qua et
peccatur et recte vivitur. Mit Augustinus wird dann diese Theorie von
der sittlichen Verantwortlichkeit im Frithmittelalter gelehrt; denn von
seiner Autoritit lebt die gesamte, sich erst langsam entwickelnde Wissen-
schaft jener Jahrhunderte.

DaB die Frage der sittlichen Zurechnung fiir die mittelalterlichen
Ethiker problematisch werden konnte, liegt darin begriindet, dafB die
rechtliche Imputationstheorie allmihlich gréBeren EinfluB gewann. Vor
allem geschah das in der praktischen Kirchenzucht, bei der Handhabung
der BuBdisziplin. Thre doppelte Zielrichtung, Besserung des Siinders und
Erhaltung der Gemeindedisziplin, brachte es mit sich, daB von ihr aus
das TImputationsverfahren des Strafrechts auch in die Ethik Eingang
fand. M. zeigt im zweiten Kapitel seines Buches die Faktoren auf, die
zu der genannten Einstellung in der Handhabung der Kirchenzucht fiihrten.
Er legt dann diese Einstellung in ihren Auswirkungen niher dar, die er
in der alten Kirche und im Friihmittelalter aufweist.

Die Erkenntnis des Widerspruchs, wie er sich in manchen canones
der BuBdisziplin mit ihrer rein rechtlichen Einstellung zu anderen
Satzungen zeigte, die die ethische Imputation durchfiihrten, veranlaBte
die Glossatoren des Decretum Gratianum zu den zahlreichen Harmoni-
sierungsversuchen. Es liegt im Wesen der Sache begriindet, daB hier
jede Vermittlung scheitern muBte. Aber ihre ernsten und tiefgreifenden



Literarische Besprechungen 473

Bemiihungen hatten doch den Erfolg, daB der Grundsatz der ethischen
Imputation klar herausgestellt und dem Prinzip der Erfolgshaftung iiber-
geordnet wurde. Letztere lebte noch fort in der Imputation jener
objektiven Verletzungen der sittlichen Ordnung, die aus einer schuldbaren
Handlung entsprungen waren.

Von den kanonistischen Kompromitheorien her — das ist fiir die
Geschichte der Moraltheologie wichtig — kam die kasuistische Behandlung
der Moral zu weitester Verbreitung. Und da die Kanonisten in der auf-
bliilhenden mittelalterlichen Theologie die Fiihrung hatten, konnte sich
eine mehr spekulative Darstellungsweise der Moraltheologie erst in der
Hochscholastik durchsetzen. Fiir ihre weitere Entwicklung kommt vor
allem den nachscholastischen Theologen der Dominikanerschule groéBtes
Verdienst zu. Sie fiihrten auch das hier in Frage stehende Problem zur
Losung, nachdem Kardinal Cajetan aus einer Gesamtschau der thomi-
stischen Lehre heraus die Heriibernahme kanonistischer Denkweise in die
Moraltheologie verworfen und den Unterschied von ethischer und recht-
licher Imputation klar zum Ausdruck gebracht hatte.. Die Hauptetappen
dieses Weges zum Sieg der ethischen Imputationslehre werden von M. im
dritten Kapitel aufgewiesen.

Im zweiten und dritten Kapitel liegt der Schwerpunkt der Unter-
suchung Miillers. Er arbeitet hier in sorgfiltiger Einzelforschung die
historische Linie heraus, in der sich die Lehre von der sittlichen Zurechnung
von der kleinasiatischen und der abendlindischen BuBdisziplin an mit
ihrem EinfluB der strafrechtlichen Imputationstheorie iiber die Vermitt-
lungsversuche der Glossatoren zum Decretum Gratiani bis zu ihrer vollen
und endgiiltigen Entfaltung auf der Grundlage der Lehre des hl. Thomas
durch die Theologen des 16./17. Jahrhunderts entwickelt hat. Diese Ent-
wicklungslinie ist im ganzen gesehen sicher richtig gezeichnet. Sie im
einzelnen zu beurteilen, vor allem zu sehen, ob nicht wichtige Glieder
unberiicksichtigt geblieben sind, die die Darstellung hier und da modi-
fizieren wiirden, mufB Aufgabe der durch solche Langsschnitte angeregten
Spezialuntersuchungen bleiben. Im zweiten Iapitel vor allem hat der
Verf. aus eingehender Quellenkenntnis heraus ein lebendiges Bild der
Entwicklung unseres Problems entworfen, das von umfassendem und
eindringendem Studium zeugt, und das nicht zuletzt fiir den Rechts-
historiker von groBer Bedeutung ist. Das erste Kapitel des vorliegenden
Buches dagegen ist knapp gehalten und gibt mehr eine Zusammenfassung
dieses weiten Gebietes. Das kann im Hinblick auf den einleitenden
Charakter dieses Kapitels vertreten werden und auch deshalb, weil die
hier zur Untersuchung stehende Frage nach dem sittlichen Charakter
unserer Handlungen nicht so sehr durch Aristoteles und die antike Philo-
sophie iiberhaupt, als durch augustinisches Denken angeregt ist. Das
trifft auch bei Thomas zu, der das Problem in der vor allem durch Abaelard
und Wilhelm von Auxerre iiberkommenen Tradition aufgreift und auch
noch mit den entgegengesetzten Tendenzen in der Art der Losung ringt.
Auch das ist von M. eingehend aufgezeigt (171 ff.).

Miillers Buch zeugt von griindlicher Quellenverarbeitung und um-



474 Literarische Besprechungen

fassender Kenntnis der Literatur. Nicht berticksichtigt ist das groBe Werk
von Ottmar Diftrich, Geschichte der Ethik, dessen quellenmiBig gearbeitete
Darstellung hochbedeutsam ist. Dittrich hat auch das Mittelalter eingehend
dargestellt. Denn nach seiner Uberzeugung sei das katholische Mittel-
alter seiner Bedeutung entsprechend, die ihm in ethisch-geschichtlicher
Hinsicht zukomme, in den fritheren Geschichten der KEthik voéllig unzu-
reichend behandelt (Vorwort zum 3. Bd.). In Dittrichs Werk ist z. B.
auch schon die besondere Bedeutung Abaelards fiir die Ethik anerkannt,
die ja auch Miiller besonders herausstellt (118 ff.). — M. hat an einigen
Stellen auch literargeschichtliche Fragen gestreift. Wenn er nun bei der
Frage nach der Datierung der quaest. de malo des hl. Thomas die Arbeiten
von Synave und Pelster anfiihrt (176, Anm. 28), dann hitte die Unter-
suchung von O. Lottin, I.a date de la question disputée « de malo » de saint
Thomas d’Aquin (Rev. d’Hist. Ecclésiast. 24 [1928], 373-388) nicht fehlen
diirfen. Und wenn in das Literaturverzeichnis die Spezialuntersuchungen
von Pelster und Synave aufgenommen sind, wird man dort auch die maf3-
gebende Gesamtdarstellung von M. Grabmann, Die Werke des hl. Thomas
v. Aquin (2. Aufl. Miinster 1931) erwarten. — Noch eine Bemerkung zu
einem unwesentlichen und doch wichtigen Punkte: Es sind zahlreiche
Druckfehler in Text und Anmerkungen stehengeblieben, besonders unan-
genehm, wo es sich um Zahlen handelt (z. B. wird S. 253 die Leonina in
die Jahre 1821 ff. verlegt).

Die Arbeit von M. muB als eine gediegene und wichtige Untersuchung
bezeichnet werden. Das ist auch inzwischen schon anerkannt worden,
so von M. Wittmann in seiner Ethik des hl. Thomas v. Aquin (Miinchen 1933,
S. 179, 183). Der Verfasser darf iiberzeugt sein, das zu erreichen, was er
selbst im Vorwort seines Buches als Gewinn ideengeschichtlicher Lings-
schnitte erhoftft: «ein tieferes Erfassen der Probleme, ein richtigeres
Verstehen der heutigen Lehrformulierung, eine in der Tradition verankerte
Beweisfiihrung und in ihr festgewurzelte Fortbildung der wissenschaftlichen
Darlegung ».

Bonn. J. Barion.

V. Cathrein S. J. : Lust und Freude. Ihr Wesen und ihr sittlicher
Charakter. (Philosophie und Grenzwissenschaften. Schriftenreihe, heraus-
gegeben vom Innsbrucker Institut fiir scholastische Philosophie. I1I. Bd.
6. Heft.) Innsbruck, Fel. Rauch. 1931. 47 S.

Die letzte literarische Arbeit des gelehrten, allbekannten Moralphilo-
sophen P. V. Cathrein, die noch vor seinem Tode (am 10. September 1931)
zur Veroffentlichung gelangte, ist eine sehr klare Darstellung iiber Wesen
und sittlichen Charakter der Lust. Neu ist dieselbe nur in ihrem Ausdruck
und in der Heranziehung einiger moderner Literatur. Im iibrigen war es
die Absicht des Verf., die alten Prinzipien der aristotelischen, von Thomas
zur letzten Vervollkommnung gebrachten Lehre unserer stark hedonistisch
eingestellten Zeit wieder ins Gedichtnis zu rufen. Nicht absolute Ver-



Literarische Besprechungen 475

neinung der Lust heiB3t die Losung, sondern vernunftgemidfie Regelung
derselben.

An sich ist die Lust eine vom Willen unabhingige Regung und deshalb
« iiberhaupt nicht sittlich » ; sie ist amoralisch, ein « rein physischer, natur-
hafter Vorgang » (36). Daraus erhellt das Naturwidrige einer philosophischen
Richtung, wie die der Stoiker, welche dieselbe als unsittlich hinstellt und
sie konsequent grundsitzlich auszuschlieBen sucht. Doch nicht jede Lust
ist gut. Ihr sittlicher Wert wird erst determiniert durch das Objekt, auf
das der Willensakt gerichtet ist. Das geliebte Gut spezifiziert die Sittlichkeit
des Willensaktes, des Strebens des Begehrungsvermdogens, folglich auch
« die Ruhe desselben im Besitz des geliebten Gutes » (12), welche das Wesen
der Lust ausmacht.

Die Lust — und auch die Freude, die ja nichts anders ist, als die Lust,
die «aus der inneren Erkenntnis, besonders aus der Vernunfterkenntnis
hervorgeht » (19) — braucht eine verniinftige Regelung. Sie wird nach
Aristoteles und Thomas von drei verschiedenen Tugenden gegeben, unter
die sie als Materialobjekt fallt. Zuriickhaltend wirkt die MaBigkeit, damit
das Triebhafte, Tierische, das der Lust als physischem Vorgang anhaftet,
nicht Oberhand nimmt und die Lust nicht als Endzweck angestrebt wird.
Sie darf wohl gewiinscht und angestrebt werden, aber nur als etwas dem
Naturzweck Untergeordnetes. Nie darf sie den Naturzweck positiv aus-
schlieBen. Férdernd wirken die beiden potentiellen Teile der Gerechtigkeit,
die Freundlichkeit, die das Angenehme im ernsten gesellschaftlichen Ver-
kehr sucht und die Eutrapelie, die solches im Scherz und Spiel zum
Gegenstand hat.

Einem scholastisch Denkenden mag die These von der gegenstind-
lichen Spezifikation selbstverstiandlich als grundlegend fiir die Moral
erscheinen. Mdoge es dicser Studie gelingen, auch den anderen diesen
Grundgedanken, auf einen Einzelfall angewandt, nahezulegen.

Clerf (Luxemburg). P. Johannes Miiller O.S. B.

Textus et Documenta in usum exercitationum et praelectionum. Series
philosophica. Romae, Pontif. Univers. Gregoriana.

Die Gregorianische Universitit sucht mit diesem neuen Unternehmen,
das auch eine Series Theologica in sich schlieBt, hauptsichlich fiir ihre
Seminariibungen — solche bestehen iibrigens an den deutschen und Oster-
reichischen theologischen Fakultiten bereits seit geraumer Zeit — wichtige
und wertvolle Behelfe bereitzustellen. Es liegen uns nun hier vor :

1. J. Souilhé S. J., Platonis doctrina circa animam textus selecti, 1932
(82 S.). — Des Herausgebers Bemiihen geht, wie die Einfilhrung sagt,
dahin, wenigstens die ontologische Seite der platonischen Seelenlehre durch
eine Auswahl passender Abschnitte aus Platons Schriften ins rechte Licht
zu setzen und uns darum mit den Hauptstellen iiber die Natur der Seele
im allgemeinen, ihr Verhiltnis zum Leibe, die Teile der Seele, ihre Unsterb-



476 Literarische Besprechungen

lichkeit und ihren Zustand nach der Trennung von dem Leibe bekannt zu
machen. Fiir die Auswahl wird der griechische Text von J. Burnet in
« Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis », London, Clarendon Press,
1905-6, beniitzt ; beigegeben sind eine lateinische Ubersetzung, die sich
auf die alte, vom Humanisten Marsilius Ficinus herriihrende und von
Schneider und Hirschig verbesserte lateinische Platotlibersetzung (Ausgabe
Didot, Paris 1852-56) stiitzt, und gelegentlich auch erklirende An-

merkungen.
2. P. Hoenen S. J., De origine formae materialis textus veteres et recen-
tiores, 1932 (85 S.). — Das vorliegende besonders beachtenswerte Bindchen

scheint sehr wohl geeignet, in eine tiefere und griindlichere Erfassung des
wichtigen mnaturphilosophischen Problems einzufiihren, welchen meta-
physischen Bedingungen Geniige geschehen miisse, damit das Seiende
innerlich nicht nur den Akzidentien, sondern auch der Substanz nach
Veranderungen erfahren konne. Besondere Schwierigkeit bietet hier die
Frage des Ursprungs der forma materialis, deren eductio e potentia materiae.
Es gebiihrt dem hl. Thomas von Aquin das Verdienst, die aristotelische
Lehre in diesem Punkte erst voll verstanden und in ihrer ganzen Bedeutung
entwickelt zu haben, wihrend weder die griechischen Erklirer noch die
Araber noch Albertus Magnus der Theorie des Aristoteles gerecht wurden.
Dasselbe gilt auch wieder von nicht wenigen Philosophen der neueren
Zeit. Die in unserem Bidndchen zusammengestellten Texte aus Aristoteles,
den griechischen Kommentatoren, Cartesius und Cartesianern, Seb. Basso,
Gassendi, Magnan, Bayle, Leibniz und Modernen, wie Zeller, v. Hertling,
Baeumker, Tannery, bieten dem Leser ein iibersichtliches Bild iiber die
Stellungnahme der genannten Denker zu unserem aristotelischen Lehrstiicke.
Allen angefiihrten Texten sind lateinische Ubersetzungen, kurze Einfiih-
rungen und erklirende Anmerkungen beigegeben.

3. P. G. Jarlot S.]., De principiis Ethicae socialis documenta ulti-
morum  Romanorum Pontificum I. Leonis XIII., Pii X., Benedicti XV.,
1932 (81 S.). — Nach des Herausgebers Absicht sollen hier auserlesene
Stellen aus den pépstlichen Kundgebungen, die zur Beleuchtung und Be-
kréiftigung der sozialethischen Doktrin dienlich erscheinen den Theologie-
studierenden vorgelegt werden. Die Texte sind chronologisch angeordnet ;
ein beigegebener alphabetischer und ein systematischer Index setzen aber
den Leser ohne weiters instand, das sachlich Zusammengehérige aufzu-
finden und zusammenzustellen.

4. R. Arnou S. J., De quinque viis S. Thomae ad demonstrandam Dei
existentiam apud antiquos Graecos et Arabes et Judaeos praeformatis vel
adumbratis textus selecti, 1932 (ro1 S.). — In diesem Bindchen, das in die
Vorgeschichte der klassischen « Quinque viae » des hl. Thomas einfiihren
will, werden einschldgige Stellen aus Platon, dann besonders aus Aristoteles
ferner aus Plotin, Augustinus, Johannes von Damaskus, Avicenna, Anselm
und Maimonides angefiihrt ; den SchluB bilden die Thomastexte iiber die
Gottesbeweise. Anerkennenswert ist, daB bei den griechischen, arabischen
und jiidischen Autoren — soweit es moglich ist — die alten lateinischen
Ubersetzungen, die den Scholastikern des XIII. Jahrhunderts zu Gebote



Literarische Besprechungen 477

standen, beniitzt werden, so die lateinische Aristotelesiibersetzung von Wil-
helm von Moerbeke aus der Leoninischen Thomasausgabe und der Ausgabe
des Metaphysikkommentars des Aquinaten von Cathala (Turin 1915), die
von Johannes Hispanus und Dominicus Gundissalinus im XII. Jahrhundert
besorgte Ubersetzung der Metaphysik Avicennas (Druckausgabe Venedig
1495) und endlich dic alte, aus dem Anfang des XIII. Jahrhunderts
stammende lateinische Ubersetzung der hebriischen Ubertragung von Mai-
monides’ Hauptwerk « Fiihrer der Umherirrenden » (von A. Giustiniani zu
Paris 1520 herausgegeben). Die Einleitung dieses sehr inhaltreichen Bind-
chens macht hinsichtlich der Geschichte der Gottesbeweise auf einzelne
Fragen aufmerksam, deren Untersuchung fiir Seminariibungen sehr wohl
in Betracht kommen kann.
Dr. Carl Joh. Jellouschek O.S. B.

Geschichte.

Aus der Geisteswelt des Mittelalters. Studien und Texte. Martfin
Grabmann zur Vollendung des 6o0. Lebensjahres von Freunden und
Schiilern gewidmet. Herausgegeben von Albert Lang, Joseph Lechner,
Michael Schmaus. (Beitrige zur Geschichte der Philosophie und Theologie
des Mittelalters, Supplementband IIT). 2 Halbbande. Miinster in Westf.
Aschendorff’sche Verlagsbuchhandlung. 1935. XXXV-1475 SS.

Die literarische Festgabe zum 60. Geburtstag M. Grabmanns ist ein
sprechender Beweis fiir den Aufschwung, den das Studium der mittel-
alterlichen Scholastik und alles dessen, was damit zusammenhingt, in
den letzten Dezennien genommen hat, nicht zum wenigsten durch An-
regung des -Jubilars. Eine stattliche Reihe von Mitarbeitern hat sich
zusammengefunden, wie man sie selten in einer Festschrift vereint findet,
ein Beweis fiir die internationale Wertschitzung, deren sich Grabmann
erfreut : 77 Namen von Fachleuten, darunter, was besonders bemerkens-
wert ist, von Fachleuten aus Frankreich (10), Belgien (10), Italien, Polen,
Osterreich, Spanien, Nordamerika. Die Themen sind den Gebieten ent-
nommen, auf denen der Jubilar z. T. bahnbrechend gearbeitet hat. Eine
wahre Fundgrube von Mitteilungen und Anregungen zur mittelalterlichen
Geistesgeschichte wird hier erschlossen, ein duBerst wertvoller Beitrag
zur Geschichte der historischen Theologie. Ein allgemeiner Uberblick
wird die Reichhaltigkeit des Inhaltes zeigen.

1. Teil : Handschriften- und Bibliothekenkunde (7 Nummern).

II. Teil : Allgemeine Geistesgeschichle (2 Nummern).

II11. Teil : Patristik und Frithmittelalter (12 Nummern).

1V. Teil : Hochscholastik (34 Nummern, darunter 4 iiber Albert d. Gr.,
8 iiber den hl. Thomas von Aquin).

V. Teil : Spdtscholastik und Neuzeit (17 Nummern).

V1. Teil : Byzantinische und abendlindische Theologie (3 Nummern).
Anhang (2 Nummern).



478 Literarische Besprechungen

Bei einer Besprechung an dieser Stelle kann nur auf das eine oder
andere Stiick ausdriicklich aufmerksam gemacht werden, ohne daB damit
ein Werturteil iiber die andern gefillt werden soll. Jeder wird auf seine
Kosten kommen, je nach seiner besondern Neigung und seinen Wiinschen.

Ein kleines Kunstwerk ist der Aufsatz von Jean Destrez, 1.’outillage
des copistes du XIIIme et du XIVme siecle (S. 19-34). Er beschreibt zwei
Buchzeichen und legt praktisch dar, wie die mittelalterlichen Kopisten
sich zu helfen wuBten, um ohne langes Suchen die Stelle zu finden, bei
der sie aufgehort hatten. In die Abhandlung ist eine Menge von interes-
santen Notizen iiber mittelalterliches Buchwesen eingestreut, wie sie nur
ein Kenner wie Destrez bieten kann.

Die Arbeit von P. Glorieux, Pour jalonner I’histoire littéraire du
XIIIme siecle (S. 482-502), gehort in etwa auch in die Abteilung Hand-
schriftenkunde. GIl. macht aufmerksam auf die Wichtigkeit einer genauen
Chronologie fiir die Schriftsteller des XIII. Jahrhunderts. Er will die
Hilfsmittel fiir eine genaue Datierung angeben und fiihrt als solche drei
an. Diese Kennzeichen wendet er vor allem an auf die chronologische
Fixierung der Quodlibeta ; sie bilden das dankbarste Objekt fiir cine
chronologische I'estlegung aus inneren Griinden, da sie alle mdglichen
aktuellen Fragen behandeln. Ein zweiter Gegenstand, auf den GIl. die
Regeln anwendet, sind die (vor allem) Pariser Predigtsammlungen ; er
bietet wertvolle Ergidnzungen zu Lecoy de la Marche, La chaire francaise
au moyen age, und auch zur Literdrgeschichte einiger bekannter Domini-
kaner (Laurentius v. Orléans, Remigius Girolami u. a.). Die Abhandlung
ist ein vollstindiger methodologischer Traktat, obwohl der Verf. bescheiden
diesen Titel ablehnt.

Von der Schrift des hl. Albertus M. De animalibus besitzen wir bekannt-
lich noch das Autograph (im Besitz des Kolner Stadtarchivs). Stadler
hat von dem Werk in den « Beitrigen zur Geschichte der Philosophie und
Theologie des Mittelalters» in Bd. XV/XVI eine vielgeriithmte kritische
Ausgabe veranstaltet. Bernhard Geyer (Die urspriingliche Form der Schrift
Alberts d. Gr. De animalibus nach dem Koélner Autograph, S. 578-590)
zeigt nun, daB auch nach dieser kritischen Ausgabe fiir den Herausgeber,
der das Werk fiir die neue Gesamtausgabe vorbereitet, noch etwas zu tun
iibrig bleibt, und rechtfertigt das durch scharfsinnige Darlegungen, deren
Ergebnis er in den bemerkenswerten Sitzen zusammenfaBt: « MaBgebend
fiir die IForm und Textgestalt eines Werkes (Alberts) ist nicht allein das
Autograph, sondern auch das exemplar, die erste von einem Schreiber
unter Verantwortung des Autors gefertigte Abschrift des Autographs.
Auf sie gehen im allgemeinen die anderen Abschriften zuriick. Das Auto-
graph ist gewissermaBen das personliche Manuskript des Verfassers. Es
ist moglich, daB der Autor im exemplar gegeniiber dem Autograph
Anderungen oder Zusdtze anbringen lieB8, wie anderseits durch den Ab-
schreiber Fehler gegeniiber dem Autograph entstehen kdnnen »,

Ludwig Baur, Die Form der wissenschaftlichen Kritik bei Thomas
v. Aquin (S. 688-709), bringt in extenso wohl den Vortrag, den er auf
der Tagung der Trierer Gorresgesellschaft 1934 gehalten und in kurzen



Literarische Besprechungen 479

Stichworten in dem Jahresbericht (1935) S. 44 skizziert hat. Er beschrinkt
sich auf die wichtigsten Streitschriften des Heiligen. Die Bedeutung einer
wissenschaftlichen Kritik beschreibt er sehr eindrucksvoll mit den Worten
(S. 689) : «eine griindliche und eingehende Darstellung der wissenschaft-
lichen Kritik wire ein bedeutsames Dokument der Kultur- und Geistes-
geschichte, ein Zeugnis von der Hohe und Tiefe geistigen Ringens, geistiger
Regsamkeit und dialektischer Gewandtheit, nicht zuletzt der Hoéhe und
Tiefe, sittlicher Gréfe oder Geringwertigkeit, Ritterlichkeit und Gesinnungs-
adel oder Pobelhaftigkeit und Ungeschliffenheit ». Die Stiicke, die er bei
Thomas untersucht, sind u. a.: die historischen Grundlagen fiir die
Handhabung der Kritik ; das Forum, vor dem die Kritik sich abspielen
soll ; Gegenstand der Kritik ; der duBere Aufbau der wissenschaftlichen
Kritik ; die Zensuren, die iiber die gegenteilige Ansicht verhingt werden ;
MaBstibe oder Normen ; Personliches in der Kritik. Baur schlieBt mit den
ernsten Worten : « Wo die von wissenschaftlichem Ernst und sittlicher
Verantwortlichkeit getragene Kritik unterbunden wird, da ist ein wirklich
geistiges Leben und wissenschaftlicher Fortschritt nicht mehr moglich ».

Ein besonders wichtiges Stiick, das der Prafekt der Vaticana,
Mgr. G. Mercati im Cod. Vat. lat. 3899 aufgefunden hat, veréffentlicht
mit einer kurzen, anregenden Einleitung Franz Pelster unter dem Titel :
Ein Gutachten aus dem Eckehart-ProzeB8 in Avignon (S. 1ogg-1124). Es
handelt sich nach den Darlegungen Pelsters sehr wahrscheinlich um das
Gutachten der Theologenkommission in Avignon, das dann weitergegeben
wurde an die unter Vorsitz des Papstes tagende Kardinalskommission.
Jeder der 28 Artikel (die Zusammenstellung erfolgte in I{6ln, nicht in
Avignon) besteht im allgemeinen aus vier Teilen : dem zu verurteilenden
Satz ; der Begriindung fiir die Beanstandung ; der Verteidigung Eckeharts ;
einer kurzen Antwort auf diese Verteidigung. Die Kommission sprach
zuerst das Urteil aus iiber die Siatze an sich. Nach Einbezichung der Ver-
teidigung E.s milderte sie in dem einem oder andern Fall ihr Urteil.
« Dies Gutachten wird also von der endgiiltigen Bulle nicht allzuweit
entfernt liegen. Denn Johannes sagt in der Bulle er habe die Artikel
durch viele Doktoren der Theologie priifen lassen und sie selbst auch im
Verein mit den Kardinidlen gepriift» (S. rroy). Die nichste Aufgabe
diirfte nun nach P. darin liegen, die vollstindige letzte Kolner Anklage-
schrift, die letzte Apologie Eckeharts und das Gutachten des Kardinals
Fournier (des spatern Papstes Benedikt XII.) wieder aufzufinden. Die
Frage, ob E. wenigstens materialer Héaretiker war, mochte P. dahin
beantworten, daB die von ihm vorgetragenen Sitze nach ihrem natiirlichen
und nichstliegenden Sinn Irrtiimer und Hiresien enthielten, daB aber
E. diesen Sinn nicht intendiert, freilich aber durch seine bizarre und
hyperbolische Ausdrucksweise und seine Vorliebe fiir die neuplatonische
Terminologie dazu AnlaB gegeben hat.

Albert Lang gibt in dem Aufsatz « Johannes Miintzinger, cin schwii-
bischer Theologe und Schulmeister am Ende des XIV. Jahrhunderts »
(S. 1200-30), der gewiB im Zusammenhang mit seinen Studien iiber Heinrich
von Oyta entstanden ist, ein abgerundetes Lebensbild eines theologisch



480 Literarische Besprechungen

gebildeten Schulleiters aus dem Ende des XIV. Jahrhunderts, wie wir es
sonst wohl kaum finden. Miintzinger, magister artium und studens theo-
logiae der Prager Universitat, rector scholarum in Ulm, dann in Rotweil,
t 1417, hat eine Reihe von Schriften verfaBt, in denen er bewuft das an
der Hochschule aufgenommene Wissen sammeln und fiir die Bediirfnisse
seiner Schule verwerten wollte. « Dadurch ermdéglichen seine Schriften
einen RiickschluB auf die Richtung und Einstellung der Universitit und
geben einen unmittelbaren Einblick in den Lehrbetrieb, Lehrstoff und in
den geistigen Gesichtskreis der héheren Schulen. Der ganze Bildungsstand
des Seelsorgeklerus 148t sich aus ihnen ersehen» (S. 1201). Seine fiir da-
malige Verhiltnisse bedeutende Privatbibliothek von 91 Handschriften
vermachte er testamentarisch der Heidelberger Universititsbibliothek.
In der Offentlichkeit ist Miintzinger hervorgetreten durch seinen theolo-
gischen Streit mit den Ulmer Dominikanern, die ihn wegen verdichtiger
Sitze tiber die Eucharistie anklagten. Die Entscheidung wurde den
Universititen Prag und Wien iibertragen und fiel im wesentlichen zu-
gunsten Miintzingers aus. Wir horen bei dieser Gelegenheit von der sonst
im XIV. Jahrhundert weniger hervortretenden Dominikanerinquisition in
Deutschland. Statt Albegk wird wohl Abeck zu lesen sein (vgl. meine
Notizen in Heft 30, S. 11 f. der Quellen und Forschungen zur Geschichte
des Dominikanerordens in Deutschland. Vechta-Leipzig 1934).

Ludger Meiers Abhandlung «Der Erfurter Franziskanertheologe
Johannes Bremer und der Streit um das Wilsnacker Wunderblut »
(S. 1247-64) bezieht sich auf die beriihmte Wallfahrt nach dem Dorfe
Wilsnack (Mark Brandenburg), die im XV. Jahrh. von vielen Theologen,
nicht bloB Dominikanern, bekampft, von Kardinallegat Nikolaus von Kues
strengstens verboten und von Papst Nikolaus V. unter gewissen Kautelen
gestattet wurde. Ich habe iber einen der schirfsten Gegner, den
Leipziger Prof. Joh. Kune O. P., in Heft 30 der Quellen und Forschungen
zur Geschichte des Dominikanerordens gehandelt. Bremer vertritt die
Moglichkeit, daB es Reliquien des kostbaren Blutes gibt. Die Zeitangabe
S. 1253 kann nicht stimmen (anno 1443), da Sixtus IV. als « quondam »
bezeichnet wird.

Alles in allem bilden die beiden Binde der Festgabe eine imposante
Leistung, zu der man auch den Herausgebern aufrichtig gratulieren darf.

Freiburg. P. Gabriel M. Lihr O. P.

A. M. Jacquin O. P. : Histoire de I’Eglise. Tome I. L’Antiquité chré-
tienne. Paris, Desclée de Brouwer. 1929. XVI-698 pp.

Das vorliegende Buch leitet eine neue Darstellung der Kirchen-
geschichte ein, die durchaus originell gedacht ist. Uber die Aufgabe des
Historikers und vor allem des Kirchenhistorikers hat sich der Verf. in den
Vorbemerkungen in wohlabgewogenen Sitzen geduBert; hier legt er auch
dar, was er mit der neuen Kirchengeschichte beabsichtigt.

Dieser erste Band behandelt in 46 Kapiteln die Zeit bis zur Mitte
des V. Jahrhunderts, bis zum Schlu3 des Konzils von Chalzedon, das einen



Literarische Besprechungen 481

Bruch in der orientalischen Kirche herbeifiihrt. Der Abschnitt, der gewohn-
lich mit der Zeit vor und nach Konstantin gemacht wird, tritt in der
Darstellung nicht iibermdBig hervor; die Kapitelzihlung geht weiter.
Das, was man meistens in einer « Kirchengeschichte » findet : Literatur-
angaben, reichliche Anmerkungen, kritische Auseinandersetzungen, fehlt
hier fast vollstindig ; am Schlusse eines jeden Abschnittes sind die wich-
tigsten Literaturangaben hinzugefiigt. Es wire aber ein Irrtum zu glauben,
als ob eine quellenmiBige Grundlage fehle. Im Gegenteil ist der Text,
der sich so fliissig liest, auf ein sorgsames Abwigen aller in Betracht
kommenden Zeugnisse aufgebaut; die wichtigsten Belege sind in die Dar-
stellung eingefiigt.

Das Buch ist geschrieben als eine anregende wissenschaftliche Lektiire
fiir einen groBern gebildeten Leserkreis, vor allem Laien, dem man aber
das Schulmafige vorenthalten méchte, um vom Lesen nicht abzuschrecken.
Diese Absicht ist durchaus erreicht: das Buch ist leicht lesbar, es wird
seinen Leserkreis finden und hat ihn bereits gefunden. Alles, was man
billigerweise an Materien erwarten kann, ist behandelt; ich verweise
z. B. auf die Kapitel, die dem hl. Augustinus gewidmet sind. Wenn ich
einen Wunsch duflern diirfte, so wiirde man gerade in diesem Buch etwas
mehr iiber die altchristliche Kunst erwarten. Das dgyptische Ménchtum
ist ausfiihrlich behandelt, aber iiber seinen Gedankenkreis, der die spitere
Zeit so bedeutend beeinfluft hat, wire doch einiges zu sagen gewesen.

Freiburg. G. M. Léhr O. P.

J. Bernhart: Sinn der Geschichte. — H. Obermaier : Urgeschichte der
Menschheit. (Geschichte der fithrenden Vélker, 1. Band.) Freiburg, Herder.
1931. X1V-347 SS.

Es war ein gliicklicher Gedanke, die groBangelegte und bedeutsame
Publikation : « Geschichte der fithrenden Vdlker » mit zwei grundlegenden
I'ragen einzuleiten, die heute auch weitere Kreise lebhaft interessieren ;
ein Philosoph gibt eine Philosophie der Geschichte, und ein Priahistoriker
entwirft die Urgeschichte der Menschheit ; beide Darstellungen sind nicht
fiir die engere Fachwelt in erster Linie bestimmt, sondern, wie Obermaier
sagt, wollen sie in rein wissenschaftlicher Form der Gebildetenwelt eine
allgemeine Einfithrung bieten.

In 12 Abschnitten (S. 1-143) fiihrt uns Bernhart ein in den Sinn der
Geschichte, und zwar mit einem geradezu glinzenden und hochpoetischen
Stil ; allein gerade diese gewédhlte Sprache, die auch ganz ungewohnte
neue Ausdriicke formt, ist doch ein bedauernswerter Mangel der sonst
so guten Ausfiihrungen ; weitere Kreise werden sich kaum Klarheit in dieser
schwierigen Frage schaffen kénnen — und der Fachmann wird zu manchen
philosophischen Gedankengingen des Verf. ein Fragezeichen machen miissen,
zumal wo Bernhart von der Sinnfrage und der Offenbarung spricht; bei
einer Neuauflage werden sich diese Méangel leicht beheben lassen; im
iibrigen wird man mit Freude und GenuB den vielen herrlichen Gedanken
und glinzenden Ausfiihrungen des Verfassers folgen.

Divus Thomas. 31



482 Literarische Besprechungen

Dem Zweck des Werkes, weitere Kreise zu unterrichten, wird Obermaier
mit seiner Urgeschichte dev Menschheit mehr gerecht. In zwei Abschnitten
behandelt er den fossilen Menschen (S. 149-259) und den Menschen der
jingeren Steinzeit und der vorgeschichtlichen Metallzeiten (S. 260-338).
Hier ist wirklich in allgemein verstiandlicher und doch wissenschaftlicher
Form und unter Beriicksichtigung der netesten Forschungen die Ur-
geschichte der Menschheit von einer anerkannten Autoritit auf diesem
Gebiete dargestellt. Man liest das Ganze mit grofitem Interesse und Nutzen,
bekommt einen guten Linblick in dieses Gebiet ; nur wire zu wiinschen,
daf3 die bekannte Deszendenztheorie griindlicher, offener und entschiedener
behandelt und zuriickgewiesen werde; an Beweismaterial wird es dem
Verfasser bei seiner souverdnen Beherrschung des Stoffes gewi3 nicht
mangeln.

Trotz dieser Bemerkungen wird man diesen ersten Band der « Geschichte
der fiithrenden Volker » mit aufrichtiger Freude begriiBen und ihm den
weitesten Lesekreis wiinschen,

M. Knar O. P,

G. Rauschen : Patrologie. 10. und. 11 Auflage, neubearbeitet von
B. Altaner. Freiburg i. Br., Herder. 1931. XX-441 SS.

Das bestbewihrte Handbuch der Patrologie von Rauschen erscheint
bereits in 10. und 11. Auflage, und zwar ganz neubearbeitet von Altaner.
— Die in den letzten Jahren zahlreichen Neuerscheinungen auf patro-
logischem Gebiete sind weitgehend beriicksichtigt und allen wissenschaft-
lichen Resultaten der neueren Forschung ist Rechnung getragen und so
das Buch durch Altaner auf die Hohe der neuesten Forschung gebracht. —
Trotzdem bleibt es auch in der neuen Form dem alten Zwecke treu, einer-
seits den jungen Theologen einzufiithren in das reiche Geistesleben des
christlichen Altertums, anderseits zugleich ein bequemes und sicheres
Nachschlagewerk zu sein. V

Bei der Darstellung des altchristlichen Schrifttums bis ins VII. und
VIII. Jahrhundert gibt Altaner aber nicht bloB ein rein literarisches Bild,
er stellt auch kurz den Lehrinhalt der Schriften dar und macht das Hand-
buch der Patrologie auch zu einer iibernatiirlichen Dogmengeschichte,
das nun Studierenden und Lehrenden die wertvollsten Dienste erweisen
wird ; man vergleiche z. B. die Ausfithrungen tiber den Clemensbrief, iiber
den Lehrgehalt der Ignatiusbriefe, iiber Tertullian usw. ; mit sicherer Hand
werden alle Fragen kurz aber klar beriihrt und deren beste Losung gegeben,
so dal3 man immer wieder sich diesem bewihrten Fiihrer anvertrauen wird ;
die Benutzung desselben wird auch die beste Empfehlung sein und ist dem
Buche die freudigste Aufnahme gesichert.

M. Knar O. P.



Literarische Besprechungen 483

F. X. Seppelt : Der Aufstieg des Papsttums. Geschichte der Pdipste
von den Anfingen bis zum Regierungsantritt Gregors des Grofien. Leipzig,
Hegner. 1931. 342 S.

Vorliegendes Werk des bekannten Kirchenhistorikers ist der 1. Band
einer auf 6 Binde berechneten Papstgeschichte, die nicht nur Fachgelehrten,
sondern auch weiteren Kreisen dienen soll. Darum sind auch nur die
wichtigsten und notwendigsten Quellenbelege und Literaturnachweise am
SchluB3 des Bandes zusammengestellt und ist auf eine verstindliche und
gut lesbare Darstellung Bedacht genommen.

Der Haupttitel « Aufstieg des Papsttums » charakterisiert bereits die
ganze Darstellung : es werden nicht nur Biographien der einzelnen Pipste
gegeben, wie es Pastor in erster Linie tut, sondern die Idee des Papsttums
und seine iiberragende Bedeutung soll deutlich zum Ausdruck kommen. —
Es ist dies umsomehr zu begriien, da ja zugleich auch das bedeutungs-
volle Werk von Erich Caspar erscheint, dem gegeniiber Seppelt vor allem
den Primat scharf herausarbeitet und mit guten Argumenten gegen die
Auffassung von Caspar zu verteidigen weil3 ; gerade hierin liegt der Haupt-
wert des Werkes, und wir zweifeln nicht, dafl auch die folgenden Binde
auf der gleichen wissenschaftlichen Hohe stehen werden und den Katho-
liken eine ungemein wertvolle Papstgeschichte geschenkt wird, der man
die weiteste Verbreitung wiinschen mu@.

Ein gutes Verzeichnis der Personen- und Ortsnamen erleichtert die
Beniitzung des Werkes ; die buchtechnische Ausstattung ist dem Werte
des Werkes wiirdig.

M. Knar O. P.

H. Felder O.M.C.: Die Antoniuswunder. Paderborn, Schéningh.
1933. 164 S.

Eine kiithne und doch iiberaus verdienstvolle Schrift! War der
hl. Antonius wirklich schon wiahrend seines irdischen Lebens der groBe
Wundertiter, sind die ihm fiir diese Zeit zugeschriebenen Wunder echt
oder nicht ? Dieser Frage geht der Verfasser nach und trotz vorauszu-
sehenden anfinglichen Widerspruches sucht er dieselbe mit scharfer histo-
risch-kritischer Methode zu lésen und die volle Wahrheit aufzuzeigen.

Die genaue Priifung der Quellen des XIII. Jahrhunderts ergibt als
sicheres Resultat, daBl alle Zeitgenossen darin einig sind, dafl Antonius
in seinem Leben nicht wundertitig gewesen sei (1. Kapitel). — Aus den-
selben Quellen ergibt sich aber auch ganz klar und sicher, dal Antonius,
vom Tage seines Todes angefangen bis gegen Ende des XIII. Jahrhunderts,
zahlreiche Wunder wirkte (2. Kapitel). — Daran anschlieBend untersucht
der Verf. griindlich alle Wunderberichte des XIV. Jahrhunderts (3.-6. Kapi-
tel) und riumt energisch mit allen unechten Wundern auf, beurteilt niich-
tern die verschiedenen Legenden, denen er aber deswegen nicht jeden
Sinn und Wert absprechen will ; sie trugen doch auch bei zur Erbauung
des Volkes und spornten zum Vertrauen auf den Heiligen an, denn schlieB-



484 Literarische Besprechungen

lich waren sie eigentlich zum Symbole seiner Giite, Macht und Heiligkeit
und all seiner wirklichen Wunder und Wohltaten (S. 163).

So bietet uns der Verf. ein Bild des Heiligen, gereinigt von allen
unniitzen Zutaten, erstrahlend im Lichte der vollen Wahrheit, und hat
damit der Verehrung des Heiligen nicht nur nicht geschadet, sondern
dieselbe veredelt und vertieft — zugleich aber auch der Hagiographie
einen wertvollen Dienst erwiesen. Man kann nur wiinschen, daf3 diese
Schrift gebiihrend gewiirdigt wird und diese einzig richtige Methode auch
auf andere Heiligen-Biographien angewendet werde : auch das ist eine
wirksame Apologetik !

M. Knar O. P.

W. Schifer : Petrus Canisius. Kampf eines Jesuiten um die Reform
der katholischen Kirche Deutschlands. Gottingen, Vandenhoeck u. Ruprecht.

1931. 174 S.

Diese phantasievolle Biographie des hl. Petrus Canisius wurde auf
Anregung von Carl Mirbt als Promotionsschrift seitens der Theol. Fakultat
zu Gottingen angenommen und ist auch ganz im bekannten Geiste Mirbts
gehalten ; und der Verf. selbst sagt auch, er miisse bekennen, dall das
Studium der zugrundeliegenden Quellen ganz wesentlich zur Festigung
eines bewulBten protestantischen Standpunkts verholfen hat, und sein
« Mitgefiihl fiir das Lebensschicksal des Petrus Canisius war schlieilich
ebenso stark wie seine innerste Absage gegeniiber dem System, dem er
dienstbar war »! Daraus kann man schlieflen, mit welch groBer « Vor-
urteilslosigkeit » der Verfasser an seine Aufgabe herangetreten hat. — Als
Ziel hatte sich der Verfasser gestellt, « gegeniiber der Quelleninterpretation
Braunsbergers ein geschichtlich korrekteres Bild von der Lebensgeschichte
des Jesuiten wie der ersten Geschichte seines Ordens iiberhaupt» zu ent-
werfen (Einleitung, S. viI).

Gewi3 hat der Verfasser das Quellenmaterial fleiBig durchstudiert ;
allein bei der Interpretation der Quellen spielen Selbstbewufitsein und eine
rege Phantasie stark mit; und hie und da zeigt sich auch eine gewisse
Eilfertigkeit, die sich auch in dem am Schlusse beigefiigten originellen
Literaturverzeichnis widerspiegelt | — Begreiflich darum, daf} die Biographen
des hl. Canisius aus dem Jesuitenorden, trotz manchem Lobe und mancher
Anerkennung, scharf kritisiert werden (S. 133-140); doch diese Kritik
ist eben vom gleichen Geiste beseelt wie die ganze Arbeit.

Die Schrift liest sich gewil3 ganz interessant, doch bleibenden histo-
rischen Wert kann sie kaum beanspruchen und der katholischen Auffassung
wird sie in keiner Weise gerecht.

M. Knay O, P.



	Literarische Besprechungen

