Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Zum Grundproblem christlicher Mission
Autor: Zimara, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762591

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum QGrundproblem christlicher Mission.
Von C. ZIMARA C. M. B., Schoneck.

In neuer, durchgesehener und erweiterter Auflage erschien letztes
Jahr das Buch von Louis Capévan : Le probléme du salut des infidéles. !
Der Verf. hatte es als seine theologische Doktordissertation am Pariser
Institut catholique eingereicht und im Jahre 1912 dem Druck iibergeben.
Eine in der Zeit des Weltkrieges bereitgestellte 2. Aufl. fiel wihrend
der Besetzung von Lille vollstindiger Zerstérung anheim. Seither war es
im Buchhandel vergriffen. Das nunmehrige neue Erscheinen mull jeden,
der fiir diese groBe Frage des Heiles der Heiden Interesse hat, mit
Freude erfiillen. Denn dieses Werk ist das bedeutsamste dariiber vom
katholischen Standpunkt wie vom christlichen iiberhaupt, wenigstens inso-
fern es sich um die Geschichte des Problems handelt. Der « Essai historique »
stellt den weitaus umfangreichsten Teil des Ganzen dar, er geht gewill ganz
und gar iiber das hinaus, was man « Versuch » nennt. Wenn der Verf. auch
meint « il y a probablement beaucoup de lacunes dans cet essai historique »
(S. 1x), so darf man doch annehmen, daB die Fiille des von ihm heran-
gezogenen Materials Vollstandigkeit in der Darbietung der auf unser Problem
erfolgten brauchbaren Antworten verbiirgt. Mag auch manches z. B. in
handschriftlichen Bestinden noch unbekannt sein, es ist kaum denkbar,
daB es, falls wertvoll, nicht in andern, gedruckten Quellen tibernommen oder
erwihnt worden wire.

Hier beabsichtigen wir fiir den geschichtlichen Teil nicht mehr,
als eine kurze Skizze des Hauptsichlichen aus der langen, mutigen
und erkenntnisreichen Wanderung des Verf. durch die Jahrhunderte zu
entwerfen. Das Problem des Heiles der Heiden besteht aus zwei Haupt-
fragen : 1. Konnen die Heiden, die keine normale Gelegenheit haben, das
Christentum einigermaflen zu kennen und anzunehmen, das tibernatiirliche
Heil erlangen ? 2. Wie konnen sie es ?

Schon das Alte Testament entbehrt nicht des Universalismus, es
bezeugt, daB der wahre Gott auch unter Heiden Verehrer und Lieblinge hat.
Das Neue Testament betont die Sendung des Christentums nach dem Willen
seines Stifters fiir die ganze Welt, die Berufung aller Menschen zum Heil,
den weltweiten Sinn und Wert des Opfertodes Christi, Notwendigkeit von
Glaube und Taufe. Die Patristik iibernimmt diese Lehren. Unter dem
Eindruck der raschen Verbreitung des Christentums in der damals bekannten
Welt bleibt die Frage des Heiles der Heiden zundchst beschrinkt auf die

L L. Capéran, Le probléme du salut des infidéles. I. Band : Essai historique.
Nouv. édit., revue et mise a jour. x-616 pp. — II. Band : Essai théologique.
Nouv. édit., revue et augmentée. vii-150 pp. Toulouse, Grand Séminaire. 1934.



Zum Grundproblem christlicher Ethik 447

Heiden vor Christus. Im II. und III. Jahrhundert wird aber gelegentlich
schon im allgemeinen gelehrt, daB3 Heiden, die das Evangelium ohne persén-
liche Schuld nicht kennen, vor Gott doch Gnade finden kénnen. Justin der
Mirtyrer antwortet auf die Frage nach dem Schicksal der Heiden vor
Christus mit der Lehre, der gottliche Logos habe von Anfang an auf die
Menschen eingewirkt, und so habe es von jeher an verschiedensten Orten
Leute gegeben, die dem Logos gemil3 lebten, diese seien Christen gewesen ;
er bevorzugt dabei die alten Philosophen. Andere Apologeten folgen ihm,
es kommt aber auch eine Gegenrichtung auf, die gerade auf die alten
Philosophen nicht gut zu sprechen ist, so Tatian, Tertullian. Sehr viel
Anklang findet die Behauptung, die Weisen des Heidentums hitten ihr
Bestes aus der HI. Schrift geschépft. Die Tendenz Justins wird mit grof3-
ziigiger Weitherzigkeit durch die Alexandriner Klemens und Origenes aus-
gebaut. Sie beide verleihen zudem einer schon vorhandenen Annahme
starken Kredit, der sog. Hadespredigt Jesu an die Seclen der Abgeschiedenen
aus Juden und Heiden ; mit Berufung auf den Pastor Hermae nimmt
Klemens an, daB die Apostel und Jiinger des Herrn dieses Werk im Jenseits
weitergefiithrt haben. Hippolyt von Rom und Origenes erginzen, schon
Johannes der Téaufer habe als Vorlaufer des Herrn die Hadespredigt aus-
geiibt ; nach Origenes war das der Zweck der Frage, die der Tédufer vor
dem Sterben an Jesus stellen 1a8t : « Bist Du es, der da kommen soll ... ? »
Auch die andern Propheten des Alten Bundes liBt Origenes im Jenseits
Christus verkiindigen, so konnen sich die Seelen der Toten zu ihm bekehren
und das Heil durch ihn erlangen. Die Theorie der Hadespredigt hatte
mehrere Anhanger in der griechischen Kirche, einzelne auch in der latei-
nischen. Cyrill von Jerusalem aber lehnt sie ab, Chrysostomus verurteilt
sie scharf und mit peremptorischen Griinden ; fiir die vor Christus Lebenden
war, so lehrt er, ein Glaube an Christus nicht heilserforderlich ; im christ-
lichen Zeitalter gibt Gott den Gutwilligen in diesem Leben die nétige
Erleuchtung, damit sie sich zum Christentum bekehren kénnen.
Wihrend die Kirchenviter vor Augustinus im allgemeinen die Aus-
breitung des Christentums iiber die ganze LErde betonen, sodall jeder Gut-
willige sich ihm anschlieBen kénne, begegnen wir beim Bischof von Hippo
wiederholt der Erkliarung, auch in der christlichen Ara hiitten viele Menschen
gelebt und lebten immer noch viele, die vom Evangelium nichts vernommen
hiatten. Das ist ihm mit ein Grund wider die Annehmbarkeit einer Hades-
predigt Jesu : diese wiirde eine Bevorzugung der vor Christus verstorbenen
Heiden gegeniiber den nach ihm in Unkenntnis des Christentums sterbenden
bedeuten ; darum habe man sogar die Behauptung gewagt, auch jetzt noch
bestehe die Moglichkeit einer Bekehrung und Heilserlangung im Jenseits,
was zu absurden und glaubenswidrigen Folgerungen fiihre. Warum ist
dann aber Christus nicht frither auf Erden erschienen ? Augustinus ant-
wortet : weil seine Botschaft damals auf allgemeine Ablehnung bei den
Menschen gestoBen wire ; er stellt drei Regeln auf: wird die christliche
Botschaft bestimmten Menschen vorenthalten, so geschicht es auf Grund
des gottlichen Vorauswissens tiber deren Unglauben ; wird sie solchen ver-
kiindigt, die den Glauben verweigern, so geschieht es als Exempelstatuierung ;



448 Zum Grundproblem christlicher Ethik

wird sie Glaubigen zuteil, so geschieht es zur Vorbereitung fiir das Himmel-
reich. Es kommen die pelagianischen Kampfe. Die Pelagianer berufen
sich fiir die Tugendhaftigkeit der Heiden auf das Pauluswort : « Gentes,
quae Legem non habent, naturaliter quae Legis sunt faciunt ». Augustinus
entgegnet : es ist da nicht von Heiden, sondern von Heidenchristen die
Rede ; ohne Glauben an Christus gibt es keine echte Tugend und keine
Heilsmoglichkeit. Gnade und Heil schuldet Gott keinem erbsiindigen
Menschen. Gleichwohl hat Gott in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
auch unter Heiden seine Auserwihlten, deren er sich einzeln in geheimnis-
voller Weise annimmt, um auch sie durch Christus zu retten. Viele scheinen
uns auBerhalb der Kirche, die in Wirklichkeit in ihr sind. Uber das indi-
viduelle Mal3 der Strafleiden der vom Heil Ausgeschlossenen haben wir
keine genauere Urteilsmoglichkeit. So Augustinus.

Der geistesgewaltige Bischof von Hippo bestimmt auf Jahrhunderte
die Stellungnahme des christlichen Abendlandes, in dieser I'rage wie in
andern, ohne dal} eigentlich Neues auf rechtgliubiger Seite hinzukime ;
Faustus von Riez vermeidet gewisse Harten, dafiir legen IFulgentius von
Ruspe, Cisarius von Arles Nachdruck auf sie. Gregor der GroBle verurteilt
die Hypothese der Hadespredigt, fiir die sich frither auch Cyrill von
Alexandrien und andre giinstig aussprachen und die auch spiter noch im
Orient Anhidnger finden wird, so Maximus Confessor, Anastasius Sinaita,
Johannes von Damaskus usw. Im Abendland fiihrt im IX. Jahrhundert
der Pridestinationsstreit um Gottschalk auf kirchlicher Seite zur Betonung
des allgemeinen Heilswillens Gottes. Ein gewisser, offenbar schreibseliger
Ménch Probus soll damals ein Werk verfal3t haben, das viele heidnische
GroBen des Altertums in den Himmel versetzte ; Lupus Servatius bemerkt
dazu : « Probum non tam aliquid edidisse admiror, quam non omnibus iam
scribendi materiam abstulisse ». Origenes, Augustinus, Pseudodionys hatten
der mittelalterlichen Theologie die Ansicht vermacht, daB den Engeln fiir
die Heilsmoglichkeit der Heiden eine besondere Rolle und Aufgabe zu-
kommen koénne. Aus Johannes von Damaskus wird die Unterscheidung
der sog. voluntas antecedens und consequens Gottes in der Lehre vom
allgemeinen Heilswillen eine Zukunft haben.

Die Friihscholastik priift die Frage des heilsnotwendigen Glaubens
niher inbezug auf den Gegenstand. Is entsteht die Theorie der fides im-
plicita. Das Gebiet der fides explicita braucht nicht fiir jede Zeit, nicht
fiir jede Bildungsstufe und Stellung der einzelnen Zeitgenossen den gleichen
Umfang zu haben. Dazu gesellt sich die Lehre von der Begierdetaufe.
Bernhard von Clairvaux, Hugo von St. Viktor nehmen an, da Menschen
zu denen allenfalls jetzt noch keine Kunde vom Christentum gelangt wiire,
den gleichen Heilsbedingungen unterstinden wie die vor der Promulgierung
des Taufbefehls. Es gebe aber keine, meint Hugo von St. Viktor, auBer
etwa solchen, die es durch Siinde verschuldet haben. Wilhelm von Auvergne,
Alexander von Hales, Albert der Groe heben hervor, dafl Gutwillige auf
irgend einem Wege von Gott die Hilfe erhalten werden, die sie befihigt,
trotz allfilliger bisheriger Unkenntnis iiber die wahre Religion den heils-
notwendigen Glauben zu setzen, sei es durch innere Erleuchtung, sei es



Zum Grundproblem christlicher Ethik 449

durch Vermittlung von IEngeln oder Menschen. Alexander von Hales
rechnet zum heilsnotwendigen Glauben auch Menschwerdung und Erlésung,
Albert die fides Mediatoris wenigstens im allgemeinen.

Thomas von Aquin verwendet in der Lehre vom allgemeinen Heils-
willen Gottes die Unterscheidung des Damaszeners voluntas : antecedens —
voluntas consequens. Er erginzt, deutet Augustinusworte im Sinn der
Unterscheidung wiederum von Natur und Ubernatur, die Ubernatiirlichkeit
des heilserforderlichen Glaubens wird ins Licht geriickt. Die fides implicita
an die Erlosung und Mittlerschaft Christi war fiir die Heidenwelt vor
Christus zum Heile zureichend, sie war eingeschlossen im Glauben an eine
gottliche Vorsehung. Fir Thomas wie fiir die iibrigen Theologen seiner
Zeit gilt die Uberzeugung, daB schon durch die Apostel die Kunde vom
Christentum iiber die ganze Welt habe dringen kénnen, daB3 es also seither
kein Land gebe, wo das Christentum unbekannt sei. Eine Meinungsinderung
des hl. Thomas in diesem Punkt wird vom Verf. als unbeweisbare Kon-
jektur abgelehnt, da noch der Romerbriefkommentar dhnlich rede wie
De wveritate. Fiir individuelle Fille uniiberwindlicher, unverschuldeter
Unkenntnis des Christentums nimmt Thomas innere géttliche Erleuchtung
oder duBere gottliche Iigung zur Bekanntgabe der nunmehr heilsnot-
wendigen christlichen Glaubenswahrheiten an. Zur Tilgung der Erbsiinde
gereiche Ungetauften der erste gute, mit Hilfe der gottlichen Gnade bei
Erwachen der Vernunft gesetzte Akt der Entscheidung fiir Gott.

Die IFolgezeit wandelt lange in gezeichneten Bahnen. Bemerkenswert
ist bei dem theologisch interessierten und versierten Dante die Andeutung
eines ewigen Jenseitszustandes zwischen Seligkeit und Héollenstrafe fiir
gerechte Heiden des Altertums. Ende des XV. Jahrhunderts bringt vor
allem die Entdeckung der Neuen Welt die Zuversicht iiber die auf der
ganzen Erde erfolgte Verkiindigung des Christentums ins Wanken. Es gibt
Voélker, zu denen das Evangelium noch nie gedrungen ist. Welche Heils-
moglichkeiten hatten sie ? Das ist die eindrucksmichtige Frage, die sich
jetzt der Theologie stellt. Kaiser Maximilian ersucht von Abt Trithemius
Antwort, ob man die in gewissen Humanistenkreisen vertretene Meinung,
die Beobachtung des Naturgesetzes mit einer Gottesverehrung nach bestem
Wissen und Konnen geniige zur Heilserlangung, in Anbetracht der neuen
Entdeckungen annehmen diirfe. Die Ansicht des Trithemius geht dahin,
die Erreichung der Anschauung Gottes sei an den christlichen Glauben
gebunden ; wer aber in unverschuldeter Unwissenheit dariiber gut gelebt
habe, werde im Jenseits keine eigentlichen Strafleiden erdulden. Das ist
die Theorie, die Claudius Seyssel, Erzbischof von Turin, alsbald eingehender
vortrigt. Was Dante fiir vorchristliche Gerechte des Heidentums andeutete,
das wird hier auf schuldlose Heiden des christlichen Zeitalters ausgedchnt :
es gibt einen bleibenden, ewigen Limbus fiir Erwachsene.

Die Reformatoren sind Vertreter einer strengen und diisteren Auf-
fassung, die das Problem rasch durch Hinweis auf die gottliche Vorher-
pestimmung abschneidet und historisch eine alsbaldige Verkiindigung des
Christentums iiber die Welt festhilt; Beza findet glaubhaft, daB schon
zur Apostelzeit auch Amerika die Christusbotschaft vernommen habe.

Divus Thomas. 29



450 Zum Grundproblem christlicher Ethik

Zwingli offnet freigebig Heroen der heidnischen Mythologie, Weisen und
Fiihrern Griechenlands und Roms die Himmelstore, was Luther und andere
ihm sehr iibel vermerken, ebenso verurteilt spiter die Sorbonne dhnliche
Tendenzen in Schriften des Erasmus von Rotterdam.

Unter katholischen Theologen des XIV. Jahrhunderts lehrt Albert
Pighius, Heiden ohne Kenntnis des Christentums kénnten auf Grund des
Glaubens an Gottes Dasein und eine kiinftige Vergeltung schon gerecht-
fertigt werden. Franz von Vittoria O. P., erklirt freimiitig, die Indianer
hitten keine Schuld an ihrer Unwissenheit hinsichtlich des Christentums
und seien auch nicht verpflichtet, es sofort ohne weiteres anzunehmen,
da die Argernisse vonseiten des Eroberervolkes den Glaubwiirdigkeits-
erweis fiir die christliche Religion erschwerten. Zur Zeit des Trienter
Konzils vertritt der Franziskaner Andreas de Vega eine Meinung, wonach
der Glaubensakt tiberhaupt, sei es auch nur Glaube an Gott, nicht unbe-
dingtes Erfordernis der Rechtfertigung und Heilserlangung Erwachsener
wire, dafl an sich die Rechtfertigung einem schuldlos Unwissenden ohne
ihn zuteil werden kénnte,wenn das Naturgesetz nach Kriaften befolgt wiirde,
selbst ohne irgend ein Gotterkennen. Dieses letzte Zugestindnis ausge-
nommen, lehrte zuerst Dominikus Soto O. P’., dhnlich, nahm aber spiter
die Ansicht zuriick. Melchior Cano will einen Mittelweg gehen : der aus-
driickliche Glaube an Christus sei im Neuen Bund jedem Menschen heils-
notwendig ; aber hier bedeute Heil die jenseitige Anschauung Gottes ;
werde hingegen unter Heil die diesseitige Siindentilgung und Begnadung
verstanden, so reiche der einschlieBliche Glaube an Christus hin. Diese
Scheidung wird von Alfons de Castro O. Min. und Banez O. P., adoptiert,
sonst aber von der zeitgenossischen Theologie wie die Lehre des Andreas
de Vega durchwegs abgelehnt. Methodisch wird bei Cano und Banez der
Unterschied von necessitas medii und praecepti eingefithrt. Maldonat und
Suarez S. J., dehnen das, was Thomas von Aquin fir die Zeit vor Christus
als heilszureichend bezeichnete, die fides implicita beziiglich der eigentlich
christlichen Wahrheiten, auf die christliche Zeit aus zugunsten solcher,
die in unverschuldeter Unkenntnis dariiber sind. Die Léwener Theologen
Driedo und Ruard Tapper betonen die Gratuitit der Gnade, aber jeder
Heide erhalte wohl die zum Heil zureichende bei bestimmten Gelegen-
heiten im Lauf des Lebens. Die extremen Behauptungen des Baius werden
kirchlich verurteilt.

Bei den Protestanten setzt mit Arminius und Amyraut zu Anfang
des XVII. Jahrhunderts eine Reaktion gegen die rigoristische Stellung-
nahme der alten Reformatoren in unsrer IFrage ein ; aber die strenge Rich-
tung bleibt die stirkere. Der Jansenismus méchte unter den Katholiken
eine Mentalitit von nicht viel geringerer Schroffheit als die kalvinische
fordern. Als Exponenten der weitherzigen Richtung innerhalb der katho-
lischen Theologie kénnen um diese Zeit Ripalda und Johann de Lugo,
beide S. J., gelten. Der erste denkt sich die Moglichkeit der Rechtfer-
tigung fiir einen unwissenden Heiden in Ankniipfung an einen beliebigen
sittlich guten Akt und fiihrt den Begriff eines iibernatiirlichen Glaubens
im weiteren Sinn ein, der kein Autorititsglaube zu sein braucht, sondern



Zum Grundproblem christlicher Ethik 451

eine beliebige von Gott veranlafite und durch die Gnade erhobene natiir-
liche Erkenntnis des Gottlichen sein mag ; damit will er dem paulinischen
Wort gerecht werden : « Sine fide impossibile est placere Deo » in seiner
herkommlichen Auslegung durch die scholastische Theologie. Lugo lehnt
das ab, pladiert fiir die Ansicht, dal Gott durch innere Gnaden und
Erleuchtungen den gutwilligen Heiden nach und nach, unter Voraussetzung
seiner steten Mitwirkung, zur Erkenntnis der wahren Religion fiihren werde
oder zum Verlangen nach derselben. Er beruft sich auch auf gewisse
Elemente in der Uberlieferung der Vélker, die Heiden auf diesem Wege
Hilfe bieten konnten, so etwaige monotheistische Tendenz. Was das Objekt
des heilsnotwendigen Glaubens betrifft, stehen zwei Richtungen in der
Theologie des XVII. Jahrhunderts einander gegeniiber: eine behauptet,
Trinitit und Menschwerdung sowie Mittlerschaft Christi gehérten dazu,
die andre leugnet es und will sich auf Dasein Gottes und géttliche Ver-
geltung beschranken. Im Jahre 1679 werden von Innozenz XI. die Sitze
verurteilt : « Fides late dicta ex testimonio creaturarum similive motivo
ad iustificationem sufficit » -— « Nonnisi fides unius Dei necessaria videtur
necessitate medii ad salutem ». Wenige Jahre zuvor, noch unter Klemens X,
war das Sacrum Officium anlafllich des Ritenstreites um Beantwortung
folgender Fragen angegangen worden : « Werden Heiden, die sich einiger-
maBen an das Sittengesetz halten, der ewigen Strafe verfallen ? » — « Gibt
es fiir die Seelen solcher Heiden einen von Hoélle, Fegfeuer und Limbus
verschiedenen Ort ? » — « Verdienen Heiden, die in Unkenntnis iiber Gottes
Dasein sind, die Hélle, wenn sie das Naturgesetz verletzen ? » In nicht-
feierlicher und nichtéffentlicher IForm hatte die Kongregation zum Ersten
geantwortet, die Lehre, solche Heiden verfielen nicht der ewigen Strafe,
sei gegen das Evangelium ; zum Zweiten, man habe sich auf die Jenseits-
orte zu beschranken, die die Heilige Schrift erwihne ; zum Dritten bejahend.
Um 1690 verurteilte ein Dekret der gleichen Kongregation unter anderm
den jansenistischen Satz : « Pagani, Judaei, Haeretici aliique huius generis
nullum omnino accipiunt a Jesu Christo influxum : adeoque hinc recte
inferes, in illis esse voluntatem nudam et inermem sine omni gratia
sufficienti ».

Im Buch des Kardinals Sfondrati « Nodus praedestinationis dissolutus »,
das 1696 erschien, wird die These verfochten, falls es Menschen gibe, die
in uniiberwindlicher Unkenntnis von Gott lebten, wiren sie ebendadurch
unsiindlich, wiirden folglich auch nicht die ewige Strafe sich zuziehen.
Der Jansenismus verdammt diese Austellung, auch Nichtjansenisten miG-
billigen sie. Bossuet schreibt 1701 iiber ein der Heilsmoglichkeit der heid-
nischen Chinesen giinstiges Buch : « Ce livre est fait pour appuyer I'indiffé-
rence des religions, qui est la folie du siécle ol nous vivons» Wenn er
sich auch striubt gegen die Hypothese, daB heidnische Volker als Ganzes
in ihrer heimischen Religion gewissermafen ein Mittel des Heiles gehabt
hatten, so gesteht Bossuet doch, «die Zahl der Einzelnen », die unter Heiden
zu rechter Gottesverehrung und zur Anschauung Gottes gelangten, sei
«vielleicht gréBer als man denke ». Die optimistische Richtung legte vor
allem Wert auf die Theorie einer durch Uberlieferung fortgepflanzten



452 Zum Grundproblem christlicher Ethik

Uroffenbarung. Das Sacrum Officium beantwortet im Jahre 1703 zwei
Anfragen iiber den vor der Taufe vorauszusetzenden Glauben erwachsener
Heiden dahin, man habe sie vor der Spendung auch im Notfall iiber
die Geheimnisse der Trinitit und Menschwerdung zu unterrichten. Die
Bulle Unigenitus Klemens XI. (1713) verwirft eine Reihe von Sitzen
Quesnels, darunter : « Nullae dantur gratiae nisi per fidem » — « Fides est
prima gratia et fons omnium aliarum » — « Omnia alia salutis media con-
tinentur in fide tamquam in suo germine et semine ; sed haec fides non
est absque amore et fiducia » — « Extra Ecclesiam nulla conceditur gratia ».
Gegenstand vielfacher Verurteilungen durch Bischofe und Papste und
strenger Zensurierungen der Sorbonne sollte das 1728, 1753 und 1758
erschienene dreiteilige Werk des P. Berruyer S. J., « Histoire du peuple
de Dieu » sein. Darin war fiir das Heil der Heiden in unbestimmter, ver-
schleierter Form die Hypothese insinuiert, es geniige eine natiirliche Religion
aus dem Vernunfterkennen mit Einhaltung des Naturgesetzes ; Gott kénnte
seinen Gnadenbeistand damit verbinden. Die Schirfe und der Nachdruck
der kirchlichen Reaktion auf dieses Buch ist zum Teil zu erkliren aus der
damaligen l.age gegeniiber der um sich greifenden Aufklirung mit ihrem
rationalistischen Deismus.

Im « Emile » auBert Rousseau durch den « Vicaire savoyard » Gedanken,
die den kirchlichen Standpunkt in unserer Frage ironisch, unter Ver-
drehungen und Ubertreibungen angreifen und den Religionsindifferentismus
befiirworten. Die Sorbonne liBt eine Zensur dagegen abfassen, die ihr
von den Jansenisten den Vorwurf der Lauheit, der Preisgabe der strengen
Prinzipien in der Praedestinations- und Gnadenlehre eintrigt. Sie weil3
sich aber zu verteidigen und diesen Gegner zum Schweigen zu bringen.
Es erscheint die IEnzyklopédie der franziésischen Philosophen ; Abbé Morellet,
ein Mitarbeiter, schreibt darin, wenn, was ausgeschlossen sei, die Dogmen
der Gratuitit der Gnade und der Anbietung zureichender Gnade an alle
Menschen miteinander unvereinbar wiren, miite das erste zugunsten des
zweiten aufgegeben werden. Der protestantischen Theologie fiigt die Auf-
klarung einen Schaden zu, der zu eigentlichem Zerfall fiihrt; auch in
unserer I'rage zeigt sich die Kluft, die den neuen Standpunkt von dem
der alten Reformatoren trennt, so z. B. bei J. A. ILberhard, « Neue Apologie
des Sokrates oder Untersuchung der Lehre von der Seligkeit der Heiden »
(1772). Auf katholischer Seite vertritt um diese Zeit die sog. Theologia
Wirceburgensis die Lehre von dem Geniigen der fides implicita beziiglich
Menschwerdung und Mittlerschaft Christi; besonders in Frankreich da-
gegen verliert diesc Ansicht im XVIII. Jahrhundert an Kredit zugunsten
der strengeren, die diecse beiden Wahrheiten zum Gebiet des heilsnot-
wendigen ausdriicklichen Glaubens rechnet. Gotti, Billuart, Alphons von
Liguori nennen letztere die wahrscheinlichere und sichrere Lehre. Dafiir
zeigt sich bei einigen Apologeten in der Abwehr der rationalistischen An-
griffe eine gewisse Bevorzugung der Hypothese cines Limbus der Erwach-
senen fiir tugendhafte Heiden. Die Theorie findet auch zu Beginn des
XIX. Jahrhunderts da und dort Anklang. Durch das Dictionnaire de
théologie von Bergier wird sie verbreitet. Pius VI, hatte auch einen Satz



Zum Grundproblem christlicher Ethik ) 453

der Synode von Pistoia verurteilt, der die theologische Lehre iiber das
Dasein eines Kinderlimbus fiir bloB mit der Erbsiinde belastete Abge-
schiedene « fabula Pelagiana » nannte.

Der Traditionalismus des Lamennais hat, wenn auch als philosophisch-
theologisches System abgelehnt, die schon vorher in katholischen Kreisen
fiir unsre Frage ausgewertete Uroffenbarungshypothese gefordert, die Reli-
gionsgeschichte wird verschiedentlich unter diesem Gesichtspunkt unter-
sucht ; Capéran nennt hier auch eine Reihe deutscher katholischer Autoren
aus dem letzten Jahrhundert. Man wurde sehr optimistisch in der Ent-
deckung eines einschlieBlichen Glaubens an die Erlésungsgeheimnisse auf
Grund religioser Uberlieferungen der Heiden und ihrer Anschauungen
iiber kultische Opfer. Die Theologen scheiden sich in zwei Lager : solche,
die diesen einschlieflichen Glauben an Christus als allenfalls heilszureichend
ansehen, und solche, die einen ausdriicklichen Glauben an ihn postulieren ;
andre halten sich in der Mitte und wollen die Frage offenlassen. J. B. Fran-
zelin S. J., ist der Uroffenbarungsthese nicht giinstig. Pius IX. verurteilt
im Syllabus einige Sdtze des Religionsindifferentismus oder sog. Latitu-
dinarismus, die die Tendenz enthalten, man koénne in jeder Religion sein
Heil gleich gut wirken. Gutberlet hat einen Standpunkt eingenommen,
der an die Ansicht Ripaldas erinnert: Wer keine geniigende Kenntnis
vom Christentum und von der Kirche hat, kénne das ewige Heil auch ohne
Glauben im eigentlichen Sinn erlangen, wenn er « mit der iibernatiirlichen
Gnade nach seiner Vernunfterkenntnis lebt », dabei sich des Daseins Gottes
und einer gottlichen Vergeltung bewulit ist: zur Erkenntnis dieser beiden
Wahrheiten « bedarf es aber nicht der Offenbarung und des Glaubens im
engeren Sinne. Es ist auch nicht nétig, daBl Gott dabei ausdriicklich als
Urheber einer iibernatiirlichen Ordnung » erkannt werde. Diese Auffassung
wird im allgemeinen von den neueren Theologen unter Hinweis auf die
Verurteilung des Satzes: «Ifides late dicta ex testimonio creaturarum
similive motivo ad iustificationem sufficit » durch Innozenz XI. und auf
die Berruyer’s abgelehnt. In Auslegung des Prinzips « Extra Ecclesiam
nulla salus » unterscheiden sie zwischen « Leib » und « Seele » der Kirche,
wobei aber in jiingster Zeit betont wird, dafl «Leib» und «Seele» der
Kirche nicht so gedeutet werden diirften, als wiren es gleichsam zwei
geschiedene Dinge, daB wer zur « Seele» der Kirche gehore, mindestens
dem Herzen nach auch zu deren « Leib » gehére. Die These vom Limbus
der Erwachsenen hat durch das ganze XIX. Jahrhundert noch die Sym-
pathien einer Anzahl Katholiken, die sich mit unsrem Problem beschiftigen,
darunter J. Balmes; Lenoir, der eine Neuausgabe von Bergier's Diction-
naire besorgte, redet von einem « natiirlichen Himmel » mit entsprechendem
« natiirlichen Fegfeuer »; der «natiirliche Himmel » wird der volkreichste
Jenseitszustand sein. Solche Perspektiven scheinen aber vielen Theologen
unvereinbar mit der Lehre, daB es blo ein positiv gottgewolltes Jenseits-
ziel fiir die Menschen gebe, das iibernatiirliche der Anschauung Gottes.

Bei protestantischen Schriftstellern des XIX. Jahrhunderts findet
zeitweise die Ansicht Zustimmung, es gebe noch im andern Leben eine
Bekehrungsmoglichkeit fiir Heiden, die ohne Kenntnis des Evangeliums



454 Zum Grundproblem christlicher Ethik

starben ; sie kann sich aber nicht halten, die liberale Richtung huldigt dem
Grundsatz, daBl der Glaube als Fiirwahrhalten keinen Ausschlag in der
Heilsfrage gebe. In der 6stlichen Orthodoxie wird die Jenseitsbekehrungs-
moglichkeit bis auf heute verschiedentlich gelehrt. Aus dem katholischen
LLager hat die Zeit nach dem Weltkrieg besonders durch Billot und
A. Straub S. J., neue Losungsversuche erlebt. Billot hat eine Theorie ver-
allgemeinert, deren Ansitze schon im letzten Jahrhundert z. B. bei Actorie
gegeben waren : unter Heidenvélkern stecken die meisten Erwachsenen in
Dingen der Religion und des Sittengesetzes in einer uniiberwindlichen
Unwissenheit, sie sind beziiglich der religits- sittlichen Pflichten nicht in
andrer Lage als Kinder vor Erlangung des Vernunftgebrauchs, von person-
licher Siinde kann darum bei ihnen nicht die Rede sein, es ist folglich
anzunehmen, daBl es einen Limbus der Erwachsenen gibt, der diesen
« Myriaden und Myriaden » Heiden nach dem Tod bestimmt ist. Die Ansicht
Billots fand wenig Beifall, die Unterlagen erwiesen sich als unhaltbar so-
wohl ethnologisch wie religionswissenschaftlich und theologisch. Billot
nahm den Radikalismus seiner urspriinglichen Aufstellungen in nachtrig-
lichen « Erklarungen » zuriick. Nicht mehr Beifall hat die Ansicht A. Straubs
geerntet, der einen neuen Glaubensbegriff vorlegt, wonach fiir den Glaubens-
akt nicht notwendig der Beweggrund, die Tatsache einer Offenbarung
maBgebend sei, sondern der Wille, sich Gott unmittelbar und restlos geistig
zu unterwerfen ; diese Willenseinstellung und dieser Willensbefehl an den
Verstand, Gott unbedingt anzuhangen, das sei Glaube wenigstens voto
implicito und virtualiter und koénne auch dem Heiden, der von gottlicher
Offenbarung etwa keine Ahnung hitte, mit Hilfe der Gnade zur Heils-
erlangung dienen. Die Analysis fidei von A. Straub hat kaum Gefolgschaft
gefunden, damit blieb auch sein Lésungsversuch unsrer Frage ohne Wider-
hall. Im AnschluB an Battifol bringt Capéran den Wunsch nach einem
katholischen Werk vor, das unser Problem vom religionswissenschaftlichen
Standpunkt aus eingehender beleuchten mochte. ! Er schlieBt sodann
seinen Essai historique ab mit einem spannenden Bericht iiber die Erérte-
rungen und Kontroversen franzosischer Theologen in den letzten Jahren
1932-1934 zum Problemkomplex : Notwendigkeit der Missionsarbeit und
Heilsmdéglichkeit der Heiden.

Diese Zusammenfassung des Inhalts des 1. Bandes von Capéran ver-
mag nur ecine Ahnung zu geben von der Fiille dessen, was der Verf. uns
da bietet. Wir koénnen ihm fiir seine Riesenarbeit nicht genug danken.
Hitten wir einen personlichen Wunsch fiir diesen historischen Teil, so
wire es einzig der, die Bemerkungen wiren unterblieben, die schon hier
da und dort seine eigene Wertung, seine Vorliebe fiir eine bestimmte unter
den zensurfreien Antworten katholischer Theologen auf das Problem mar-

1 Das 1934 erschienene Buch von O. Karrer, « Das Religiose in der Menschheit
und das Christentum », konnte Capéran nicht mehr zur Kenntnis gelangen. Es
sucht die angegebene Liicke auszufiillen. An Karrers vielseitigem Buch ist bedauer-
lich eine gewisse Verschwommenheit und Nebelhaftigkeit der Darstellung bei
cinzelnen eigentlich theologischen Partien.



Zum Grundproblem christlicher Ethik 455

kieren. Das hitte sich im systematischen Teil geniigend herausgestellt.
Mehrmals spricht er diesbeziiglich von einer «solution », «solution tradij-
tionelle ». Wir glauben, dafl eine befriedigende, eigentliche Loésung der
Heilsfrage der Heiden von theologischem Standpunkt bis heute nicht
gefunden wurde und kaum zu finden sein werde. Was man vorgebracht
hat, bleibt MutmaBung, Losungsversuch, Hypothese, das eine besser als
das andre, aber doch alles im Rahmen der Hypothese verbleibend. Der
Schleier der Ratschliisse Gottes ist nicht geliiftet.

Seinen zweiten Band widmet der Verf. dem FEssai théologique, einer
theologischen Stellungnahme. Nach dem, was wir eben sagten, erscheint
uns hier die Bezeichnung « Essai » durchaus am Platze. Der Verf. ist nach
seiner griindlichen historischen Einsichtnahme wie kaum einer befihigt,
einen guten theologischen Versuch zustande zu bringen. Er lehnt zuerst
die Hypothese einer Predigt und Bekehrungsgelegenheit zum Christentum
im Jenseits ab; deren Argumente seien nicht stichhaltig, die entgegen-
stehenden theologischen Schwierigkeiten peremptorisch. Dann geht er an
die Kritik der Theorie eines Limbus der Erwachsenen fiir tugendhafte
Heiden. Sie habe keine wahre Stiitze in der Heiligen Schrift und der
Uberlieferung ! ; dic Annahme vieler Fille von religioser und moralischer
Unverantwortlichkeit wird offengelassen, Billot aber sei darin entschieden
zu weit gegangen ; von seiner Theorie heilt es: « Elle diminue étrange-
ment l'importance effective de la destinée surnaturelle de I’humanité ;
elle donnerait a admettre une sorte de faillite de la Rédemption » (II, 40).
Es will mir immerhin scheinen, die prinzipielle theologische Moglichkeit
eines ewigen Limbuszustandes natiirlichen Gliicks auch fiir Erwachsene
in noch so groBer Zahl liege nicht mehr fern, sobald der Glaube an einen
Limbus berechtigt ist. Ein Gegenargument aus der « groBen Zahl » seiner
Kandidaten hat keine durchschlagende Kraft, wenn man bedenkt, wie
trotz der Erlésung Gott eine « groBe Zahl» Siinden und UnbubBfertigkeit
und dadurch bedingter Verluste der Seligkeit zuliBt, ferner den Tod so-
vieler Kinder, auch sovieler Kinder christlicher und gutwilliger Eltern,
ohne Méglichkeit der Taufe (Embryone, die in den ersten Zeiten nach der
Empfangnis ohne Kontrolle der Eltern abgehen !). Kann darum von einer
« faillite de la Rédemption » die Rede sein ? Das sind Schwierigkeiten,
fiir die uns eine glatte, vollbefriedigende Lésung unzuginglich bleibt.

Nach Ablehnung der beiden genannten Thesen eciner jenseitigen Be-
kehrungsgelegenheit und eines Limbus Erwachsener geht der Verf. an die
Entwicklung eines positiven Losungsversuchs durch Kombination ver-
schiedener Gesichtspunkte, die groBenteils im historischen Teil uns schon
begegneten. Er erreicht eine wertvolle, vielseitige Synthese. An den Aus-
gangspunkt wird die Uberzeugung gestellt, daB die iibernatiirliche Heils-
gnade zu allen Zeiten allen Menschen guten Willens auf der ganzen Welt

1 Es wire hier nun hinzuweisen auf einen Aufsatz von H. Koch, La distin-
zione prepelagiana tra vita eterna e regno celeste (Contributo alla storia della
escatologia cristiana), in Richerce religiose 9 (1933) 44-62.



456 Zum Grundproblem christlicher Ethik

angeboten wird. Es kommt nun darauf an, die scheinbaren Antinomien
zu «loésen » : daB einerseits die Erreichung des iibernatiirlichen Ziels fiir
den Menschen Pflicht ist, obschon er anderseits moralisch unfihig ist zur
dauernden Erfiillung schon des rein natiirlich Guten ; daB3 die Gnadenbhilfe
unbedingt notwendig ist, dabei eine ungeschuldete Gottesgabe bleibt ;
daB das Licht der géttlichen Offenbarung ungleich verteilt ist, dabei doch
alle Menschen der Erlosung und der Berufung zum iibernatiirlichen Heil
teilhaftig sind. Capéran erklirt, das Axiom « Facienti quod in se est, Deus
non denegat gratiam » gelte unbestritten auch fiir jeden Heiden mit Ver-
nunftgebrauch, und zwar im Sinn der streng iibernatiirlichen Gnadenbhilfe.
Er nimmt die Lehre des hl. Thomas an, wonach ein entscheidender Augen-
blick fiir die Ankniipfung der Heilsgnade bei jedem Menschen mit dem
Eintritt des Vernunftgebrauchs gegeben sei, sodaB von der Stellungnahme
des Einzelnen daselbst die weitere iibernatiirliche Entwicklung abhinge.
Den heilsnotwendigen Glauben versteht der Verf. als Autorititsglauben,
Offenbarungsglauben, nicht als Glauben im weiteren Sinn. Ausdriicklicher
Gegenstand ist ihm auBer Gottes Dasein die kiinftige Vergeltung, und
zwar als eine iiber die natiirliche Fassungskraft und die natiirliche Erreich-
barkeit des Menschen hinausliegende. Ein bloB einschlieBlicher Glaube an
Christi Mittlerschaft sei fiir den Heiden, der auf normalem Wege ohne
Schuld nichts vom Evangelium vernommen hat, heilszureichend, versichert
der Verf. Zu der Antwort des Sacrum Officium im Jahre 1703, daB ein
erwachsener Heide nicht ohne ausdriicklichen Glauben an Christus getauft
werden diirfe, bemerkt er: «Il ne s’agit la que de régles de conduite.
Tout le monde sait qu’en pratique, lorsque le salut d’'une dme est en jeu,
il faut suivre toujours le parti le plus sr». Ist das so sicher, daB bloB3
«régles de conduite » ? « Tout le monde sait ... » : Wozu es dann sagen ?
Die fiir Heilsnotwendigkeit eines ausdriicklichen Glaubens an Christus
angerufenen Schrifttexte sind sicher nicht strigent. Immerhin kann eine
beachtliche Tradition dafiir geltend gemacht werden. Warum es nicht
bei einem «non liquet» bewenden lassen ?

Man koénnte etwa erwidern, die Erfahrung spreche dagegen, da(
ausdriicklicher Glaube an Christus einem Heiden direkt von Gott ermdég-
licht werde, man habe aus den Missionen noch nie von Heiden gehort,
die, rein durch innere Erleuchtung, schon vor Ankunft von Missionaren
in den Gebieten zur Erkenntnis Christi gelangt wiren. Aber ist es fir
die gottliche Allmacht ausgeschlossen, dafB} sie den einzelnen Heiden im
Sterben, falls er bis dahin nach bestem Koénnen recht gelebt und
empfangenen Beistandsgnaden treu entsprochen hat, iiber Christus, dessen
Erlésungstod fiir die Menschen und in etwa iiber die Kirche Christi
erleuchte ? Was wissen wir von der eigentlichen Psychologie des Sterbens
und den Méglichkeiten, die sich da fiir eine Seele eréffnen, als gerade
genug um zu ahnen, daB da Grofes sich abspielt im geistigen Innenleben ?
Im Lichte der Lehre iiber die Letzten Dinge haben wir allen Grund
zu vermuten, daf3 bei Sterbenden Gott nicht ohne besondere, betonte
Teilnahme zugegen sei. « Unkontrollierbare Behauptungen ! » wird man
sagen. Keine Behauptungen — nur Fragen, leise Vermutungen. Besteht



Zum Grundproblem christlicher Ethik 457

nicht eine Aufgabe der theologischen Wissenschaft gerade darin, Fragen
als Fragen offenzuhalten, durch Offenhalten von GegenmutmaBungen zu
verhindern, daB3 Vermutungen, Hypothesen vorschnell zu GewiBheiten,
Losungsversuche zu « Losungen » gestempelt werden ?

Der SchluB von Capérans zweitem Band spricht von den «auBer-
ordentlichen Heilsmitteln ». Er betont, daB «aulBlerordentlich » hier nicht
«selten » bedeuten soll, auch nicht « wunderbar », sondern : auBernormal.
Der normale gottgewollte Heilsweg ist der des duBeren Bekenntnisses zu
Christus und seiner Kirche. Er spricht von dem Grundsatz « Extra Eccle-
siam nulla salus» und gibt ihm die nun unter katholischen Theologen
immer beliebtere Auslegung, die eine Scheidung zwischen «sichtbarer »
und « unsichtbarer » Kirche, zwischen ihrem « Leib » und ihrer « Seele » zu
vermeiden bemiiht ist : alle gutwilligen Menschen gehéren wenigstens « dem
Herzen nach » zur sichtbaren Kirche Christi, zum « Leib » der Kirche, eben
weil sie alle in Wirklichkeit zu deren « Seele » gehéren. In weiter Fassung
sei die Kirche Christi identisch mit der Vollzahl der Auserwihlten und gehe
zuriick bis in die Uranfinge der Menschheit. Wir wollen es uns trotz aller
Tiefe und Schoénheit dieser Auffassung nicht verhehlen, daf3 die Lehre,
Juden, Mohammedaner, Neuheiden, Sektierer usw., die das Christentum,
die Kirche aus innerster Seele ablehnen, dabei doch gleichzeitig zur « Seele »
der Kirche bzw. der Seele oder « dem Herzen » nach zur Kirche gehéren
konnten, ein Paradox ist, dessen Kiihnheit Vielen unbegreiflich und uner-
schwinglich bleibt. Bei der Maxime « Extra Ecclesiam nulla salus» sollte
man die Auslegung vielleicht mehr auf die geschichtliche Entstehung dieser
Parole aufbauen. Verfolgt man die allmihliche Ausbildung derselben in
der Patristik iiber Ignatius von Antiochien, Irendus, Origenes, Cyprian,
Augustinus, so wird man finden, daB die Viter sie im Kampf gegen sog.
formelle Hiretiker und Schismatiker ausgeben, gegen solche, die nach
ihrer Uberzeugung schlechten Gewissens von der Kirche getrennt leben.
Gegen sie wollen die Viter betonen, daB die Kirche die einzige Heilsanstalt
ist, der die Heiligungsmittel fiir die Menschen anvertraut sind. «Extra
Ecclesiam nulla salus» hat so hauptsichlich den Sinn, daf die wahre
Kirche Christi allein unter religiosen Gemeinschaften als Gemeinschafl
und als diese Gemeinschaft die heilsmichtige, heilswirkende ist, unter
religiosen Gemeinschaften das einzige eigentliche Heilswerkzeug vor Gott.
Wirken die Sakramente das Heil auch bei Irrlehre und Schisma, so ist es
bloB weil und insofern sie die Sakramente Christi und seiner Kirche bleiben.

Fiir die Heidenwelt sieht der Verf. Heilsméglichkeiten besonders in
Ankniipfung an die Uroffenbarungstheorie, an die tieferen Tendenzen der
iiberall gleichen Menschennatur und an die Annahme innerer Erleuchtung
von Gott her. Ausfiilhrung und Begriindung sind sachkundig, lichtvoll,
gewinnend. Wir wiren dafiir, daBl man sich, selbst fiir die besten Ant-
worten auf das Problem, mit der Bezeichnung als Hypothesen, Losungs-
versuche begniige. Insofern sind uns z. B. die Meinungsinderungen,
Schwankungen eines Abbé de Broglie verstindlich, die Reserve eines Mgr.
d’Hulst erscheint uns als wahre Weisheit. Heute hat mustergiiltige Arbeit
katholischer wie akatholischer Forscher auf ethnologischem und religions-



458 Zum Grundproblem christlicher Ethik

wissenschaftlichem Gebiet gerade fiir die Hypothese eines in die verschie-
denen Religionen hiniibergeretteten Grundstocks von Erkenntnissen aus
einer Uroffenbarung neue Verstirkung beigebracht. Fiir den Monotheismus
sei erinnert an die Leistungen von W. Schmidt S.V.D., in ' seinem
Monumentalwerk iiber die Gottesidee und sonstigen Monographien, an
seine und zahlreicher andrer Forscher Arbeiten im « Anthropos ». Fiir den
monotheistischen Grund in den afrikanischen Religionen hat sich vor
kurzem Tastevin C.S. Sp. erklart auf seine Forschungsergebnisse hin :
«La conclusion qui me parait devoir ressortir de cette étude, est le mono-

théisme incontestable des noirs africains. ... Le Dieu supréme n’est pas
seulement un de leur dieux, c’est leur seul Dieu. ... » (Géographie, nov.

déc. 1934). Andre Forschungen, z. B. auf dem Gebiet religiéser Riten,
zeigen weitgehende Analogien verschiedenster Religionen unter sich und
zum Christentum. Was sich uns daraus ergibt, ist nicht etwa Relativismus,
sondern gliubige Deutung vom wahren Gott der Uroffenbarung her und
auf ihn, auf Christus und seine einzige wahre Kirche hin. Im Folgenden
mochten wir einen kurzen Aufri des Gedankenganges zeichnen, der sich
uns in Anbetracht dieser neuesten Forschungen aufdringt.

Die Tatsache einer gottlichen Uroffenbarung, ergangen an die Stamm-
viter des Menschengeschlechts vor und nach der Siindflut, ist dem Bibel-
gliubigen unbezweifelbar. Uberbleibsel dieser Uroffenbarung haben sich
neben Entartungssymptomen in den verschiedenen Religionen erhalten, in
der einen besser, in der andern schlechter. Als Gott den Alten Bund
begriindete, machte er ihn von dort an zum ausschlieBlichen Organ und
Ort seiner weiteren sog. offentlichen Offenbarung bis auf Christus hin.
Von Christus ab ist der Neue Bund einziges Organ derselben geworden
bis zum Ende der Apostelzeit, die auch das Ende der sog. oéffentlichen
Offenbarung iiberhaupt bringt. Denn der Neue Bund ist der endgiiltige,
auf Christus, den Eingeborenen, gegriindet. « Quod autem « adhuc semel »
dicit : declarat mobilium translationem, tamquam factorum, ut maneant
ea, quae sunt immobilia », heillt es im Hebrierbrief (12, 27). Gott will nun-
mehr keine andre Religion als die seines eingebornen Sohnes; «non est
aliud nomen in terra datum homrnibus, in quo oporteat nos salvos fieri»;
er will keine andre religiose Gemeinschaft als seine wahre Kirche, auf die
Apostel gegriindet : « Euntes in mundum universum, praedicate Evange-
lium omni creaturae ... »

Aber Gott zerstért das Vorhandene nicht, er 1iBt es zu, er 1t
auch neue Abspaltungen von der einen wahren Kirche zu. Was die
heidnischen Religionen angeht, so haben sich in ihnen Uberbleibsel der
Uroffenbarung weitererhalten. Diese kénnen allenfalls Ankniipfungs-
punkte fiir eine iibernatiirliche Einwirkung Gottes auf die einzelne
Seele abgeben, im Sinn einer Erleuchtung iiber die Wahrheiten des nach
seinen Ratschliissen heilsnotwendigen Glaubens vor dem Ubertritt ins
Jenseits, Ankmipfungspunkte fiir die von ihm kommende, von Christus
verdiente Heilsgnade. Wohlgemerkt: nicht Werkzeuge des Heils, nur
entferntere Ankniipfungspunkte fiir Gottes Heilswirken in der Seele. In
diesem Sinne konnen selbst gewisse Elemente in ganz entarteten Religionen



Zum Grundproblem christlicher Ethik 459

dienen, gewisse Gedanken in Mythen oder Riten von sonst geringem Wert-
gehalt, ja sogar unsittlicher Beimengung. Man braucht nur etwa das
Material in den Binden von W. Schmidts Ursprung der Gottesidee, in
Van der Leeuws Phinomenologie der Religion, bei IF. Heiler, Das Gebet,
oder in einem Religionsgeschichtlichen Lesebuch unter diesem Gesichts-
punkt zu priifen. Fiir die Hohe einzelner Mythen vgl. z. B. die zwei kali-
fornischer Indianer iiber Schépfung und Ursprung des Todes, herausgegeben
von W. Schmidt (Religiése Quellenschriften, Heft 25, Diisseldorf 1926).

Kann nun die gottliche Gnade auch in heidnischen Religionen An-
kniipfungspunkte finden an Uroffenbarungsiiberbleibseln, so wird die katho-
lische Missionsarbeit darum nicht iiberfliissig und nicht minder dringlich,
im Gegenteil. Denn die seit Christus gottgewollte Religion ist nicht eine der
« Uberbleibsel », sondern einzig die der Endoffenbarung in Christus Jesus und
seiner heiligen Kirche, nicht eine der Splitter und Scherben, sondern die des
« festen Fundamentes » und des « Ecksteins », des Sohnes Gottes, der Mensch
geworden ist in der « Fiille der Zeiten » und die Menschheit erlést hat und
dem die Vélker zum Erbe gegeben sind. Gott will in Religionen nicht bloe
« Ankniipfungspunkte » haben, sondern er will die Religion und religiose
Gemeinschaft der lebendigen werkzeuglichen Mitwirkung zu Begnadung und
Heil. Dies ist jetzt der einzige gottgewollte ordentliche Heilsweg fiir alle
Menschen, die Begnadung aus dem von Gott tiber die wahre Kirche Christi, den
lebendigen mystischen Leib Christi geleiteten Gnadenstrom. Gottliche An-
knipfung an Uroffenbarungsiiberbleibsel hat also bloB den Charakter des
Provisorischen, mag sie sich auch tiber Tausende von Jahren erstrecken :
das sind gottliche MaBstibe, fiir Vergangenheit wie Zukunft. Die Uber-
bleibsel fristen das Dasein von Uberbleibseln, d. h. ein prekires, gefihrdetes,
ein labiles Dasein ; sie gehen deren Weg, d. h. verlieren sich mehr und mehr,
wenn auch langsam vielleicht und nicht iiberall im gleichen Tempo. Dem-
entsprechend ist es Gottes Wille, dafl die katholische Missionierung der
Welt in steter Zunahme begriffen sei. Im gottlichen Plan sind das wie
Korrelate. Das BewuBtsein von dem obengenannten provisorischen Cha-
rakter begriindet fiir uns die Expansionspflicht und den Expansionswillen
katholischer Missionsarbeit iiber die ganze Menschheit. Christi Befehl
klingt immer noch fort : « Euntes docete omnes gentes, baptizantes eos ... ».

Am meisten bedroht sind heute jene Linder, wo die moderne Diesseits-
kultur, das Neuheidentum unmittelbar und fanatisch auf die alten heid-
nischen Volksreligionen stot. Was da sich abspielt, ist ein Entscheidungs-
kampf, fiir Christus und seine Kirche oder fiir absolute Religionslosigkeit,
absoluten Religionshafl. Der Wucht dieser Sturzwelle modernen Unglaubens
sind Religionen der Uroffenbarungsiiberbleibsel kaum auf die Dauer ge-
wachsen. Hier mul3 Christus durch seine Missionare zuvorkommen und
den Menschen religiose Ideale retten, die ewig junge Religion begriinden,
die von ihm stammt, und sie befestigen : instaurare omnia in Christo.
Und fiir alle, die das Gliick haben, zur wahren Christuskirche zu gehéren,
ist es heilige Pflicht, durch ihre Fiirbitte, ihre Hilfe, daran mitzuwirken.
Bei dem, was Gottes und Christi Gnade aufBlerhalb der Kirche, auch an
den Heiden, zur Heilserlangung wirkt, ist nicht zu iibersehen, daB3 selbst



460 Zum Grundproblem christlicher Ethik

hier vieles um der wahren Kirche willen, auf ihre Fiirbitte hin gewirkt
wird, auf das Opfer des Neuen Bundes hin ; denn bei jeder heiligen Messe
bringen wir ja den gekreuzigten Herrn dar « pro nostra et fotius mundi
salute ». — Diese Gedanken sollen, wir brauchten es nicht mehr zu erkliren,
bloB eine « Hypothese » sein, ein Versuch einer Losung des Problems. Aus-
fiihrlicheres ginge iiber den Rahmen unserer hiesigen Absicht hinaus. !

1 Dem Werk von Capéran sind sehr niitzliche Verzeichnisse beigefiigt, ein
Autoren-, ein Sach- und ein Inhaltsverzeichnis, Gute Literaturkenntnis und
-verarbeitung gendrt zu seinen Vorziigen. I. Band, S. 470 Anm. 2 hitte die
Statistik auf einen neuen Stand gebracht werden konnen. S. 138, Zeile 14 sollte
es statt « pas plus que s. Prosper» wohl heilen : «non moins que s. Prosper »,
Der griechische Kleindruck in den FuBnoten ist von augenmérderischer Nied-
lichkeit.



	Zum Grundproblem christlicher Mission

