
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Zum Grundproblem christlicher Mission

Autor: Zimara, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Qrundproblem christlicher Mission.
Von C. ZIMARA C. M. B., Scliöneck.

In neuer, durchgesehener und erweiterter Auflage erschien letztes
Jahr das Buch von Louis Capéran : Le problème du salut des infidèles. 1

Der Verf. hatte es als seine theologische Doktordissertation am Pariser
Institut catholique eingereicht und im Jahre 1912 dem Druck übergeben.
Eine in der Zeit des Weltkrieges bereitgestellte 2. Aufl. fiel während
der Besetzung von Lille vollständiger Zerstörung anheim. Seither war es

im Buchhandel vergriffen. Das nunmehrige neue Erscheinen muß jeden,
der lür diese große Frage des Heiles der Heiden Interesse hat, mit
Freude erfüllen. Denn dieses Werk ist das bedeutsamste darüber vom
katholischen Standpunkt wie vom christlichen überhaupt, wenigstens insofern

es sich um die Geschichte des Problems handelt. Der « Essai historique »

stellt den weitaus umfangreichsten Teil des Ganzen dar, er geht gewiß ganz
und gar über das hinaus,, was man « Versuch » nennt. Wenn der Verf. auch
meint « il y a probablement beaucoup de lacunes dans cet essai historique »

(S. ix), so darf man doch annehmen, daß die Fülle des von ihm
herangezogenen Materials Vollständigkeit in der Darbietung der auf unser Problem
erfolgten brauchbaren Antworten verbürgt. Mag auch manches z. B. in
handschriftlichen Beständen noch unbekannt sein, es ist kaum denkbar,
daß es, falls wertvoll, nicht in andern, gedruckten Quellen übernommen oder
erwähnt worden wäre.

Hier beabsichtigen wir für den geschichtlichen Teil nicht mehr,
als eine kurze Skizze des Hauptsächlichen aus der langen, mutigen
und erkenntnisreichen Wanderung des Verf. durch die Jahrhunderte zu
entwerfen. Das Problem des Heiles der Heiden besteht aus zwei Hauptfragen

: 1. Können die Heiden, die keine normale Gelegenheit haben, das
Christentum einigermaßen zu kennen und anzunehmen, das übernatürliche
Heil erlangen 2. Wie können sie es

Schon das Alte Testament entbehrt nicht des Universalismus, es

bezeugt, daß der wahre Gott auch unter Heiden Verehrer und Lieblinge hat.
Das Neue Testament betont die Sendung des Christentums nach dem Willen
seines Stifters für die ganze Welt, die Berufung aller Menschen zum Heil,
den weltweiten Sinn und Wert des Opfertodes Christi, Notwendigkeit von
Glaube und Taufe. Die Patristik übernimmt diese Lehren. Unter dem
Eindruck der raschen Verbreitung des Christentums in der damals bekannten
Welt bleibt die Frage des Heiles der Heiden zunächst beschränkt auf die

1 L. Capéran, Le problème du salut des infidèles. I. Band : Essai historique.
Nouv. edit., revue et mise à jour, x-616 pp. — II. Band : Essai théologique.
Nouv. édit., revue et augmentée, vn-150 pp. Toulouse, Grand Séminaire. 1934.



Zum Grundproblem christlicher Ethik 447

Heiden vor Christus. Im II. und III. Jahrhundert wird aber gelegentlich
schon im allgemeinen gelehrt, daß Heiden, die das Evangelium ohne persönliche

Schuld nicht kennen, vor Gott doch Gnade finden können. Justin der
Märtyrer antwortet auf die Frage nach dem Schicksal der Heiden vor
Christus mit der Lehre, der göttliche Logos habe von Anfang an auf die
Menschen eingewirkt, und so habe es von jeher an verschiedensten Orten
Leute gegeben, die dem Logos gemäß lebten, diese seien Christen gewesen ;

er bevorzugt dabei die alten Philosophen. Andere Apologeten folgen ihm,
es kommt aber auch eine Gegenrichtung auf, die gerade auf die alten
Philosophen nicht gut zu sprechen ist, so Tatian, Tertullian. Sehr viel
Anklang findet die Behauptung, die Weisen des Heidentums hätten ihr
Bestes aus der III. Schrift geschöpft. Die Tendenz Justins wird mit
großzügiger Weitherzigkeit durch die Alexandriner Klemens und Origenes
ausgebaut. Sie beide verleihen zudem einer schon vorhandenen Annahme
starken Kredit, der sog. Hadespredigt Jesu an die Seelen der Abgeschiedenen
aus, Juden und Heiden ; mit Berufung auf den Pastor Hermae nimmt
Klemens an, daß die Apostel und Jünger des Herrn dieses Werk im Jenseits
weitergeführt haben. Hippolyt von Rom und Origenes ergänzen, schon
Johannes der Täufer habe als Vorläufer des Herrn die Hadespredigt
ausgeübt ; nach Origenes war das der Zweck der Frage, die der Täufer
vordem Sterben an Jesus stellen läßt : « Bist Du es, der da kommen soll ?»
Auch die andern Propheten des Alten Bundes läßt Origenes im Jenseits
Christus verkündigen, so können sich die Seelen der Toten zu ihm bekehren
und das Heil durch ihn erlangen. Die Theorie der Hadespredigt hatte
mehrere Anhänger in der griechischen Kirche, einzelne auch in der
lateinischen. Cyrill von Jerusalem aber lehnt sie ab, Chrysostomus verurteilt
sie scharf und mit peremptorischen Gründen ; für die vor Christus Lebenden
war, so lehrt er, ein Glaube an Christus nicht heilserforderlich ; im christlichen

Zeitalter gibt Gott den Gutwilligen in diesem Leben die nötige
Erleuchtung, damit sie sich zum Christentum bekehren können.

Während die Kirchenväter vor Augustinus im allgemeinen die
Ausbreitung des Christentums über die ganze Erde betonen, sodaß jeder
Gutwillige sich ihm anschließen könne, begegnen wir beim Bischof von Hippo
wiederholt der Erklärung, auch in der christlichen Ära hätten viele Menschen
gelebt und lebten immer noch viele, die vom Evangelium nichts vernommen
hätten. Das ist ihm mit ein Grund wider die Annehmbarkeit einer
Hadespredigt Jesu : diese würde eine Bevorzugung der vor Christus verstorbenen
Heiden gegenüber den nach ihm in Unkenntnis des Christentums sterbenden
bedeuten ; darum habe man sogar die Behauptung gewagt, auch jetzt noch
bestehe die Möglichkeit einer Bekehrung und Heilserlangung im Jenseits,
was zu absurden und glaubenswidrigen Folgerungen führe. Warum ist
dann aber Christus nicht früher auf Erden erschienen Augustinus
antwortet : weil seine Botschaft damals auf allgemeine Ablehnung bei den
Menschen gestoßen wäre ; er stellt drei Regeln auf : wird die christliche
Botschaft bestimmten Menschen vorenthalten, so geschieht es auf Grund
des göttlichen Vorauswissens über deren Unglauben ; wird sie solchen
verkündigt, die den Glauben verweigern, so geschieht es als Exempelstatuierung ;



448 Zum Grundproblem christlicher Ethik

wird sie Gläubigen zuteil, so geschieht es zur Vorbereitung für das Himmelreich.

Es kommen die pelagianischen Kämpfe. Die Pelagianer berufen
sich für die Tugendhaftigkeit der Heiden auf das Pauluswort : « Gentes,
quae Legem non habent, naturaliter quae Legis sunt faciunt ». Augustinus
entgegnet : es ist da nicht von Heiden, sondern von Heidenchristen die
Rede ; ohne Glauben an Christus gibt es keine echte Tugend unci keine
Heilsmöglichkeit. Gnade und Heil schuldet Gott keinem erbsündigen
Menschen. Gleichwohl hat Gott in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
auch unter Heiden seine Auserwählten, deren er sich einzeln in geheimnisvoller

Weise annimmt, um auch sie durch Christus zu retten. Viele scheinen
uns außerhalb der Kirche, die in Wirklichkeit in ihr sind. Uber das
individuelle Maß der Strafleiden der vom Heil Ausgeschlossenen haben wir
keine genauere Urteilsmöglichkeit. So Augustinus.

Der geistesgewaltige Bischof von Hippo bestimmt auf Jahrhunderte
die Stellungnahme des christlichen Abendlandes, in dieser Frage wie in
andern, ohne daß eigentlich Neues auf rechtgläubiger Seite hinzukäme ;

Faustus von Riez vermeidet gewisse Härten, dafür legen Fulgentius von
Rüspe, Cäsarius von Arles Nachdruck auf sie. Gregor der Große verurteilt
die Hypothese der Hadespredigt, für die sich früher auch Cyrill von
Alexandrien und andre günstig aussprachen und die auch später noch im
Orient Anhänger finden wird, so Maximus Confessor, Anastasius Sinaita,
Johannes von Damaskus usw. Im Abendland führt im IX. Jahrhundert
der Prädestinationsstreit um Gottschalk auf kirchlicher Seite zur Betonung
des allgemeinen Heilswillens Gottes. Ein gewisser, offenbar schreibseliger
Mönch Probus soll damals ein Werk verfaßt haben, das viele heidnische
Größen des Altertums in den Himmel versetzte ; Lupus Servatius bemerkt
dazu : « Probum non tarn aliquid edidisse admiror, quam non omnibus iam
scribendi materiam abstulisse ». Origenes, Augustinus, Pseudodionys hatten
der mittelalterlichen Theologie die Ansicht vermacht, daß den Engeln für
die Heilsmöglichkeit der Heiden eine besondere Rolle und Aufgabe
zukommen könne. Aus Johannes von Damaskus wird die Unterscheidung
der sog. voluntas antecedens und consequens Gottes in der Lehre vom
allgemeinen Heilswillen eine Zukunft haben.

Die Frühscholastik prüft die Frage des heilsnotwendigen Glaubens
näher inbezug auf den Gegenstand. Es entsteht die Theorie der fides im-
plicita. Das Gebiet der fides explicita braucht nicht für jede Zeit, nicht
für jede Bildungsstufe und Stellung der einzelnen Zeitgenossen den gleichen
Umfang zu haben. Dazu gesellt sich die Lehre von der Begierdetaufe.
Bernhard von Clairvaux, Hugo von St. Viktor nehmen an, daß Menschen

zu denen allenfalls jetzt noch keine Kunde vom Christentum gelangt wäre,
den gleichen Heilsbedingungen unterständen wie die vor der Promulgierung
des Taufbefehls. Es gebe aber keine, meint Hugo von St. Viktor, außer
etwa solchen, die es durch Sünde verschuldet haben. Wilhelm von Auvergne,
Alexander von Haies, Albert der Große heben hervor, daß Gutwillige auf
irgend einem Wege von Gott die Hilfe erhalten werden, die sie befähigt,
trotz allfälliger bisheriger Unkenntnis über die wahre Religion den
heilsnotwendigen Glauben zu setzen, sei es durch innere Erleuchtung, sei es



Zum Grundproblem christlicher Ethik 449

durch Vermittlung von Engeln oder Menschen. Alexander von Haies
rechnet zum heilsnotwendigen Glauben auch Menschwerdung und Erlösung,
Albert die ßdes Mediatoris wenigstens im allgemeinen.

Thomas von Aquin verwendet in der Lehre vom allgemeinen
Heilswillen Gottes die Unterscheidung des Damaszeners voluntas : antecedens —
voluntas consequens. Er ergänzt, deutet Augustinusworte im Sinn der
Unterscheidung wiederum von Natur und Übernatur, die Übernatürlichkeit
des heilserforderlichen Glaubens wird ins Licht gerückt. Die fides implicita
an die Erlösung und Mittlerschaft Christi war für die Heidenwelt vor
Christus zum Heile zureichend, sie war eingeschlossen im Glauben an eine
göttliche Vorsehung. Für Thomas wie für die übrigen Theologen seiner
Zeit gilt die Überzeugung, daß schon durch die Apostel die Kunde vom
Christentum über die ganze Welt habe dringen können, daß es also seither
kein Land gebe, wo das Christentum unbekannt sei. Eine Meinungsänderung
des hl. Thomas in diesem Punkt wird vom Verf. als unbeweisbare
Konjektur abgelehnt, da noch der Römerbriefkommentar ähnlich rede wie
De veritate. Für individuelle Fälle unüberwindlicher, unverschuldeter
Unkenntnis des Christentums nimmt Thomas innere göttliche Erleuchtung
oder äußere göttliche Fügung zur Bekanntgabe der nunmehr
heilsnotwendigen christlichen Glaubenswahrheiten an. Zur Tilgung der Erbsünde
gereiche Ungetauften der erste gute, mit Hilfe der göttlichen Gnade bei
Erwachen der Vernunft gesetzte Akt der Entscheidung für Gott.

Die Folgezeit wandelt lange in gezeichneten Bahnen. Bemerkenswert
ist bei dem theologisch interessierten und versierten Dante die Andeutung
eines ewigen Jenseitszustandes zwischen Seligkeit und Höllenstrafe für
gerechte Heiden des Altertums. Ende des XV. Jahrhunderts bringt vor
allem die Entdeckung der Neuen Welt die Zuversicht über die auf der
ganzen Erde erfolgte Verkündigung des Christentums ins Wanken. Es gibt
Völker, zu denen das Evangelium noch nie gedrungen ist. Welche
Heilsmöglichkeiten hatten sie Das ist die eindrucksmächtige Frage, die sich

jetzt der Theologie stellt. Kaiser Maximilian ersucht von Abt Trithemius
Antwort, ob man die in gewissen Humanistenkreisen vertretene Meinung,
die Beobachtung des Naturgesetzes mit einer Gottesverehrung nach bestem
Wissen und Können genüge zur Heilserlangung, in Anbetracht der neuen
Entdeckungen annehmen dürfe. Die Ansicht des Trithemius geht dahin,
die Erreichung der Anschauung Gottes sei an den christlichen Glauben
gebunden ; wer aber in unverschuldeter Unwissenheit darüber gut gelebt
habe, werde im Jenseits keine eigentlichen Strafleiden erdulden. Das ist
die Theorie, die Claudius Seyssel, Erzbischof von Turin, alsbald eingehender

vorträgt. Was Dante für vorchristliche Gerechte des Heidentums andeutete,
das wird hier auf schuldlose Heiden des christlichen Zeitalters ausgedehnt :

es gibt einen bleibenden, ewigen Limbus für Erwachsene.
Die Reformatoren sind Vertreter einer strengen und düsteren

Auffassung, die das Problem rasch durch Hinweis auf die göttliche
Vorherbestimmung abschneidet und historisch eine alsbaldige Verkündigung des

Christentums über die Welt festhält ; Beza findet glaubhaft, daß schon
zur Apostelzeit auch Amerika die Christusbotschaft vernommen habe.

Divus Thomas.



450 Zum Grundproblem christlicher Ethik

Zwingli öffnet freigebig Heroen der heidnischen Mythologie, Weisen und
Führern Griechenlands und Roms die Himmelstore, was Luther und andere
ihm sehr übel vermerken, ebenso verurteilt später die Sorbonne ähnliche
Tendenzen in Schriften des Erasmus von Rotterdam.

Unter katholischen Theologen des XIV. Jahrhunderts lehrt Albert
Pighius, Heiden ohne Kenntnis des Christentums könnten auf Grund des
Glaubens an Gottes Dasein und eine künftige Vergeltung schon gerechtfertigt

werden. Franz von Vittoria O. P., erklärt freimütig, die Indianer
hätten keine Schuld an ihrer Unwissenheit hinsichtlich des Christentums
und seien auch nicht verpflichtet, es sofort ohne weiteres anzunehmen,
da die Ärgernisse vonseiten des Eroberervolkes den Glaubwürdigkeitserweis

für die christliche Religion erschwerten. Zur Zeit des Trienter
Konzils vertritt der Franziskaner Andreas de Vega eine Meinung, wonach
der Glaubensakt überhaupt, sei es auch nur Glaube an Gott, nicht
unbedingtes Erfordernis der Rechtfertigung und Heilserlangung Erwachsener
wäre, daß an sich die Rechtfertigung einem schuldlos Unwissenden ohne
ihn zuteil werden könnte,wenn das Naturgesetz nach Kräften befolgt würde,
selbst ohne irgend ein Gotterkennen. Dieses letzte Zugeständnis
ausgenommen, lehrte zuerst Dominikus Soto O. P., ähnlich, nahm aber später
die Ansicht zurück. Melchior Cano will einen Mittelweg gehen : der
ausdrückliche Glaube an Christus sei im Neuen Bund jedem Menschen
heilsnotwendig ; aber hier bedeute Heil die jenseitige Anschauung Gottes ;

werde hingegen unter Heil die diesseitige Sündentilgung und Begnadung
verstanden, so reiche der einschließliche Glaube an Christus hin. Diese
Scheidung wird von Alfons de Castro O. Min. und Banez P., adoptiert,
sonst aber von der zeitgenössischen Theologie wie die Lehre des Andreas
de Vega durchwegs abgelehnt. Methodisch wird bei Cano und Banez der
Unterschied von nécessitas medii und praeeepti eingeführt. Maldonat und
Suarez S. J., dehnen das, was Thomas von Aquin für die Zeit vor Christus
als heilszureichend bezeichnete, die fides implicita bezüglich der eigentlich
christlichen Wahrheiten, auf die christliche Zeit aus zugunsten solcher,
die in unverschuldeter Unkenntnis darüber sind. Die Löwener Theologen
Driedo und Ruard Tapper betonen die Gratuität der Gnade, aber jeder
Heide erhalte wohl die zum Heil zureichende bei bestimmten Gelegenheiten

im Lauf des Lebens. Die extremen Behauptungen des Baius werden
kirchlich verurteilt.

Bei den Protestanten setzt mit Arminius und Amyraut zu Anfang
des XVII. Jahrhunderts eine Reaktion gegen die rigoristische Stellungnahme

der alten Reformatoren in unsrer Frage ein ; aber die strenge Richtung

bleibt die stärkere. Der Jansenismus möchte unter den Katholiken
eine Mentalität von nicht viel geringerer Schroffheit als die kalvinische
fördern. Als Exponenten der weitherzigen Richtung innerhalb der
katholischen Theologie können um diese Zeit Ripalda und Johann de Lugo,
beide S. J., gelten. Der erste denkt sich die Möglichkeit der Rechtfertigung

für einen unwissenden Heiden in Anknüpfung an einen beliebigen
sittlich guten Akt und führt den Begriff eines übernatürlichen Glaubens
im weiteren Sinn ein, der kein Autoritätsglaube zu sein braucht, sondern



Zum Grundproblem christlicher Ethik 451

eine beliebige von Gott veranlaßte und durch die Gnade erhobene natürliche

Erkenntnis des Göttlichen sein mag ; damit will er dem paulinischen
Wort gerecht werden : « Sine fide impossibile est placere Deo » in seiner
herkömmlichen Auslegung durch die scholastische Theologie. Lugo lehnt
das ab, plädiert für die Ansicht, daß Gott durch innere Gnaden und
Erleuchtungen den gutwilligen Heiden nach und nach, unter Voraussetzung
seiner steten Mitwirkung, zur Erkenntnis der wahren Religion führen werde
oder zum Verlangen nach derselben. Er beruft sich auch auf gewisse
Elemente in der Überlieferung der Völker, die Heiden auf diesem Wege
Hilfe bieten könnten, so etwaige monotheistische Tendenz. Was das Objekt
des heilsnotwendigen Glaubens betrifft, stehen zwei Richtungen in der
Theologie des XVII. Jahrhunderts einander gegenüber: eine behauptet,
Trinität und Menschwerdung sowie Mittlerschaft Christi gehörten dazu,
die andre leugnet es und will sich auf Dasein Gottes und göttliche
Vergeltung beschränken. Im Jahre 1679 werden von Innozenz XI. die Sätze
verurteilt : « Fides late dicta ex testimonio creaturarum similive motivo
ad iustificationem sufficit » — « Nonnisi fides unius Dei necessaria videtur
necessitate medii ad salutem ». Wenige Jahre zuvor, noch unter Klemens X.,
war das Sacrum Officium anläßlich des Ritenstreites um Beantwortung
folgender Fragen angegangen worden : « Werden Heiden, die sich einigermaßen

an das Sittengesetz halten, der ewigen Strafe verfallen ?» — « Gibt
es für die Seelen solcher Heiden einen von Hölle, Fegfeuer und Limbus
verschiedenen Ort ?» — « Verdienen Heiden, die in Unkenntnis über Gottes
Dasein sind, die Hölle, wenn sie das Naturgesetz verletzen » In
nichtfeierlicher und nichtöffentlicher Form hatte die Kongregation zum Ersten
geantwortet, die Lehre, solche Heiden verfielen nicht der ewigen Strafe,
sei gegen das Evangelium ; zum Zweiten, man habe sich auf die Jenseitsorte

zu beschränken, die die Heilige Schrift erwähne ; zum Dritten bejahend.
Um 1690 verurteilte ein Dekret der gleichen Kongregation unter anderm
den jansenistischen Satz : « Pagani, Judaei, Haeretici aliique huius generis
nullum omnino aeeipiunt a Jesu Christo influxum : adeoque hinc recte
inferes, in illis esse voluntatem nudam et inermem sine omni gratia
sufficienti ».

Im Buch des Kardinals Sfondrati « Nodus praedestinationis dissolutus »,

das 1696 erschien, wird die These verfochten, falls es Menschen gäbe, die
in unüberwindlicher Unkenntnis von Gott lebten, wären sie ebendadurch
unsündlich, würden folglich auch nicht die ewige Strafe sich zuziehen.
Der Jansenismus verdammt diese Austeilung, auch Nichtjansenisten
mißbilligen sie. Bossuet schreibt 1701 über ein der Heilsmöglichkeit der
heidnischen Chinesen günstiges Buch : « Ce livre est fait pour appuyer l'indifférence

des religions, qui est la folie du siècle où nous vivons ». Wenn er
sich auch sträubt gegen die Hypothese, daß heidnische Völker als Ganzes
in ihrer heimischen Religion gewissermaßen ein Mittel des Heiles gehabt
hätten, so gesteht Bossuet doch, « die Zahl der Einzelnen », die unter Heiden
zu rechter Gottesverehrung und zur Anschauung Gottes gelangten, sei
« vielleicht größer als man denke ». Die optimistische Richtung legte vor
allem Wert auf die Theorie einer durch Überlieferung fortgepflanzten



452 Zum Grundproblem christlicher Ethik

Uroffenbarung. Das Sacrum Officium beantwortet im Jahre 1703 zwei
Anfragen über den vor der Taufe vorauszusetzenden Glauben erwachsener
Heiden dahin, man habe sie vor der Spendung auch im Notfall über
die Geheimnisse der Trinität und Menschwerdung zu unterrichten. Die
Bulle Unigenitus Klemens XI. (1713) verwirft eine Reihe von Sätzen
Quesnels, darunter : « Nullae dantur gratiae nisi per fidem » — « Fides est
prima gratia et fons omnium aliarum » —- « Omnia alia salutis media con-
tinentur in fide tamquam in suo germine et semine ; sed haec fides non
est absque amore et fiducia » — « Extra Ecclesiam nulla conceditur gratia ».

Gegenstand vielfacher Verurteilungen durch Bischöfe und Päpste und
strenger Zensurierungen der Sorbonne sollte das 1728, 1753 und 1758
erschienene dreiteilige Werk des P. Berruyer S. J., « Histoire du peuple
de Dieu » sein. Darin war für das Heil der Heiden in unbestimmter,
verschleierter Form die Hypothese insinuiert, es genüge eine natürliche Religion
aus dem Vernunfterkennen mit Einhaltung des Naturgesetzes ; Gott könnte
seinen Gnadenbeistand damit verbinden. Die Schärfe und der Nachdruck
der kirchlichen Reaktion auf dieses Buch ist zum Teil zu erklären aus der
damaligen Lage gegenüber der um sich greifenden Aufklärung mit ihrem
rationalistischen Deismus.

Im « Emile » äußert Rousseau durch den « Vicaire savoyard » Gedanken,
die den kirchlichen Standpunkt in unserer Frage ironisch, unter
Verdrehungen und Übertreibungen angreifen und den Religionsindifferentismus
befürworten. Die Sorbonne läßt eine Zensur dagegen abfassen, die ihr
von den Jansenisten den Vorwurf der Lauheit, der Preisgabe der strengen
Prinzipien in der Praedestinations- und Gnadenlehre einträgt. Sie weiß
sich aber zu verteidigen und diesen Gegner zum Schweigen zu bringen.
Es erscheint die Enzyklopädie der französischen Philosophen ; Abbé Morellet,
ein Mitarbeiter, schreibt darin, wenn, was ausgeschlossen sei, die Dogmen
der Gratuität der Gnade und der Anbietung zureichender Gnade an alle
Menschen miteinander unvereinbar wären, müßte das erste zugunsten des
zweiten aufgegeben werden. Der protestantischen Theologie fügt die
Aufklärung einen Schaden zu, der zu eigentlichem Zerfall führt ; auch in
unserer Frage zeigt sich die Kluft, die den neuen Standpunkt von dem
der alten Reformatoren trennt, so z. B. bei J. A. Eberhard, « Neue Apologie
des Sokrates oder Untersuchung der Lehre von der Seligkeit der Heiden »

(1772). Auf katholischer Seite vertritt um diese Zeit die sog. Theologia
Wirceburgensis die Lehre von dem Genügen der fides implicita bezüglich
Menschwerdung und Mittlerschaft Christi ; besonders in Frankreich
dagegen verliert diese Ansicht im XVIII. Jahrhundert an Kredit zugunsten
der strengeren, die diese beiden Wahrheiten zum Gebiet des

heilsnotwendigen ausdrücklichen Glaubens rechnet. Gotti, Billuart, Alphons von
Liguori nennen letztere die wahrscheinlichere und sichrere Lehre. Dafür
zeigt sich bei einigen Apologeten in der Abwehr der rationalistischen
Angriffe eine gewisse Bevorzugung der Hypothese eines Limbus der Erwachsenen

für tugendhafte Heiden. Die Theorie findet auch zu Beginn des

XIX. Jahrhunderts da und dort Anklang. Durch das Dictionnaire de
théologie von Bergier wird sie verbreitet. Pius VI. hatte auch einen Satz



Zum Grundproblem christlicher Ethik 453

der Synode von Pistoia verurteilt, der die theologische Lehre über das
Dasein eines Kinderlimbus für bloß mit der Erbsünde belastete
Abgeschiedene « fabula Pelagiana » nannte.

Der Traditionalismus des Lamennais hat, wenn auch als philosophischtheologisches

System abgelehnt, die schon vorher in katholischen Kreisen
für unsre Frage ausgewertete Uroffenbarungshypothese gefördert, die Religion

sgeschichte wird verschiedentlich unter diesem Gesichtspunkt untersucht

; Capéran nennt hier auch eine Reihe deutscher katholischer Autoren
aus dem letzten Jahrhundert. Man wurde sehr optimistisch in der
Entdeckung eines einschließlichen Glaubens an die Erlösungsgeheimnisse auf
Grund religiöser Überlieferungen der Heiden und ihrer Anschauungen
über kultische Opfer. Die Theologen scheiden sich in zwei Lager : solche,
die diesen einschließlichen Glauben an Christus als allenfalls heilszureichend
ansehen, und solche, die einen ausdrücklichen Glauben an ihn postulieren ;

andre halten sich in der Mitte und wollen die Frage offenlassen. J. B. Fran-
zelin S. J., ist der Uroffenbarungsthese nicht günstig. Pius IX. verurteilt
im Syllabus einige Sätze des Religionsindifferentismus oder sog. Latitu-
dinarismus, die die Tendenz enthalten, man könne in jeder Religion sein
Heil gleich gut wirken. Gutberiet hat einen Standpunkt eingenommen,
der an die Ansicht Ripaldas erinnert : Wer keine genügende Kenntnis
vom Christentum und von der Kirche hat, könne das ewige Heil auch ohne
Glauben im eigentlichen Sinn erlangen, wenn er « mit der übernatürlichen
Gnade nach seiner Vernunfterkenntnis lebt », dabei sich des Daseins Gottes
und einer göttlichen Vergeltung bewußt ist : zur Erkenntnis dieser beiden
Wahrheiten « bedarf es aber nicht der Offenbarung und des Glaubens im
engeren Sinne. Es ist auch nicht nötig, daß Gott dabei ausdrücklich als
Urheber einer übernatürlichen Ordnung » erkannt werde. Diese Auffassung
wird im allgemeinen von den neueren Theologen unter Hinweis auf die
Verurteilung des Satzes : « Fides late dicta ex testimonio creaturarum
similive motivo ad iustificationem sufficit » durch Innozenz XI. und auf
die Berruyer's abgelehnt. In Auslegung des Prinzips « Extra Ecclesiam
nulla salus » unterscheiden sie zwischen « Leib » und « Seele » der Kirche,
wobei aber in jüngster Zeit betont wird, daß « Leib » und « Seele » der
Kirche nicht so gedeutet werden dürften, als wären es gleichsam zwei
geschiedene Dinge, daß wer zur « Seele » der Kirche gehöre, mindestens
dem Herzen nach auch zu deren « Leib » gehöre. Die These vom Limbus
der Erwachsenen hat durch das ganze XIX. Jahrhundert noch die
Sympathien einer Anzahl Katholiken, die sich mit unsrem Problem beschäftigen,
darunter J. Balmes ; Lenoir, der eine Neuausgabe von Bergier's Dictionnaire

besorgte, redet von einem « natürlichen Himmel » mit entsprechendem
« natürlichen Fegfeuer » ; der « natürliche Himmel » wird der volkreichste
Jenseitszustand sein. Solche Perspektiven scheinen aber vielen Theologen
unvereinbar mit der Lehre, daß es bloß ein positiv gottgewolltes Jenseitsziel

für die Menschen gebe, das übernatürliche der Anschauung Gottes.
Bei protestantischen Schriftstellern des XIX. Jahrhunderts findet

zeitweise die Ansicht Zustimmung, es gebe noch im andern Leben eine
Bekehrungsmöglichkeit für Heiden, die ohne Kenntnis des Evangeliums



454 Zum Grundproblem christlicher Ethik

starben ; sie kann sich aber nicht halten, die liberale Richtung huldigt dem
Grundsatz, daß der Glaube als Fürwahrhalten keinen Ausschlag in der
Heilsfrage gebe. In der östlichen Orthodoxie wird die Jenseitsbekehrungsmöglichkeit

bis auf heute verschiedentlich gelehrt. Aus dem katholischen
Hager hat die Zeit nach dem Weltkrieg besonders durch Billot und
A. Straub S. J., neue Lösungsversuche erlebt. Billot hat eine Theorie
verallgemeinert, deren Ansätze schon im letzten Jahrhundert z. B. bei Actorie
gegeben waren : unter Heidenvölkern stecken die meisten Erwachsenen in
Dingen der Religion und des Sittengesetzes in einer unüberwindlichen
Unwissenheit, sie sind bezüglich der religiös-sittlichen Pflichten nicht in
andrer Lage als Kinder vor Erlangung des Vernunftgebrauchs, von persönlicher

Sünde kann darum bei ihnen nicht die Rede sein, es ist folglich
anzunehmen, daß es einen Limbus der Erwachsenen gibt, der diesen
« Myriaden und Myriaden » Heiden nach dem Tod bestimmt ist. Die Ansicht
Billots fand wenig Beifall, die Unterlagen erwiesen sich als unhaltbar
sowohl ethnologisch wie religionswissenschaftlich und theologisch. Billot
nahm den Radikalismus seiner ursprünglichen Aufstellungen in nachträglichen

« Erklärungen » zurück. Nicht mehr Beifall hat die Ansicht A. Straubs
geerntet, der einen neuen Glaubensbegriff vorlegt, wonach für den Glaubensakt

nicht notwendig der Beweggrund, die Tatsache einer Offenbarung
maßgebend sei, sondern der Wille, sich Gott unmittelbar und restlos geistig
zu unterwerfen ; diese Willenseinstellung und dieser Willensbefehl an den
Verstand, Gott unbedingt anzuhangen, das sei Glaube wenigstens voto
implicito und virtualiter und könne auch dem Heiden, der von göttlicher
Offenbarung etwa keine Ahnung hätte, mit Hilfe der Gnade zur
Heilserlangung dienen. Die Analysis fidei von A. Straub hat kaum Gefolgschaft
gefunden, damit blieb auch sein Lösungsversuch unsrer Frage ohne Widerhall.

Im Anschluß an Battifol bringt Capéran den Wunsch nach einem
katholischen Werk vor, das unser Problem vom religionswissenschaftlichen
Standpunkt aus eingehender beleuchten möchte. 1 Er schließt sodann
seinen Essai historique ab mit einem spannenden Bericht über die Erörterungen

und Kontroversen französischer Theologen in den letzten Jahren
1932-1934 zum Problemkomplex : Notwendigkeit der Missionsarbeit und
Heilsmöglichkeit der Heiden.

Diese Zusammenfassung des Inhalts des 1. Bandes von Capéran
vermag nur eine Ahnung zu geben von der Fülle dessen, was der Verf. uns
da bietet. Wir können ihm für seine Riesenarbeit nicht genug danken.
Hätten wir einen persönlichen Wunsch für diesen historischen Teil, so

wäre es einzig der, die Bemerkungen wären unterblieben, die schon hier
da und dort seine eigene Wertung, seine Vorliebe für eine bestimmte unter
den zensurfreien Antworten katholischer Theologen auf das Problem mar-

1 Das 1934 erschienene Buch von O. Karrer, « Das Religiöse in der Menschheit
und das Christentum », konnte Capéran nicht mehr zur Kenntnis gelangen. Es
sucht die angegebene Lücke auszufüllen. An Karrers vielseitigem Buch ist bedauerlich

eine gewisse Verschwommenheit und Nebelhaftigkeit der Darstellung bei
einzelnen eigentlich theologischen Partien.



Zum Grundproblem christlicher Ethik 455

kieren. Das hätte sich im systematischen Teil genügend herausgestellt.
Mehrmals spricht er diesbezüglich von einer « solution », « solution
traditionelle ». Wir glauben, daß eine befriedigende, eigentliche Lösung der
Heilsfrage der Heiden von theologischem Standpunkt bis heute nicht
gefunden wurde und kaum zu finden sein werde. Was man vorgebracht
hat, bleibt Mutmaßung, Lösungsversuch, Hypothese, das eine besser als
das andre, aber doch alles im Rahmen der Hypothese verbleibend. Der
Schleier der Ratschlüsse Gottes ist nicht gelüftet.

Seinen zweiten Band widmet der Verf. dem Essai théologique, einer
theologischen Stellungnahme. Nach dem, was wir eben sagten, erscheint
uns hier die Bezeichnung « Essai » durchaus am Platze. Der Verf. ist nach
seiner gründlichen historischen Einsichtnahme wie kaum einer befähigt,
einen guten theologischen Versuch zustande zu bringen. Er lehnt zuerst
die Hypothese einer Predigt und Bekehrungsgelegenheit zum Christentum
im Jenseits ab ; deren Argumente seien nicht stichhaltig, die
entgegenstehenden theologischen Schwierigkeiten peremptorisch. Dann geht er an
die Kritik der Theorie eines Limbus der Erwachsenen für tugendhafte
Heiden. Sie habe keine wahre Stütze in der Heiligen Schrift und der
Überlieferung 1

; die Annahme vieler Fälle von religiöser und moralischer
Unverantwortlichkeit wird offengelassen, Billot aber sei darin entschieden
zu weit gegangen ; von seiner Theorie heißt es : « Elle diminue étrangement

l'importance effective de la destinée surnaturelle de l'humanité ;

elle donnerait à admettre une sorte de faillite de la Rédemption » (II, 40).
Es will mir immerhin scheinen, die prinzipielle theologische Möglichkeit
eines ewigen Limbuszustandes natürlichen Glücks auch für Erwachsene
in noch so großer Zahl liege nicht mehr fern, sobald der Glaube an einen
Limbus berechtigt ist. Ein Gegenargument aus der « großen Zahl » seiner
Kandidaten hat keine durchschlagende Kraft, wenn man bedenkt, wie
trotz der Erlösung Gott eine « große Zahl » Sünden und Unbußfertigkeit
und dadurch bedingter Verluste der Seligkeit zuläßt, ferner den Tod so-
vieler Kinder, auch sovieler Kinder christlicher und gutwilliger Eltern,
ohne Möglichkeit der Taufe (Embryone, die in den ersten Zeiten nach der
Empfängnis ohne Kontrolle der Eltern abgehen Kann darum von einer
« faillite de la Rédemption » die Rede sein Das sind Schwierigkeiten,
für die uns eine glatte, vollbefriedigende Lösung unzugänglich bleibt.

Nach Ablehnung der beiden genannten Thesen einer jenseitigen
Bekehrungsgelegenheit und eines Limbus Erwachsener geht der Verf. an die

Entwicklung eines positiven Lösungsversuchs durch Kombination
verschiedener Gesichtspunkte, die großenteils im historischen Teil uns schon

begegneten. Er erreicht eine wertvolle, vielseitige Synthese. An den

Ausgangspunkt wird die Überzeugung gestellt, daß die übernatürliche
Heilsgnade zu allen Zeiten allen Menschen guten Willens auf der ganzen Welt

1 Es wäre hier nun hinzuweisen auf einen Aufsatz von H. Koch, La distin-
zione prepelagiana tra vita eterna e regno celeste (Contributo alla storia della
escatologia cristiana), in Richerce religiose 9 (1933) 44-62.



456 Zum Grundproblem christlicher Ethik

angeboten wird. Es kommt nun darauf an, die scheinbaren Antinomien
zu « lösen » : daß einerseits die Erreichung des übernatürlichen Ziels für
den Menschen Pflicht ist, obschon er anderseits moralisch unfähig ist zur
dauernden Erfüllung schon des rein natürlich Guten ; daß die Gnadenhilfe
unbedingt notwendig ist, dabei eine ungeschuldete Gottesgabe bleibt ;

daß das Licht der göttlichen Offenbarung ungleich verteilt ist, dabei doch
alle Menschen der Erlösung und der Berufung zum übernatürlichen Heil
teilhaftig sind. Capéran erklärt, das Axiom « Facienti quod in se est, Deus
non denegat gratiam » gelte unbestritten auch für jeden Heiden mit Ver-
nunftgebrauch, und zwar im Sinn der streng übernatürlichen Gnadenhilfe.
Er nimmt die Lehre des hl. Thomas an, wonach ein entscheidender Augenblick

für die Anknüpfung der Heilsgnade bei jedem Menschen mit dem
Eintritt des Vernunftgebrauchs gegeben sei, sodaß von der Stellungnahme
des Einzelnen daselbst die weitere übernatürliche Entwicklung abhänge.
Den heilsnotwendigen Glauben versteht der Verf. als Autoritätsglauben,
Offenbarungsglauben, nicht als Glauben im weiteren Sinn. Ausdrücklicher
Gegenstand ist ihm außer Gottes Dasein die künftige Vergeltung, und
zwar als eine über die natürliche Fassungskraft und die natürliche Erreichbarkeit

des Menschen hinausliegende. Ein bloß einschließlicher Glaube an
Christi Mittlerschaft sei für den Heiden, der auf normalem Wege ohne
Schuld nichts vom Evangelium vernommen hat, heilszureichend, versichert
der Verf. Zu der Antwort des Sacrum Officium im Jahre 1703, daß ein
erwachsener Heide nicht ohne ausdrücklichen Glauben an Christus getauft
werden dürfe, bemerkt er : « Il ne s'agit là que de règles de conduite.
Tout le monde sait qu'en pratique, lorsque le salut d'une âme est en jeu,
il faut suivre toujours le parti le plus sûr ». Ist das so sicher, daß bloß
« règles de conduite » « Tout le monde sait ...» : Wozu es dann sagen
Die für Heilsnotwendigkeit eines ausdrücklichen Glaubens an Christus
angerufenen Schrifttexte sind sicher nicht strigent. Immerhin kann eine
beachtliche Tradition dafür geltend gemacht werden. Warum es nicht
bei einem « non liquet » bewenden lassen

Man könnte etwa erwidern, die Erfahrung spreche dagegen, daß
ausdrücklicher Glaube an Christus einem Heiden direkt von Gott ermöglicht

werde, man habe aus den Missionen noch nie von Heiden gehört,
die, rein durch innere Erleuchtung, schon vor Ankunft von Missionaren
in den Gebieten zur Erkenntnis Christi gelangt wären. Aber ist es für
die göttliche Allmacht ausgeschlossen, daß sie den einzelnen Heiden im
Sterben, falls er bis dahin nach bestem Können recht gelebt und
empfangenen Beistandsgnaden treu entsprochen hat, über Christus, dessen

Erlösungstod für die Menschen und in etwa über die Kirche Christi
erleuchte Was wissen wir von der eigentlichen Psychologie des Sterbens
und den Möglichkeiten, die sich da für eine Seele eröffnen, als gerade
genug um zu ahnen, daß da Großes sich abspielt im geistigen Innenleben
Im Lichte der Lehre über die Letzten Dinge haben wir allen Grund
zu vermuten, daß bei Sterbenden Gott nicht ohne besondere, betonte
Teilnahme zugegen sei. « Unkontrollierbare Behauptungen » wird man
sagen. Keine Behauptungen — nur Fragen, leise Vermutungen. Besteht



Zum Grundproblem christlicher Ethik 457

nicht eine Aufgabe der theologischen Wissenschaft gerade darin, Fragen
als Fragen offenzuhalten, durch Offenhalten von Gegenmutmaßungen zu
verhindern, daß Vermutungen, Hypothesen vorschnell zu Gewißheiten,
Lösungsversuche zu « Lösungen » gestempelt werden

Der Schluß von Capérans zweitem Band spricht von den «

außerordentlichen Heilsmitteln ». Er betont, daß « außerordentlich » hier nicht
«selten» bedeuten soll, auch nicht «wunderbar», sondern: außernormal.
Der normale gottgewollte Heilsweg ist der des äußeren Bekenntnisses zu
Christus und seiner Kirche. Er spricht von dem Grundsatz « Extra Eccle-
siam nulla salus » und gibt ihm die nun unter katholischen Theologen
immer beliebtere Auslegung, die eine Scheidung zwischen « sichtbarer »

und « unsichtbarer » Kirche, zwischen ihrem « Leib » und ihrer « Seele » zu
vermeiden bemüht ist : alle gutwilligen Menschen gehören wenigstens « dem
Herzen nach » zur sichtbaren Kirche Christi, zum « Leib » der Kirche, eben
weil sie alle in Wirklichkeit zu deren « Seele » gehören. In weiter Fassung
sei die Kirche Christi identisch mit der Vollzahl der Auserwählten und gehe
zurück bis in die Uranfänge der Menschheit. Wir wollen es uns trotz aller
Tiefe und Schönheit dieser Auffassung nicht verhehlen, daß die Lehre,
Juden, Mohammedaner, Neuheiden, Sektierer usw., die das Christentum,
die Kirche aus innerster Seele ablehnen, dabei doch gleichzeitig zur « Seele »

der Kirche bzw. der Seele oder « dem Herzen » nach zur Kirche gehören
könnten, ein Paradox ist, dessen Kühnheit Vielen unbegreiflich und
unerschwinglich bleibt. Bei der Maxime « Extra Ecclesiam nulla salus » sollte
man die Auslegung vielleicht mehr auf die geschichtliche Entstehung dieser
Parole aufbauen. Verfolgt man die allmähliche Ausbildung derselben in
der Patristik über Ignatius von Antiochien, Irenäus, Origenes, Cyprian,
Augustinus, so wird man finden, daß die Väter sie im Kampf gegen sog.
formelle Häretiker und Schismatiker ausgeben, gegen solche, die nach
ihrer Überzeugung schlechten Gewissens von der Kirche getrennt leben.

Gegen sie wollen die Väter betonen, daß die Kirche die einzige Heilsanstalt
ist, der die Heiligungsmittel für die Menschen anvertraut sind. « Extra
Ecclesiam nulla salus » hat so hauptsächlich den Sinn, daß die wahre
Kirche Christi allein unter religiösen Gemeinschaften als Gemeinschaft
und als diese Gemeinschaft die heilsmächtige, heilswirkende ist, unter
religiösen Gemeinschaften das einzige eigentliche Heilswerkzeug vor Gott.
Wirken die Sakramente das Heil auch bei Irrlehre und Schisma, so ist es

bloß weil und insofern sie die Sakramente Christi und seiner Kirche bleiben.
Für die Heidenwelt sieht der Verf. Heilsmöglichkeiten besonders in

Anknüpfung an die Uroffenbarungstheorie, an die tieferen Tendenzen der
überall gleichen Menschennatur und an die Annahme innerer Erleuchtung
von Gott her. Ausführung und Begründung sind sachkundig, lichtvoll,
gewinnend. Wir wären dafür, daß man sich, selbst für die besten
Antworten auf das Problem, mit der Bezeichnung als Hypothesen, Lösungsversuche

begnüge. Insofern sind uns z. B. die Meinungsänderungen,
Schwankungen eines Abbé de Broglie verständlich, die Reserve eines Mgr,
d'Hulst erscheint uns als wahre Weisheit. Heute hat mustergültige Arbeit
katholischer wie akatholischer Forscher auf ethnologischem und religions-



458 Zum Grundproblem christlicher Ethik

wissenschaftlichem Gebiet gerade für die Hypothese eines in die verschiedenen

Religionen hinübergeretteten Grundstocks von Erkenntnissen aus
einer Uroffenbarung neue Verstärkung beigebracht. Für den Monotheismus
sei erinnert an die Leistungen von W. Schmidt S. V. D., in • seinem
Monumentalwerk über die Gottesidee und sonstigen Monographien, an
seine und zahlreicher andrer Forscher Arbeiten im « Anthropos ». Für den
monotheistischen Grund in den afrikanischen Religionen hat sich vor
kurzem Tastevin C. S. Sp. erklärt auf seine Forschungsergebnisse hin :

« La conclusion qui me paraît devoir ressortir de cette étude, est le
monothéisme incontestable des noirs africains. Le Dieu suprême n'est pas
seulement un de leur dieux, c'est leur seul Dieu. ...» (Géographie, riov.
déc. 1934). Andre Forschungen, z. B. auf dem Gebiet religiöser Riten,
zeigen weitgehende Analogien verschiedenster Religionen unter sich und
zum Christentum. Was sich uns daraus ergibt, ist nicht etwa Relativismus,
sondern gläubige Deutung vom wahren Gott der Uroffenbarung her und
auf ihn, auf Christus und seine einzige wahre Kirche hin. Im Folgenden
möchten wir einen kurzen Aufriß des Gedankenganges zeichnen, der sich
uns in Anbetracht dieser neuesten Forschungen aufdrängt.

Die Tatsache einer göttlichen Uroffenbarung, ergangen an die Stammväter

des Menschengeschlechts vor und nach der Sündflut, ist dem
Bibelgläubigen unbezweifelbar. Überbleibsel dieser Uroffenbarung haben sich
neben Entartungssymptomen in den verschiedenen Religionen erhalten, in
der einen besser, in der andern schlechter. Als Gott den Alten Bund
begründete, machte er ihn von dort an zum ausschließlichen Organ und
Ort seiner weiteren sog. öffentlichen Offenbarung bis auf Christus hin.
Von Christus ab ist der Neue Bund einziges Organ derselben geworden
bis zum Ende der Apostelzeit, die auch das Ende der sog. öffentlichen
Offenbarung überhaupt bringt. Denn der Neue Bund ist der endgültige,
auf Christus, den Eingeborenen, gegründet. « Quod autem « adhuc semel »

dicit : declarat mobilium translationem, tamquam factorum, ut maneant
ea, quae sunt immobilia », heißt es im Hebräerbrief (12, 27). Gott will
nunmehr keine andre Religion als die seines eingebornen Sohnes ; « non est
aliud nomen in terra datum hominibus, in quo oporteat nos salvos fieri » ;

er will keine andre religiöse Gemeinschaft als seine wahre Kirche, auf die
Apostel gegründet : « Euntes in mundum Universum, praedicate Evangelium

omni creaturae ».

Aber Gott zerstört das Vorhandene nicht, er läßt es zu, er läßt
auch neue Abspaltungen von der einen wahren Kirche zu. Was die
heidnischen Religionen angeht, so haben sich in ihnen Überbleibsel der
Uroffenbarung weitererhalten. Diese können allenfalls Anknüpfungspunkte

für eine übernatürliche Einwirkung Gottes auf die einzelne
Seele abgeben, im Sinn einer Erleuchtung über die Wahrheiten des nach
seinen Ratschlüssen heilsnotwendigen Glaubens vor dem Übertritt ins
Jenseits, Anknüpfungspunkte für die von ihm kommende, von Christus
verdiente Heilsgnade. Wohlgemerkt : nicht Werkzeuge des Heils, nur
entferntere Anknüpfungspunkte für Gottes Heilswirken in der Seele. In
diesem Sinne können selbst gewisse Elemente in ganz entarteten Religionen



Zum Grundproblem christlicher Ethik 459

dienen, gewisse Gedanken in Mythen oder Riten von sonst geringem
Wertgehalt, ja sogar unsittlicher Beimengung. Man braucht nur etwa das
Material in den Bänden von W. Schmidts Ursprung der Gottesidee, in
Van der Leeuws Phänomenologie der Religion, bei F. Heiler, Das Gebet,
oder in einem Religionsgeschichtlichen Lesebuch unter diesem Gesichtspunkt

zu prüfen. Für die Höhe einzelner Mythen vgl. z. B. die zwei
kalifornischer Indianer über Schöpfung und Ursprung des Todes, herausgegeben
von W. Schmidt (Religiöse Quellenschriften, Heft 25, Düsseldorf 1926).

Kann nun die göttliche Gnade auch in heidnischen Religionen
Anknüpfungspunkte finden an Uroffenbarungsüberbleibseln, so wird die katholische

Missionsarbeit darum nicht überflüssig und nicht minder dringlich,
im Gegenteil. Denn die seit Christus gottgewollte Religion ist nicht eine der
« Überbleibsel», sondern einzig die der Endoffenbarung in Christus Jesus und
seiner heiligen Kirche, nicht eine der Splitter und Scherben, sondern die des
« festen Fundamentes » und des « Ecksteins », des Sohnes Gottes, der Mensch
geworden ist in der « Fülle der Zeiten » und die Menschheit erlöst hat und
dem die Völker zum Erbe gegeben sind. Gott will in Religionen nicht bloße
« Anknüpfungspunkte » haben, sondern er will die Religion und religiöse
Gemeinschaft der lebendigen werkzeuglichen Mitwirkung zu Begnadung und
Heil. Dies ist jetzt der einzige gottgewollte ordentliche Heilsweg für alle
Menschen, die Begnadung aus dem von Gott über die wahre Kirche Christi, den

lebendigen mystischen Leib Christi geleiteten Gnadenstrom. Göttliche
Anknüpfung an Uroffenbarungsüberbleibsel hat also bloß den Charakter des

Provisorischen, mag sie sich auch über Tausende von Jahren erstrecken :

das sind göttliche Maßstäbe, für Vergangenheit wie Zukunft. Die
Überbleibsel fristen das Dasein von Überbleibseln, d. h. ein prekäres, gefährdetes,
ein labiles Dasein ; sie gehen deren Weg, d. h. verlieren sich mehr und mehr,
wenn auch langsam vielleicht und nicht überall im gleichen Tempo.
Dementsprechend ist es Gottes Wille, daß die katholische Missionierung der
Welt in steter Zunahme begriffen sei. Im göttlichen Plan sind das wie
Korrelate. Das Bewußtsein von dem obengenannten provisorischen
Charakter begründet für uns die Expansionspflicht und den Expansionswillen
katholischer Missionsarbeit über die ganze Menschheit. Christi Befehl
klingt immer noch fort : « Euntes docete omnes gentes, baptizantes eos ».

Am meisten bedroht sind heute jene Länder, wo die moderne Diesseitskultur,

das Neuheidentum unmittelbar und fanatisch auf die alten
heidnischen Volksreligionen stößt. Was da sich abspielt, ist ein Entscheidungskampf,

für Christus und seine Kirche oder für absolute Religionslosigkeit,
absoluten Religionshaß. Der Wucht dieser Sturzwelle modernen Unglaubens
sind Religionen der Uroffenbarungsüberbleibsel kaum auf die Dauer
gewachsen. Hier muß Christus durch seine Missionare zuvorkommen und
den Menschen religiöse Ideale retten, die ewig junge Religion begründen,
die von ihm stammt, und sie befestigen : instaurare omnia in Christo.
Und für alle, die das Glück haben, zur wahren Christuskirche zu gehören,
ist es heilige Pflicht, durch ihre Fürbitte, ihre Hilfe, daran mitzuwirken.
Bei dem, was Gottes und Christi Gnade außerhalb der Kirche, auch an
den Heiden, zur Heilserlangung wirkt, ist nicht zu übersehen, daß selbst



460 Zum Grundproblem christlicher Ethik

hier vieles um der wahren Kirche willen, auf ihre Fürbitte hin gewirkt
wird, auf das Opfer des Neuen Bundes hin ; denn bei jeder heiligen Messe

bringen wir ja den gekreuzigten Herrn dar « pro nostra et totius mundi
salute ». — Diese Gedanken sollen, wir brauchten es nicht mehr zu erklären,
bloß eine « Hypothese » sein, ein Versuch einer Lösung des Problems.
Ausführlicheres ginge über den Rahmen unserer hiesigen Absicht hinaus. 1

1 Dem Werk von Capéran sind sehr nützliche Verzeichnisse beigefügt, ein
Autoren-, ein Sach- und ein Inhaltsverzeichnis. Gute Literaturkenntnis und
-Verarbeitung genört zu seinen Vorzügen. I. Band, S. 470 Anm. 2 hätte die
Statistik auf einen neuen Stand gebracht werden können. S. 138, Zeile 14 sollte
es statt «pas plus que s. Prosper» wohl heißen: «non moins que s. Prosper».
Der griechische Kleindruck in den Fußnoten ist von augenmörderischer
Niedlichkeit.


	Zum Grundproblem christlicher Mission

