
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Die acht Seligkeiten

Autor: Rohner, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die acht Seligkeiten.'
Von A. ROHNER 0. P., Freiburg.

Die vorliegende Skizze stützt sich auf die Theologie des hl. Thomas
von Aquin und die « Seelenburg » der hl. Theresia von Jesu. Die Art
und Weise, wie Thomas (S. Th. I-II q. 69, a. 3.) die Ordnung der
Seligkeiten erklärt und die Art und Weise, wie Theresia von Jesu den
Fortschritt der Seele von Gemach zu Gemach der Seelenburg beschreibt,
stimmen auffallend überein.

Für Beide ist die Seele unserer Seligkeiten im Himmel und auf
Erden Christus. Was in Christus reines Licht ist, wird in seinen

Heiligen zur Farbenpracht. Für Beide ist der Führer zur Seligkeit
der Heilige Geist. Die göttlichen Tugenden und die Gaben des Heiligen
Geistes bilden den Weg zur Seligkeit.

Sowohl in der thomistischen Theologie wie auch in der there-
sianischen Mystik wird die Seligkeit als vollkommene Frucht zweier

Prinzipien gefaßt, eines subjektiven und eines objektiven Prinzips,
der Freiheit nämlich und der Gnade. Die Stufenordnung der Seligkeiten
richtet sich ganz genau nach der Höhe und Innigkeit der Verbindung
dieser beiden Prinzipien.

Die Seitenblicke, die ich da und dort auf die moderne Ethik richte,
haben den Zweck, darauf aufmerksam zu machen, daß die menschliche

Freiheit als zweithöchstes gefaßt, d. h. in ihrer Unterordnung unter die

Gnade von ungeheurer Bedeutung ist für das geistliche Leben, als

höchstes und letztes dagegen dem menschlichen Leben den Sinn nimmt.
Die acht Seligkeiten bieten nichts mehr und nichts weniger als

das christliche Lebensgesetz, nicht in der Form des Gesetzes, nicht in
der Form der Wissenschaft, sondern in der Form der Weisheit. Die acht

Seligkeiten heben nicht an mit den Worten Du sollst, wie das mosaische

Gesetz, denn hier spricht nicht der Knecht Gottes zu den Knechten

1 Vorliegender Artikel ist im wesentlichen ein Vortrag, den der hochw. Verf.
im Rahmen der Allgemeinen Schulungskurse für religiöse Weiterbildung im W.-S.
934/35 an der Universität Freiburg gehalten hat.



43» Die acht Seligkeiten

Gottes, sondern die Weisheit Gottes zu den Freunden Gottes. Die
acht Seligkeiten werden nicht bewiesen. Der Sprechende ist ihr
Beweis. Die Weisheit des Vaters ist ihr Grund. Alles, was die christliche

Lebenswissenschaft im Laufe der Jahrhunderte über die christliche

Lebensform ergründet hat, findet den letzten Grund in den acht
Seligkeiten. In den acht Seligkeiten ist die bekannte Dreiteilung :

Weg der Läuterung, Weg der Erleuchtung, Weg der Einigung ganz
klar gegeben. Ebenso deutlich tritt die weitere übliche Dreiteilung
des christlichen Lebens in das aszetische, tätige und mystische Leben
hervor. Die bekannte Stufenordnung, die durch das Reformare, In-
formare, Conformare und Transformare zur Heiligkeit führt, findet
ebenfalls in den acht Seligkeiten ihre Begründung.

Wer die moderne Ethik kennt und der Entwicklungslinie in ihrer
Geschichte nachgeht, der findet, daß sich in ihr alles auf die sittliche
Freiheit zuspitzt. Die sittliche Freiheit ist ihr eins und ihr alles, ihr
Letztes und ihr Höchstes. Um sie dreht sich Himmel und Erde. Mit
einem unvergleichlichen Scharfsinn hat die moderne Ethik ihr Hauptthema

verfochten, daß die Freiheit das höchste Gut sei, daß alles, was

man in früheren Zeiten ins Jenseits verlegte, im Menschen selbst

gesucht werden müsse, daß der Mensch im Vollsinn des Wortes
autonom sei.

Mit diesem Begriff der Freiheit ist der moderne Kulturbegriff
unzertrennlich verbunden. Moderne Kultur ist Kraftentfaltung und
nichts als Kraftentfaltung, verbunden mit der Hoffnung, daß die

unendlich gesteigerte Kraftentfaltung dem Ideal der sittlichen Freiheit
doch mit der Zeit etwas näher kommen müsse. Spinoza, der
Wortführer der modernen Ethik hat diese Geistesrichtung mit den Worten
beschrieben : Die Seligkeit ist nicht Lohn der Tugend, sie ist die Tugend
selbst.

Wer die acht Seligkeiten 100 Mal überlegt hat — manche meinen

allerdings das Ganze und alles mit einem Male überlegen zu können —,
der wird zur Überzeugung kommen, daß auch in den acht Seligkeiten
der sittlichen Freiheit eine enorme Bedeutung beigemessen wird. Ihre
Bedeutung aber besteht in der Unterordnung. Sie ist nicht das Ganze

der Seligkeit. Zum Ganzen der Seligkeit gehören zwei Stücke : Die
sittliche Freiheit des Menschen und die Seins- und Lebensfülle Gottes.
Die sittliche Freiheit ist das subjektive Prinzip. Das Gottmenschtum,
Gott, der sich als Gott dem Menschen mitteilt, ist das objektive Prinzip.
Die Frucht der Synthese beider ist die Seligkeit.



Die acht Seligkeiten 439

Es ist mehr als interessant, daß die drei ersten Seligkeiten, die

unter sich ein Ganzes bilden, es ausschließlich auf die sittliche Freiheit
abgesehen haben. Selig die Armen im Geiste, die Sanftmütigen, die
Trauernden.

Der äußeren Welt gegenüber muß der Mensch, der selig werden will,
in erster Linie frei werden. Er ist ein Knecht der Welt geworden,
er ist in das Äußere ganz verstrickt, er ist Gefangener der Erde, er
dient der Materie. Der Mensch, der Herr der Welt, der König der Erde,
der mit seinem Geiste allem überlegen sein sollte, was unter seinen
Füßen ist, ist beherrscht, ist Sklave geworden. Ein Sklave der Welt
aber kann kein Freund Gottes werden. Darum und das ist die

Forderung der ersten Seligkeit, sei Mensch, besinne dich auf deine
Menschenwürde, bringe den Geist, der in dir ist, zur Geltung Verlasse

alles, was du hast Wohlgemerkt : in deinem Inneren. Weltverachtung
wäre Hochmut, Weltflucht wäre Feigheit. Um innere Weltüberwindung

handelt es sich. Es gehen viele ins Kloster und bringen es

Zeit ihres Lebens nie zur inneren Weltüberwindung. Innere Weltüberwindung

offenbart sich in 4 Stücken : in einer einfachen Lebenshaltung,
in einem anspruchslosen Wesen, in beständiger Zufriedenheit und im
Streben, die äußeren Bedürfnisse auf das Notwendige einzuschränken.

Und alles das, was Bedürfnislosigkeit, Zufriedenheit, Anspruchslosigkeit
und Einfachheit besagt, hat der Heiland in das Wort « Armut im
Geiste » zusammengefaßt.

Der Mensch soll zweitens dem Mitmenschen gegenüber sittlich
frei werden. Der Verkehr der Menschen untereinander soll durch den

Geist geregelt, nicht durch die Leidenschaft beherrscht werden. Der

Geist aber ist von Natur aus hochherzig, edelmütig, uneigennützig,
friedfertig, gütig, mild, freundlich, selbstlos. Und alles das, und noch

vieles andere, was damit zusammenhängt, drückt der Heiland mit dem

Worte « Sanftmut » aus in der zweiten Seligkeit. Sie wird erreicht
durch Selbstüberwindung.

Der Mensch soll drittens seinem Fleische gegenüber sittlich frei
werden. Und diese sittliche Überlegenheit des Geistes über das Fleisch

soll sich darin zeigen, daß das Fleisch traurig wird. An die Stelle der

sinnlichen Lust soll vergeistigte Traurigkeit treten. Wir dürfen hier

noch nichts Geheimnisvolles vermuten. Denken wir an Aristoteles

Aristoteles spricht in seiner Definition der Tragödie von einer

Reinigung der sinnlichen Affekte. Und er glaubt, daß dieser Zweck durch
das Mittel des Mitleides und der Furcht erreicht werde. Und die



440 Die acht Seligkeiten

Erzeugung von Furcht und Mitleid macht er abhängig von einer

bedeutungsvollen, in sich abgeschlossenen und maßvollen Handlung,
in einer schönen Sprache dargestellt. Selbstverständlich handelt es

sich hier bei Aristoteles nur um eine vorübergehende Stimmung, die

durch eine äußere schön gegliederte Handlung hervorgerufen wird. Bei
der Traurigkeit der dritten Seligkeit dagegen ist ein bleibender
Zustand der Seele gemeint, der durch Einwirkung des Geistes von innen
her geschaffen wird. Was das Wort « Trauer » hier eigentlich sagen
will, kann man besser fühlen, als aussprechen. Abtötung liegt sicher
im Worte eingeschlossen. Aber es erschöpft nicht den ganzen Sinn.
Es muß noch etwas Unsagbares hinzugedacht werden, wodurch das

Fleisch dem Geiste in Schamhaftigkeit dient. Wer einen scharfen

Blick hat, kann diese Trauer und den damit verbundenen Trost nicht
nur im Leben der Heiligen, sondern in der Geschichte der Kirche wahren.

Damit ist in den drei ersten Seligkeiten das subjektive Prinzip
der Seligkeit, die Freiheit des Geistes, gründlich herausgestellt. Das

objektive Prinzip, die Gnade, ist bei der Welt- und Selbstüberwindung
des Menschen auch tätig. Aber sie wirkt nur mit. Ihr nächstes Ziel
ist vorläufig noch nicht der höhere Mensch. Erst muß der Mensch,
der Geist seiner Seele aus ihren drei Verstrickungen befreit werden.
Das Himmelreich ist noch nicht inwendig. Das Himmelreich der ersten

Seligkeit ist noch als Jenseits gedacht. Es ist in weiter Ferne. Aber
auch als Gedanke ist es Macht, die erste Befreiungsmacht auf Erden.
Und die Wirkung dieser Befreiung ist der Besitz des Erdreiches. Unter
dem Besitz des Erdreiches hat man jene wirtschaftliche, soziale und

politische Ordnung im öffentlichen Leben der Menschen zu verstehen,
die der evangelischen Freiheit entspricht. Der Besitz der Erde ist das

objektive Bezugsglied der subjektiven Freiheit. Diese Aufgabe kann
nicht mit natürlichen Mitteln erfüllt werden. Wohl kann uns der

Ethiker diese Aufgabe aus dem Naturgesetz heraus in einem lückenlosen

System darbieten. Aber sein System bleibt — rein natürlich

genommen — eine Utopie, weil der menschlichen Natur die Kraft
fehlt, den Gedanken in die Tat umzusetzen. Es ist der Geist des

Himmelreiches, der uns in den Besitz des Erdreiches bringt. Das ist
nicht das Werk eines Tages, auch nicht das Werk einer Generation.
Diese Aufgabe ist der Menschheit gestellt und jedem einzelnen im
Ganzen der Menschheit. Hemmungen und Konflikte der verschiedensten

Art lassen sich dabei unmöglich vermeiden. Darum verbindet der

Heilige Geist den Trost mit der Auswirkung der drei ersten Seligkeiten,



Die acht Seligkeiten 441

Wo dieser Trost fehlt, wird sich der Pessimismus in dieser oder jener
Form geltend machen.

Die vierte und fünfte Seligkeit bilden wiederum ein Ganzes. Das

objektive Prinzip, das göttliche Leben, das bisher im Hintergrunde
stand, tritt jetzt in den Vordergrund. Was bisher letzter Zweck war,
wird jetzt nächster Zweck. Das göttliche Prinzip verschmilzt sich

jetzt mit dem befreiten und gereinigten menschlichen Prinzip, um
den Menschen über sich selbst hinaus zu erheben.

Die Übernatur liegt der menschlichen Natur im Blut. Unser
Geist ist mit Gott verwandt. Schon von Natur aus. Er fühlt sich

zu Gott hingezogen. Schon von Natur aus. Jeder von uns hat die
Übernatur potentiell in seiner Natur. Darum läßt sich die
übernatürliche Bestimmung des Menschen nie ganz aus seinen Gedanken
streichen. Der Gedanke des Übernatürlichen nimmt aber zuweilen

groteske Formen an, wenn er sich von Christus trennt. Das sehen wir
bei Nietzsche. Für Nietzsche waren die Schranken des rein Menschlichen
einfach unerträglich. Darin hatte er recht. Er durchbrach die Schranken
und verkündete laut den Übermenschen. Wie hat er das gemacht
Der Basler Professor, der eine religiöse Wirklichkeit weder in sich fühlte
noch über sich anerkannte, erdichtete eine Romanfigur, nannte sie

« Zarathustra » und stellte sie der Menschheit als Übermenschen dar.
Aber dieser Zarathustra ist kein Übermensch. Er ist nur ein

Überphilologe. Er hat nur die Grenzen der Sprachwissenschaft und Sprachtechnik

überschritten. Seine ganze Predigt läuft auf Bedeutungen hinaus,
die wunderbar schön sind in der Form, aber jeglichen wirklichen
Inhaltes entbehren. Zarathustra ist kein Übermensch. Er ist vielmehr
ein Untermensch. Denn die Sache, die er vertritt, liegt weit unter
dem Durchschnitt des rein Menschlichen. Wenn man ein Übermensch
werden will, dann darf man nicht auf Autonomie pochen und nicht aus

eigener Kraft selig werden wollen, dann muß man zuerst und vor allem
ein Kind werden. « Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder, könnt ihr
nicht in das Himmelreich eingehen ».

Der wahre Übermensch nahm nicht einen erdichteten Namen an.

Er hieß Jesus, wie auch andere seines Volkes Jesus hießen. Er trat
als wirklicher Mensch unter wirklichen Menschen auf. Er machte
nicht schöne Worte. Schlicht und einfach, aber in wunderbarer Majestät

sagte er: «Ich bin die Wahrheit und das Leben». «Wenn ihr
meinen Worten nicht glauben wollt, dann glaubet den Werken, die
ich tue », « Ich bin der Weg », « Niemand kommt zum Vater als durch



442 Die acht Seligkeiten

mich ». Und zum Beweise dafür stand er von den Toten auf. Der echte
Übermensch mußte deshalb von den Toten auferstehen, weil er uns
von den Toten auferwecken mußte. Das geschieht in den drei ersten

.Seligkeiten.
Mit der vierten und fünften Seligkeit beginnt die Himmelfahrt.

Das Himmelreich, das nun mitten in uns hineinkommt, wird von Jesus
in zwei Worte zusammengefaßt : Gerechtigkeit und Barmherzigkeit.

Unter Gerechtigkeit ist hier zu verstehen die übernatürliche
Ordnung Christi im Reiche Gottes ; die Gerechtigkeit, von der hier die
Rede ist, ist der Inbegriff alles Göttlichen, Übernatürlichen, Heiligen,
das durch Christus, den Gottmenschen, in die Geschichte der Menschheit

eingepflanzt worden ist, damit alle, die mit ihm unter sich
verbunden bleiben, in Gemeinschaft seien mit dem Vater, der im Himmel
ist. Das Himmelreich ist nahe, so nahe, daß man Hunger und Durst
darnach hat. Damit wir Hunger und Durst haben können nach der

Gerechtigkeit gibt uns Christus sein Fleisch zu essen und sein Blut
zu trinken. Das Himmelreich ist nahe nur durch Christus. Unser

Verlangen nach Gerechtigkeit ist ein Mitverlangen mit Christus. Unser
Leben ist ein Mitleben, unser Lieben ein Mitlieben, unser Suchen ein

Mitsuchen, unser Beten ein Mitbeten, unser Opfern ein Mitopfern,
unser Hungern und Dürsten ein Mithungern und Mitdürsten mit Christus.

Es handelt sich in der vierten Seligkeit eben um die Synthese des

göttlichen und menschlichen Prinzips im Menschen. Und diese
Synthese kann nur jener vollziehen, der von Ewigkeit her gesetzt ist als

Mittler zwischen Gott und den Menschen. Deshalb werden alle gesättigt
werden, die hungern und dürsten nach Gerechtigkeit, weil er, Christus,
sie sättigt. Und er sättigt sie gut. Er sättigt sie so, daß sie nicht nur
in das Reich der Gerechtigkeit hineinwachsen, sondern an der

Ausbreitung des Reiches Gottes mitwirken dürfen.
Dazu ist eine neue schöpferische Kraft notwendig. Dieses neue

schöpferische Prinzip ist die barmherzige Liebe. Die barmherzige
Liebe, die im barmherzigen Samaritan Fleisch geworden ist, ist die

allumfassende schöpferische Macht, durch die das geplante Reich der

Gerechtigkeit zur Verwirklichung kommt. Und diese barmherzige
Liebe verschmilzt sich in der fünften Seligkeit mit der sittlichen
Freiheit des Menschen, so daß der begnadete Mensch mitwirken kann

mit Christus. Mitwirken ist mehr als Mitlebcn. Die fünfte Seligkeit
ist mithin eine Stufe höher als die vierte. — Die vierte wirkt sich in
der fünften aus. Jeder, der vom Hauche der Gnade berührt ist, wird



Die acht Seligkeiten 443

von innen her ein Mitarbeiter Christi in seinem Reiche werden. So

oder so. Es ist eigentlich beschämend, daß man die Katholiken noch
besonders zur Katholischen Aktion auffordern muß. Allerdings ist mit
der Katholischen Aktion in erster Linie eine bestimmte äußere Organisation

gemeint. Und diese kann sich zu verschiedenen Zeiten sehr

verschieden gestalten. Das innere Prinzip der Katholischen Aktion
und ihrer Organisation aber ist in der fünften Seligkeit enthalten. In
der fünften Seligkeit tut Gott dem Menschen eine so große Ehre an,
daß, wer sie versteht, nicht mehr von außen her aufgerufen werden

muß, an ihr teilzunehmen.

In der sechsten und siebten Seligkeit spitzt sich der Gegensatz
zwischen christlichem Geist und modernem Geist auf das schärfste zu.
Das Ende enthüllt, was der Anfang enthielt. Auf beiden Seiten. Auf
seiten des modernen Ethos ebensowohl wie auf seifen des christlichen
Ethos. Eingeleitet wurde das neuzeitliche Ethos durch die einseitige

Verlegung des ganzen menschlichen Lebens in die subjektive sittliche
Freiheit. Aufgebaut wird dieses Ethos durch die Forderung einer ins

Unendliche gesteigerten Aktivität. Und der Schluß ist — Verzweiflung.
Und diese Verzweiflung findet ihren adäquaten Ausdruck in der Lehre

Kants vom Primat der praktischen vor der theoretischen Vernunft.
Der Sinn ist : Wir können wohl Wahrheiten im Denken machen, wir
können wohl höheres Leben im Wollen formen, aber wir können nie die

Wahrheit erkennen, nie das Leben lieben. Aus dem einfachen Grunde,
weil es keine objektive Wahrheit und kein objektives Leben gibt.

In der Ethik der Seligkeiten ist es anders. Da wirkt Gott, die

Wahrheit und das Leben, am Anfang zur sittlichen Freiheit hin, kommt
dann dem Menschen in seiner Betätigung der Freiheit immer näher,
bis er schließlich in der Vollendung der Freiheit dem Auge sichtbar,
dem Herzen fühlbar wird. Selig, die ein reines Herz haben, die werden

Gott schauen. Und das geschieht so : Durch ein längeres, aufrichtiges,
intensives Zusammenleben und Zusammenwirken der Beiden, der Seele

und ihres Heilandes, passen sich die Beiden einander allmählich an.

Die Seele dem Heiland, der Heiland der Seele. Daraus entsteht ein

mehr oder weniger völliger Einklang der Herzen. Dieser wird hier

Reinheit des Herzens genannt. Mit dem zunehmenden Einklang der

Liebe entwickelt sich eine große Vertraulichkeit im Zusammensein

Jesu und der begnadigten Seele. In dieser Intimsphäre der Seele bildet
sich endlich das Auge für Gott. Was kein Verstand der Verständigen
sieht, merkt so ganz einfach das kindlich' Gemüt. Die Sehkraft des



444 Die acht Seligkeiten

Geistes wurzelt in reinem Herzen. Je reiner das Herz, um so reiner ist
das Auge. Auf der Höhe der sechsten Seligkeit ist also das subjektive
und das objektive Prinzip des seligen Lebens zur höchsten Vereinigung
gekommen. Man kann sie fast nicht mehr auseinanderhalten.

Es handelt sich jetzt nur noch um die Verfestigung dieser Einheit.
Das geschieht in der siebten Seligkeit. Selig sind die Friedfertigen
Die Vereinigung der Seele mit Jesu war bisher noch löslich. Jetzt
wird sie in gewissem Sinne unlöslich. Eine unbeschreibliche Ruhe
entsteht im Innersten der Seele. Nach außen hin können Stürme
kommen, Leiden und Verdrießlichkeiten können die niederen Kräfte
der Seele stören. Im innersten Heiligtum der Seele aber herrscht eine

Ruhe, die alles übersteigt, was wir sonst von Ruhe wissen. Der
Vorgeschmack der ewigen Seligkeit teilt sich hier auf Erden nie dem ganzen
Menschen mit. Es ist immer nur das eine Gemach der Seele, das innerste
und höchste, in das die Vollendung der Seligkeit hineinleuchtet. Und
diese Vollendung der Seligkeit offenbart sich in der Ruhe, in einer

tiefen, unaussprechlichen Ruhe, in der Ruhe des Sich-Eins-Wissens

mit Christus in Gott. Diese Ruhe heißt Friede. Friede ist das erste

Wort, Friede ist das letzte Wort. Der Friede wurde von den Engeln
verkündet, als Gott in die Welt eintrat und der Friede wurde vom
Heiland verkündet, als er vom Grabe auferstand. Und der Friede, den

die Engel im Auge hatten, und der Friede, den der Heiland meinte,
ist der Friede der siebten Seligkeit. — Sie werden Kinder Gottes

genannt werden. Während in den vorausgehenden Seligkeiten das

subjektive und objektive Prinzip, also das Menschliche und das Göttliche

noch als zwei Prinzipien auseinandergehalten wurden, vereinigen
sie sich am Schluß zu einem unteilbaren Ganzen. Dieses unteilbare
Ganze ist das Kind Gottes, das ausgewachsene Kind Gottes, das Kind
Gottes im Vollalter Jesu Christi, das Kind Gottes als vollendetes Abbild
des Gottmenschen Jesus Christus. Das ist das Ende.

Und doch sind wir noch nicht am Ende. Es gibt ja noch eine

achte Seligkeit. « Selig, die Verfolgung leiden um der Gerechtigkeit
willen, denn ihrer ist das Himmelreich ». Diese Seligkeit soll nicht

gefaßt werden als eine Seligkeit, die neben oder außer oder über den

sieben genannten Seligkeiten steht. Sie ist — wie Thomas im Anschluß

an Augustinus sagt — manifestatio et confirmatio praecedentium.
Ich erkläre das. Etwas anderes ist die Seligkeit in re, etwas anderes ist
die Seligkeit in spe. Die vollkommene Seligkeit ist erst im anderen

Leben möglich. In diesem Leben ruht die ganze Seligkeit in der Hoffnung.



Die acht Seligkeiten 445

Die Hoffnung aber wirkt sich in der Geduld aus. Warum Wer den

Weg der Seligkeiten betritt, darf die Tatsache keinen Augenblick außer

acht lassen, daß der Weg der Seligkeiten ein Kreuzweg ist. Am Kreuze
hat uns Christus in großer Geduld die Seligkeit verdient. Und er hat
bisher noch keinem einzigen Heiligen das Kreuz erspart. Kreuz,
Hoffnung und Geduld bilden eine heilige Dreieinigkeit. Also selig die

Geduldigen, denn nur die Geduldigen wandeln auf dem Weg der

Seligkeit.
Es ist eine merkwürdige Sache um die Seligkeiten. In jeder sind

alle enthalten. Wer eine besitzt, hat alle zugleich. Und der Zusammenhang

aller ist so, daß jeweils die nachfolgende die Aufgabe der
vorhergehenden auf neue Weise, in höherer Form stellt. Es ist also nie eine

Stufe endgültig überwunden, nie eine Aufgabe definitiv erfüllt, nie der

volle Sieg erreicht. So ist die Armut des Geistes der ersten Seligkeit
erst dann vollkommen, wenn das Kind Gottes im Vollalter Christi
vor dem Vater steht. (Siebte Seligkeit.)

Mit jedem neuen Fortschritt wird das Kreuz schwerer. Jede

gelöste Aufgabe stellt neue höhere Aufgaben, jede überwundene Schwierigkeit

führt zu neuen, höheren Schwierigkeiten. Und das ohne Ende.

Mit dem Werden der Seligkeiten wächst die Geduld der Hoffnung
und mit dem Wachsen der Geduld der Hoffnung nimmt die Seligkeit
zu. Und das bis zum Ende dieses Lebens.

Diese bittere Kehrseite der Seligkeiten mußte vom Heiland am
Schluß mit großem Nachdruck hervorgehoben werden, damit man
sich keinen Täuschungen hingebe. Die Apostel haben den Herrn
verstanden. Sie standen fest in der Hoffnung und blieben geduldig bis

zum Tode. Das sah Jesus voraus und rief aus mit lauter Stimme :

Freuet euch und frohlocket, denn euer Lohn wird groß sein im
Himmel.


	Die acht Seligkeiten

