Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Die acht Seligkeiten

Autor: Rohner, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762590

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die acht Seligkeiten.'

Von A. ROHNER O.P., Freiburg.

Die vorliegende Skizze stiitzt sich auf die Theologie des hl. Thomas
von Aquin und die « Seelenburg » der hl. Theresia von Jesu. Die Art
und Weise, wie Thomas (S. Th. I-II q. 69, a. 3.) die Ordnung der Selig-
keiten erklirt und die Art und Weise, wie Theresia von Jesu den Fort-
schritt der Seele von Gemach zu Gemach der Seelenburg beschreibt,
stimmen auffallend iiberein.

Fiir Beide ist die Seele unserer Seligkeiten im Himmel und auf
Erden Christus. Was in Christus reines Licht ist, wird in seinen
Heiligen zur Farbenpracht. Fiir Beide ist der Fiihrer zur Seligkeit
der Heilige Geist. Die gottlichen Tugenden und die Gaben des Heiligen
Geistes bilden den Weg zur Seligkeit.

Sowohl in der thomistischen Theologie wie auch in der there-
sianischen Mystik wird die Seligkeit als vollkommene Frucht zweier
Prinzipien gefaBt, eines subjektiven und eines objektiven Prinzips,
der Freiheit nimlich und der Gnade. Die Stufenordnung der Seligkeiten
richtet sich ganz genau nach der Hohe und Innigkeit der Verbindung
dieser beiden Prinzipien.

Die Seitenblicke, die ich da und dort auf die moderne Ethik richte,
haben den Zweck, darauf aufmerksam zu machen, daf3 die menschliche
Freiheit als zweithochstes gefaBt, d. h. in ihrer Unterordnung unter die
Gnade von ungeheurer Bedeutung ist fiir das geistliche Leben, als
héchstes und letztes dagegen dem menschlichen Leben den Sinn nimmt.

Die acht Seligkeiten bieten nichts mehr und nichts weniger als
das christliche Lebensgesetz, nicht in der Form des Gesetzes, nicht in
der Form der Wissenschaft, sondern in der Form der Weisheit. Die acht
Seligkeiten heben nicht an mit den Worten Du sollst, wie das mosaische
Gesetz, denn hier spricht nicht der Knecht Gottes zu den Knechten

I Vorliegender Artikel ist im wesentlichen ein Vortrag, den der hochw. Verf.
im Rahmen der Allgemeinen Schulungskurse fiir religiose Weiterbildung im W,-S.
1934/35 an der Universitat Freiburg gehalten hat.



438 Die acht Seligkeiten

Gottes, sondern die Weisheit Gottes zu den Freunden Gottes. Die
acht Seligkeiten werden nicht bewiesen. Der Sprechende ist ihr
Beweis. Die Weisheit des Vaters ist ihr Grund. Alles, was die christ-
liche Lebenswissenschaft im Laufe der Jahrhunderte iiber die christ-
liche Lebensform ergriindet hat, findet den letzten Grund in den acht
Seligkeiten. In den acht Seligkeiten ist die bekannte Dreiteilung :
Weg der Liuterung, Weg der Erleuchtung, Weg der Einigung ganz
klar gegeben. Ebenso deutlich tritt die weitere iibliche Dreiteilung
des christlichen Lebens in das aszetische, titige und mystische Leben
hervor. Die bekannte Stufenordnung, die durch das Reformare, In-
formare, Conformare und Transformare zur Heiligkeit fithrt, findet
ebenfalls in den acht Seligkeiten ihre Begriindung.

Wer die moderne Ethik kennt und der Entwicklungslinie in ihrer
Geschichte nachgeht, der findet, daB sich in ihr alles auf die sittliche
Freiheit zuspitzt. Die sittliche Freiheit ist ihr eins und ihr alles, ihr
Letztes und ihr Héchstes. Um sie dreht sich Himmel und Erde. Mit
einem unvergleichlichen Scharfsinn hat die moderne Ethik ihr Haupt-
thema verfochten, daB die Freiheit das hochste Gut sei, dal3 alles, was
man in fritheren Zeiten ins Jenseits verlegte, im Menschen selbst
gesucht werden miisse, daB der Mensch im Vollsinn des Wortes
autonom sei.

Mit diesem Begriff der Freiheit ist der moderne Kulturbegriff
unzertrennlich verbunden. Moderne Kultur ist Kraftentfaltung und
nichts als Kraftentfaltung, verbunden mit der Hoffnung, daB die
unendlich gesteigerte Kraftentfaltung dem Ideal der sittlichen Freiheit
doch mit der Zeit etwas nidher kommen miisse. Spinoza, der Wort-
fiihrer der modernen Ethik hat diese Geistesrichtung mit den Worten
beschrieben : Die Seligkeit ist nicht Lohn der Tugend, sie ist die Tugend
selbst. -

Wer die acht Seligkeiten roo Mal iiberlegt hat — manche meinen
allerdings das Ganze und alles mit einem Male {iberlegen zu kénnen —,
der wird zur Uberzeugung kommen, daB auch in den acht Seligkeiten
der sittlichen Freiheit eine enorme Bedeutung beigemessen wird. Ihre
Bedeutung aber besteht in der Unterordnung. Sie ist nicht das Ganze
der Seligkeit. Zum Ganzen der Seligkeit gehoren zwei Stiicke : Die
sittliche Freiheit des Menschen und die Seins- und Lebensfiille Gottes.
Die sittliche Freiheit ist das subjektive Prinzip. Das Gottmenschtum,
Gott, der sich als Gott dem Menschen mitteilt, ist das objektive Prinzip.
Die Frucht der Synthese beider ist die Seligkeit.



Die acht Seligkeiten 439

Es ist mehr als interessant, da die drei ersten Seligkeiten, die
unter sich ein Ganzes bilden, es ausschlieBlich auf die sittliche Freiheit
abgesehen haben. Selig die Armen im Geiste, die Sanftmiitigen, die
Trauernden.

Der duferen Welt gegeniiber muB3 der Mensch, der selig werden will,
in erster Linie frei werden. Er ist ein Knecht der Welt geworden,
er ist in das AuBere ganz verstrickt, er ist Gefangener der Erde, er
dient der Materie. Der Mensch, der Herr der Welt, der Konig der Erde,
der mit seinem Geiste allem iiberlegen sein sollte, was unter seinen
FiiBen ist, ist beherrscht, ist Sklave geworden. Ein Sklave der Welt
aber kann kein Freund Gottes werden. Darum und das ist die
Forderung der ersten Seligkeit, sei Mensch, besinne dich auf deine
Menschenwiirde, bringe den Geist, der in dir ist, zur Geltung ! Verlasse
alles, was du hast | Wohlgemerkt : in deinem Inneren. Weltverachtung
wire Hochmut, Weltflucht wire Feigheit. Um innere Weltiiber-
windung handelt es sich. Es gehen viele ins Kloster und bringen es
Zeit ihres Lebens nie zur inneren Weltiiberwindung. Innere Weltiiber-
windung offenbart sich in 4 Stiicken: in einer einfachen Lebenshaltung,
in einem anspruchslosen Wesen, in bestindiger Zufriedenheit und im
Streben, die dubleren Bediirfnisse auf das Notwendige einzuschrinken.
Und alles das, was Bediirfnislosigkeit, Zufriedenheit, Anspruchslosigkeit
und Einfachheit besagt, hat der Heiland in das Wort « Armut im
Geiste » zusammengefalt.

Der Mensch soll zweitens dem Mitmenschen gegeniiber sittlich
frei werden. Der Verkehr der Menschen untereinander soll durch den
Geist geregelt, nicht durch die Leidenschaft beherrscht werden. Der
Geist aber ist von Natur aus hochherzig, edelmiitig, uneigenniitzig,
friedfertig, giitig, mild, freundlich, selbstlos. Und alles das, und noch
vieles andere, was damit zusammenhingt, driickt der Heiland mit dem
Worte « Sanftmut » aus in der zweiten Seligkeit. Sie wird erreicht
durch Selbstiiberwindung. .

Der Mensch soll drittens seinem Fleische gegeniiber sittlich frei
werden. Und diese sittliche Uberlegenheit des Geistes iiber das Fleisch
soll sich darin zeigen, daB das Fleisch traurig wird. An die Stelle der
sinnlichen Lust soll vergeistigte Traurigkeit treten. Wir diirfen hier
noch nichts Geheimnisvolles vermuten. Denken wir an Aristoteles !
Aristoteles spricht in seiner Definition der Tragddie von einer
Reinigung der sinnlichen Affekte. Und er glaubt, daB dieser Zweck durch
das Mittel des Mitleides und der Furcht erreicht werde. Und die



440 Die acht Seligkeiten

Erzeugung von Furcht und Mitleid macht er abhingig von einer
bedeutungsvollen, in sich abgeschlossenen und maBvollen Handlung,
in einer schonen Sprache dargestellt. Selbstverstindlich handelt es
sich hier bei Aristoteles nur um eine voriibergehende Stimmung, die
durch eine duBlere schon gegliederte Handlung hervorgerufen wird. Bei
der Traurigkeit der dritten Seligkeit dagegen ist ein bleibender Zu-
stand der Seele gemeint, der durch Einwirkung des Geistes von innen
her geschaffen wird. Was das Wort « Trauer » hier eigentlich sagen
will, kann man besser fiithlen, als aussprechen. Abtétung liegt sicher
im Worte eingeschlossen. Aber es erschopft nicht den ganzen Sinn.
Es muB noch etwas Unsagbares hinzugedacht werden, wodurch das
Fleisch dem Geiste in Schamhaftigkeit dient. Wer einen scharfen
Blick hat, kann diese Trauer und den damit verbundenen Trost nicht
nur im Leben der Heiligen, sondern in der Geschichte der Kirche wahren.

Damit ist in den drei ersten Seligkeiten das subjektive Prinzip
der Seligkeit, die Freiheit des Geistes, griindlich herausgestellt. Das
objektive Prinzip, die Gnade, ist bei der Welt- und Selbstiiberwindung
des Menschen auch tdtig. Aber sie wirkt nur mit. Thr nichstes Ziel
ist vorliufig noch nicht der héhere Mensch. Erst mufl der Mensch,
der Geist seiner Seele aus ihren drei Verstrickungen befreit werden.
Das Himmelreich ist noch nicht inwendig. Das Himmelreich der ersten
Seligkeit ist noch als Jenseits gedacht. Es ist in weiter Ferne. Aber
auch als Gedanke ist es Macht, die erste Befreiungsmacht auf Erden.
Und die Wirkung dieser Befreiung ist der Besitz des Erdreiches. Unter
dem Besitz des Erdreiches hat man jene wirtschaftliche, soziale und
politische Ordnung im offentlichen Leben der Menschen zu verstehen,
die der evangelischen Freiheit entspricht. Der Besitz der Erde ist das
objektive Bezugsglied der subjektiven Freiheit. Diese Aufgabe kann
nicht mit natiirlichen Mitteln erfillt werden. Wohl kann uns der
Ethiker diese Aufgabe aus dem Naturgesetz heraus in einem liicken-
losen System darbieten. Aber sein System bleibt — rein natiirlich
genommen — eine Utopie, weil der menschlichen Natur die Kraft
fehlt, den Gedanken in die Tat umzusetzen. Es ist der Geist des
Himmelreiches, der uns in den Besitz des Erdreiches bringt. Das ist
nicht das Werk eines Tages, auch nicht das Werk einer Generation.
Diese Aufgabe ist der Menschheit gestellt und jedem einzelnen im
Ganzen der Menschheit. Hemmungen und Konflikte der verschiedensten
Art lassen sich dabei unméglich vermeiden. Darum verbindet der
Heilige Geist den Trost mit der Auswirkung der drei ersten Seligkeiten,



Die acht Seligkeiten 441

Wo dieser Trost fehlt, wird sich der Pessimismus in dieser oder jener
Form geltend machen.

Die vierte und fiinfte Seligkeit bilden wiederum ein Ganzes. Das
objektive Prinzip, das gottliche Leben, das bisher im Hintergrunde
stand, tritt jetzt in den Vordergrund. Was bisher letzter Zweck war,
wird jetzt nichster Zweck. Das gottliche Prinzip verschmilzt sich
jetzf mit dem befreiten und gereinigten menschlichen Prinzip, um
den Menschen #iber sich selbst hinaus zu erheben.

Die Ubernatur liegt der menschlichen Natur im Blut. Unser
Geist ist mit Gott verwandt. Schon von Natur aus. Er fiihlt sich
zu Gott hingezogen. Schon von Natur aus. Jeder von uns hat die
Ubernatur potentiell in seiner Natur. Darum liBt sich die iiber-
natiirliche Bestimmung des Menschen nie ganz aus seinen Gedanken
streichen. Der Gedanke des Ubernatiirlichen nimmt aber zuweilen
groteske Formen an, wenn er sich von Christus trennt. Das sehen wir
bei Nietzsche. Fiir Nietzsche waren die Schranken des rein Menschlichen
einfach unertriaglich. Darin hatte er recht. Er durchbrach die Schranken
und verkiindete laut den Ubermenschen. Wie hat er das gemacht ?
Der Basler Professor, der eine religiose Wirklichkeit weder in sich fiihlte
noch iiber sich anerkannte, erdichtete eine Romanfigur, nannte sie
« Zarathustra » und stellte sie der Menschheit als Ubermenschen dar.
Aber dieser Zarathustra ist kein Ubermensch. Er ist nur ein Uber-
philologe. Er hat nur die Grenzen der Sprachwissenschaft und Sprach-
technik tiberschritten. Seine ganze Predigt liuft auf Bedeutungen hinaus,
die wunderbar schén sind in der Form, aber jeglichen wirklichen In-
haltes entbehren. Zarathustra ist kein Ubermensch. Er ist vielmehr
ein Untermensch. Denn die Sache, die er vertritt, liegt weit unter
dem Durchschnitt des rein Menschlichen. Wenn man ein Ubermensch
werden will, dann darf man nicht auf Autonomie pochen und nicht aus
eigener Kraft selig werden wollen, dann mul3 man zuerst und vor allem
ein Kind werden. « Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder, konnt ihr
nicht in das Himmelreich eingehen ».

Der wahre Ubermensch nahm nicht einen erdichteten Namen an.
Er hieB Jesus, wie auch andere seines Volkes Jesus hieBen. Er trat
als wirklicher Mensch unter wirklichen Menschen auf. Er machte
nicht schone Worte. Schlicht und einfach, aber in wunderbarer Maje-
stit sagte er: « Ich bin die Wahrheit und das Leben». « Wenn ihr
meinen Worten nicht glauben wollt, dann glaubet den Werken, die
ich tue», «Ich bin der Weg » « Niemand kommt zum Vater als durch



442 Die acht Seligkeiten

mich ». Und zum Beweise dafiir stand er von den Toten auf. Der echte
Ubermensch muBte deshalb von den Toten auferstehen, weil er uns
von den Toten auferwecken muBte. Das geschieht in den drei ersten
Seligkeiten.

Mit der vierten und fiinften Seligkeit beginnt die Himmelfahrt.
Das Himmelreich, das nun mitten in uns hineinkommt, wird von Jesus
in zwei Worte zusammengefaBBt : Gerechtigkeit und Barmbherzigkeit.

Unter Gerechtigkeit ist hier zu verstehen die {ibernatiirliche
Ordnung Christi im Reiche Gottes ; die Gerechtigkeit, von der hier die
Rede ist, ist der Inbegriff alles Gottlichen, Ubernatiirlichen, Heiligen,
das durch Christus, den Gottmenschen, in die Geschichte der Mensch-
heit eingepflanzt worden ist, damit alle, die mit ihm unter sich ver-
bunden bleiben, in Gemeinschaft seien mit dem Vater, der im Himmel
ist. Das Himmelreich ist nahe, so nahe, dal man Hunger und Durst
darnach hat. Damit wir Hunger und Durst haben koénnen nach der
Gerechtigkeit gibt uns Christus sein Fleisch zu essen und sein Blut
zu trinken. Das Himmelreich ist nahe nur durch Christus. Unser
Verlangen nach Gerechtigkeit ist ein Mitverlangen mit Christus. Unser
Leben ist ein Mitleben, unser Lieben ein Mitlieben, unser Suchen ein
Mitsuchen, unser Beten ein Mitbeten, unser Opfern ein Mitopfern,
unser Hungern und Diirsten ein Mithungern und Mitdiirsten mit Christus.

Es handelt sich in der vierten Seligkeit eben um die Synthese des
gottlichen und menschlichen Prinzips im Menschen. Und diese Syn-
these kann nur jener vollziehen, der von Ewigkeit her gesetzt ist als
Mittler zwischen Gott und den Menschen. Deshalb werden alle gesittigt
werden, die hungern und diirsten nach Gerechtigkeit, weil er, Christus,
sie sattigt. Und er sittigt sie gut. Er sittigt sie so, dafl sie nicht nur
in das Reich der Gerechtigkeit hineinwachsen, sondern an der Aus-
breitung des Reiches Gottes mitwirken diirfen.

Dazu ist eine. neue schépferische Kraft notwendig. Dieses neue
schopferische Prinzip ist die barmherzige Liebe. Die barmbherzige
Liebe, die im barmherzigen Samaritan Fleisch geworden ist, ist die
allumfassende schopferische Macht, durch die das geplante Reich der
Gerechtigkeit zur Verwirklichung kommt. Und diese barmherzige
Liebe verschmilzt sich in der fiinften Seligkeit mit der sittlichen
Freiheit des Menschen, so daB der begnadete Mensch mitwirken kann
mit Christus. Mitwirken ist mehr als Mitleben. Die fiinfte Seligkeit
ist mithin eine Stufe hoher als die vierte. — Die vierte wirkt sich in
der fiinften aus. Jeder, der vom Hauche der Gnade beriihrt ist, wird



Die acht Seligkeiten 443

von innen her ein Mitarbeiter Christi in seinem Reiche werden. So
oder so. Es ist eigentlich beschimend, dall man die Katholiken noch
besonders zur Katholischen Aktion auffordern muBl. Allerdings ist mit
der Katholischen Aktion in erster Linie eine bestimmte dufere Organi-
sation gemeint. Und diese kann sich zu verschiedenen Zeiten sehr
verschieden gestalten. Das innere Prinzip der Katholischen Aktion
und ihrer Organisation aber ist in der fiinften Seligkeit enthalten. In
der fiinften Seligkeit tut Gott dem Menschen eine so groBe Ehre an,
daB, wer sie versteht, nicht mehr von auBen her aufgerufen werden
muB, an ihr teilzunehmen.

In der sechsten und siebten Seligkeit spitzt sich der Gegensatz
zwischen christlichem Geist und modernem Geist auf das schirfste zu.
Das Ende enthiillt, was der Anfang enthielt. Auf beiden Seiten. Auf
seiten des modernen Ethos ebensowohl wie auf seiten des christlichen
Ethos. Eingeleitet wurde das neuzeitliche Ethos durch die einseitige
Verlegung des ganzen menschlichen Lebens in die subjektive sittliche
Freiheit. Aufgebaut wird dieses Ethos durch die Forderung einer ins
Unendliche gesteigerten Aktivitit. Und der SchluB ist — Verzweiflung.
Und diese Verzweiflung findet ihren adiquaten Ausdruck in der Lehre
Kants vom Primat der praktischen vor der theoretischen Vernunft.
Der Sinn ist : Wir kénnen wohl Wahrheiten im Denken machen, wir
konnen wohl hoheres Leben im Wollen formen, aber wir kénnen nie die
Wahrheit erkennen, nie das Leben lieben. Aus dem einfachen Grunde,
weil es keine objektive Wahrheit und kein objektives Leben gibt.

In der Ethik der Seligkeiten ist es anders. Da wirkt Gott, die
Wabhrheit und das Leben, am Anfang zur sittlichen Freiheit hin, kommt
dann dem Menschen in seiner Betitigung der Freiheit immer niher,
bis er schlieBlich in der Vollendung der Freiheit dem Auge sichtbar,
dem Herzen fiihlbar wird. Selig, die ein reines Herz haben, die werden
Gott schauen. Und das geschieht so : Durch ein lingeres, aufrichtiges,
intensives Zusammenleben und Zusammenwirken der Beiden, der Seele
und ihres Heilandes, passen sich die Beiden einander allmihlich an.
Die Seele dem Heiland, der Heiland der Seele. Daraus entsteht ein
mehr oder weniger volliger Einklang der Herzen. Dieser wird hier
Reinheit des Herzens genannt. Mit dem zunehmenden Einklang der
Liebe entwickelt sich eine groBe Vertraulichkeit im Zusammensein
Jesu und der begnadigten Seele. In dieser Intimsphire der Seele bildet
sich endlich das Auge fiir Gott. Was kein Verstand der Verstindigen
sieht, merkt so ganz einfach das kindlich’ Gemiit, Die Sehkraft des



444 Die acht Seligkeiten

Geistes wurzelt in reinem Herzen. Je reiner das Herz, um so reiner ist
das Auge. Auf der Hoéhe der sechsten Seligkeit ist also das subjektive
und das objektive Prinzip des seligen Lebens zur hichsten Vereinigung
gekommen. Man kann sie fast nicht mehr auseinanderhalten.

Es handelt sich jetzt nur noch um die Verfestigung dieser Einheit.
Das geschieht in der siebten Seligkeit. Selig sind die Friedfertigen . ..
Die Vereinigung der Seele mit Jesu war bisher noch loslich. Jetzt
wird sie in gewissem Sinne unléslich. Eine unbeschreibliche Ruhe
entsteht im Innersten der Seele. Nach auBlen hin kénnen Stiirme
kommen, Leiden und VerdrieBlichkeiten konnen die niederen Kriifte
der Seele stéren. Im innersten Heiligtum der Seele aber herrscht eine
Ruhe, die alles iibersteigt, was wir sonst von Ruhe wissen. Der Vor-
geschmack der ewigen Seligkeit teilt sich hier auf Erden nie dem ganzen
Menschen mit. Es ist immer nur das eine Gemach der Seele, das innerste
und hochste, in das die Vollendung der Seligkeit hineinleuchtet. Und
diese Vollendung der Seligkeit offenbart sich in der Ruhe, in einer
tiefen, unaussprechlichen Ruhe, in der Ruhe des Sich-Eins-Wissens
mit Christus in Gott. Diese Ruhe heil3t Friede. Friede ist das erste
Wort, Friede ist das letzte Wort. Der Friede wurde von den Engeln
verkiindet, als Gott in die Welt eintrat und der Friede wurde vom
Heiland verkiindet, als er vom Grabe auferstand. Und der Friede, den
die Engel im Auge hatten, und der Friede, den der Heiland meinte,
ist der Friede der siebten Seligkeit. — Sie werden Kinder Gottes
genannt werden. Wihrend in den vorausgehenden Seligkeiten das
subjektive und objektive Prinzip, also das Menschliche und das Gott-
liche noch als zwei Prinzipien auseinandergehalten wurden, vereinigen
sie sich am SchluB zu einem unteilbaren Ganzen. Dieses unteilbare
Ganze ist das Kind Gottes, das ausgewachsene Kind Gottes, das Kind
Gottes im Vollalter Jesu Christi, das Kind Gottes als vollendetes Abbild
des Gottmenschen Jesus Christus. Das ist das Ende.

Und doch sind wir noch nicht am Ende. Es gibt ja noch eine
achte Seligkeit. «Selig, die Verfolgung leiden um der Gerechtigkeit
willen, denn ihrer ist das Himmelreich ». Diese Seligkeit soll nicht
gefaBt werden als eine Seligkeit, die neben oder auBler oder iiber den
sieben genannten Seligkeiten steht. Sie ist — wie Thomas im Anschlul}
an Augustinus sagt — manifestatio et confirmatio praecedentium.
Ich erklire das. Etwas anderes ist die Seligkeit in re, etwas anderes ist
die Seligkeit in spe. Die vollkommene Seligkeit ist erst im anderen
Leben méglich. In diesem Leben ruht die ganze Seligkeit in der Hoffnung.



Die acht Seligkeiten 445

Die Hoffnung aber wirkt sich in der Geduld aus. Warum ? Wer den
Weg der Seligkeiten betritt, darf die Tatsache keinen Augenblick auBer
acht lassen, daBl der Weg der Seligkeiten ein Kreuzweg ist. Am Kreuze
hat uns Christus in groBer Geduld die Seligkeit verdient. Und er hat
bisher noch keinem einzigen Heiligen das Kreuz erspart. Kreuz,
Hoffnung und Geduld bilden eine heilige Dreieinigkeit. Also selig die
Geduldigen, denn nur die Geduldigen wandeln auf dem Weg der
Seligkeit.

Es ist eine merkwiirdige Sache um die Seligkeiten. In jeder sind
alle enthalten. Wer eine besitzt, hat alle zugleich. Und der Zusammen-
hang aller ist so, daB} jeweils die nachfolgende die Aufgabe der vorher-
gehenden auf neue Weise, in hoherer Form stellt. Es ist also nie eine
Stufe endgiiltig iiberwunden, nie eine Aufgabe definitiv erfiillt, nie der
volle Sieg erreicht. So ist die Armut des Geistes der ersten Seligkeit
erst dann vollkommen, wenn das Kind Gottes im Vollalter Christi
vor dem Vater steht. (Siebte Seligkeit.)

Mit jedem neuen Fortschritt wird das Kreuz schwerer. Jede
geloste Aufgabe stellt neue hohere Aufgaben, jede iiberwundene Schwie-
rigkeit fithrt zu neuen, hoheren Schwierigkeiten. Und das ohne Ende.
Mit dem Werden der Seligkeiten wichst die Geduld der Hoffnung
und mit dem Wachsen der Geduld der Hoffnung nimmt die Seligkeit
zu. Und das bis zum Ende dieses Lebens.

Diese bittere Kehrseite der Seligkeiten mufite vom Heiland am
SchluB mit groBem Nachdruck hervorgehoben werden, damit man
sich keinen Tduschungen hingebe. Die Apostel haben den Herrn ver-
standen. Sie standen fest in der Hoffnung und blieben geduldig bis
zum Tode. Das sah Jesus voraus und rief aus mit lauter Stimme :

Freuet euch und frohlocket, denn euer Lohn wird groB sein im
Himmel.



	Die acht Seligkeiten

