
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Mystik und christliches Lebensideal

Autor: Stolz, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mystik
und christliches Lebensideal.'

Von P. Anselm STOLZ O.S.B., Rom.

Für die Kenntnis des Mystischen ist es von grundlegender Bedeutung

zu wissen, wie sich mystisches Leben zum christlichen Lebensideal

verhält. Eine Antwort darauf ist auf Grund des Berichtes des

hl. Paulus von seiner Entrückung möglich, und zwar durch eine

Deutung des Zieles der Entrückung, des Paradieses. 2 Auch bei

Mystikern der jüngeren Zeit — die nachfolgenden Zitate werden das

zur Genüge beweisen — ist von einer Angleichung an den
paradiesischen Zustand in der mystischen Gotteseinigung die Rede. Für
das Verständnis des Berichtes des hl. Paulus wie des Wesens des

mystischen Lebens im allgemeinen ist also die theologische Lehre

vom Paradies gleich wichtig.
Wir sind heute nicht mehr daran gewöhnt, uns das Paradies,

das unsere Stammeltern in den ersten glücklichen Zeiten der
Menschheitsgeschichte bewohnten, als noch bestehend vorzustellen. Anders
die ältere theologische Überlieferung ; ihre Spuren sind noch bei

Thomas von Aquin erkennbar. Thomas widmet in seiner Summa

1 Aus der Vortragsreihe über « Die dogmatischen Grundlagen der Mystik »,

die auf den diesjährigen Salzburger Hochschulwochen gehalten wurde. Die
Vorträge erscheinen demnächst im Verlag Fr. Pustet, Regensburg.

2 2. Cor. 12, i fl. : « Rühmen muß ich mich, es frommt zwar nicht, doch
will ich zu den Gesichten und Offenbarungen dés Herrn kommen. Ich kenne
einen Menschen in Christo, der vor vierzehn Jahren — ob im Leibe weiß ich
nicht, ob außer dem Leibe weiß ich nicht, Gott weiß es — der also entrückt ward
bis in den dritten Himmel. Und ich weiß, daß dieser Mensch, — ob im Leibe
oder außer dem Leibe, weiß ich nicht, Gott weiß es — daß er entrückt ward ins
Paradies und daß er unsagbare Worte vernahm, die auszusprechen einem
Menschen nicht gestattet ist. Für diesen will ich mich rühmen ; für mich aber
will ich mich nicht rühmen, es sei denn meiner Schwachheiten ».

Inwiefern sich dieser Bericht des hl. Paulus als Ansatzpunkt zur Erläuterung
der dogmatischen Grundlagen der Mystik eignet, wurde in einem früheren
Vortrag dargelegt.



42Ô Mystik und christliches Lebensideal

Theologica dem « Ort » des ersten Menschen eine eigene Quaestio.
Ganz im Anschluß an die Überlieferung behauptet er zunächst, daß

wir uns das Paradies als einen irdischen Ort vorzustellen haben.

Auf den Einwand : kein Forscher hat bisher das Paradies auffinden
können, also dürfen wir es uns nicht als irdischen Ort denken,
sondern müssen es geistig fassen, gibt er nicht die anscheinend so

nahe liegende Antwort : das Paradies besteht nicht mehr ; er beruft
sich vielmehr darauf, daß das Paradies weit von unseren Gegenden
entfernt liegt, durch hohe Berge, Meere und öde Gegenden von uns
geschieden und daher unzugänglich ist. 1 Er gibt auch eine theologische

Begründung für den Fortbestand des Paradieses und bestreitet
ausdrücklich, es sei überflüssig, das Paradies zu erhalten, wenn es

doch nicht mehr von Menschen bewohnt sei. Der Fortbestand des

Paradieses bezeuge immer die Güte Gottes gegen die Menschen ; außerdem

sei es auch bewohnt, nämlich von Henoch und Elias, die nach
dem Zeugnis der Schrift ins Paradies entrückt wurden. 2 So gewinnt
das Paradies auch als rein materieller Ort eine eigene theologische
Bedeutung, insofern es fortwährend von der Gnadenhaftigkeit des

Zustandes kündet, in dem Gott den ersten Menschen erschaffen hatte.
Es ist darum auch ganz sinnvoll, wenn Thomas meint, Adam sei von
Gott außerhalb des Paradieses erschaffen und dann erst darin
eingeführt worden, eben als Zeichen dafür, daß der Paradieseszustand
Gnade war. 3 In dieser Auffassung des hl. Thomas vom Fortbestand
des Paradieses spiegelt sich eine alte, christliche, sogar jüdische
Tradition wieder, die einstimmig bis ins XVI. Jahrhundert das

Weiterbestehen des Paradieses behauptet und die Leugnung seiner

Existenz als Häresie betrachtet. Eine Leugnung des Paradieses wurde
eben mit einer Leugnung der Bestimmung des Menschen zum
Wiedergewinnen der adamitischen Vollkommenheit gleichgesetzt. Ja, man
kann sogar sagen, Christus selbst habe den Glauben an den
Fortbestand des Paradieses vorausgesetzt und bestätigt. Auf die Bitte
des reumütigen Schachers am Kreuz : Herr gedenke meiner, wenn
Du in Dein Reich kommst, antwortet er : Wahrlich ich sage dir, noch

heute wirst du mit mir im Paradiese sein (Lk. 23, 42 f.). Das konnte

1 S. Th. I q. 102 a. 1 ad 3. Die Frage, ob ein Fortbestand des Paradieses
wirklich anzunehmen ist, kann übergangen werden, da hier nur die Beziehungen
vom mystischen Leben und Paradiesesleben von Bedeutung sind.

2 Ebda. a. 2 ad 3 ; II-II q. 164 a. 2 ad 4.
3 I q. 102 a. 4.



Mystik und christliches Lebensideal 427

ein Jude der Zeit Christi nur vom noch bestehenden Paradies unserer
Stammeltern verstehen. 1

In der Lehre der Überlieferung über das Paradies treffen wir
auch immer wieder auf die Behauptung, das Paradies sei hoch

gelegen. « Wo immer es sein mag », sagt Walafrid Strabo, « wir
wissen, daß es ein irdischer Ort ist, durch Meere und Berge von
unseren Ländern geschieden und hoch gelegen ; die Wasser der Sintflut
konnten es also nicht erreichen ». 2 Dieser Gedanke liegt auch zugrunde,
wenn die Vertreibung Adams aus dem Paradies als ein Abstürzen,
die Entrückung Henochs als ein Hinauffahren beschrieben wird. Der
hl. Anselm vergleicht z. B. unseren sündigen Zustand mit dem Glück
Adams : « Wir Unglückliche, von wo sind wir vertrieben, wo hinein
sind wir getrieben Von wo sind wir abgestürzt, wo hinein sind wir
versenkt ?»3 Auch unserer täglicher Sprachgebrauch läßt diese

Auffassung noch erkennen, wenn wir unsere irdische Wohnstätte als ein

Tal der Tränen bezeichnen. Die hohe Lage des Paradieses deutet an,
daß es unserer sündigen Welt entrückt, völlig von ihr getrennt ist.
Der Ort des Paradieses ist also in der Auffassung der Überlieferung
unzugänglich, auch den bösen Geistern und den Menschen, wenn
letzteren nicht wie Henoch und Paulus eine besondere göttliche Gnade

widerfährt. Die Unzugänglichkeit des Paradieses wird noch dadurch
gesteigert, daß es von einem Feuerring umgeben ist, oder, was dasselbe

besagt, daß sein Eingang von Engeln mit feurigen Schwertern bewacht

wird. Das ist auch gemeint, wenn Thomas von Aquin sagt, das Paradies

sei vor allen Dingen wegen der zwischen ihm und unseren Ländern
herrschenden Hitze unerreichbar. 4 Das Paradies ist nach Auffassung

1 Vgl. zu diesen Ausführungen über die Lehre der Überlieferung vom
Fortbestand des Paradieses L. Atzbcrgcr, Geschichte der christlichen Eschatologie
innerhalb der vornizän. Zeit, 1896 ; E. Niederhuber, Die Eschatologie des hl.
Ambrosius, 1907, S. 52 ff. ; lldef. de Vuippens, Le paradis terrestre au troisième ciel,

1925 ; Über die Gebets-Ostung als Ausdruck der Sehnsucht nach dem Paradies
siehe Fr. Jos. Dölger, Sol Salutis, 1925 2, S. 220 ff.

2 Glossa Lib. Genes. 2, 8 ML 113, 86 C : Ubicumque autem sit, scimus cum
terrenum esse, et interjecto Oceano, et montibus oppositis, remotissimum a nostro
orbe, in alto situm, pertingentem usque ad lunarem circulum ; unde aquae
diluvii illuc minime pervenerunt.

3 Proslogion Kap. 1. Ambrosius, In Ps. 118, 4, 2 : ejectus de paradiso, hoc
est ex illo sublimi et coelesti loco, ad quem raptus est Paulus ex illo ergo
eminenti sive extra loco dejectus in terram, deploret Adam dicens : Adhaesit
pavimento anima mea. ML 15, 1307 A.

4 Salvis spiritualis sensus mysteriis, ille locus praecipue videtur inaccessa-
bilis propter vehementiam aestus in locis intermediis ex propinquitate solis ; et



428 Mystik und christliches Lebensideal

der alten Kirche bewohnt. Bis zum Tode Christi war es für die Menschen
verschlossen. « Heute », ruft der hl. Johannes Chrysostomus am Todestage

des Herrn aus, « heute öffnete uns Gott das Paradies, das seit
mehr als 5000 Jahren verschlossen war ; am heutigen Tage und in
dieser Stunde führte er den Schacher hinein und vollendete so ein

doppeltes Werk : einmal, daß er das Paradies öffnete, dann, daß er
den Schächer einführte ».1 Jetzt ist also das Paradies wieder für die
Menschen zugänglich. Adam konnte darin zurückkehren und mit
ihm die Gerechten des Alten Bundes, die in der Unterwelt die Stunde
der Erlösung erwarten mußten.

In unserer Vorstellung sind Paradies und Himmelreich nicht
scharf geschieden ; für die ältere Theologie dagegen steht das Himmelreich

noch bevor, es wird erst nach der allgemeinen Auferstehung
und dem Weltgericht anbrechen und den endgültigen Aufenthaltsort
der Gerechten bilden. Vorher leben die Gerechten im Paradies. In
der Mitte des zweiten Jahrhunderts erklärt ein Konzil von Pergamum
(nach Praedestinatus) : « die Seele erfreut sich der paradiesischen

Wohnung bis sie ihren Leib unverweslich wiedererhält (dann)
wird der Mensch des Himmelreiches teilhaftig ». 2 Bei diesen

Verschiedenheiten im Glücksdasein der Gerechten vor dem Weltgericht
im Paradiese und nachher im Himmelreich handelt es sich natürlich
nicht um einen Unterschied in der Anschauung Gottes (visio beatifica),
oder sonst einen anderen wesentlichen Unterschied im Glückszustand,
sondern nur um äußere Verschiedenheiten, vor allem eben des

Aufenthaltsortes und der Entwicklungsstufen des gesamten Weltgeschehens.
De Vuippens faßt in diesem Sinne die Lçhre der Überlieferung
zusammen : « Wenn Christus die Toten aus ihren Gräbern
hervorgerufen und das Angesicht der Erde erneuert hat, dann wird er das

Reich, das er der Gewalt des Teufels entrissen hat, in die Hand
seines Vaters legen. Dann wird das Himmelreich oder das Reich
des Vaters den Erwählten zugänglich sein. Dieses Reich hat bis

dahin kein menschliches Auge sehen können ». 3

hoc significatur per flammeum gladium, qui versatilis dicitur propter proprie-
tatem motus circularis huiusmodi aestum causantis. II-II q. 164 a. 2 ad 5.

1 De cruce et latrone, hom. 1 n. 2 MG 49, 401.
2 ML 53, 592 A.
3 S. 19. Auch der hl. Ambrosius scheidet Paradies und Himmelreich als

vorläufigen und endgültigen Aufenthaltsort der Seelen. Zum Wort Christi an
den Schächer bemerkt er : reformandum est ante quod amissum est, ut per
paradisum ad regnum perveniatur, non per regnum ad paradisum. Ep. 71, 8 ;



Mystik und christliches Lebensideal 429

Wenn also das Paradies als Ziel der Entrückung Pauli genannt
wird, so dürfen wir den mystischen Zustand des hl. Paulus im Sinne

der Überlieferung von zwei Seiten her verdeutlichen : vom paradiesischen

Leben unserer Stammeltern und vom Zustand der Seelen der
Gerechten vor der Erfüllung der Dinge.

Es bleibt noch zu bestimmen, was mit dem dritten Himmel
gemeint ist, von dem Paulus redet. Die Erklärer des hl. Paulus sind
sich nicht ganz einig darüber, ob er in seinem Bericht von einer

doppelten Entrückung (in den dritten Himmel und ins Paradies) oder

von einer Entrückung mit doppeltem Ziel, oder überhaupt nur von einer

Entrückung mit einem Ziel redet. Nach der natürlichsten Deutung
spricht Paulus in seinem Bericht nicht von einer doppelten, sondern

von einer einzigen Entrückung. Die Mehrzahl der Väter der fünf
ersten Jahrhunderte verlegt daher auch einfachhin das Paradies in
den dritten Himmel.1 Dort, im Paradies des dritten Himmels, hörte
Paulus also jene unaussprechlichen Worte. Das ruft unmittelbar die

Vorstellung eines örtlichen VersetztWerdens hervor, sonst hat es keinen

Sinn, das Paradies in den dritten Himmel zu verlegen. Der bekannten

Zählung der sieben Himmelssphären nach wäre das Paradies damit
in der Marszone zu suchen. Diese Auffassung kann aber keinerlei

Bestätigung in der Uberlieferung aufweisen. Paulus wollte wohl nur
zum Ausdruck bringen, daß es sich zwar um einen kosmischen, uns
aber an sich unerreichbaren Ort handelt. Daß die Entrückung aber

ein örtliches Versetztwerden mit sich bringt, ist außerdem noch im
griechischen Wort ipTiaiU'.v (wegreißen, rauben) angedeutet.

Es ergeben sich also folgende bedeutsame Feststellungen : Pauli
Erlebnis und — weil seine Entrückung als Typus gedeutet werden darf

- das mystische Leben in seiner Ganzheit werden von der
Überlieferung mit dem Paradiesesleben und dem Leben der Gerechten, die

nach dem Tode noch das Ende der Dinge erwarten, in Zusammenhang

gebracht und können also von ihnen aus gedeutet werden. Dabei

ist es belanglos, ob das Paradies wirklich noch besteht oder nicht.
Die Entrückung Pauli ist ferner nicht nur ein außergewöhnlicher

Eingriff in das Seelenleben im Sinne eines plötzlichen Losgelöstwerdens

von der naturgemäßen Erkenntnisweise, sie scheint vielmehr darüber

ML 16, 1296 C; vgl. Niederhuber, S. 56 f. Nach Ambrosius erfreuen sich alle
die im Paradies einer vorläufigen Seligkeit, die noch der Läuterung bedürfen ;

die Vollkommenen gelangen sofort ins Himmelreich. Ebda. S. 68 f.
J de Vuippens, S. 99-106.



430 Mystik und christliches Lebensideal

hinaus ein örtliches Versetztwerden, ein Hinausgehobenwerden aus der

sündigen Welt zu besagen. Von diesen beiden Feststellungen ist für
den Augenblick die erste besonders wichtig, die zweite soll für das

Problem der natürlichen Mystik ausgewertet werden.
Was Paulus erlebte, war also eine Entrückung ins Paradies und

damit eine zeitweilige Wiederherstellung der adamitischen
Gotteseinigung, zugleich darüber hinaus eine Anteilnahme an der Gottesnähe,

deren sich die Seelen der Abgestorbenen nach vollendeter

Reinigung schon jetzt erfreuen. In diesen Worten ist eine merkwürdige
Spannung ausgedrückt : Paulus ward zu dem erhoben, was Adam
besaß, und doch zugleich zu mehr. Denn die Seelen der Abgestorbenen
erfreuen sich nicht nur des unverlierbaren Besitzes des Paradieses,
das Adam sich verscherzen konnte und tatsächlich auch verscherzte,
ihre Gotteseinigung selbst geht weit über die adamitische hinaus,
insofern sie sich der unmittelbaren Gottesschau erfreuen, die Adam
in seinem Prüfungszustand noch vorenthalten war. Auf der anderen

Seite besitzen sie auch nicht die ganze Vollkommenheit Adams : die

volle Herrschaft über die vernunftlose Schöpfung ; die Vereinigung
mit ihren eigenen Leibern ist ihnen noch nicht wiedergegeben. Es

ist dies die Spannung, die im ganzen Erlösungswerk Christi zum
Ausdruck kommt : als zweiter und neuer Adam gibt er das, was der

erste uns hätte geben können und sollen ; als göttliche Person schenkt
seine Vereinigung mit der menschlichen Natur der gesamten Menschheit
eine Würde, die sie auf rein adamitischer Grundlage nie besessen hätte.
Die Kirche singt darum auch mit Recht in der Osterliturgie : O felix
culpa, quae talem et tantum meruit habere Redemptorem (o selige

Schuld, die eines solchen Erlösers gewürdigt ward
Dieser Parallelismus, der zwischen dem Erleben des Völkerapostels

und der Gotteseinigung Adams besteht, ist auch auf das mystische
Leben schlechthin anwendbar. Von den mystischen Schriftstellern ist
er tatsächlich auch immer aufgestellt worden und hat sich bis in die
moderne psychologische Betrachtungsweise der Fragen der Mystik
erhalten. 1 Danach muß also Adam als Ideal des Mystikers gelten.
So erklärt sich, daß die Theoretiker der Mystik die adamitische Gottes-

1 « Meines Erachtens aber ist jene Erkenntnisweisc, die Thomas in der
Theologischen Summa unserem Stammvater Adam im Paradiese zu eigen sein
läßt, gleich der mystischen Beschauung ». P. A. Mager, Mystik als Lehre und
Leben, 1934. S. 223.



Mystik und christliches Lebensideal 431

nähe stark zur Verdeutlichung der mystischen heranziehen. 1 Besonders
bei Gregor dem Großen, dem Lehrmeister der Mystik des Mittelalters,

kommt deutlich zum Ausdruck, wie Paradies-Sündenfall und

Mystik zusammengehören. « Vom paradiesischen Zustand verläuft über
den Sündenfall (Abwärtsbewegung) und über das mystische Leben bis

zur Höhe der Mystik (Aufwärtsbewegung) die Kurve, die das Verhältnis
des Menschen zu Gott in der Erschaffung, im Falle und in der

Erlösung darstellt ».2 Gregor der Große betont immer wieder, Adam
sei ad contemplandum Deum (zur Beschauung) geschaffen ; aber, « aus
den Freuden des Paradieses vertrieben, hat die Menschheit die Kraft
der Beschauung verloren ».

3 In der Beschauung erlebt der Mensch

eine gewisse Wiedererstehung des geistigen Zustandes Adams. 4

Ähnliches geschieht, wenn dem Mystiker die vernunftlose Schöpfung wie
Adam wieder Untertan wird. In den Erzählungen der alten Mönchsväter

ist oft die Rede davon, daß die wilden Tiere ihnen aufs Wort
folgen und sich wie Haustiere von ihnen füttern lassen : « Wenn

jemand die Reinheit erlangt hat, so wird ihm alles Untertan, wie
Adam im Paradiese vor seinem Sündenfall ».

5 Auch Wendungen wie
die des Herabgestürztseins von der paradiesischen Beschauung und des

Aufsteigens durch die mystische Beschauung weisen auf die
Wiedergewinnung des paradiesischen Zustandes in der mystischen Gottesvereinigung

hin (das Paradies ist ja hoch gelegen gedacht). Die mystische
Beschauung ist aber auch immer wieder im Blick auf die unmittelbare

Gottesschau der Seligen beschrieben. Für die modernen Mystiker
bedarf das keines besonderen Beleges. Gregor der Große spricht ebenfalls

von der Gottesschau, für die der Mensch bestimmt ist und die

er wenigstens zum Teil im mystischen Leben des Gerechten verwirklicht

sieht. 6 Danach liegt also die mystische Schau in der Richtung
der unmittelbaren Gotteserkenntnis. Man kann somit als charakteristisch

für die mystische Vereinigung bezeichnen, daß sie eine gewisse

1 Z. B. Joseph a Spiritu Sancto, Cursus Theologiae mystico-scholasticae
(Neuausgabe, Rom 1925 ff.), II, S. 719 ff.

2 Fr. Liehlang, Grundfragen der mystischen Theologie nach Gregors d. Großen
Moralia und Ezechielhomilien, 1934, S. 29.

3 Mor. IX, 33 ; ML 75, 886 C.
4 Lieblang, S. 43.
5 Paulus der Einsiedler, MG 65, 381.
6 Mor. XVIII, 41 ; ML 76, 75 C-D ; Mor. V, 4 ; ML 75, 682 D : sie quippe

(saneti viri) mortificati appetunt, ut jam perfecte, si liceat, conditoris sui faciem
contemplentur.



432 Mystik und christliches Lebensideal

Wiederherstellung der adamitischen Gotteseinigung bedeutet, und
darüber hinaus als eine gewisse Anteilnahme an der Gotteseinigung der

abgeschiedenen Seelen zu fassen ist. Diese Erkenntnisse müssen für
die Wesensbestimmung des mystischen Lebens ausgewertet werden.
Vorher sei aber noch auf eine andere Parallele aufmerksam gemacht.

Das nach der Auffassung der Überlieferung jetzt noch bestehende
Paradies ist dem in der Natur eingeengten Menschen unzugänglich.
Es ist von Feuer umgeben. Erst die Sünde hat diese besondere

Abgeschlossenheit des Paradieses bewirkt. Nach dem Sündenfall
stellte Gott Cherubim mit feurig zuckendem Schwert vor den Garten,
um den Zugang zum Baum des Lebens zu bewachen (Gen. 3, 24).
Wer also der Freuden des Paradieses teilhaftig werden will, muß
zunächst dieses Feuer durchschreiten, d. h. nur der im Feuer
Geläuterte kann fürder das Paradies betreten.1 Nun steht aber auch

vor der mystischen Einigung der Weg der Läuterung, und die Mystiker
zögern nicht, die mystische Reinigung auf eine Stufe mit dem

Läuterungsfeuer zu stellen, durch das der Weg zum Paradies führt,
so wie sie Paradiesesfreude oder Gottesschau mit der mystischen
Vereinigung gleichsetzen. Nimmt man mit der älteren Theologie das

Paradies als Aufenthaltsort der Gerechten an, dann ist das Feuer

vor dem Paradies identisch mit dem Fegfeuer. Die Mystiker bezeichnen

darum den Läuterungsweg schlechthin als diesseitiges Fegfeuer. « Die
im Stand der Gnade Entschlafenen gelangen nicht zur Krone, bevor
sie nicht im Fegfeuer geläutert sind und in diesem wirksamen Feuer
ihre Schuld abgebüßt und die Bürde der Laster abgelegt haben. Denn
diese (die läßlichen Sünden) sind zwar in diesem Leben mit dem

Stande der Gnade vereinbar, gehen aber nicht mit der vollendeten
Gnade in der Glorie zusammen, in die nichts Beflecktes eingehen
kann. Ähnlich gibt es auch in diesem Leben ohne vorausgegangene
Reinigung, das Fegfeuer in diesem Leben, keine Beschauung. Wie der

beständigen, unmittelbaren Gottesschau der natürliche Tod vorausgehen

muß, so der Beschauung der mystische Tod ».2 Vollendet wird

1 Omnes oportet per ignem probari, quicumque ad paradisura redire desi-
derant. Ambr. in Ps. 118, serm. 20, 12; ML 15, 1564 B.

2 Joseph a Spirilu Sancto, II, S. 6 ; vgl. Garrison-Lagrange, Mystik und
christliche Vollendung, 1927, S. 228 : diese schmerzhalten Läuterungen,
die ein Fegfeuer auf Erden sind, liegen in der eigentlich mystischen Ordnung.
Der Heilige Geist läutert die ganz hochherzigen Seelen hienieden schon dergestalt,
daß sie nicht aus eigener Schuld nach ihrem Tode die unverdienstliche Reinigung



Mystik und christliches Lebensideal 433

dieser Parallelismus zwischen mystischer Reinigung und Läuterung
der Seele im Jenseits durch die Bezeichnung der Beschauung als

mystisches Grab, in dem sich die Seele vor der Welt verbirgt und ihr
abstirbt. 1 Danach entspricht also Tod, Fegfeuer und der darauf
folgenden Gottesschau in der Entwicklung des christlichen Lebens der

Weg der Läuterung und der Einigung im mystischen Leben.
Unsere Ausführungen haben bisher ergeben, daß nach den

Zeugnissen der Tradition die mystische Einigung durch die paradiesische
Gottverbundenheit und die beseligende Anschauung, der ihr
vorausgehende Reinigungsweg durch die Läuterung christlichen Sterbens und
Büßens im Jenseits verdeutlicht werden kann. Damit sind die

Vorbedingungen für eine Stellungnahme zur Frage nach dem Verhältnis
zwischen mystischem Leben und christlichem Lebensideal gegeben.

Die Frage lautet also, wie verhalten sich christliches Vollkommenheitsideal

und Mystik zueinander. Ist mystisches Leben normaler

Schlußpunkt jeden vollkommenen christlichen Lebens, sodaß ein Fehlen
des Mystischen einen Mangel an christlicher Vollkommenheit bedeutet,
oder gibt es zwei Arten der christlichen Vollkommenheit Wir haben

im einleitenden Vortrag bereits die beiden Antworten erwähnt, welche
die Theoretiker der Mystik auf die Frage geben. Was über das

Verhältnis des Mystischen zum Gnadenstand Adams und der das

Endgericht und die Vollendung erwartenden Seelen gesagt wurde,
scheint die Forderung eines mystischen Lebens für alle Menschen

in sich zu schließen. Jeder Christ ist ja zur Wiederherstellung der

verlorenen Paradiesesgnade durch die Anteilnahme am Erlösungswerk
Christi und zur unmittelbaren Gottesschau berufen. Es muß also

dem Menschen in der Erlösungsgnade, die ihm im Taufsakrament
zuteil wird, die Möglichkeit gegeben sein, zur höchsten mystischen
Einigung zu gelangen, weil mystische Einigung und letzte Entwicklung
der Rechtfertigungsgnade dasselbe bedeuten. Man wird also P. Garrigou-
Lagrange beistimmen müssen, nach dem alle Menschen ebenso wie sie

zum himmlischen Leben in der Gottesschau, so auch zum mystischen

des Fegfeuers durchzumachen brauchen. Ordentlicherweise muß ein jeder auf
die eine oder andere Art durch diesen Schmelztiegel hindurchgehen : mit
Verdienst in diesem Leben, ohne Verdienst jenseits des Grabes.

1 Greg. d. Gr., Mor. V, 6 ; ML 75, 684 BC : Die göttliche Beschauung ist
ein Grab des Geistes, in dem sich die Seele verbirgt wer also den Tod sucht,
freut sich, wenn er das Grab findet, denn wer sich abzutöten begehrt, wird der
gefundenen Ruhe der Beschauung froh.

Divus Thomas. 28



434 Mystik und christliches Lebensideal

Leben berufen sind, da jeder in der heiligmachenden Gnade das eigentliche

Wesensprinzip des Mystischen bereits in sich trägt.1 Daß aber
doch nicht alle Menschen zum mystischen Leben gelangen, ja, daß

es verhältnismäßig wenige sind, liegt daran, daß sie in ihrem Stand
nicht die christliche Vollkommenheit verwirklichen, zu der sie gelangen
müßten. Dann würde sich die « allgemeine und entferntere » Berufung
zum mystischen Leben, die sie durch die heiligmachende Gnade in
sich tragen, in eine « persönliche und nähere » umwandeln. 2 Eine

Bestätigung erfährt diese Auffassung durch das, was die Psychologie
über den Eintritt der mystischen Beschauung zu sagen weiß. Man
hat die Erfahrung gemacht, « daß mit einer gewissen Gesetzmäßigkeit
die Beschauung auftritt, wenn bestimmte Bedingungen verwirklicht
sind. Nur ist es ungemein schwer, herauszufinden, wo seelisch die

Hemmungen liegen Ist der Punkt gefunden, und wird er

beseitigt, tritt die Beschauung ein ».3 Wenn P. Mager also der

Auffassung ist, daß das mystische Gebet etwas vom gewöhnlichen
Gebet Artverschiedenes ist, so möchte er die Mystik doch
außerordentlich nur nennen, weil sie « in Wirklichkeit verhältnismäßig selten
vorkommt ». Der Grund dafür ist aber nicht ein selteneres Zugestehen
der Gnade von Seiten Gottes, « sondern weil der Christ mit seiner

erbsündigen Natur selten zu jener Losschälung gelangt, wo die Seele

von den Bedingungen des Leiblichen sich losmacht ».4

Man darf also behaupten, daß das mystische Leben wirklich auf
der Linie des christlichen Lebensideals liegt, das für jeden Menschen

verpflichtend ist. Das heißt aber nun nicht, daß man nicht in den

Himmel kommen kann, wenn man hier auf Erden kein Mystiker
gewesen ist. Wer hier nicht zum Mystiker geworden, muß im Jenseits
im Läuterungsort sich auf die Vollendung, die ihm in der Visio zuteil
wird, vorbereiten. Mystik verleiht diese Vorbereitung schon hier auf
Erden und nimmt so eine Entwicklung vorweg, die dem einfachen
Christen im Jenseits bevorsteht.

1 Er unterscheidet eine doppelte Berufung, eine allgemeine und entferntere
und eine persönliche und nähere. Die erste ist mit der heiligmachenden Gnade
gegeben, die andere ist durch treues Mitwirken mit der Gnade bedingt. S. 222 ff.

2 Als die drei Kennzeichen der näheren Berufung werden von den Lehrern
des geistlichen Lebens angegeben : 1. Schwierigkeiten im betrachtenden und
diskursiven Gebet, 2. Abneigung gegen äußere Zerstreuungen, 3. Freude am liebenden
Aufmerken auf Gott.

3 Mager, S. 235 f.
4 S. 236.



Mystik und christliches Lebensideal 435

Aber gerade dagegen läßt sich wieder im Hinblick auf den Bericht
des hl. Paulus von seiner Entrückung eine Schwierigkeit erheben.

Die Entrückung des hl. Paulus war ohne Zweifel ein außerordentliches
Erlebnis ; sie gab ihm den Aufenthalt im Paradies in Vorwegnahme
der Freude und Vollendung des christlichen Lebens nach der Befreiung
aus diesem Sündenleib. Man könnte demnach sagen, allerdings sei

jeder Christ berufen, die Vollendung zu erhalten, die das mystische
Leben schenkt, aber das Außergewöhnliche der Mystik bestehe gerade

darin, daß sie schon im diesseitigen Leben gibt, was an sich dem

Jenseits vorbehalten ist. Zu dieser Vorwegnahme ist aber nicht jeder
berufen. Sie macht das mystische Leben aus und wird nur bestimmten
Menschen zugestanden, mit denen die göttliche Vorsehung besondere

Ziele verfolgt. Eine andere Überlegung gibt dem Einwand noch
mehr Gewicht. Wenn es sich in der mystischen Läuterung und
Einigung um die normale Fortentwicklung des übernatürlichen Lebenskeimes

handelt, dann muß der mystisch Begnadete — und nur
dieser — der vollendete Christ sein. Erst am Ende des mystischen
Läuterungsweges hat nach dieser Auffassung der Christ sein Fegfeuer
« abgebüßt » und die Vollendung erreicht. Er kann ohne jenseitiges
Fegfeuer der Gottesschau teilhaftig werden. Sagt das christliche
Empfinden aber nicht, daß es auch ohne mystische Gnaden vollkommene
Christen geben kann Der Einwand ist gewiß ernst und läßt begreifen,
daß sich die beiden verschiedenen Auffassungen vom Verhältnis des

Mystischen zum christlichen Lebensideal immer noch schroff
gegenüberstehen — trotz der so naheliegenden Folgerung, die sich aus dem

Parallelismus zum Paradiesesleben und der Vollendung der Seligen

ergibt. Er gilt aber nur, wenn man glaubt, daß die Erfahrung des

Göttlichen, soweit sie sich in einem besonderen seelischen Verhalten

äußert, zum Wesen des mystischen Lebens gehört. Hier liegt
tatsächlich der entscheidende Punkt zur letzten Beantwortung unserer

Frage. Gehört eine Erfahrung, die erst in Verbindung mit einem

besonders gearteten Vorgang im Seelenleben ihr Sein gewinnt und

darum auch immer durch rein psychologische Beobachtung als

mystische Erfahrung feststellbar ist, nicht zum Wesen des Mystischen,

dann liegt keine Schwierigkeit mehr darin, mystisches Leben für jeden

vollkommenen Christen hier auf Erden anzunehmen, dann sind besondere

psychologische Vorgänge und außergewöhnliche Erscheinungen nicht
Zeichen und Gradmesser christlicher Heiligkeit. Wie aber die mystische

Erfahrung (denn irgend eine Erfahrung gehört zur Mystik) zu ver-



436 Mystik und christliches Lebensideal

stehen ist, das muß den späteren Ausführungen über das Wesen der

mystischen Erfahrung vorbehalten bleiben.
Es ist also dem bisher Gesagten für die mystische Einigung dieses

zu entnehmen. Ihrer Natur nach liegt sie nicht außerhalb des Weges,
den das christliche Leben in jeder Einzelseele nehmen muß. Sie hat

ja, wie die Parallele von mystischer Einigung einerseits und adami-
tischem Gottverbundensein und Vollendung der Gerechten nach dem
Tode anderseits zeigt, das gleiche Ziel wie die Rechtfertigungsgnade
selbst. Sie gehört also in diesem Sinn gewiß zur naturgemäßen
Entfaltung der heiligmachenden Gnade. Ob sie aber mit dem
vollkommenen Christenleben schon in dieser Welt immer verbunden ist,
hängt davon ab, wie die mystische Erfahrung zu verstehen ist.


	Mystik und christliches Lebensideal

