Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Mystik und christliches Lebensideal
Autor: Stolz, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762589

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mystik
und christliches Lebensideal.’

Von P. Anselm STOLZ O.S.B., Rom.

Fiir die Kenntnis des Mystischen ist es von grundlegender Bedeu-
tung zu wissen, wie sich mystisches Leben zum christlichen Lebens-
ideal verhilt. Eine Antwort darauf ist auf Grund des Berichtes des
hl. Paulus von seiner Entriickung mdéglich, und zwar durch eine
Deutung des Zieles der Entriickung, des Paradieses.?* Auch bei
Mystikern der jiingeren Zeit — die nachfolgenden Zitate werden das
zur Geniige beweisen — ist von einer Angleichung an den para-
diesischen Zustand in der mystischen Gotteseinigung die Rede. Fiir
das Verstindnis des Berichtes des hl. Paulus wie des Wesens des
mystischen Lebens im allgemeinen ist also die theologische Lehre
vom Paradies gleich wichtig.

Wir sind heute nicht mehr daran gewohnt, uns das Paradies,
das unsere Stammeltern in den ersten gliicklichen Zeiten der Mensch-
heitsgeschichte bewohnten, als noch bestehend vorzustellen. Anders
die iltere theologische Uberlieferung; ihre Spuren sind noch bei
Thomas von Aquin erkennbar. Thomas widmet in seiner Summa

! Aus der Vortragsreihe tiber « Die dogmatischen Grundlagen der Mystik »,
die auf den diesjihrigen Salzburger Hochschulwochen gehalten wurde. Die Vor-
trige erscheinen demnichst im Verlag Fr. Pustet, Regensburg.

2 2, Cor. 12, 1 ft.: « Rihmen mufB ich mich, es frommt zwar nicht, doch
will ich zu den Gesichten und Offenbarungen des Herrn kommen. Ich kenne
einen Menschen in Christo, der vor vierzehn Jahren — ob im Leibe weill ich
nicht, ob auBer dem Leibe wei3 ich nicht, Gott weill es — der also entriickt ward
bis in den dritten Himmel. Und ich weil, da dieser Mensch, — ob im l.eibe
oder auBer dem Leibe, weil3 ich nicht, Gott weill es — daB er entrickt ward ins
Paradies und daB er unsagbare Worte vernahm, die auszusprechen einem
Menschen nicht gestattet ist. Fir diesen will ich mich rithmen ; fir mich aber
will ich mich nicht riihmen, es sei denn meiner Schwachheiten ».

Inwiefern sich dieser Bericht des hl. Paulus als Ansatzpunkt zur Erlauterung
der dogmatischen Grundlagen der Mystik eignet, wurde in einem f{ritheren
Vortrag dargelegt.



426 Mystik und christliches Lebensideal

Theologica dem «Ort» des ersten Menschen eine eigene Quaestio.
Ganz im AnschluB an die Uberlieferung behauptet er zuniichst, daB
wir uns das Paradies als einen irdischen Ort vorzustellen haben.
Auf den Einwand : kein Forscher hat bisher das Paradies auffinden
konnen, also diirfen wir es uns nicht als irdischen Ort denken,
sondern miissen es geistig fassen, gibt er nicht die anscheinend so
nahe liegende Antwort : das Paradies besteht nicht mehr ; er beruft
sich vielmehr darauf, daB das Paradies weit von unseren Gegenden
entfernt liegt, durch hohe Berge, Meere und 6de Gegenden von uns
geschieden und daher unzuginglich ist.? Er gibt auch eine theolo-
gische Begriindung fiir den Fortbestand des Paradieses und bestreitet
ausdriicklich, es sei iiberfliissig, das Paradies zu erhalten, wenn es
doch nicht mehr von Menschen bewohnt sei. Der Fortbestand des
Paradieses bezeuge immer die Giite Gottes gegen die Menschen ; auler-
dem sei es auch bewohnt, nimlich von Henoch und Elias, die nach
dem Zeugnis der Schrift ins Paradies entriickt wurden. * So gewinnt
das Paradies auch als rein materieller Ort eine eigene theologische
Bedeutung, insofern es fortwihrend von der Gnadenhaftigkeit des
Zustandes kiindet, in dem Gott den ersten Menschen erschaffen hatte.
Es ist darum auch ganz sinnvoll, wenn Thomas meint, Adam sei von
Gott auBerhalb des Paradieses erschaffen und dann erst darin ein-
gefithrt worden, eben als Zeichen dafiir, daB der Paradieseszustand
Gnade war.?® In dieser Auffassung des hl. Thomas vom Fortbestand
des Paradieses spiegelt sich eine alte, christliche, sogar jiidische
Tradition wieder, die einstimmig bis ins XVI. Jahrhundert das
Weiterbestehen des Paradieses behauptet und die Leugnung seiner
Existenz als Hiresie betrachtet. Eine Leugnung des Paradieses wurde
eben mit einer Leugnung der Bestimmung des Menschen zum Wieder-
gewinnen der adamitischen Vollkommenheit gleichgesetzt. Ja, man
kann sogar sagen, Christus selbst habe den Glauben an den Fort-
bestand des Paradieses vorausgesetzt und bestitigt. Auf die Bitte
des reumiitigen Schiichers am Kreuz: Herr gedenke meiner, wenn
Du in Dein Reich kommst, antwortet er : Wahrlich ich sage dir, noch
heute wirst du mit mir im Paradiese sein (Lk. 23, 42 f.). Das konnte

'S, Th. 1 q. 102 a. 1 ad 3. Die Irage, ob cin FFortbestand des Paradieses
wirklich anzunehmen ist, kann iibergangen werden, da hier nur die Beziehungen
vom mystischen Leben und Paradiesesleben von Bedeutung sind.

2 Ebda. a. 2 ad 3; II-11 q. 164 a. 2 ad 4.

31 q. 102 a. 4.



Mystik und christliches Lebensideal 427

ein Jude der Zeit Christi nur vom noch bestehenden Paradies unserer
Stammeltern verstehen. !

In der Lehre der Uberlieferung iiber das Paradies treffen wir
auch immer wieder auf die Behauptung, das Paradies sei hoch
gelegen. « Wo immer es sein mag», sagt Walafrid Strabo, «wir
wissen, dall es ein irdischer Ort ist, durch Meere und Berge von
unseren Lindern geschieden und hoch gelegen ; die Wasser der Sintflut
konnten es also nicht erreichen ». 2 Dieser Gedanke liegt auch zugrunde,
wenn die Vertreibung Adams aus dem Paradies als ein Abstiirzen,
die Entriickung Henochs als ein Hinauffahren beschrieben wird. Der
hl. Anselm vergleicht z. B. unseren siindigen Zustand mit dem Gliick
Adams : « Wir Ungliickliche, von wo sind wir vertrieben, wo hinein
sind wir getrieben ? Von wo sind wir abgestiirzt, wo hinein sind wir
versenkt ? »® Auch unserer tiglicher Sprachgebrauch liBt diese Auf-
fassung noch erkennen, wenn wir unsere irdische Wohnstitte als ein
Tal der Trinen bezeichnen. Die hohe Lage des Paradieses deutet an,
daB es unserer siindigen Welt entriickt, vollig von ihr getrennt ist.
Der Ort des Paradieses ist also in der Auffassung der Uberlieferung
unzuginglich, auch den bdsen Geistern und den Menschen, wenn
letzteren nicht wie Henoch und Paulus eine besondere gottliche Gnade
widerfihrt. Die Unzuginglichkeit des Paradieses wird noch dadurch
gesteigert, dal} es von einem Feuerring umgeben ist, oder, was dasselbe
besagt, dall sein Eingang von Engeln mit feurigen Schwertern bewacht
wird. Das ist auch gemeint, wenn Thomas von Aquin sagt, das Paradies
sei vor allen Dingen wegen der zwischen ihm und unseren Lindern
herrschenden Hitze unerreichbar.* Das Paradies ist nach Auffassung

1 Vgl. zu diesen Ausfithrungen uber die Lehre der Uberlieferung vom Fort-
bestand des Paradieses L. Atzberger, Geschichte der christlichen Eschatologie
innerhalb der vornizin, Zeit, 1896 ; E. Niedevhuber, Die Eschatologie des hl. Am-
brosius, 1907, S. 52 ff.; Ildef. de Vuippens, Le paradis terrestre au troisiéme ciel,
1925 ; Uber die Gebets-Ostung als Ausdruck der Sehnsucht nach dem Paradies
siehe Fr. Jos. Daolger, Sol Salutis, 1925 2, S. 220 ff.

2 (Glossa Lib. Genes. 2, 8 ML, 113, 86 C: Ubicumque autem sit, scimus eum
terrenum esse, et interjecto Oceano, et montibus oppositis, remotissimum a nostro
orbe, in alto situm, pertingentem usque ad lunarem circulum; unde aquae
diluvii illuc minime pervenerunt.

3 Proslogion Kap. 1. Ambrosius, In Ps. 118, 4, 2 : ejectus de paradiso, hoc
est ex illo sublimi et coelesti loco, ad quem raptus est Paulus ... ex illo ergo
eminenti sive extra loco dejectus in terram, deploret Adam dicens: Adhaesit
pavimento anima mea. ML 15, 1307 A.

4 Salvis spiritualis sensus mysteriis, ille locus praecipue videtur inaccessa-
bilis propter vehementiam aestus in locis intermediis ex propinquitate solis; et



428 Mystik und christliches Lebensideal

der alten Kirche bewohnt. Bis zum Tode Christi war es fiir die Menschen
verschlossen. « Heute », ruft der hl. Johannes Chrysostomus am Todes-
tage des Herrn aus, «heute 6ffnete uns Gott das Paradies, das seit
mehr als 5000 Jahren verschlossen war; am heutigen Tage und in
dieser Stunde fithrte er den Schicher hinein und vollendete so ein
doppeltes Werk : einmal, daB er das Paradies offnete, dann, daB er
den Schicher einfiithrte ». ' Jetzt ist also das Paradies wieder fiir die
Menschen zuginglich. Adam konnte darin zuriickkehren und mit
ihm die Gerechten des Alten Bundes, die in der Unterwelt die Stunde
der Erlosung erwarten muBten.

In unserer Vorstellung sind Paradies und Himmelreich nicht
scharf geschieden ; fiir die dltere Theologie dagegen steht das Himmel-
reich noch bevor, es wird erst nach der allgemeinen Auferstehung
und dem Weltgericht anbrechen und den endgiltigen Aufenthaltsort
der Gerechten bilden. Vorher leben die Gerechten im Paradies. In
der Mitte des zweiten Jahrhunderts erklirt ein Konzil von Pergamum
(nach Praedestinatus) : «die Seele erfreut sich der paradiesischen
Wohnung bis sie ihren Leib unverweslich wiedererhilt ... (dann)
wird der Mensch des Himmelreiches teilhaftig». > Bei diesen Ver-
schiedenheiten im Gliicksdasein der Gerechten vor dem Weltgericht
im Paradiese und nachher im Himmelreich handelt es sich natiirlich
nicht um einen Unterschied in der Anschauung Gottes (visio beatifica),
oder sonst einen anderen wesentlichen Unterschied im Gliickszustand,
sondern nur um iuBere Verschiedenheiten, vor allem eben des Auf-
enthaltsortes und der Entwicklungsstufen des gesamten Weltgeschehens.
De Vuippens faBt in diesem Sinne die Lehre der Uberlieferung
zusammen : « Wenn Christus die Toten aus ihren Gribern hervor-
gerufen und das Angesicht der Erde erneuert hat, dann wird er das
Reich, das er der Gewalt des Teufels entrissen hat, in die Hand
seines Vaters legen. Dann wird das Himmelreich oder das Reich
des Vaters den Erwihlten zuginglich sein. Dieses Reich hat bis
dahin kein menschliches Auge sehen kénnen ». 3

hoc significatur per flammeum gladium, qui versatilis dicitur propter proprie-
tatem motus circularis huiusmodi aestum causantis. II-11 q. 164 a. 2 ad 3.

1 De cruce et latrone, hom. 1 n. 2 MG 49, 401.

2 ML 53, 592 A.

3'S. 19. Auch der hl. Ambrosius scheidet Paradies und Himmelreich als
vorliufigen und endgiiltigen Aufenthaltsort der Seelen. Zum Wort Christi an
den Schicher bemerkt er: reformandum est ante quod amissum est, ut per
paradisum ad regnum perveniatur, non per regnum ad paradisum. Ep. 71, 8 ;



Mystik und christliches Lebensideal 429

Wenn also das Paradies als Ziel der Entriickung Pauli genannt
wird, so diirfen wir den mystischen Zustand des hl. Paulus im Sinne
der Uberlieferung von zwei Seiten her verdeutlichen : vom paradie-
sischen Leben unserer Stammeltern und vom Zustand der Seelen der
Gerechten vor der Erfiilllung der Dinge.

Es bleibt noch zu bestimmen, was mit dem dritten Himmel
gemeint ist, von dem Paulus redet. Die Erklirer des hl. Paulus sind
sich nicht ganz einig dariiber, ob er in seinem Bericht von einer
doppelten Entriickung (in den dritten Himmel und ins Paradies) oder
von einer Entriickung mit doppeltem Ziel, oder iiberhaupt nur von einer
Entriickung mit einem Ziel redet. Nach der natiirlichsten Deutung
spricht Paulus in seinem Bericht nicht von einer doppelten, sondern
von einer einzigen Entriickung. Die Mehrzahl der Viter der fiinf
ersten Jahrhunderte verlegt daher auch einfachhin das Paradies in
den dritten Himmel.! Dort, im Paradies des dritten Himmels, horte
Paulus also jene unaussprechlichen Worte. Das ruft unmittelbar die
Vorstellung eines ortlichen Versetztwerdens hervor, sonst hat es keinen
Sinn, das Paradies in den dritten Himmel zu verlegen. Der bekannten
Zihlung der sieben Himmelssphiren nach wire das Paradies damit
in der Marszone zu suchen. Diese Auffassung kann aber keinerlei
Bestitigung in der Uberlieferung aufweisen. Paulus wollte wohl nur
zum Ausdruck bringen, daB es sich zwar um einen kosmischen, uns
aber an sich unerreichbaren Ort handelt. Dal} die Entriickung aber
em ortliches Versetztwerden mit sich bringt, ist aullerdem noch im
griechischen Wort azm1{etv (wegreilen, rauben) angedeutet.

Es ergeben sich also folgende bedeutsame Feststellungen : Pauli
Erlebnis und — weil seine Entriickung als Typus gedeutet werden darf
— das mystische Leben in seiner Ganzheit werden von der Uber-
lieferung mit dem Paradiesesleben und dem Leben der Gerechten, die
nach dem Tode noch das Ende der Dinge erwarten, in Zusammenhang
gebracht und koénnen also von ihnen aus gedeutet werden. Dabei
ist es belanglos, ob das Paradies wirklich noch besteht oder nicht.
Die Entriickung Pauli ist ferner nicht nur ein auBergewdhnlicher
Eingriff in das Seelenleben im Sinne eines plotzlichen Losgelostwerdens
von der naturgemifBen Erkenntnisweise, sie scheint vielmehr dariiber

ML 16, 1296 C; vgl. Niederhuber, S. 56 f. Nach Ambrosius erfreuen sich alle
die im Paradies einer vorliufigen Seligkeit, die noch der Léauterung bediirfen ;
die Vollkommenen gelangen sofort ins Himmelreich, Ebda, S. 68 f.

Y de Vuippens, S. 99-1006.



430 Mystik und christliches Lebensideal

hinaus ein ortliches Versetztwerden, ein Hinausgehobenwerden aus der
siindigen Welt zu besagen. Von diesen beiden Feststellungen ist fiir
den Augenblick die erste besonders wichtig, die zweite soll fiir das
Problem der natiirlichen Mystik ausgewertet werden.

Was Paulus erlebte, war also eine Entriickung ins Paradies und
damit eine zeitweilige Wiederherstellung der adamitischen Gottes-
einigung, zugleich dariiber hinaus eine Anteilnahme an der Gottes-
nihe, deren sich die Seelen der Abgestorbenen nach vollendeter
Reinigung schon jetzt erfreuen. In diesen Worten ist eine merkwiirdige
Spannung ausgedriickt : Paulus ward zu dem erhoben, was Adam
besal3, und doch zugleich zu mehr. Denn die Seelen der Abgestorbenen
erfreuen sich nicht nur des unverlierbaren Besitzes des Paradieses,
das Adam sich verscherzen konnte und tatsichlich auch verscherzte,
ihre Gotteseinigung selbst geht weit iiber die adamitische hinaus,
insofern sie sich der unmittelbaren Gottesschau erfreuen, die Adam
in seinem Priifungszustand noch vorenthalten war. Auf der anderen
Seite besitzen sie auch nicht die ganze Vollkommenheit Adams : die
volle Herrschaft iiber die vernunftlose Schopfung; die Vereinigung
mit ithren eigenen Leibern ist ihnen noch nicht wiedergegeben. Es
ist dies die Spannung, die im ganzen Erlosungswerk Christi zum
Ausdruck kommt : als zweiter und neuer Adam gibt er das, was der
erste uns hitte geben kénnen und sollen ; als gottliche Person schenkt
seine Vereinigung mit der menschlichen Natur der gesamten Menschheit
eine Wiirde, die sie auf rein adamitischer Grundlage nie besessen hiitte.
Die Kirche singt darum auch mit Recht in der Osterliturgie : O felix
culpa, quae talem et tantum meruit habere Redemptorem (o selige
Schuld, die eines solchen Erldsers gewiirdigt ward !).

Dieser Parallelismus, der zwischen dem Erleben des Volkerapostels
und der Gotteseinigung Adams besteht, ist auch auf das mystische
Leben schlechthin anwendbar. Von den mystischen Schriftstellern ist
er tatsichlich auch immer aufgestellt worden und hat sich bis in die
moderne psychologische Betrachtungsweise der Fragen der Mystik
erhalten. ' Danach mul also Adam als Ideal des Mystikers gelten.
So erklirt sich, daB die Theoretiker der Mystik die adamitische Gottes-

! «Meines Erachtens aber ist jene Erkenntnisweise, die Thomas in der

Theologischen Summa unserem Stammvater Adam im DParadiese zu eigen sein
laBt, gleich der mystischen Beschauung». P. A. Mager, Mystik als Lehre und
Leben, 1934. S. 223.



Mystik und christliches Lebensideal 431

nihe stark zur Verdeutlichung der mystischen heranziehen. ! Besonders
bei Gregor dem Grollen, dem Lehrmeister der Mystik des Mittel-
alters, kommt deutlich zum Ausdruck, wie Paradies-Siindenfall und
Mystik zusammengehoren. « Vom paradiesischen Zustand verliduft {iber
den Siindenfall (Abwirtsbewegung) und iiber das mystische Leben bis
zur Hohe der Mystik (Aufwirtsbewegung) die Kurve, die das Verhiltnis
des Menschen zu Gott in der Erschaffung, im Falle und in der
Erlosung darstellt ». 2 Gregor der GroBe betont immer wieder, Adam
sei ad contemplandum Deum (zur Beschauung) geschaffen ; aber, « aus
den Freuden des Paradieses vertrieben, hat die Menschheit die Kraft
der Beschauung verloren» ® In der Beschauung erlebt der Mensch
eine gewisse Wiedererstehung des geistigen Zustandes Adams.* Ahn-
liches geschieht, wenn dem Mystiker die vernunftlose Schopfung wie
Adam wieder untertan wird. In den Erzihlungen der alten Monchs-
viter ist oft die Rede davon, dall die wilden Tiere ihnen aufs Wort
folgen und sich wie Haustiere von ihnen fiittern lassen: « Wenn
jemand die Reinheit erlangt hat, so wird ihm alles untertan, wie
Adam im Paradiese vor seinem Stindenfall ». ®* Auch Wendungen wie
die des Herabgestiirztseins von der paradiesischen Beschauung und des
Aufsteigens durch die mystische Beschauung weisen auf die Wieder-
gewinnung des paradiesischen Zustandes in der mystischen Gottesver-
einigung hin (das Paradies ist ja hoch gelegen gedacht). Die mystische
Beschauung ist aber auch immer wieder im Blick auf die unmittel-
bare Gottesschau der Seligen beschrieben. Fiir die modernen Mystiker
bedarf das keines besonderen Beleges. Gregor der GroBe spricht eben-
falls von der Gottesschau, fiir die der Mensch bestimmt ist und die
er wenigstens zum Teil im mystischen Leben des Gerechten verwirk-
licht sieht. ® Danach liegt also die mystische Schau in der Richtung
der unmittelbaren Gotteserkenntnis. Man kann somit als charakte-
ristisch fiir die mystische Vereinigung bezeichnen, daB sie eine gewisse

L 7. B. Joseph a Spivitu Sancto, Cursus Theologiae mystico-scholasticae
(Neuausgabe, Rom 1925 ff.), II, S. 719 ff.

2 Fy. Lieblang, Grundfragen der mystischen Theologie nach Gregors d. GroBen
Moralia und Ezechielhomilien, 1934, S. 29.

8 Mor. IX, 33; ML 75, 886 C.

4 Lieblang, S. 43.

5 Paulus dev Einsiedler, MG 65, 381.

8 Mor. XVIII, 41 ; ML 76, 75 C-D; Mor. V, 4; ML 75, 682 D : sic quippe
(sancti viri) mortificati appetunt, ut jam perfecte, si liceat, conditoris sui faciem
contemplentur.



432 Mystik und christliches Lebensideal

Wiederherstellung der adamitischen Gotteseinigung bedeutet, und dar-
iiber hinaus als eine gewisse Anteilnahme an der Gotteseinigung der
abgeschiedenen Seelen zu fassen ist. Diese Erkenntnisse miissen fiir
die Wesensbestimmung des mystischen Lebens ausgewertet werden.
Vorher sei aber noch auf eine andere Parallele aufmerksam gemacht.

Das nach der Auffassung der Uberlieferung jetzt noch bestehende
Paradies ist dem in der Natur eingeengten Menschen unzuginglich.
Es ist von Feuer umgeben. Erst die Siinde hat diese besondere
Abgeschlossenheit des Paradieses bewirkt. Nach dem Siindenfall
stellte Gott Cherubim mit feurig zuckendem Schwert vor den Garten,
um den Zugang zum Baum des Lebens zu bewachen (Gen. 3, 24).
Wer also der Freuden des Paradieses teilhaftig werden will, muB
zunichst dieses Feuer durchschreiten, d. h. nur der im Feuer
Gelduterte kann fiirder das Paradies betreten.! Nun steht aber auch
vor der mystischen Einigung der Weg der Liuterung, und die Mystiker
zogern nicht, die mystische Reinigung auf eine Stufe mit dem
Lauterungsfeuer zu stellen, durch das der Weg zum Paradies fiihrt,
so wie sie Paradiesesfreude oder Gottesschau mit der mystischen
Vereinigung gleichsetzen. Nimmt man mit der ilteren Theologie das
Paradies als Aufenthaltsort der Gerechten an, dann ist das Feuer
vor dem Paradies identisch mit dem Fegfeuer. Die Mystiker bezeichnen
darum den Liuterungsweg schlechthin als diesseitiges Fegfeuer. « Die
im Stand der Gnade Entschlafenen gelangen nicht zur Krone, bevor
sie nicht im Fegfeuer geliutert sind und in diesem wirksamen Feuer
thre Schuld abgebiiBt und die Biirde der Laster abgelegt haben. Denn
diese (die laBlichen Siinden) sind zwar in diesem Leben mit dem
Stande der Gnade vereinbar, gehen aber nicht mit der vollendeten
Gnade in der Glorie zusammen, in die nichts Beflecktes eingehen
kann. Ahnlich gibt es auch in diesem Leben ohne vorausgegangene
Reinigung, das Fegfeuer in diesem Leben, keine Beschauung. Wie der
bestindigen, unmittelbaren Gottesschau der natiirliche Tod voraus-
gehen muB, so der Beschauung der mystische Tod ». 2 Vollendet wird

1 Omnes oportet per ignem probari, quicumque ad paradisum redire desi-
derant. Ambr. in Ps. 118, serm. 20, 12; ML 15, 1564 B.

2 Joseph a Spiritu Sancto, 11, S. 6; vgl. Garrigou-Lagrange, Mystik und
christliche Vollendung, 1927, S. 228: ... diese schmerzhaften Lauterungen,
die ein Fegfeuer auf Erden sind, liegen in der eigentlich mystischen Ordnung.
Der Heilige Geist liutert die ganz hochherzigen Seelen hienieden schon dergestalt,
daB sie nicht aus eigener Schuld nach ihrem Tode die unverdienstliche Reinigung



Mystik und christliches Lebensideal 433

dieser Parallelismus zwischen mystischer Reinigung und Liuterung
der Seele im Jenseits durch die Bezeichnung der Beschauung als
mystisches Grab, in dem sich die Seele vor der Welt verbirgt und ihr
abstirbt. ! Danach entspricht also Tod, Fegfeuer und der darauf
folgenden Gottesschau in der Entwicklung des christlichen Lebens der
Weg der Liuterung und der Einigung im mystischen Leben.

Unsere Ausfiihrungen haben bisher ergeben, daB nach den Zeug-
nissen der Tradition die mystische Einigung durch die paradiesische
Gottverbundenheit und die beseligende Anschauung, der ihr voraus-
gehende Reinigungsweg durch die Liuterung christlichen Sterbens und
BiiBens im Jenseits verdeutlicht werden kann. Damit sind die Vor-
bedingungen fiir eine Stellungnahme zur Frage nach dem Verhiltnis
zwischen mystischem Leben und christlichem Lebensideal gegeben.

Die Frage lautet also, wie verhalten sich christliches Vollkommen-
heitsideal und Mystik zueinander. Ist mystisches Leben normaler
SchluBpunkt jeden vollkommenen christlichen Lebens, sodall ein Fehlen
des Mystischen einen Mangel an christlicher Vollkommenheit bedeutet,
oder gibt es zwei Arten der christlichen Vollkommenheit ? Wir haben
im einleitenden Vortrag bereits die beiden Antworten erwihnt, welche
die Theoretiker der Mystik auf die Frage geben. Was iiber das
Verhiltnis des Mystischen zum Gnadenstand Adams und der das
Endgericht und die Vollendung erwartenden Seelen gesagt wurde,
scheint die Forderung eines mystischen Lebens fiir alle Menschen
in sich zu schlieBen. Jeder Christ ist ja zur Wiederherstellung der
verlorenen Paradiesesgnade durch die Anteilnahme am Erlésungswerk
Christi und zur unmittelbaren Gottesschau berufen. Es mul also
dem Menschen in der Erlosungsgnade, die ithm im Taufsakrament
zuteil wird, die Moglichkeit gegeben sein, zur hochsten mystischen
Einigung zu gelangen, weil mystische Einigung und letzte Entwicklung
der Rechtfertigungsgnade dasselbe bedeuten. Man wird also P. Garrigou-
Lagrange beistimmen miissen, nach dem alle Menschen ebenso wie sie
zum himmlischen Leben in der Gottesschau, so auch zum mystischen

des Feg.feuers durchzumachen brauchen. Ordentlicherweise muB ein jeder auf
die eine oder andere Art durch diesen Schmelztiegel hindurchgehen : mit Ver-
dienst in diesem Leben, ohne Verdienst jenseits des Grabes.

1 Greg. d. Gr., Mor. V, 6; ML 75, 684 BC: Die gottliche Beschauung ist
ein Grab des Geistes, in dem sich die Seele verbirgt ... wer also den Tod sucht,
freut sich, wenn er das Grab findet, denn wer sich abzutéten begehrt, wird der
gefundenen Ruhe der Beschauung froh.

Diyvus Thomas. 28



434 Mystik und christliches Lebensideal

Leben berufen sind, da jeder in der heiligmachenden Gnade das eigent-
liche Wesensprinzip des Mystischen bereits in sich trigt.! DaB aber
doch nicht alle Menschen zum mystischen Leben gelangen, ja, dal
es verhiltnismidBig wenige sind, liegt daran, daB sie in ihrem Stand
nicht die christliche Vollkommenheit verwirklichen, zu der sie gelangen
miilten. Dann wiirde sich die « allgemeine und entferntere » Berufung
zum mystischen Leben, die sie durch die heiligmachende Gnade in
sich tragen, in eine « personliche und nihere» umwandeln. * Eine
Bestitigung erfihrt diese Auffassung durch das, was die Psychologie
tiber den Eintritt der mystischen Beschauung zu sagen wei. Man
hat die Erfahrung gemacht, «da mit einer gewissen GesetzmiBigkeit
die Beschauung auftritt, wenn bestimmte Bedingungen verwirklicht
sind. Nur ist es ungemein schwer, herauszufinden, wo seelisch die
Hemmungen liegen ... Ist der Punkt gefunden, und wird er
beseitigt, tritt die Beschauung ein».® Wenn P. Mager also der
Auffassung ist, daB das mystische Gebet etwas vom gewdhnlichen
Gebet Artverschiedenes ist, so mochte er die Mystik doch auBer-
ordentlich nur nennen, weil sie « in Wirklichkeit verhiltnismiBig selten
vorkommt ». Der Grund dafiir ist aber nicht ein selteneres Zugestehen
der Gnade von seiten Gottes, «sondern weil der Christ mit seiner
erbsiindigen Natur selten zu jener Losschilung gelangt, wo die Seele
von den Bedingungen des Leiblichen sich losmacht ». *

Man darf also behaupten, dal das mystische Leben wirklich auf
der Linie des christlichen Lebensideals liegt, das fur jeden Menschen
verpflichtend ist. Das heit aber nun nicht, daB man nicht in den
Himmel kommen kann, wenn man hier auf Erden kein Mystiker
gewesen ist. Wer hier nicht zum Mystiker geworden, mull im Jenseits
im Liuterungsort sich auf die Vollendung, die ihm in der Visio zuteil
wird, vorbereiten. Mystik verleiht diese Vorbereitung schon hier auf
Erden und nimmt so eine Entwicklung vorweg, die dem einfachen
Christen im Jenseits bevorsteht.

1 Er unterscheidet eine doppelte Berufung, eine allgemeine und entferntere
und eine personliche und nihere. Die erste ist mit der heiligmachenden Gnade
gegeben, die andere ist durch treues Mitwirken mit der Gnade bedingt. S. 222 ff.

2 Als die drei Kennzeichen der niheren Berufung werden von den Lehrern
des geistlichen Lebens angegeben : 1. Schwierigkeiten im betrachtenden und dis-
kursiven Gebet, 2. Abneigung gegen duBere Zerstreuungen, 3. Freude am liebenden
Aufmerken auf Gott.

3 Mager, S. 235 f.

1S, 236.



Mystik und christliches Lebensideal 435

Aber gerade dagegen liBt sich wieder im Hinblick auf den Bericht
des hl. Paulus von seiner Entriickung eine Schwierigkeit erheben.
Die Entriickung des hl. Paulus war ohne Zweifel ein auBerordentliches
Erlebnis ; sie gab ihm den Aufenthalt im Paradies in Vorwegnahme
der Freude und Vollendung des christlichen Lebens nach der Befreiung
aus diesem Siindenleib. Man kénnte demnach sagen, allerdings sei
jeder Christ berufen, die Vollendung zu erhalten, die das mystische
Leben schenkt, aber das AuBergewohnliche der Mystik bestehe gerade
darin, daB sie schon im diesseitigen Leben gibt, was an sich dem
Jenseits vorbehalten ist. Zu dieser Vorwegnahme ist aber nicht jeder
berufen. Sie macht das mystische Leben aus und wird nur bestimmten
Menschen zugestanden, mit denen die gottliche Vorsehung besondere
Ziele verfolgt. Eine andere Uberlegung gibt dem Einwand noch
mehr Gewicht. Wenn es sich in der mystischen Lauterung und
Einigung um die normale Fortentwicklung des tibernatiirlichen Lebens-
keimes handelt, dann muBl der mystisch Begnadete — und nur
dieser — der vollendete Christ sein. Erst am Ende des mystischen
Liuterungsweges hat nach dieser Auffassung der Christ sein Fegfeuer
« abgebiiBt » und die Vollendung erreicht. Er kann ohne jenseitiges
Fegfeuer der Gottesschau teilhaftig werden. Sagt das christliche Emp-
finden aber nicht, daB es auch ohne mystische Gnaden vollkommene
Christen geben kann ? Der Einwand ist gewiB ernst und liBt begreifen,
daB sich die beiden verschiedenen Auffassungen vom Verhiltnis des
Mystischen zum christlichen Lebensideal immer noch schroff gegen-
iiberstehen — trotz der so naheliegenden Folgerung, die sich aus dem
Parallelismus zum Paradiesesleben und der Vollendung der Seligen
ergibt. Er gilt aber nur, wenn man glaubt, daB8 die Erfahrung des
Gottlichen, soweit sie sich in einem besonderen seelischen Verhalten
duBert, zum Wesen des mystischen Lebens gehort. Hier liegt tat-
sichlich der entscheidende Punkt zur letzten Beantwortung unserer
Frage. Gehort eine Erfahrung, die erst in Verbindung mit einem
besonders gearteten Vorgang im Seelenleben ihr Sein gewinnt und
darum auch immer durch rein psychologische Beobachtung als
mystische Erfahrung feststellbar ist, nicht zum Wesen des Mystischen,
dann liegt keine Schwierigkeit mehr darin, mystisches Leben fiir jeden
vollkommenen Christen hier auf Erden anzunehmen, dann sind besondere
psychologische Vorginge und auBergewdhnliche Erscheinungen nicht
Zeichen und Gradmesser christlicher Heiligkeit. Wie aber die mystische
Erfahrung (denn irgend eine Erfahrung gehért zur Mystik) zu ver-



436 Mystik und christliches Lebensideal

stehen ist, das muB den spiteren Ausfiihrungen iiber das Wesen der
mystischen Erfahrung vorbehalten bleiben.

Es ist also dem bisher Gesagten fiir die mystische Einigung dieses
zu entnehmen. Ihrer Natur nach liegt sie nicht auBerhalb des Weges,
den das christliche Leben in jeder Einzelseele nehmen muB. Sie hat
ja, wie die Parallele von mystischer Einigung einerseits und adami-
tischem Gottverbundensein und Vollendung der Gerechten nach dem
Tode anderseits zeigt, das gleiche Ziel wie die Rechtfertigungsgnade
selbst, Sie gehdrt also in diesem Sinn gewill zur naturgemibBen
Entfaltung der heiligmachenden Gnade. Ob sie aber mit dem voll-
kommenen Christenleben schon in dieser Welt immer verbunden ist,
hingt davon ab, wie die mystische Erfahrung zu verstehen ist.



	Mystik und christliches Lebensideal

