
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik : die Plastik des Sittlichen
[Schluss]

Autor: Schaezler, Constantin von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das subjektive oder Material-Prinzip
der Ethik.

Die Plastik des Sittlichen.

Von Constantin von SCHAEZLER.

(Schluss.)

23. Das menschliche Freiheitswollen ein sekundäres Schöpferwirken.

Die im vorhergehenden gebotene flüchtige Rundschau über einige
der außerkirchlichen Versuche einer spekulativen Grundlegung der
Sittenlehre trägt nicht wenig dazu bei, den wissenschaftlichen Wert
und die philosophische Tiefe des altkirchlichen Freiheitsbegriffes in ein

helleres Licht zu setzen. Die thomistische Fassung der menschlichen

Freiheit — dies lehrt zuvörderst jener Rückblick auf den Entwicklungsgang

der neueren Philosophie — ist, ungeachtet der Unbeholfenheit
ihres Ausdrucks, philosophisch ungleich gehaltvoller als der Molinismus.
Es müßte nur dort die als passive Determination des menschlichen
Willens gedachte Wirkung des göttlichen Schöpfereinflusses vielmehr
aktiv als geschöpfliche Selbstbestimmung gefaßt werden. Mit Hilfe
dieser Korrektur fällt allerdings die Initiative der Freiheitsentscheidungen,

wie dies deren Begriff und die ausdrückliche Lehre der Bibel1
erheischen, auf die subjektive Seite und ergibt sich damit in den Taten
menschlichen Willens eine Zurechnungsfähigkeit zu Verdienst oder

Schuld. Es ist dies die Wahrheit, welcher der Molinismus einen freilich
wissenschaftlich ungenügenden Ausdruck gab. Auf der andern Seite

findet aber da ihre vollste Anerkennung auch die andere von dem

Molinismus verkannte Wahrheit, für welche der Neuthomismus in die

Schranken trat, nämlich die christliche Überzeugung von der

Unterordnung auch der menschlichen Freitätigkeit unter den göttlichen Schöpferwillen.

2 Ist einmal das menschliche Freiheitswollen als ein zweites

1 Gen. 4, 6; Deut. 30, 19; Jos. 24, 15 ; II. Sam. 24, 12 ; Is. 7, 16; 5, 4;
Jer. 19, 5 ; Os. 13, 9 ; I. Cor. 7, 37 ; II. Cor. 9, 7 ; I. Tim. 2, 4 ; Philem. 14.

2 Gen. 45, 5, 8; Exod. 7, 3; Deut. 2, 30; II. Sam. 16, 10; I. Reg. 12, 15;
Joh. 12, 16, 17, 24, 25; Is. 10, 6; Jer. 10, 23; Ezech. 3, 20; Joann. 6, 44



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 401

oder abgeleitetes Schöpferwirken gedacht, so ergibt sich damit von
selbst dessen Abhängigkeit von einem höheren Walten. Es muß
dasselbe, unbeschadet der in ihrem Kreise der Freiheit eignenden

Initiative, gleichwohl als die letzte Ursache auch dieser Initiative
begriffen werden. Eine theistische Weltanschauung hat auch die durch
die menschliche Freiheit gesetzten Wirkungen, nicht weniger wie die

jeder anderen causa secunda, auf den göttlichen Urwirker
zurückzuführen. Es kann nämlich Gott, wie es das Grunddogma des Theismus

fordert, nur in dem Fall als erstes und einziges Prinzip alles Seienden

begriffen werden, wenn es außer ihm kein Sein und somit
selbstverständlich auch kein Wirken gibt, welches von seinem Einfluß
unabhängig wäre. 1

Gott bewirkt aber das freie Wollen des Menschen so, daß
dasselbe zugleich des Willens eigenstes Werk ist, seine eigene Schöpfung.
Die menschliche Freiheit ist das Meisterwerk der göttlichen Schöpferhand,

die vollkommenste Schöpfung, welche überhaupt gedacht werden

kann, oder die vollkommenste Mitteilung der göttlichen Herrlichkeit,
für welche überhaupt ein nicht göttliches Wesen empfänglich ist.
Indem nämlich Gott dem Menschen die Freiheit gab, hat er bis zu einem

gewissen Grade sein eigenstes Vorrecht dem Menschen abgetreten, das

Vorrecht der absoluten Initiative. In dieser Macht liegt das innerste
Wesen der Persönlichkeit.

Ein organischer F.reiheitsbegriff — dies ist das Resultat unserer

Act. 2. 23; 4, 27, 28; Rom. 9, 16, 18, 19, 20; I. Cor. 4, 7; 12, 6; Eph. 2, 10;
Phil. 2, 13.

1 Von der entgegengesetzten Ansicht, welche die Willensakte als solche
(in quantum actus sunt) dem göttlichen Kausaleinfluß entzieht, sagt St. Thomas
II. Sent. d. 37 q. 2 a. 2 : Quam ad praesens nulli, vel pauci tenent, quia propin-
quissima est crrori duplici : Primo quia ex ea videtur sequi quod sint plura prima
principia : hoc enim est de rationc primi principii, ut agere possit sine auxilio
prioris agentis, et influentia eius : unde si voluntas humana actionem aliquam
posset producere cuius auctor Deus non esset, voluntas humana rationem primi
principii haberct : quamvis solvere hoc nitantur, diccntes, quod voluntas, etsi

per se possit actionem producere sine influentia prioris agentis, non tarnen habet
a se esse, sed ab alio, quod etiam exigeretur ad rationem primi principii. Sed

hoc videtur inconveniens, ut quod a se esse non habet, a se agere possit ; cum
etiam per se durare non possit quod a se non est. Omnis etiam virtus ab essentia

procedit, et operatio a virtute : unde cuius essentia ab alio est, oportet quod
virtus, et operatio ab alio sit. Et praeterea, quamvis per hanc rcsponsionem
evitaretur quod non esset primum simpliciter, non tarnen posset vitari quin
esset primum agens, si eius actio in aliquid prius agens non reduceretur sicut
in causam.

F) 'i> is Thomas,



402 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

bisherigen Untersuchung — schließt ein doppeltes Moment in sich :

das einer schöpferischen Initiative menschlicher Freiheit und jenes
der Abhängigkeit auch dieser Initiative von dem göttlichen Schöpferwirken.

Eine Kombination dieser beiden Momente gibt uns den Begriff
des Mit-Schaffens. Die Freiheitstätigkeit wird erst da in ihrer ganzen
Eigenheit begriffen, wo die menschliche Freiheit gedacht wird als die

untergeordnete Mitschöpferin des Weltganzen. Die beiden Momente,
mittelst deren Verbindung dieser Begriff gewonnen wurde, scheinen

sich aber gegenseitig auszuschließen. Die der menschlichen Freiheit
zuerkannte schöpferische Initiative, so scheint es, kann eben als solche

nicht zugleich von einem höheren Einfluß abhängig sein. Die höhere

spekulative Vermittlung beider Momente liegt in dem weiteren Begriffe
der ethischen Energie des göttlichen Schöpferwirkens. Kraft dieser seiner

eminent ethischen Zeugungskraft gibt der göttliche Schöpfereinfluß
dem menschlichen Willen nicht allein den bewegenden Impuls (über
welchen der Thomismus nicht hinaus kommt), sondern bewirkt noch

überdies, daß dieser in seiner Tätigkeit sich selbst bestimme Damit
ist denn mit der menschlichen Freiheit wirklich ein zweites schöpferisches

Prinzip in die Welt eingeführt, das in dem ihm angewiesenen

subjektiven Kreise eine Reihe von Gestaltungen hervorruft, die zu
dem System der göttlichen Taten wie ein neuer subjektiver Schöpfungszyklus

sich verhalten. Weil der Thomismus die göttliche Einwirkung
auf das menschliche Freiheitswollen sich einseitig physisch denkt

(praedeterminatio physica), wird jene zu einem unorganischen, von
außen kommenden Eingriff einer fremden Hand in die Innerlichkeit
der Subjektivität. Vielmehr muß der göttliche Schöpfereinfluß, welcher
die Seele und die treibende Kraft des menschlichen Freiheitswirkens

ist, als physisch-ethischer begriffen werden. Indem die Fülle des

göttlichen Seins den Geist des Menschen intensiver als andere Kreaturen
durchdringt, die plastische Energie der göttlichen Aktion sich hier
in reicherem Maße entfaltet (die physische Grundlage der menschlichen

Freiheit), eignet menschlichem Geiste eine höhere Weihe der

Tätigkeit, durch welche derselbe in seinem Wollen ein Abbild ist des

göttlichen Schöpferwirkens.

24. Der Wille die treibende Kraft der Weltentwicklung.

Die obige Fassung der menschlichen Freiheit gibt den Schlüssel

zu einem tieferen Verständnis der Geschichte der Menschheit wie der

eigentümlichen Entwicklung jedes einzelnen Menschenlebens. Der



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 403

Wille mit der ihm eigenen schöpferischen Spannkraft ist die geheime
Triebfeder des rätselhaften Ganges menschlicher Geschichte. Jeder
einzelne hat den Beruf, durch seine eigene Freiheitsentscheidung sich
die Stellung selbst zu wählen, die er endgültig einnehmen soll in dem

engeren oder weiteren Kreise, welchen ihm als seine Wirkungssphäre
Geburt und äußere, durch seinen Willen nicht zu ändernde Verhältnisse

anweisen. Innerhalb dieses Kreises aber ist er selbst der Herr,
der Schöpfer seines Schicksals. Das Endresultat eines jeden Menschenlebens

entspricht immer der innersten, geheimsten Selbstbestimmung
der Subjektivität. Oft ist es eine einzige Entscheidung, das Werk
eines Augenblicks, wodurch das endliche Schicksal eines Menschen
entschieden wird. Bei anderen ist die herrschende Richtung ihres
Lebens scheinbar etwas, was sich von selbst gemacht hat, die unmittelbare

Folge äußerer Umstände, der Verhältnisse, in welchen sie geboren
und aufgewachsen sind. Aber sofern die äußere Lebensstellung und die

dadurch gegebene äußere Lebensrichtung eines Menschen, auf welche

allerdings äußere Verhältnisse einen entscheidenden Einfluß ausüben,
nicht zugleich getragen und geadelt sind durch eine entsprechende
Richtung des Inneren, bilden sie eben nur die Außenseite, die

empirische Erscheinung des Menschenlebens. Diese aber gibt für sich

allein noch nicht den Maßstab zu einem sicheren Urteil über die
herrschende Richtung eines Menschen. Es ist eben das Auszeichnende
der Menschenwürde, daß der mit freiem Willen begabte Mensch

seinem Leben jene herrschende Richtung durch eigene Wahl,
freitätig geben muß. Auch in dem friedlichsten, äußerlich ohne jede

Katastrophe dahinfließenden Lebenslaufe kommt es doch früh oder

spät zu einer solchen innerlichen Krisis, wo der Mensch in der Lage
ist, wenigstens Gott gegenüber Farbe zu bekennen, d. h. durch einen
entscheidenden Entschluß zu beweisen, ob sein ganzes Herz dem
Herrn gehöre, oder noch unter einer anderen Botmäßigkeit stehe,
welche in die Rechte der göttlichen Oberhoheit eingreift. Die hier

zu treffende Wahl bestimmt für die Folgezeit die herrschende Richtung
des Menschen. Es ist dies natürlich nicht so gemeint, als könne der
Mensch die einmal eingeschlagene Lebensrichtung nicht wiederum
verlassen. Gerade wo die menschliche Freiheit als sekundäre,
abgeleitete Schöpferkraft in dem oben festgesetzten Sinne gefaßt wird,
bleibt dem Willen unter allen Verhältnissen die Möglichkeit, einen

neuen Anfang zu setzen, und folgt daher schon aus dem innersten
Wesen der Willensfreiheit, daß dem Willen an sich in jeder Lage



404 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

die Möglichkeit verbleibt, seinem Leben eine andere Richtung zu
geben oder sein Streben auf ein anderes, verschiedenes Endziel
hinzulenken. Es ist dies die Möglichkeit des Falles, sowie — auch nach
christlicher Lehre unter der Voraussetzung der Gnade — jene der

Bekehrung. Ich sage, es bleibe dem Willen an sich jene Möglichkeit

; denn beziehungsweise kann dieselbe allerdings zu einem bloß
abstrakten Nicht-nichtseinkönnenden oder, im Sinne der älteren
Theologie, zu einer schlechthin physischen Möglichkeit herabsinken.
Der Wille nämlich, welcher schon mit aller ihm möglichen Energie,
mit seinem ganzen Dichten und Trachten in eine bestimmte Richtung
sich vertieft und in derselben Richtung seinen Leidenschaften freien
Lauf gelassen hat, wird nur mit größter Schwierigkeit, die im einzelnen

Fall bis zur moralischen Unmöglichkeit sich steigert, seinem Wollen
eine andere Tendenz geben. Es bleibt der Wille, wie ich schon oben

andeutete, besonders dann an eine bestimmte, einmal ergriffene Richtung

gefesselt, wenn hier irgend eine Leidenschaft in einem höheren
Grade ihre Befriedigung findet. So gewinnt der eine Trieb, vor den

anderen genährt und gekräftiget, die Oberhand und reißt den Willen
mit sich fort. Obschon nun dieser niemals die Kraft des Widerstandes

gänzlich verliert, entschließt er sich dazu dennoch in dem Maße

schwerer, als er weiter fortgetrieben wird auf der abschüssigen Bahn
der Leidenschaft.

25. Die christliche Lehre von der Vergeltung.

Entscheidend für die Ewigkeit ist diejenige Richtung des Geistes,

in welcher derselbe aus dem Zeitleben austritt. Daher ist das ganze
Leben des Menschen, im Lichte der Ewigkeit besehen, nur wie eine

einzige schöpferische Tat des Willens. Diejenige zuständliche
Willensrichtung, mit welcher der Mensch in die Ewigkeit hinübertritt, und
welche sein Los für diese entscheidet, zieht sich in der Perspektive
der Ewigkeit gleichsam zusammen in den einen Akt des Willens, mit
welchem dieser schöpferisch sich in die Richtung versetzt hat, in
welcher er aus diesem Leben scheidet. Diese Anschauung, ohne welche

die christliche Lehre von einer ewigen Vergeltung begrifflich nicht
mehr gerechtfertigt werden kann, widerspricht in keiner Weise der
anderen kirchlichen Lehre, nach welcher es ein nicht zu verdienendes

Gnadengeschenk ist, daß wir die Reise nach der Ewigkeit im Stand
der Gnade, d. h. in einer geistigen Stimmung und geistigen Verfassung

antreten, die uns für das himmlische Bürgerrecht empfänglich macht



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 405

(die Lehre vom donum perseverantiae). Beide Lehren widersprechen
sich nicht, sondern bedürfen bloß der spekulativen Vermittlung. Ein
Versuch dieser Art gehört in den dritten Abschnitt dieser Schrift.
Hier kommt es nur darauf an, den Standpunkt einer absoluten,
subjektiv unvermittelten Prädestinationstheorie als begrifflich unhaltbar
zurückzuweisen. Dagegen steht die Wahrheit fest, daß die Geschicke,
welche über unserm Haupte walten, immer dem geheimsten Zuge

unseres Gemütes, der innersten Eigenheit der betreffenden Individualität

entsprechen, unser eigen Werk sind, die Schöpfung unserer
Freiheit.

26. Die dynamische Erziehungslehre.

Ein dynamischer Freiheitsbegriff, dem zufolge der Wille sich
näher darstellt als eine sekundäre Schöpferkraft, ist unter anderem
auch für die Pädagogik von tiefeingreifender Bedeutung. Es erhellt
zunächst aus jenem Begriffe, wie wichtig es für die Erziehung ist, daß

die individuelle Eigentümlichkeit der Charaktere die rechte
Berücksichtigung finde. Einer Kraft, welche von Gott die Bestimmung hat,
in ihrem Kreise schöpferisch zu wirken, lassen sich die einzelnen Wege
ihrer Entfaltung nicht mit bureaukratischer Ängstlichkeit vorzeichnen.
Es gibt freilich eine Linie, über welche hinauszuschreiten auch der

Subjektivität, ungeachtet der ihr eigenen Schöpferkraft, nicht gestattet
ist. Innerhalb dieser Linie aber bewegt sich die Freiheit autonomisch.
Der Wille ist kein Uhrwerk, das sich etwa in einem Jesuitenpensionat
mechanisch aufziehen ließe, um dann das ganze Leben hindurch in der

ihm einmal gegebenen Richtung ruhig fortzulaufen. Eine kasernenmäßige

Erziehung, die alle Charaktere nach der einen Schablone

modelt, ist fast ohne Einfluß auf das Innere des Menschen. Weil sich
eben dieses, zufolge seiner durchaus dynamischen Verfassung, nicht
mechanisch wenden und drehen läßt, so wird in dem innerlichen
Menschen so viel wie nichts eine Erziehung ausrichten, die es nicht
versteht, dynamisch auf den Willen einzuwirken. Eine derartige
Einwirkung ist aber überall nur da möglich, wo der Wille von Innen heraus

angeregt und geleitet wird. Dies « von Innen heraus » bedeutet, daß

es das Hauptgeschäft der Erziehung ist, die dem Willen angeborene

schöpferische Initiative zu entwickeln und in ihrer Betätigung zu

berichtigen. Gerade wenn die Willenstätigkeit als schöpferische in dem
oben erläuterten Sinne begriffen wird, muß es einleuchten, daß nur
diejenige Erziehungsmethode von Erfolg begleitet sein kann, welche



4o6 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

der ganzen Eigenheit der zu erziehenden Individualität gerecht wird.
Damit die Richtung, welche den Zöglingen gegeben werden soll, von
Dauer sei, muß sie von ihnen ergriffen werden mit der vollen Energie
des Willens. Die Erziehung hat daher zu bewirken, daß gerade zu

demjenigen, was sie von ihren Zöglingen getan wissen will, von diesen

selbst der erste Schritt geschehe. Denn ohne ihre eigene, subjektive
Initiative werden sie nicht selbst-schöpferisch in die Bahn einlenken,
auf welche sie zu bringen die Erziehung bemüht ist. Wenn dies

nicht geschieht, so wird das Resultat der Erziehung ein künstlich
gemachtes sein, keine nova creatura oder Umbildung der Subjektivität,

wie sie durch eine Willensschöpfung vermittelt werden muß.

Damit also der Zögling in die ihm vorgezeichnete Richtung durch
einen Schöpferakt seines Willens sich versetze (und nur dann wird
er auch fürs Leben in ihr ausharren), muß der Ruf, welchen die

Erziehung an ihn ergehen läßt, einen Widerhall finden in der innersten

Eigenheit seines Naturells. Denn nur dem eigensten, nach den einzelnen

Individualitäten verschiedenen Naturgrund der Subjektivität entspringt
die schöpferische Tat der Freiheit. Es wird dagegen das innerste
Wesen der Freiheit, ihr dynamisch-organisches Grundgesetz verkannt,
wenn die Erziehung den einzelnen Individualitäten einen bestimmten

Typus aufzwingt, den sie schon im vornherein je nach ihren Zwecken

fertig macht. Es berührt ein solches Erziehungsverfahren, als schlechthin

technisches, auch bloß die Außenseite des Menschen. Von einer

eigentlichen Disziplin des Willens ist da überall nicht die Rede. Das

bloße Brechen des Willens ist noch keine Herrschaft über denselben,

ebensowenig als eine gute Dressur schon Erziehung ist. Der gebrochene

Wille, oder wenn derselbe bloß durch äußeren Zwang regiert wird,
zieht sich alsbald in seine eigene subjektive Region zurück, und in diese

ihm nachzueilen ist die Erziehung nur dann imstande, wenn sie eine

Sprache zu sprechen weiß, welche der eigensten Individualität jenes
Rebellen verständlich ist.

Diese Sprache richtet sich an die sittliche Naturanlage jedes
einzelnen Menschen. Jeder einzelnen Individualität nämlich entspricht
eine eigene sittliche Aufgabe, und diese zu erfüllen ist der Beruf
des Menschen. Die subjektive Schöpferarbeit, welche jedem einzelnen

Menschen innerhalb seines Kreises obliegt, entspricht genau je einem

bestimmten Moment des objektiven göttlichen Schöpfergedankens.
Und zwar ist in dem göttlichen Entwurf der Weltgeschichte die
sittliche Entwickelung der Menschheit wie die jedes einzelnen gerade



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 407

als freiheitliche schöpferisch gedacht. Es kann an diesem Orte noch

nicht ausführlicher der Unterschied erläutert werden, welcher zwischen
dem schöpferischen Denken der sittlich guten Handlungen besteht
und dem göttlichen Vorauswissen der sittlich bösen. Das Geheimnis
der Erziehung aber — nur soviel will ich hier bemerken — liegt darin,
die unter ihrer Leitung zu vollziehende subjektive Schöpferarbeit in
Übereinstimmung zu bringen mit der objektiven.

Es ist die Erziehung ein Organ der göttlichen Vorsehung, und hat
dieselbe in ihrem Kreise das nämliche zu leisten, was die göttliche
Vorsehung in dem ihrigen. Daraus erklärt sich die hohe Aufgabe
der Erziehung, sowie ihre große, wunderbare Macht über die Gemüter.

Ihr Einfluß ist kein schlechthin psychologischer. Schöpferische Kräfte
stehen auch ihr, wenigstens mittelbar, zu Gebote. Sie macht sich
dieselben dienstbar, insoweit sie ihren Einfluß zu vereinigen weiß

mit dem des göttlichen Schöpferwirkens. Weil die eigene Ökonomie
des pädagogischen Einflusses nicht verstanden wird ohne eine richtige
Vorstellung von dem Wesen der Sünde, deshalb mag eine vorläufige
Verständigung über den letzteren Gegenstand hier an ihrem rechten
Orte sein.

27. Die Virtuosität der Sünde.

Das göttliche Schöpferwirken, wie oft gesagt wurde, ist der
innerste Hebel auch aller sittlichen Tätigkeit. Weil dieselbe aber
eine wesentlich freiheitliche ist, so kann es kommen, daß die mit dem

Freiheitsvermögen dem menschlichen Willen verliehene subjektive
Schöpferkraft, welche den sittlichen Prozeß im einzelnen zu
vollziehen hat, ihre Schöpferenergie nach einer Richtung hin entfalte,
welche in Widerspruch steht mit dem objektiven göttlichen
Schöpfergedanken. Dieser Abfall des Willens von der Idee ist die Unsitt-
lichkeit, ein Mißbrauch der ihm gewordenen subjektiven Schöpferkraft,
die subjektive Karrikatur, nicht mehr das Abbild des objektiven
göttlichen Schöpferwaltens. Auch hier, in seiner Entartung, wirkt
noch der Wille schöpferisch. Ja, gleichwie das Unkraut oft üppiger
wuchert als die gute Saat, so gibt es auch eine eigene Virtuosität des

Bösen. Nachdem sich der Wille einmal aufgelehnt hat gegen die

Oberhoheit der göttlichen Idee, da erwacht in ihm erst recht lebhaft
das Bewußtsein seiner eigenen Schöpferkraft. « Eritis sicut dii, scientes

bonum et malum ». Das zum Mitwirken bestimmte Freiheitsvermögen
gebärdet sich nun als Alleinwirker. Der Sünder gleicht jenen Irren,



4o8 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

die da wähnen, sie seien Könige. Auch er in seinem Kreise maßt sich
das Recht der Majestät an, und je mehr dieser Wahnglaube in ihm
sich befestiget, mit umso größerer Energie entfaltet sich in der

Richtung des Bösen die schöpferische Spannkraft des Willens.
Gegen die schöpferische Macht, wie sie in der Sünde, obschon

als Abirrung, sich betätiget, sind bloß subjektiv-psychologische Waffen
nicht ausreichend. Es bedarf die Erziehung, um das Böse zu
überwinden, einer ontologischen Nachhilfe. Eine solche findet sie, indem
sie ihre Einwirkung vereiniget mit jener der göttlichen Schöpferaktion.
Kann auch das Böse eine schöpferische Energie entfalten, so ist
doch seine ganze Schöpferkraft im Vergleich zu der des Guten nur
wie eine eitle Scheinmacht, eine Scheinmacht der Verneinung. Denn
während dort die abgeleitete Schöpferwirksamkeit rein auf sich selbst

beschränkt und isoliert von dem göttlichen Schöpferwirken tätig ist,
geht die sittlich gute Handlung in der gleichen Richtung mit einer

göttlichen Schöpferströmung. Hier liegt die Bürgschaft für den schließlichen

Sieg des Guten über das Böse. Die Schöpfungen des letzteren
sind ein bloßes Scheingebilde. Die subjektive Schöpferarbeit bringt
es in der Abweichung von der göttlichen Idee und der daraus

folgenden Isolierung von dem objektiven Schöpferwirken zu keinem

positiven Resultate, welches hinausreichte über dieses Zeitleben ; und
gerade im Lichte der Ewigkeit besehen, zeigt sich die Tat in ihrem

ganzen sittlichen Wert oder Unwert. Die Plastik des Bösen ist eine

schlechthin subjektive, während jene des Sittlich-Guten sich dynamisch
verschlingt mit der objektiven Plastik des göttlichen Schöpferwirkens.
Die sittlich gute Tat wirkt in ihrem Kreise mit zur Verwirklichung
der göttlichen Schöpferidee, dagegen ist die Sünde gerade eine

Verneinung oder Verleugnung der göttlichen Idee.

28. Die scholastische Theodizee und der moderne Theismus.

Die ältere scholastische Theodizee sieht sich gezwungen, in die

göttliche Idee, durch welche die Schöpferarbeit Gottes geleitet wird,
auch die Sünde mit aufzunehmen. Gott — so suchte man den

Prozeß der Schöpfung dem reflektierenden Verstand zurechtzulegen —

sieht in dem Spiegel seines Wesens unendlich viel Welten ; aus dieser

Unzahl möglicher Welten gibt Gott der einen den Vorzug, und zwar
läßt sich Gott von dieser Wahl dadurch nicht abhalten, daß er
voraussieht, es werde in derjenigen Welt, welche ihm vor allen

übrigen möglichen gefällt, auch zur Sünde kommen ; wofür man den



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 409

Grund anführte, daß Gott geurteilt habe, es würde das Übel der
Sünde weit aufgewogen werden durch die großen Güter, zu welchen
sie die Veranlassung geben würde, wie z. B. durch die
Menschwerdung des Sohnes Gottes und die Verdienste der Märtyrer. Mit
dieser Anschauung kann sich der moderne Theismus nicht befreunden.
Denn ist in dem Plane, nach welchem Gott die Welt schafft und
dieselbe in ihrer Entwicklung trägt und erhält, auch schon die Sünde

mit aufgenommen, so fällt es dem Denken schwer, Gott nicht als den

Urheber derselben anzusehen. Auch hier hat die Scholastik ihr eigenes

Schlagwort, um sich aus der Klemme zu ziehen. Sie unterscheidet
zwischen Zulassung und Bewirkung der Sünde. Gott läßt nur die
Sünde zu, aber bewirkt sie nicht. Das Verhältnis Gottes zu der Sünde

ist allerdings jenes einer bloßen permissio ; aber es wird diese bei der
oben erwähnten Anschauung zu der eigentlichen Ursache der Sünde.

Denn die wirkliche Entscheidung des Willens (und diese allein, nicht
auch schon die bedingt mögliche macht jenen in Wahrheit zum
Sünder) ist ja durch Gott noch gar nicht vorausgewußt, wenn er
diejenige Welt zu schaffen den Entschluß faßt, deren Gesamtbild als

einen seiner wesentlichen Züge auch die Sünde in sich schließt. Dieses

ist daher auch schon dann etwas Notwendiges, wenn sich der Wille
noch gar nicht in Wirklichkeit für sie entschieden hat. Die Distink-
tionen, mit welchen die Scholastik jenen Konsequenzen auszuweichen

sucht, sind eitle Nothelfe. Der Ethik insbesondere bringt jene alte

Auffassung des Schöpfergedankens den namhaften Nachteil, daß es

ihr nicht mehr möglich ist, die letzte Norm der Sittlichkeit in der

göttlichen Idee zu erblicken. Deshalb dringt der moderne Theismus

darauf, daß der Begriff der Sünde ausgeschlossen werde aus dem

schöpferischen Gedanken Gottes. Dieser Forderung des modernen

theologischen Bewußtseins wird der dynamische Freiheitsbegriff gerecht.
Indem nämlich hier das Freiheitswirken als ein eigener subjektiver
Schöpfungszyklus gefaßt wird, so ergibt sich damit von selbst die

begriffliche Möglichkeit einer subjektiven Tätigkeit, an welcher Gott
keinen Anteil hat, obschon die Kraft dazu der Kreatur von Gott

gegeben wurde.

29. Molinismus und Thomismus.

Das lebhaft gefühlte Bedürfnis eines solchen Begriffes war die

treibende Idee des Molinismus. Aber auch er hat es nicht soweit

gebracht, des rechten Schlüssels zu jenem Begriffe habhaft zu werden.



410 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

Denn mit Recht repliziert gegen ihn der Thomismus : er selbst (der
Thomismus) lasse zwar dem Willen auch zu der sündhaften Tat durch
Gott die Initiative geben, aber eben doch nur bezüglich der physischen
Bestandteile jener Tat, welche etwas Gutes seien ; darum eben nenne
er die göttliche Einwirkung auf menschliches Wollen eine praedeter-
minatio physica. Das eigentlich Ethische an der Sünde bleibe dagegen,
sofern es sündhaft ist, gänzlich unberührt von dem göttlichen Einflüsse,
und gehe die ethische Abweichung oder die Sünde als solche einzig
und allein von dem Willen aus ; diesem nämlich komme seiner geschöpflichen

Beschränktheit zufolge oder seiner Abstammung aus dem Nichts
die traurige Prärogative zu, unter dem physischen Impuls der
göttlichen Einwirkung auch ethisch abweichen zu können und so wieder
zurückzusinken in das Nichts seines Ursprungs. So schwer es nun auch
dem Thomismus fällt, für diese Deutung seiner Freiheitslehre den

begrifflichen Beweis zu führen, so bekundet sich doch in dem bloßen
Streben nach jenem Ausweg ein tief wissenschaftlicher Sinn, der ein
Besseres zu leisten die Fähigkeit besessen hätte, wenn es ihm anders

gestattet gewesen wäre, über die durch die Schule sanktionierten
Formeln, die, wie alles Menschliche der Entwicklung bedurften,
hinauszuschreiten und dieselben in freier Forschung organisch weiterzubilden.
Das alte « et voluisse sat est » gilt übrigens, wenn irgendwo, so namentlich

in der hier angeregten Frage, in welcher es das reflektierende
Denken, wenn anders das Dogma in seiner ganzen Schärfe

festgehalten werden soll, wohl niemals bis zu völliger Durchsichtigkeit
bringen dürfte. Dagegen, so fährt der Thomismus in seiner
Rechtfertigung fort, ergibt sich bei genauerer Prüfung, daß gerade die
molinistische Weltanschauung den göttlichen Schöpferakt auch bis zu
dem Ethischen an der Sünde hindurchdringen läßt, und damit Gott
als den Urheber der Sünde hinstellt. Denn, so begründet der Thomismus
seine Anklage, molinistisch wird der göttliche Schöpferakt selbst (also

wohlgemerkt, nicht bloß, wie nach unserer Fassung, eine abgeleitete
Schöpfertätigkeit) dem menschlichen Willen überlassen zu beliebigem
Gebrauch. Dreht sich der Wille nach rechts, so wirkt Gott, dessen

Schöpfereinfluß dadurch auch die Richtung nach rechts erhält, in
und mit dem Willen etwas Gutes. Wenn sich aber der Wille nach
links wendet und damit auch die göttliche Schöpferaktion nach links
zieht, so wird diese durch die Bosheit des Willens gezwungen, die
Sünde desselben mitzuwirken ; aber die Verantwortlichkeit dafür, meint
der Molinismus, fällt allein auf den Willen zurück, weil er in seiner



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 411

Bosheit den göttlichen Schöpferakt nach links gezogen hat. Abgesehen

von dem schlechthin mechanischen Verhältnis, in welchem hier die

göttliche Schöpferallmacht menschlichem Willen gegenüber steht,
abgesehen ferner von der Gottes durchaus unwürdigen Unterordnung
seines Schöpfereinflusses unter die menschliche Laune, trifft hier Gott
zuallererst der Vorwurf des Leichtsinnes. Denn als im höchsten Grade

leichtsinnig muß es bezeichnet werden, daß Gott seine Allmacht einem

so unzuverlässigen Gesellen, wie der menschliche Wille einer ist, zu
unbeschränktem Gebrauche überläßt. Aber es bleibt nicht beim bloßen

Leichtsinn, sondern es wird Gott wirklich zum Mitschuldigen an der
sündhaften Handlung. Denn molinistisch sieht Gott diese von Ewigkeit
voraus und hätte sie auch verhindern können, wenn es ihm beliebt
hätte, den Menschen in eine andere Situation zu versetzen oder die
Umstände nicht eintreten zu lassen, von welchen er voraussieht, daß
sie für den Menschen eine Gelegenheit zur Sünde, die Veranlassung

zu seinem ewigen Verderben sein werden. So ist denn auch molinistisch,
wenigstens um nichts weniger als vom Standpunkte des Thomismus

aus, Gott die letzte Ursache der Sünde.

30. Die mechanische und die dynamische Freiheitslehre.

Die Scholastik hat keine befriedigende Anschauung gewonnen von
dem Verhältnis des göttlichen Schöpferwirkens zu der Sünde der

menschlichen Freiheit. Der tiefere Grund davon liegt in ihrer
mechanischen Auffassung der Mitwirkung Gottes mit geschöpflicher Tätigkeit.
Bei dem mechanischen concursus des göttlichen Schöpferwirkens mit
menschlicher Freiheit, über welche Fassung die Scholastik nicht
hinauskommt, ist der menschliche Willensakt ein Compositum aus den

Wirkungen zweier Partial-Agentien, des göttlichen Schöpferaktes und
der menschlichen Freiheit. Das Wechselverhältnis beider zueinander

kann nun als ein dreifaches gedacht werden. Entweder läuft der göttliche

Akt voraus und appliziert den menschlichen Willen zur Tat (die

thomistische praedeterminatio), oder es geht umgekehrt die menschliche

Willensentscheidung voraus und zieht die göttliche Schöpfermacht

nach sich (der molinistische concursus indifferens), oder endlich

—- und dieses ist die dritte Möglichkeit — es laufen beide

Einwirkungen, die göttliche und jene menschlicher Freiheit, schlechthin

parallel (die skotistische condeterminatio). So oft es sich darum
handelt, nach der einen oder anderen jener drei Erklärungsweisen



412 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

das Verhältnis Gottes zu der sündhaften Tat sich begrifflich zurecht

zu legen, stößt das christliche Bewußtsein auf eine Härte der
Anschauung, durch welche seine Frömmigkeit tief verletzt wird. Gleichwie

bei der ersten Auffassung die Güte undenkbar wird, so schreibt
die zweite dem göttlichen Schöpfereinfluß eine seiner durchaus
unwürdige Wirkungsweise zu. Die dritte beschränkt sich darauf, das

Faktum der göttlichen Mitwirkung schlechthin zu konstatieren, ohne

für die begriffliche Vermittlung derselben auch ihr Scherflein
beizutragen. Wollte man aber jenen Begriff einer condeterminatio (d. h.

einer mit der menschlichen Willensentscheidung immer parallel laufenden

göttlichen Tat) auch auf die sündhaften Taten menschlichen
Willens anwenden, so dürften sich hieraus noch größere Schwierigkeiten
ergeben, als aus den beiden anderen Fassungen. Es würde nämlich
bei jener Anschauungsweise der göttliche Schöpferakt schlechthin
unmittelbar und kraft eigener Entscheidung auf die Sünde influieren,
während derselbe molinistisch doch erst durch die Bosheit des Willens
dazu bestimmt wird oder thomistisch dem Willen bloß den Impuls
gibt zu demjenigen, was in dem sündhaften Akte Gutes ist, inzwischen
die mit jenem physisch und an sich betrachtet guten Akte, zufolge
seiner konkreten Umstände, unfehlbar verbundene ethische Abweichung
ausschließlich dem freien Willen überlassend. Ist diese thomistische
Fassung auch begrifflich nicht vollziehbar, so tritt da die Schwierigkeit,
welche die christliche Weltanschauung in diesem Punkt nun einmal
für das begriffliche Denken darbietet, doch klar hervor, und wird zu
deren Lösung wenigstens ein kräftiger Anlauf genommen. In arduis
et voluisse sat est.

Die Klippe, an welcher die Scholastik scheiterte, umschifft der

dynamische Freiheitsbegriff. Von seinem Standpunkt aus gestaltet
sich die göttliche Mitwirkung mit menschlichem Freiheitswollen — im
Gegensatz zu dem mechanisch gedachten concursus der Scholastik —
als dynamische. Göttlicher Schöpfereinfluß verhält sich hier zu der

menschlichen Willenstat nicht als etwas Simultanes, sondern vielmehr
als deren aktuoses Prinzip. Wenn wir den hier entwickelten Freiheitsbegriff

mit den Lehren der alten Theologie vergleichen (und es liegt
mir etwas daran, das organische Band zwischen unserer Neufassung
und der älteren Anschauung aufzuweisen), so wird unser dynamischer
Konkurs (ich behalte mit Absicht diesen Ausdruck bei) allerdings als
ein concursus praevius zu bezeichnen sein. Insofern will unser
Grundgedanke auch seine thomistische Abstammung nicht verleugnen. Aber



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 413

es glaubt sich derselbe nicht minder rühmen zu dürfen einer lebendigen
Weiterbildung und tieferen Fassung der thomistischen Wurzelidee. Es
wird durch uns die letztere erst recht in Fluß gebracht und
eingeführt in einen Prozeß organischer Entwicklung. Dies geschieht,
insoweit unsere Darstellung gerade die Aktuosität göttlicher
Einwirkung sich zu ihrem Ausgangspunkt und zu ihrer leitenden Idee

gewählt hat.
Die nämliche Idee ist auch der thomistischen Freiheitslehre nicht

fremd geblieben. Sie ist ja miteingeschlossen in der thomistischen
Vorstellung von der belebenden Energie des göttlichen Schöpferwaltens.
Damit war dasselbe auch gedacht als Freiheit schaffendes Prinzip.
Gleichwohl war die Thomistik weit entfernt davon, die ganze Konsequenz

ihres Wurzelgedankens zu begreifen. So kommt es, daß die

Idee der Freiheit schaffenden Energie göttlicher Aktion in der
thomistischen Darstellung eine verhältnismäßig nur sehr untergeordnete
Rolle spielt, während dieselbe gerade zum Angelpunkt des ganzen
Systems hätte gemacht werden sollen. In ihrem Lichte besehen, hätte
sich die göttliche Mitwirkung mit menschlicher Freiheit ganz anders

ausgenommen, als dieses bei der herrschend gewordenen Schulform
der Fall ist. Dazu kam noch, daß die jüngere Thomistenschule (wie

überhaupt die ganze nachtridentinische Theologie keinen Sinn für
eine tiefere Anschauung hatte) nachgerade es dahin gebracht hat,
jene Idee, die sie aus besserer Zeit als ihr Erbe überkommen hatte,

von Grund aus zu verderben. So sank das menschliche Freiheitswollen
nach und nach herab zu einem rein passiven, mechanischen Appliziert-
werden menschlichen Willens durch ein ihm eingegossenes,

fremdartiges, unorganisches Element oder eine sogenannte qualitas fluida.

Von der Freiheit blieb da eben nicht mehr als der bloße Name übrig.
Wer sich mit der bloßen Behauptung der menschlichen Freiheit

nicht begnügte, der kam unwillkürlich dazu, in das Fahrwasser des

Molinismus einzulenken. Hier wurde wenigstens das theologische

Decorum besser gewahrt, und waren die geläufigen Schulausdrücke

minder anstößig. Bei dieser glatteren Außenseite war die molinistische

Freiheitslehre innerlich umso ärmer. Die argen Ausschreitungen
einzelner nachtridentinischer Casuisten und der in der Moral eingerissene

Laxismus stehen offenbar in einem ursächlichen Zusammenhange mit
der allmählichen Verwässerung und Verflüchtigung des inneren
spekulativen Gehaltes der christlichen Freiheitslehre.

Die praktischen Konsequenzen, zu welchen jenes auf dem Ge-



414 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

biete der spekulativen Ethik immer mehr überhand nehmende Ab-
schwächungsgelüste folgerichtig führen mußte, hat der römische Stuhl
durch seine Proskriptionen allerdings abgeschnitten. Aber die mechanische

Auffassung menschlicher Freiheit, wo die Krankheit der nach-
tridentinischen Ethik ihre eigentliche Wurzel hatte, schleppte sich

gleichwohl fort durch die ganze neuere Scholastik hindurch und ist
auch heute durchaus noch nicht überwunden. Die moderne (katholische)

Theologie ließ bis jetzt die alte Lehre von dem concursus divinus
so ziemlich bei Seite liegen. Es liegt aber gerade dort der Schlüssel

zu einer spekulativen Freiheitslehre.
Eine Neuauffassung der Lehre von der menschlichen Freiheit,

wie sie nach der obigen Auseinandersetzung als ein dringendes
theologisches Zeitbedürfnis sich darstellt, wird daher nicht umhin können,
auch über jenen alten concursus sich klar zu werden. Der
gegenwärtige Versuch möchte dabei die folgende Korrektur vorschlagen,
daß nämlich die von der Thomistik als concursus praevius gedachte

göttliche Mitwirkung mit menschlicher Freiheit vielmehr begriffen
werden als ein concursus actuosus. Das schöpferische, alles geschöpfliche

Leben und Weben tragende und erhaltende Gotteswalten ist
allerdings auch die bewegende Kraft des menschlichen Freiheitswollens,
aber es muß diese Bewegung des Willens durch Gott schärfer als

dynamische gedacht werden. Und zwar bewegt die göttliche Schöpfermacht

den Willen dynamisch, indem sie sich selbst, natürlich mit den

notwendigen Beschränkungen, menschlichem Willen mitteilt. Dieser
wird da nicht allein (wie es der Thomismus will) passiv durch Gott
bewegt, noch reißt derselbe (nach molinistischer Anschauung) die

göttliche Schöpfermacht mit sich, damit sie alles wirke, was nur immer
ihm beliebt, auch — wenn es ihm gefällt — die Sünde ; sondern es

bewirkt vielmehr hier, vom Standpunkt einer dynamischen Freiheitslehre

aus, der göttliche Impuls gerade dies, daß in seinem Kreise der
Wille selbst schöpferisch tätig sei. In dieser abgeleiteten Schöpfertätigkeit

besteht die menschliche Freiheit. Denn es kommt jene dem

Menschen eben dadurch zu, daß er einen Anteil gewinnt an der

göttlichen Schöpferfreiheit. Ist ein freies Wirken Gottes (eines, das

auch nicht sein könnte) nur als schöpferisches denkbar, d. h. als das

Setzen eines durchaus neuen Anfangs, so kann umgekehrt der menschliche

Wille nur dann als freitätig sich selbst bestimmend begriffen
werden, wenn er seine eigene kleine Welt, d. h. die weitere Gestaltung
der Verhältnisse, in welchen er geboren ist und seine definitive



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 415

Stellung in der großen Geisterwelt, bezw. gänzlich voraussetzungslos,
ohne nämlich durch eine nicht in seiner Macht gegebene Voraussetzung

dazu bestimmt zu werden, sich selbst zu schaffen imstande ist.

31. Der göttliche Schöpfergedanke und die Sünde des Menschen.

Mittelst der schöpferischen Initiative, welche hier der menschlichen
Freiheit zuerkannt wird, ergibt sich für diese eine eigene Wirkungssphäre,

innerhalb welcher es ihr freisteht, entweder mit dem göttlichen
Schöpferwalten als dessen MitWirkerin mitzuarbeiten, aber auch wohl
den Versuch zu machen, als Alleinwirkerin sich zu betätigen. Diese

Emanzipation der Freiheit ist gegen ihre natürliche Bestimmung, ein

Mißbrauch der ihr zuteil gewordenen subjektiven Schöpferkraft. In
ihrem Alleinwirken schlägt die menschliche Freiheit eine Richtung
ein, welche abweichend ist von dem göttlichen Schöpfergedanken.
Es war allerdings der göttliche Schöpferratschluß kein blindes Wollen ;

nichts von dem, was wirklich einmal geschieht, geschieht ohne göttliche
Zulassung, ohne daß es Gott vorausgewußt hätte. Dies gilt auch von
den einzelnen Taten der menschlichen Freiheit ; aber es verhält sich

zu denselben der göttliche Schöpfergedanke auf verschiedene Weise,

zu den guten als sie bejahend und zu den schlechten als verneinend.
Die Verneinung der Sünde durch die göttliche Idee gibt den

Begriff des göttlichen Gerichtes. Der aus diesem Zeitleben, außer
welchem der Mensch nicht mehr die Macht besitzt, sich durch eine

Willensschöpfung ein neues Schicksal zu schaffen, in einer

Geistesverfassung scheidende, welche durch Gott verneint wird, ist auch

in Ewigkeit von Gott, der einzigen Quelle seiner Seligkeit, geschieden.

Mit der Sünde durchkreuzt die menschliche Freiheit das göttliche
Schöpferwollen. Aber es muß jene, welche wie ein greller Mißton
die Harmonie der Schöpfung für immer zu zerstören scheint, doch

schließlich dazu dienen, daß die Herrlichkeit Gottes nur umso glänzender

sich in der Schöpfung offenbare. Es bewährt sich hier die

schöpferische Kraft des göttlichen Vetos, der göttlichen Verneinung
der Sünde, indem sie es versteht, das Böse zum Guten zu wenden.

32. Das göttliche Schöpferwollen in seinem Verhältnisse

zu dem Vorauswissen Gottes.

Wenn, wie weiter oben gezeigt wurde, durch die Scholastik auch
die Zulassung der Sünde in die schöpferische Idee Gottes

mitaufgenommen wurde, so war dies die Folge einer anthromorphistischen



4l6 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

Befangenheit. Man ließ nämlich dem göttlichen Schöpferratschluß
eine vorläufige Beratschlagung vorausgehen, in welcher Gott mit sich
selbst überlegt, wie er es wohl anfange, und welche aus den ihm
möglichen Welten er eigentlich schaffen solle. Er sieht da eine Welt,
deren eigentümliche Gestaltung auch die Sünde notwendig in sich

schließt. Dessenungeachtet beschließt Gott, gerade diese und keine
andere Welt zu schaffen. Die notwendige Folge dieses Beschlusses ist
nun die Zulassung der Sünde. Aber, wie eben gezeigt wurde, da der

Beschluß, die Sünde zuzulassen, in Gott früher besteht, als die sündhafte

Willensentscheidung als wirkliche von ihm vorausgesehen wird,
so fällt es dem Denken schwer, jenen Beschluß als bloße permissio
und nicht als die eigentliche bewirkende Ursache der Sünde
anzusehen. Diese Schwierigkeit läßt sich unschwer heben, wenn der

göttliche Schöpferratschluß in ein anderes Verhältnis zu dem Vorauswissen

der Sünde gebracht wird. Es muß das göttliche Schöpferwollen,
mit allen den einzelnen Momenten seines Begriffes, ohne welche es nicht
gedacht werden kann, als ein einziger, einfachster, mit göttlichem
Wesen selbst identischer Akt begriffen werden. Da ist in Gott keine

von dem Schöpferakt selbst begrifflich zu trennende Geistesfunktion,
welche jenem einleitungsweise voranginge. In dem nämlichen einzigen
Akte, mit welchem Gott die Welt schafft und erhält, sind auch die

Erwägungen und Betrachtungen, ohne welche unsere anthropomor-
phistische Betrachtungsweise den Prozeß der Schöpfung sich nicht zu
denken weiß, in eminenter Weise mit eingeschlossen. Die Selbstliebe

Gottes, also der ewige Liebesakt, mit welchem Gott sich selbst will, ist

zugleich seine Schöpferliebe. Diese, oder das Wollen der Welt ist nicht
erst anfänglich eine bloße Velleität ; es wäre Gottes durchaus unwürdig,
mit sich selbst etwa so zu Rate zu gehen : ich möchte wohl eine

Welt schaffen, aber wie fange ich es an welche der mir möglichen
Welten soll ich denn wählen Nein, die Selbstliebe Gottes ist auch

zugleich seine schöpferische Liebe zur Welt, indem unmittelbar in

jener der Beschluß mit eingeschlossen ist, daß die eigene, die Gott
immanente Güte ihre Strahlen auch nach außen werfe, auch einem

Anderen neben Gott von ihrem Reichtume mitteile. Sind so die Selbstliebe

Gottes und seine Schöpferliebe allerdings nur ein Akt, so sind

doch die Objekte, auf welche derselbe hinzielt, durchaus verschieden :

Gott und die Welt. Aus dieser Verschiedenheit erklärt es sich denn,
daß Gott das eine Objekt mit Notwendigkeit will, und das andere

mit Freiheit. Weil das göttliche Schöpferwollen ein schlechthin freies



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 417

ist, oder, als auf etwas nicht Göttliches gerichtet, dasselbe überhaupt
auch nicht wollen könnte, so kann es auch, obschon an sich schlechthin
von Ewigkeit, gleichwohl seinen Gegenstand dergestalt wollen, daß
derselbe erst in der Zeit wirklichen Bestand gewinne. Wenn die ewige
Selbstliebe Gottes zugleich eine ewige, obschon freie Liebe zur Welt
ist, so deliberiert Gott ebensowenig über die Schöpfung der Welt,
als er darüber mit sich zu Rate geht, ob er sich selbst lieben solle,
oder nicht.

Der ewige Grundzug des göttlichen Naturells ist die Liebe. Liebe
ist auch die erste Betätigung des göttlichen Schöpferwirkens. Es ist
eine freie Liebe, die nicht mit Notwendigkeit, wie die göttliche
Selbstliebe, durch ihr Objekt sollizitiert wird. Dies allein sichert schon
den Begriff der freien Schöpfung. Freiheit ist auch da denkbar, wo ihr
keine Wahl vorausgeht. Wahl setzt immer eine Unentschlossenheit

voraus und bringt deshalb eine Veränderung mit sich, einen Übergang

von dem Nichtentschlossensein zum Entschlossensein. Es wird
sich ein schärferes Denken niemals damit befreunden können, den

Begriff der Wahl auch auf Gott zu übertragen. Auch ist jene
Vorstellung von einer durch Gott getroffenen Wahl etwas durchaus
Überflüssiges und eben nur das Erzeugnis eines versteckt anthro-
pomorphistischen Gottesbegriffes. Man könnte die Annahme einer

Schöpferwahl deshalb als notwendig erachten, weil sonst der göttliche
Schöpferratschluß ein blindes Wollen wäre, wobei Gott nicht wüßte,

was er eigentlich schaffen werde. Dazu nämlich, meint man, sei es

erforderlich, daß Gott zuvörderst seine Ideen konsultiere. Es heißt
dies eben das Gesetz, nach welchem unser eigenes Wollen sich

vollzieht, auch auf Gott übertragen. Denn wenn auch dem göttlichen
Schöpferratschluß keine weitere Überlegung vorangeht, so ist derselbe

doch deshalb noch kein blindes Wollen. Weil mit göttlichem Wesen

identisch, ist er selbst das Licht. Die scientia simplicis intelligentiae
oder die Wissenschaft von dem bloß Möglichen braucht ihm die

Leuchte nicht erst voranzutragen. Vielmehr ist jene Wissenschaft

in dem göttlichen Schöpferakte selbst per eminentiam miteingeschlossen.

Dann ist die göttliche Güte, welche die innerste Triebkraft der

Schöpfung ist, zugleich auch der Spiegel des Möglichen. Der Schöpferwille

Gottes ist zugleich sein Schöpfergedanke, ein denkendes Wollen
und ein wollendes Denken, ein schöpferischer Lichtstrahl, der neben
sich eine neue Welt erstehen läßt, damit er selbst in ihr sich spiegele.

Zufolge dieser seiner Lichtnatur ist das göttliche Schöpferwollen auch

Divus Thomas. 27



4l8 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

für Gott der Spiegel, in welchem er alles Zukünftige voraussieht.
Demnach hat der göttliche Schöpferwille in sich selbst seine ratio
sufficiens, weil er zugleich Weisheit, Güte, Gerechtigkeit ist. Insofern
kann alles, was Gott immer schaffen will, nur sehr gut ausfallen.
Insoweit dem Menschen überhaupt eine Erkenntnis des Göttlichen

gestattet ist, welche hier auf Erden nur immer eine durchaus
unvollkommene bleiben wird, dürfte der innergöttliche Prozeß des Schöpferwollens

etwa in folgender Weise zu denken sein : Gott liebt von
Ewigkeit und mit Notwendigkeit seine eigene Güte. Diese ewige
Selbstliebe Gottes ist begleitet von einer ewigen, aber freien Schöpferliebe.

Letztere will in ihrem ersten Stadium einen bestimmten schöpferischen

Erguß der göttlichen Seinsfülle nach außen, ohne daß Gott
zu dem Wollen gerade dieser konkreten Betätigung seiner Schöpferliebe

durch irgend welche Rücksicht bestimmt würde. Es ist dies

schlechthin eine Wirkung seiner Freiheit. Denn diese besteht nicht
allein darin, daß der göttliche Wille überhaupt auch gar keine Welt
hätte wollen können, sondern er darf auch nicht unter der Voraussetzung

des freien Entschlusses, eine Welt zu schaffen, durch irgend
etwas, und sei es auch seine eigene Weisheit, zu dem Wollen einer
bestimmten Welt derart veranlaßt werden, daß er gegen seine Weisheit
handeln würde, falls er eine andere schüfe.

33. Die göttliche Zulassung.

Unsere Fassung des Verhältnisses des göttlichen Schöpferwollens
zu dem Vorauswissen Gottes führt zu einem neuen, von der
scholastischen Vorstellung verschiedenen Begriffe der göttlichen Zulassung.
Durch den Beschluß, die Welt zu schaffen, welcher so alt ist als die

göttliche Selbstliebe, will Gott mit Freiheit sich ein Abbild seiner

eigenen Herrlichkeit erwecken. Er will neben sich eine andere, von
Gott verschiedene Geisterwelt, damit sein eigenes inneres Leben sich
in jener spiegele. Es soll aber in dem neuen Reich auch das göttliche
Schöpferwirken nachgebildet werden, und zu diesem Zwecke müssen
die zu schaffenden Geister auch die Gabe der Freiheit erhalten. Dieses

allein, d. h. ein Abbild der in dem Schacht des göttlichen Wesens

verborgenen Seinsgrade, ist der Gegenstand des göttlichen
Schöpfergedankens in jenem Punkte der Ewigkeit, wo die Schöpfung der Welt
beschlossen wurde. Gott fragt da nicht zuvörderst ; wie wird es gehen
was wird Adam mit seiner Freiheit machen Er ist von vorn herein
versichert, daß es gar nicht anders gehen könne, als sehr gut : Es wäre



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 419

eben nicht die ganze volle Schöpferfreiheit mehr, wenn Gott fragen
müßte : geht es darf ich Das « respice finem » gilt nur für dasjenige
Wollen, das seinen Leitstern nicht in sich selbst trägt. Das göttliche
Wollen aber hat einen immanenten Regulator, nicht präzise sofern

es Wollen ist, sondern insoweit es eins ist mit der ewigen Weisheit
und deshalb niemals in die Lage kommen kann, in seiner Richtung
von jener abzuweichen. Gott sieht demnach nach unserer Fassung

vor jenem Begriffsmoment, wo er schöpferisch die Welt will, die Sünde

als bedingt zukünftige noch gar nicht voraus. Im ersten Augenblick
der Ewigkeit, zugleich mit seiner ewigen Schöpferliebe, will Gott auch
ein außergöttliches Nachbild seines eigenen Ethos. Und zugleich mit
diesem Wollen entrollt sich vor dem Auge Gottes die ganze große Kette
der ethischen Entwicklung der Menschheit. Da sind ihm gegenwärtig
alle einzelnen Taten der dem menschlichen Willen eigenen subjektiven
Schöpferkraft. Denn gleichwie diese selbst, so hat auch ihre konkrete

Betätigung, obschon die Initiative zu letzterer dem Menschen zukommt,
in dem göttlichen Schöpferwollen ihre letzte Wurzel. In der menschlichem

Willen zuteil gewordenen, subjektiven Schöpferinitiative bewährt
sich gerade, wie früher ausführlich entwickelt wurde, die ethische

Energie des göttlichen Schöpferwollens. In dieser ethischen Zeugungskraft

seines eigenen Schöpferaktes sieht nun Gott alle Entscheidungen
menschlichen Willens, und zwar sieht er sie da nicht als sein eigen

Werk, sondern vielmehr als die subjektive, eigenste Schöpfung menschlicher

Freiheit. Diese göttliche Erkenntnis, welche nach der Denkweise

der älteren Theologie als eine scientia visionis zu begreifen wäre,

hat die freie Willensentscheidung zu ihrer Voraussetzung. Es wird
da dieselbe nicht, wie bei der thomistischen Fassung, in einem Medium

vorausgesehen, welches sich zu der Subjektivität als èin fremdartiges
Element verhielte, und wodurch jene etwa, im Sinne des thomistischen
Prädeterminismus, von außen nach einer gewissen Richtung hin
bestimmt würde. Dagegen war der Molinismus ganz in seinem Recht

mit der Behauptung, es könne die menschliche Freiheit nur dann

gerettet werden, wenn die zukünftigen Taten menschlichen Willens
in diesem selbst und nicht in einem von ihm verschiedenen Medium

durch Gott vorausgesehen würden. Dies ist das Wahre in dem

Molinismus und wird dasselbe auch von unserer Fassung anerkannt.
Unsere Korrektur will bloß das mechanisch-äußerliche Verhältnis beseitigen,

in welchem nach molinistischer Anschauung Gott und Welt
einseitig dualistisch sich einander gegenüberstehen. Zu diesem Zwecke



420 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

muß der Begriff des göttlichen Schöpferwollens tiefer, lebendiger gefaßt
werden, und ist in Gott selbst ein Moment aufzuweisen, mittelst dessen

es begreiflich wird, wie Gott in geschaffenem Willen selbst die eigenen

Entscheidungen voraussehen könne, ohne doch gezwungen zu sein,

zur Beobachtung dessen, was der Wille tun wird, auch sich selbst

herauszugehen. Jenes Begriffsmoment, welches der Scholastik fehlte
oder bei ihr nicht zu der rechten Geltung kam, liegt in unserer Fassung
der ethischen Energie göttlicher Aktion. Es wird bei dieser

Anschauungsweise deutlich genug, wie in der Tat der Wille die einzige
Ursache der Sünde ist. Denn nicht nur unmittelbar geht die sündhafte

Entscheidung ausschließlich von dem menschlichen Willen aus, welchem

durch seine subjektive Schöpferkraft die ethische Initiative hinreichend

verbürgt ist, sondern auch nicht einmal mittelbar kann das göttliche
Schöpferwalten als Ursache der Sünde angesehen werden. Denn es

ist hier die Erlaubnis der Sünde nicht wie vom Standpunkte der

scholastischen Theodizee aus etwas a priori Gewolltes, so daß nach

der einmal erfolgten göttlichen Erlaubnis der Sünde die letztere für
den Willen ganz und gar unvermeidlich wird. Dagegen ist bei der

obigen Konstruktion des innergöttlichen Prozesses der Schöpfung die
sündhafte Willensentscheidung als wirklich und nicht nur bedingt
zukünftige früher vorausgewußt, als Gott den Beschluß faßt, dieselbe

zuzulassen. Es kann demnach die göttliche Zulassung in keiner Weise

ursächlich auf die sündhafte menschliche Willensentscheidung
einwirken. Gleichwohl bringt es immerhin schon der Name der Zulassung
mit sich, daß es auch in Gottes Macht gestanden hätte, die Sünde

zu verhindern. Es gehört die Erläuterung dieses Lehrpunktes in den

dritten Abschnitt, welcher von dem Einfluß des objektiven Ethos
auf das subjektive handelt. Hier kam es nur darauf an, dem Willen
zuzuerkennen, was des Willens ist ; und ich glaube, hier die subjektive
Zurechnungsfähigkeit schärfer gefaßt zu haben, als dies die alte
Schultheologie getan hat. Dabei muß es aber der späteren Darstellung
vorbehalten bleiben, die hier schlechthin versuchsweise vorgeschlagene

Fassung zu den anderen Lehrpunkten des katholischen Systems, wie zu
der Lehre von der göttlichen Vorsehung, in das rechte Verhältnis zu

bringen.

34. Die Möglichkeit der Sünde.

Wenn mit Hilfe des bisher entwickelten Freiheitsbegriffes, bei
welchem die menschliche Freiheit als abgeleitete Schöpfertätigkeit



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 421

gefaßt wird, schärfer, als dies die ältere Fassung gestattet, der Nachweis

geführt werden kann, daß die Ursache der Sünde ausschließlich
innerhalb der subjektiven Sphäre gesucht werden müsse, so gibt
außerdem jener Begriff eines sekundären Schöpferwirkens dem Theologen

den Schlüssel in die Hand zu einer befriedigenden Erklärung
der Möglichkeit der Sünde. Der subjektive Schöpfungszyklus soll ein

Abbild sein des objektiven göttlichen Schöpferwirkens. Wie dieses

letztere, hat auch die geschöpfliche Freiheitstätigkeit ihren letzten
Hebel in der schöpferischen Anziehungskraft göttlicher Güte, und auch

ihr Leitstern ist der nämliche, welcher dem Willen Gottes voranleuchtet.
Denn die göttliche Weisheit ist auch zugleich das Licht, welches jeden
Menschen erleuchtet, der da in diese Welt kommt. In Gott aber
bewirkt die Identität seines Willens und seiner Weisheit, da LT sich

jenes niemals in einer Richtung betätigt oder vielmehr betätigen kann,
welche der Norm des göttlichen Wollens, seiner Weisheit zuwiderliefe.
Es ist ein Wesens-Band, jenes der Identität, welches die

Übereinstimmung des göttlichen Willens mit seinem ewigen Gesetze vermittelt.
Was so in Gott von Natur besteht, die ideale Richtung seines ganzen
Strebens oder dessen Übereinstimmung mit der göttlichen Idee als der
Ordnerin der göttlichen Taten : dies kommt im Menschen nur vermittelst
einer ethischen Schöpfung zustande, welche glücklich zu vollziehen
die Lebensaufgabe des Menschen ist. Aus diesem Verhältnis erklärt
sich bereits die Möglichkeit eines Abfalls von der göttlichen Idee oder
eines Mißlingens jener dem Menschen obliegenden Nachahmung der

göttlichen Schöpferarbeit.
Die Freiheitssignatur des menschlichen Wollens ergibt sich nach

unserer Fassung aus dem Endziel des Menschen. Weil dieses kein

geringeres ist, als das höchste Gut unmittelbar und an sich, so eignet
dem Menschen gewissermaßen eine Oberherrschaft über alle geschaffenen

Güter, so daß er dieselben gebrauchen kann, wie es ihm beliebt. Aber

es ist dies eben doch bloß das Vermögen der Freiheit. Die wirkliche
Freiheit wird dem Menschen erst dann zuteil, wenn er die einzelnen,

seinem freien Gebrauche überlassenen Güter so gebraucht, wie er sie

gebrauchen soll. Er soll sie aber gebrauchen in der nämlichen Weise,

wie sich Gott derselben bedient. Es soll nämlich der Mensch sich

selbst und alle ihm gewordenen Güter dem einen Zwecke dienstbar

machen, in welchem auch das göttliche Schöpferwirken sein letztes
Motiv hat. Es ist zwar die göttliche Güte, als die treibende Kraft
des göttlichen Schöpferwirkens, zugleich auch, wie die frühere Unter-



422 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

suchung gezeigt hat, der innerste Hebel des menschlichen Willens
und die Gewähr seiner Freiheit. Aber solange als der Mensch nicht
mit freiem Entschlüsse Gott als sein Endziel ergriffen hat und ihm
sein ganzes Tun und Lassen unterordnet, bleibt die göttliche Güte

nur der physische Hehel seines Wollens. Es muß der dem Menschen

angeborene blinde Seligkeitsdrang entwickelt werden zur bewußten
Gottesliebe. Nur wo von dieser das Wollen des Menschen getragen
und geleitet wird, ist das Freiheitsstreben in Übereinstimmung mit
seinem innersten, aber ohne die Liebe zu Gott noch unbewußten,
schlechthin physischen Hebel. Erst durch die Liebe steigert sich
derselbe zum ethischen Motiv. So ist denn die Liebe die Seele des

Sittlichen. In der Liebe liegt die wirkliche Freiheit, das wahre Ethos,
denn ohne sie ist das menschliche Freiheitsstreben nur das Zerrbild
der göttlichen Schöpferarbeit. Das menschliche Wollen erlangt erst
die rechte, die ideale Freiheit, wenn es übereinstimmt mit der
göttlichen Idee. So vereinigt sich das menschliche Wollen mit dem

göttlichen ; das Band dieser Vereinigung aber ist die Liebe.

Damit ein Agens, bemerkt St. Thomas, die ihm eigenen Wirkungen
stets unfehlbar hervorbringe, müssen dieselben gewissermaßen in ihm
vorausbestehen, wie z. B. die Hitze in dem Feuer. Die ungeistigen
Wesen haben nun durch ihre Tätigkeit immer nur ein bestimmtes

Einzelgut zu verwirklichen, und deshalb kann ihre Wirksamkeit auch
eine unfehlbare sein, weil es nämlich möglich ist, daß die Wirkung,
welche sie hervorbringen sollen, in ihnen vorausbestehe. Dagegen hat
der Mensch eine höhere Bestimmung. Sein unmittelbares Endziel ist
das höchste Gut, das Gut an sich, und nicht nur ein bestimmtes

Einzelgut. Er soll durch eine Reihe der mannigfaltigsten Handlungen
das Leben Gottes in sich nachbilden und auf diese Weise durch eine

jede seiner Taten mit dem Ansichguten, d. h. mit Gott, aufs neue
sich vereinigen. In dieser dem Menschen eigentümlichen Tätigkeit
könnte derselbe nur dann unfehlbar sein, wenn das Ansichgute, welches

ja der Mensch in einer jeden seiner Handlungen gewissermaßen aufs

Neue setzen oder in seinem Wirken abspiegeln soll, in ihm als sein

Eigentum vorausbestünde, d. h. wenn er selbst der Ansichgute, der

absolute Geist wäre. 1

1 Verit. q. 24 a. 7.



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 423

35. Woher kommt die Fähigkeit zu sündigen

Es gibt eine dreifache Sündelosigkeit oder Unmöglichkeit zu
sündigen. Die eine ergibt sich daraus, daß ein Wesen nur ein bestimmtes

Einzelgut zu seinem unmittelbaren Endziel hat, nur eine bestimmte,
beschränkte Ausstrahlung des Ansichguten, und daher zu diesem in
einer bloß mittelbaren teleologischen Beziehung steht. Es ist dieses

die Sündelosigkeit der unvernünftigen Kreaturen. Gleichwie dieselben

nicht imstande sind, sich unmittelbar mit Gott zu vereinigen, so

können sie auch nicht von ihm abweichen. Eine zweite Weise der

Sündelosigkeit besteht darin, daß etwas das Ansichgute selbst ist,
und auf diese Weise ist nur Gott sündelos. Drittens kann ein Wesen
sündelos werden durch seine untrennbare Vereinigung mit Gott, dem
höchsten Gute. Dies ist die Sündelosigkeit der Seligen, zu welcher der

geschaffene Geist nur durch ein übernatürliches Gnadengeschenk und
nicht aus eigener Kraft seiner Natur gelangen kann.

Gleichwie der Wille als die alleinige Ursache der Sünde von uns
erkannt wurde, so hat die Möglichkeit der Sünde keinen anderen

Grund als den, daß der Mensch nicht Gott ist.
Es ist von höchster Wichtigkeit, daß der Begriff der Möglichkeit

der Sünde oder der potentia peccandi richtig gefaßt werde. Denn

wenn die Möglichkeit oder die Macht zu sündigen als solche wirklich
dem Menschen von Gott anerschaffen wäre, so müßte nach dem

bekannten Axiom « causa causae causa causati » Gott auch als der

Urheber der Sünde bezeichnet werden. Wenn aber der Mensch schon

deshalb, weil er nicht Gott ist, die Fähigkeit zu sündigen besitzt, so

scheint es fast, als sei ihm jene verhängnisvolle Fähigkeit unmittelbar
durch Gott gegeben worden. Denn, daß der Mensch nicht Gott ist,
daran kann doch er selbst nicht schuld sein. Es kommt ihm dieses

vielmehr unmittelbar kraft seiner Schöpfung zu. Gleichwohl wird
durch die Behauptung, daß die Macht zu sündigen als solche auch von
Gott geschaffen sei, das christliche Bewußtsein auf das Tiefste verletzt. 1

Aber, wenn nicht von Gott, woher kommt sie denn, diese traurige
Macht zu sündigen Darauf antworteten schon die Kirchenväter :

Aus dem Nichts. Nicht insoweit der menschliche Geist aus der

1 III. Sent. dist. 12 q. 2 a. 2 ad 6: « Dicendum quod potentia peccandi,
in quantum peccandi, non est a Deo, sed quantum ad subjectum potentiae
tantum. » Verit. q. 22 a. 6 ad 3 : « Quod voluntas sit flexibilis, ad malum, non
habet secundum quod est a Deo. »



424 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

Schöpferhand Go ttes hervorgeht, besitzt er die Macht zu sündigen,
sondern gerade insoweit, als er durch Gott aus dem Nichts gezogen
wurde. Neben dem Adel seiner göttlichen Abstammung trägt
geschaffener Geist auch die Makel seiner Herkunft aus dem Nichts.
Diese ist selbstverständlich durchaus unabhängig von dem göttlichen
Schöpfereinfluß und die eigenste Folge der Geschöpflichkeit. Der
Wille, sagt St. Augustin, kann böse werden nicht insoweit er Natur
ist, sondern nur deshalb, weil er aus dem Nichts geschaffen wurde. 1

Und Augustin führt auch einen tieferen Grund dafür an, weshalb

jenes esse ex nihilo die Möglichkeit der Sünde nach sich zieht.
« Alles », sagt er, « was aus dem Nichts ist, kann jeden Augenblick
wiederum in das Nichts zurücksinken, und ausschließlich Gott, als

dem allein Unwandelbaren, kommt es zu, nicht sündigen zu können ».
2

« Gleichwie geschaffene Natur », bemerkt St. Fulgentius von Rüspe,
« ihre fortschreitende Entwicklung der plastischen Energie göttlichen
Schöpferwaltens zu verdanken hat, so ist die Sünde die traurige Folge
ihres Ursprungs aus dem Nichts ».

3

Weil der Mensch nicht in sich selbst die Quelle seines Seins

trägt, so ist auch die oberste Norm seines Handelns etwas von dem
Menschen selbst Verschiedenes. Daraus ergibt sich die Möglichkeit
eines Abfalls von jener Norm oder die Möglichkeit der Sünde.

Mit diesem Gedanken ist unsere Darstellung bei dem zweiten
Abschnitt angelangt oder bei der Lehre von dem ewigen Ideal des

Sittlichen. 4

1 De civit. Dei, lib. 12, cap. 6 : Inveniet voluntatem malam non ex eo esse

incipere, quia natura est, sed ex eo quod de nihilo facta est.
2 Ibid. cap. 7.
3 De fide ad Petrum, cap. 3 : Ideo quippe naturae a Deo factae proficere

possunt, quia esse coeperunt, ideo deficere, quia ex nihilo factae sunt. Ad defectum
eas conditio ducit originis, ad profectum vero provehit operatio creatoris. Cfr.
S. Th. II. Sent. d. 37 q. 2 a. 1 ad 2 ; d. 44 q. 1 a. 1 ; De malo, q. 1 a. 3.

4 Mit diesen Worten brechen die gedankentiefen Ausführungen Schäzlers
leider ab. Möchten sie einem jungen tüchtigen Talente Ansporn und Wegleitung
sein, den zweiten und dritten Abschnitt, den der Verf. S. 38 f. angekündigt, zu
bearbeiten! Für heute mögen die nun folgenden Artikel von A. Stolz O.S.B,
und A. Rohner O. P. einen Ersatz bieten. Namentlich in letzterem hören wir
Schäzlers Gedanken wiederklingen.


	Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik : die Plastik des Sittlichen [Schluss]

