
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

J. Brunsmann S. V. D. : Die philosophischen Voraussetzungen unserer
Gottesbeweise. Eine religionsphilosophische Studie. — St. Gabriel (Mödling
bei Wien), Missionsdruckerei. 1935. 68 SS.

Der Verf. der vorliegenden Schrift hat als Dozent der Apologetik
an der philosophisch-theologischen Lehranstalt St. Gabriel in Mödling bei
Wien ein zweibändiges Lehrbuch der Apologetik herausgegeben, das sich
einer so günstigen Aufnahme durch die Fachkritik erfreuen durfte, daß es

jetzt bereits in 2. Aufl. vorliegt. Schon die 1. Aufl. dieser Apologetik
kündete 1926 im 2. Bd. das Erscheinen einer eigenen Schrift an, die sich
mit den philosophischen Voraussetzungen der Apologetik ausführlicher
beschäftigen sollte. Die vorliegende Studie steht eine Vorarbeit zu dieser

philosophischen Grundlegung der Apologetik dar. Denn sie ist aus der
Kausalkontroverse der letzten Jahre herausgewachsen und setzt sich zum
Ziel, « sämtliche Voraussetzungen unserer Gottesbeweise nach ihrem wahren
Wert zusammenfassend darzustellen» (Vorwort).

Die Arbeit geht von der anerkannten Tatsache aus, daß das Kind
naturgemäß seine religiösen Begriffe von Gott und göttlichen Dingen auf
dem autoritativen Wege von seiner Umgebung empfängt (S. 6). Mit Recht
leitet der Verf. aus dieser Tatsache für den wissenschaftlich denkenden
Menschen die Notwendigkeit ab, den autoritativ übernommenen
Gottesglauben mit Hilfe der wissenschaftlichen Reflexion einer gründlichen
Nachprüfung zu unterziehen (S. 8). Welches sind nun die letzten philosophischen
Voraussetzungen der wissenschaftlich sichern Gotteserkenntnis Der Verf.
nennt deren zwei : die Erkenntnistätigkeit, die zur Bildung des
Gottesgedankens führt und die Mittel, deren sich diese Erkenntnistätigkeit bedient :

nämlich die Tatsachen der Innen- und Außenerfahrung, sowie das Kausalprinzip,

dessen sich das vernünftige Denken bedient, um aus den sicher
feststehenden Erfahrungstatsachen das Dasein Gottes mit wissenschaftlicher
Sicherheit abzuleiten. Darum sucht die Arbeit nach einer summarischen
Beschreibung des tatsächlichen Ablaufs unserer sinnlichen und geistigen
Erkenntnis (S. 9) einige Gründe namhaft zu machen, welche für die Objektivität

unseres Außenweltsbewußtseins sprechen (S. 13), um dann das

Hauptinteresse einer gründlichen Analyse des Kausalprinzips zuzuwenden
(S. 18).

Schon hier würde der Erkenntnistheoretiker gern eine systematischere
und tiefer ausholende Behandlung des erkenntnistheoretischen
Objektivitätsproblems sehen. Denn zu den Voraussetzungen der wissenschaftlich
sichern Gotteserkenntnis gehört nicht nur die Tatsache der menschlichen



342 Literarische Besprechungen

Erkenntnis, sondern vor allem der wissenschaftlich sichere Aufweis ihrer
Objektivität. Und zwar muß dieser Aufweis sich nicht nur auf die
Außenerfahrung der konkreten Daseinsordnung erstrecken, sondern auch auf die
ersten Prinzipien der abstrakten Soseinsordnung und vor allem auf die
letzte Voraussetzung jeder wissenschaftlichen Erkenntnis : auf die Objektivität

des menschlichen Bewußtseins. Wçnn der geschätzte Verf. sich
einmal in die aristotelisch-scholastische Erkenntnistheorie vertiefen wollte,
wie sie uns Roland-Gosselin O. P. in seinem trefflichen Buche : « Essai d'une
étude critique de la connaissance» (Paris 1932), Paul Wilpert in seiner
Schrift : « Das Problem der Wahrheitssicherung bei Thomas von Aquin »

(Münster 1931), Kardinal Mercier in seiner berühmten : « Critériologie
générale » (Louvain 1918, édit. septième), sein Nachfolger L. Noël in seinen
«Notes d'Epistémologie thomiste» (Louvain 1935) und zahlreiche andere
Autoren dargestellt haben, so würde er finden, daß in den genannten drei
Voraussetzungen unserer Gottesbeweise eine Reihe überaus schwieriger
philosophischer Probleme enthalten sind, an denen eine erschöpfende
Behandlung der philosophischen Voraussetzungen unserer Gottesbeweise nicht
vorübergehen darf, ohne sich mit ihnen kritisch auseinanderzusetzen. So

könnte, um nur Eins zu nennen, eine kritische Gegenüberstellung der von
Geyser und Lindworsky ohne Begründung herübergenommenen Theorie
der Begriffsbildung, die nur eine positive Abstraktion mit Hilfe des bewußten
Vergleichens und Unterscheidens kennt (S. 10), mit der
aristotelischscholastischen Theorie des Intellectus agens, die wegen des aristotelischen
Bewegungsprinzips auch noch eine negative und unbewußt verlaufende
Abstraktion annimmt, vielleicht zu dem Resultat führen, daß die
metaphysisch unterbaute Begriffsbildungstheorie des Mittelalters doch auf einer
solideren Basis ruht, als die rein psychologisch eingestellte Theorie der
modernen Autoren.

Im Vordergrund des Interesses steht beim Verf. eine wissenschaftliche
Analyse des Kausalprinzips (S. 18-66). Den eigentlichen Sinn faßt er in
die Formel : « Alles, was entsteht, muß eine Ursache haben » oder « Alles,
was vom Nichtsein zum Dasein übergeht, bedarf einer Ursache» (S. 20).
Doch lehnt er die aristotelische Formel : « Alles was sich verändert, muß
durch ein anderes verändert werden » mit Entschiedenheit ab (S. 64). Denn
die Tatsache der adäquaten Selbstbewegung beim intellektiven Erkennen
und Wollen des Menschen zeigt, daß das aristotelische Bewegungsprinzip
keine absolute Gültigkeit hat, wie sie dem Kausalprinzip zukommt. Diese

von der thomistischen Identifizierung der beiden Prinzipien abweichende

Auffassung vom eigentlichen Sinn des Kausalprinzips hat ihren letzten
Grund in der verschiedenen Auffassung der logischen Grundlagen, auf denen
der begriffliche Notwendigkeitscharakter des Kausalprinzips beruht.

Worauf stützt sich nun die absolute Denk- und Seins-Notwendigkeit
des Kausalprinzips Die Kausalkontroverse hat gezeigt, daß in der
Beantwortung dieser Frage auch die scholastisch orientierten Denker in zwei
Richtungen auseinander gehen. Die gemäßigte Richtung, die von den
meisten vertreten wird, hält an der objektiven Evidenz, d. h. an der
Möglichkeit fest, die begriffliche Seinsnotwendigkeit des Kausalprinzips ein-



Literarische Besprechungen 343

sichtig zu machen. Die extreme Richtung glaubt dagegen mit Sawicki,
Joh. Hessen u. a., daß eine solche metaphysische Begründung des
Kausalprinzips ohne eine petitio principii nicht möglich sei. Sie lehnt darum die
objektive Evidenz des Kausalprinzips ab und sieht in ihm nur ein irrationales,

d. h. nicht evidentes, aber doch notwendiges Postulat der
Erfahrungswissenschaften. Das Hauptverdienst der vorliegenden Arbeit besteht darin,
eine große Zahl derartiger Begründungsversuche der gemäßigten Richtung,
z. B. diejenigen von Franzelin, B. Jansen, Fuetscher, Sladeczek, Nink,
Manser, Garrigou-Lagrange, Gredt, Geyser einer ebenso kurzen, wie treffenden

Kritik unterzogen zu haben, die zu dem negativen Resultate gelangt,
daß bis heute ein zwingender Beweis für die begriffliche Unmöglichkeit
eines ursachlos gewordenen Seins nicht erbracht ist. Der Verf. glaubt daher,
sich nach dem heutigen Stand der Kausalkontroverse nur der extremen
Richtung anschließen zu können, die im Kausalprinzip nur ein irrationales
Postulat der Realwissenschaften erblickt (S. 62). In dieser positiven Stellungnahme

liegt nach meiner Ansicht die eigentliche Schwäche der Arbeit.
Denn was würde aus dem irrationalen Postulatscharakter des

Kausalprinzips mit zwingender Denknotwendigkeit folgen Daß die Annahme
des Daseins Gottes und aller übrigen Konsequenzen der theistischen
Weltanschauung in letzter Linie auf Grundlagen beruhen, die wegen der mangelnden

innern Evidenz auch falsch sein können. Wie kann dann aber das
Vaticanum als Glaubenssatz definieren : « Dieselbe hl. Kirche hält daran
fest und lehrt, daß Gott, aller Dinge Ursprung und Ziel, mit dem natürlichen
Licht der menschlichen Vernunft aus den geschaffenen Dingen mit Sicherheit
erkannt werden kann » (Denzinger-Bannwart Nr. 1785). Wie konnte dann
das Motu proprio « Sacrorum Antistitum » vom 1. September 191 o gerade
das Kausalprinzip als die letzte wissenschaftlich sichere Grundlage für die
wissenschaftlich sichere Gotteserkenntnis hinstellen, indem es im sogen.
Antimodernisteneid vorschrieb : « Ich bekenne, daß Gott, Ursprung und
Ziel aller Dinge, mit dem natürlichen Licht der Vernunft durch das was
gemacht ist, d. i. durch die sichtbaren Werke der Schöpfung, wie die Ursache

aus der Wirkung mit Sicherheit erkannt und bewiesen werden kann » (Ebd.
Nr. 2145) Freilich behauptet das Dogma nur die Möglichkeit eines

zwingenden Kausalbeweises für das Dasein Gottes, ohne sich mit der
Tatsachenfrage zu beschäftigen, ob ein solcher schlüssiger Kausalbeweis jemals
erbracht ist oder erbracht werden wird. Aber hebt der irrationale Postulatscharakter

dés Kausalprinzips nicht gerade diese Möglichkeit eines evidenten
Kausalbeweises auf

Als katholische Philosophen müssen wir daher fragen : Ist das Kausalprinzip

wirklich nur ein irrationales Postulat der Realwissenschaften
Würde sich der geschätzte Verf. einmal in die mittelalterliche Metaphysik
des hl. Thomas vertiefen, wie er sich in die modernen philosophischen
Autoren vertieft hat, so würde er finden, daß dieselben Schwierigkeiten,
mit denen die moderne Kausalkontroverse kämpft, auch dem hl. Thomas
bereits bekannt waren. Im 1. Teil der Summa theologica z. B. (Q. 44,
a. 1 ad 1) geht der Aquinate bei der Behandlung der Frage, ob alles endliche
Sein von Gott geschaffen sein müsse, von der Schwierigkeit aus, daß das



344 Literarische Besprechungen

Verursachtsein nicht zum Wesen des Seins gehört, wie das ursachlose Sein
Gottes beweist. Was aber nicht zum Wesen eines Dinges gehört, das kann
auch ohne Widerspruch fehlen. Darum müßte es auch ein ursachlos
gewordenes Sein geben können. Das ist inhaltlich dieselbe Schwierigkeit, auf
die später Hume hinwies und aus der die heutige Kausalkontroverse
entsprungen ist. So schreibt Hume : « Wenn alles eine Ursache haben muß,
so folgt, daß wir bei Ausschluß anderer Ursachen den Gegenstand selbst
oder Nichts als Ursache betrachten müssen. Nun ist aber die Streitfrage
eben die, ob alles eine Ursache haben muß oder nicht. Nach allen Regeln
einer gesunden Logik darf dieses also nicht als selbstverständlich vorausgesetzt

werden » (Uber den Verstand, in deutscher Bearbeitung
herausgegeben von Theodor Lipps, Hamburg 1912, 109).

Wie löst nun Thomas die angegebene Schwierigkeit Er betrachtet
ursachlos gewordenes Sein als einen begrifflichen Widerspruch, weil es mit
dem metaphysisch notwendigen Teilhabeprinzip im Widerspruch steht.
« Denn daraus, daß etwas das Sein nur durch Teilnahme besitzt, folgt
zwingend, daß es von einem andern verursacht ist. Daher kann ein derartiges
ursachloses Sein ebensowenig begrifflich gedacht werden, wie ein Mensch,
der nicht risibilis wäre » (Ebd. ad 1). Den metaphysischen Grund für das

Teilhabeprinzip, nach dem alles zufällige Sein, das das Sein nur durch
Teilhabe besitzt, notwendig verursacht sein muß von dem ens per essentiam,
findet der hl. Thomas in der wesentlichen Unendlichkeit des ens per essentiam.

Denn diese unendliche Vollkommenheit würde aufgehoben, wenn es

ein endliches Sein geben könnte, das als ursachlos gewordenes Sein vom
unendlichen Sein im Dasein unabhängig wäre. Wir haben an anderer Stelle
dieser Zeitschrift (Divus Thomas 1934, Heft 2, 183-205) darauf hingewiesen,
daß in diesem Teilhabeprinzip des hl. Thomas ein gangbarer Ausweg aus
den Schwierigkeiten der Kausalkontroverse enthalten ist, ohne daß wir den
analytischen Charakter des Kausalprinzips zu opfern gezwungen wären.
Jedenfalls aber müßte eine erschöpfende Behandlung der philosophischen
Voraussetzungen unserer Gottesbeweise sich auch mit diesen Gedankengängen

des Aquinaten kritisch auseinandersetzen.
Wenn der Verf. sodann die thomistische Identifizierung des

Kausalprinzips mit dem aristotelischen Bewegungsprinzip ablehnt, weil das
Bewegungsprinzip im Erfahrungsbereich keine ausnahmslose Gültigkeit
beanspruchen könne, so berührt er damit einen Punkt, der zu den am meisten
umstrittenen Kontroverspunkten zwischen der thomistischen und suaresi-
anischen Schule gehört. Der Verf. hält mit der suaresianischen Schule auf
dem Gebiete des geistigen Erkennens und Wollens die adäquate
Selbstbewegung und in bestimmten Grenzen auch die adäquate Selbstvervollkommnung

für eine erwiesene Erfahrungstatsache (S. 64). Die gegenteilige
Ansicht der Thomisten beruht nach seiner Meinung auf einer irrigen Deutung
der Wirkursächlichkeit, die von vielen als ein Geben oder Mitteilen des
schon in der Wirkursache vorhandenen Seins betrachtet wird, während sie
in Wirklichkeit, wie mit Recht besonders Laminne stark betont hat, in dem
Hervorbringen eines neuen Seins besteht (S. 64). Allerdings kann die
Wirkung nicht vollkommener sein, als die Ursache ; doch braucht die Voll-



Literarische Besprechungen 345

kommenheit der Wirkung in der Ursache nicht formaliter oder eminenter
vorhanden zu sein ; sie kann vielmehr auch bloß virtualiter in ihr enthalten
sein, indem die Wirkursache nur die Fähigkeit besitzt, die Wirkung
hervorzubringen (S. 63). Das Kausalprinzip fordert für jede Veränderung eine
Wirkursache, mag sie in dem sich verändernden Ding oder außerhalb
desselben gelegen sein. Mit ihm ist also eine adäquate Selbstbewegung
und Selbstvervollkommnung vereinbar. Nach dem Bewegungsprinzip aber
ist nur eine inadäquate, nicht aber eine adäquate Selbstbewegung möglich
(S. 64). Darum kann das Bewegungsprinzip weder als Ausdruck, noch als

notwendige Folgerung des Kausalprinzips bezeichnet werden.
Mir will scheinen, daß hier der eigentliche Kernpunkt der thomistisch-

molinistischen Kontroverse nicht richtig gesehen wird. Die Thomisten geben
zu, daß die Wirkursächlichkeit nicht in dem Geben von etwas bereits
Vorhandenem, sondern im Hervorbringen von etwas Neuem besteht. Sie

leugnen auch nicht, daß nur bei der causa univoca, nicht aber bei der causa
analoga eine wirkliche Ähnlichkeit zwischen Ursache und Wirkung
vorhanden sein muß. Was sie aber für einen innern Widerspruch halten, ist
die Behauptung, daß Gott einem Geschöpf die Fähigkeit der adäquaten
Selbstbewegung geben könne, ohne seine Geschöpflichkeit aufzuheben.
Denn jedes Wesen, das in sich das Vermögen besitzt, unabhängig von jedem
andern Sein von der Möglichkeit zum Handeln zur Wirklichkeit des Handelns
überzugehen, besitzt mit begrifflicher Denknotwendigkeit auch das
Vermögen, unabhängig von jedem andern Sein zu existieren, nach dem Prinzip :

agere sequitur esse. Denn mit Recht sagt der hl. Thomas : « Hoc videtur
inconveniens, ut quod a se esse non habet, a se agere possit » (In Sent. 2

d. 37, q. 2 ad 2). Der letzte metaphysische Grund für das Bewegungsprinzip
ist darum nach dem hl. Thomas derselbe, wie für das Kausalprinzip, daß
nämlich ein ens per participationem unabhängig vom ens per essentiam
weder sein noch handeln kann. Es genügt darum nicht die Berufung auf
die Erfahrung. Denn diese verbürgt uns nur die Tatsache, daß es bei den
Lebewesen eine adäquate Selbstbewegung gibt, die nicht nur vom
Lebewesen, sondern auch von den Bedingungen der Umwelt abhängig ist. Ob
aber eine adäquate Selbstbewegung den Charakter der Geschöpflichkeit
aufhebt oder nicht : diese reine Möglichkeitsfrage überschreitet die Grenzen
der konkreten Erfahrungserkenntnis und gehört wesentlich in den Bereich
des abstrakten Denkens. Aus diesen metaphysischen Erwägungen heraus
sehen die Thomisten in dem Bewegungsprinzip nur den adäquaten
Ausdruck des Kausalprinzips, weil beide für jeden Übergang von der Möglichkeit

zur Wirklichkeit des Seins oder Handelns die Mitwirkung einer äußern
Wirkursache fordern, damit das zufällige Sein seine wesensimmanente

Abhängigkeitsbeziehung vom notwendigen Sein nicht verliert.
Diese flüchtigen Andeutungen wollen den wissenschaftlichen Wert der

kleinen Arbeit nicht herabsetzen, die ebenso viel Fleiß wie Vertrautheit
mit den modernen Problemstellungen verrät. Sie sollen nur eine bescheidene

Anregung für die zweite Auflage sein, durch stärkere Berücksichtigung der
mittelalterlichen Metaphysik der Darstellung der philosophischen Grundlagen

unserer Gottesbeweise eine breitere und solidere Basis zu geben. Dann



346 Literarische Besprechungen

würde die Schrift mit voller Befriedigung auch von denen gelesen, die heute
aus metaphysischen Gründen der Kausalauffassung des Verf. sich nicht
anschließen zu können glauben. Indes bedeuten die vorliegenden
Untersuchungen auch in der gegenwärtigen Form zwar nicht eine erschöpfende
Lösung des im Titel der Schrift ausgesprochenen Problems, wohl aber
einen wertvollen Beitrag dazu.

Geistingen a. d. Sieg. Th. Droege C. ss. R.

L. Van Acker : Introduçâo à filosofia. Lôgica. S. Paulo, Livraria
Académica. 1932. 322 pp. 8°.

Deux qualités nous frappent principalement dans ce traité : l'excellence
de la doctrine, qui est l'aristotélisme le plus pur ; la clarté de l'exposé, due
non seulement au remarquable don d'expression de l'auteur, mais encore
au nombre et au choix des exemples, ainsi qu'aux schèmes intuitifs et
à d'habiles artifices typographiques. Ce manuel, destiné aux élèves de
la Faculté catholique de philosophie de S. Paulo (Brésil), montre avec quel
sérieux et quel succès, la philosophie scolastique est étudiée en Amérique
du Sud.

M. T.-L. Penido.

A. Delp S. J. : Tragische Existenz. Zur Philosophie Martin
Heideggers. Herder, Freiburg i. Br. 1935.

Le petit livre du R. P. Delp est un bienfait pour tous. Pour la première
fois peut-être, nous avons un examen autorisé de la philosophie de

Heidegger. Cette philosophie n'est pas achevée ; on attend toujours le second
volume de son ouvrage principal : Sein und Zeit ; mais l'attitude du philosophe

se dégage clairement de ce qu'il a publié jusqu'à ce moment ; et
elle a trouvé un écho si puissant dans la jeunesse studieuse de l'Allemagne
qu'on la considère comme la philosophie du jour, et qu'il est urgent de

l'apprécier à sa juste valeur.
Le R. P. Delp rattache d'abord la pensée de Heidegger à ses authentiques

précurseurs, aux antiintellectualistes classiques, qui se libèrent de la
stérile et fallacieuse « philosophie des essences », qui veulent connaître
le concret et la vie. Heidegger continue le mouvement auquel s'attachent
les noms de Kierkegaard, de Nietzsche, de Bergson, de Dilthey, de Scheler,
de Simmel. Nous admirons la netteté avec laquelle le R. P. Delp caractérise

la position de chacun de ces philosophes ; les nuances sont
scrupuleusement respectées. Dans cet examen, l'auteur « sympathise » avec les

doctrines exposées, au sens propre du mot. Il saisit d'autant mieux leur
esprit, et peut noter exactement la place que Heidegger occupe dans cette
lutte contre la primauté de l'intelligence, pour la conquête de l'existence,
de la Vie.

Heidegger veut constituer une métaphysique dans toute son ampleur.
Il considère l'Etre (Sein) et son sens (Sinn). L'être qui peut explorer le
Sein est un Dasein. Sa méthode d'exploration, essentiellement phénomé-



Literarische Besprechungen 347

nologique, ne peut porter que sur lui-même, c'est-à-dire sur l'homme. La
métaphysique est la « Selbstanalyse des Bewusstseins », l'analyse du
contenu de la conscience, telle qu'elle se donne au sujet. Rien n'est donné

que par le sujet et pour le sujet ; la question de la « transcendance » ne
se pose même pas, et Heidegger s'avance bien avant dans une direction
subjectiviste.

Cette analyse de la conscience même a des aperçus désespérants. Nous
n'insistons pas sur les rapports avec le monde (Insein, Mitsein) qui s'identifient

avec l'existence même. Celle-ci est finie, tragiquement temporaire.
Elle ne révèle ni son origine, ni sa destinée. L'analyse aboutit à cette
conclusion déconcertante : Omne ens, qua ens, ex nihilo fit; et dans sa marche
vers l'avenir la vie n'a d'autre perspective que le néant de la mort. Il
serait difficile de formuler un pessimisme plus terrifiant, une image plus
tragique de la vie. Celle-ci se saisit dans son ensemble par l'angoisse (Angst)
radicale ; elle se montre comme un fardeau (Last), mais aussi comme un
devoir. Il faut agir ; il faut actuer les innombrables possibilités. Toute
lutte aboutit fatalement à la défaite de la mort ; mais il faut lutter toujours
et mourir en beauté.

Les considérations du R. P. Delp sur ce « finitisme titanique » révèlent
le philosophe de race. Il se meut à l'aise dans les idées et la terminologie
parfois embarrassante de Heidegger. D'une manière décisive, le R. P. Delp
montre que l'analyse de l'homme, qu'il accepte d'ailleurs comme point
de départ de la philosophie, est incomplète chez Heidegger : horizontalement,
parce que celui-ci se perd dans la considération du monde, et n'achève
pas l'étude de l'homme même ; verticalement, parce que Heidegger constate
que l'homme est « jeté » (geworfen) dans le monde, et ne pose même pas
un problème au sujet de celui qui le jette (Werfer).

Sans aucune réserve, nous recommandons vivement cet excellent
travail. Il mérite d'être relu, et initie très efficacement à l'étude un peu
laborieuse de Heidegger, dont aucun philosophe ne peut désormais se

désintéresser.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

G. Viance : Préface à une Réforme de l'Etat. Paris, Desclée de

Brouwer et Cle. 1934.

Ce nouveau volume de la collection « Questions disputées » rappelle
quelques vérités fondamentales, dont l'oubli est en train de tuer notre
civilisation. L'auteur constate que nous sommes gouvernés par des «

opinions », par ce qu'il y a de plus fragile, de plus contestable et de plus
désordonné dans l'esprit humain. Ce sont les vérités certaines qui doivent régir
l'humanité, si elle ne veut pas périr. Un bon chapitre : L'homme dans la
Cité donne un aperçu sur ce que doit être la base de toute politique et de
toute philosophie sociale : l'homme est un individu sans doute, mais il est
une personne ; par sa personnalité, il dépasse la société, l'Etat et l'univers ;

il touche au divin. Dès lors, le but de l'Etat, quelle que soit sa forme ou son
« régime », reste assurément terrestre, mais il faut que les initiatives des



34« Literarische Besprechungen

gouvernants soient conçues en fonction de la fin supérieure de la personne
humaine. L'Etat existe pour la vertu.

M. Viance émet quelques réflexions frappantes et suggestives sur
les « Etats désordonnés ». Il met au jour les défaillances du libéralisme,
qui nous livre à l'anarchie des opinions, du bolchévisme, du fascisme
italien, de l'hitlérisme et du matérialisme américain, qui, à des degrés
divers, méconnaissent l'inviolable personnalité de l'homme.

Le double aspect de la nature humaine, individuelle et personnelle,
nous mène nécessairement à la conception des « deux cités », dont l'action
harmonieuse peut seule assurer la marche de l'homme vers sa destinée
éternelle.

Le petit livre de M. Viance n'apporte rien de bien nouveau à ceux
qui se sont familiarisés avec les idées sociales et politiques de saint Thomas
d'Aquin, et qui ont réfléchi sur le désordre actuel ; mais nous le croyons
éminemment utile. L'auteur met le doigt sur la plaie qui nous ronge. Au-
dessus de la cacophonie des « opinions », il fait vibrer le timbre sonore de
la vérité éternelle. Il donne à tous une « Préface à la Réforme de l'Etat »

qui épargnera aux bonnes volontés des trébuchements périlleux.

M. de Munnynck O. P.

Apologetik.

R. Garrigou-Lagrange 0. P. : Le sens du Mystère et le Clair-obscur
intellectuel. Nature et Surnaturel. Paris, Desclée de Brouwer et Cle. 1934.
343 PP-

Le distingué Professeur de l'Angelico a réuni dans ce volume une
série d'études, dont la plupart signalent le « mystère » auquel on aboutit,
lorsque certains problèmes sont poussés jusqu'aux limites que l'intelligence

humaine peut atteindre. Toutes ces spéculations, dont plusieurs
sont très suggestives, montrent que le R. P. Garrigou-Lagrange n'a aucune
tendresse pour les gens qui, comme le dindon de Florian, voient encore
quelque chose où l'on « ne distingue pas très bien ». Mais d'autre part, à

plusieurs endroits il conduit l'analyse jusqu'à un point qui révèle le penseur

vigoureux et personnel. — Parfois l'auteur est un peu succinct ; à

plusieurs reprises il renvoie à ses travaux antérieurs où les questions ont
été examinées plus amplement. Si ces renvois déterminent le lecteur à
chercher aux endroits cités de plus amples informations, ce sera tout
profit ; mais le volume, tel qu'il nous est présenté, est éminemment utile.
Non seulement il donne des renseignements sur des problèmes abstrus,
il fait réfléchir ; il fait philosopher. C'est le plus beau résultat auquel un
professeur puisse aspirer.

La première partie de l'ouvrage s'attache à des problèmes
philosophiques, plus ou moins indépendants de la théologie, bien que le
théologien qu'est le R. P. Garrigou-Lagrange ait de la peine à se cantonner
dans l'une ou l'autre discipline.

Le chapitre I étudie, à la suite d'Aristote, la sagesse métaphysique ;



Literarische Besprechungen 349

il établit en outre la notion des deux Sagesses surnaturelles, celle de la
théologie et le don du Saint-Esprit qui porte ce nom. — Il y a là des

analyses d'une méthode rigoureuse dont tous pourront faire leur profit.
Nous y trouvons tant de belles et bonnes choses que nous préférons
signaler les points qui nous ont arrêtés.

Il nous paraît remarquable que la théologie est « surnaturelle » parce
que son objet l'est ; car subjectivement « acquiritur studio humano »

(P- 53/ — alors que l'auteur approuve pleinement l'idée de la « philosophie
chrétienne » proposée par M. Maritain (p. 131) qui n'hésite pas à y introduire

des notions surnaturelles, comme celle de la « chute » et de la
« Rédemption ». Est-ce que la philosophie est aussi surnaturelle

Le R. P. Garrigou-Lagrange nous semble trop généreux de l'épithète
« nominaliste ». Nous pouvons lui donner l'assurance que le P. Marfn-Sola
n'était rien moins qu'un nominaliste (p. 53), si nous devons admettre la
définition du nominalisme donnée p. 76.

L'analyse de la connaissance « par sympathie », par « connaturalité »,

nous paraît insuffisante au point de vue psychologique. Poussée plus avant,
elle jetterait une précieuse lumière, pour l'étude de l'ordre surnaturel,
sur l'action du Saint-Esprit par le don de Sagesse.

Le deuxième chapitre établit la distinction entre le verbe « être » et le

verbe « avoir ». Ces considérations apparemment grammaticales sont d'une
grande fécondité métaphysique. Elles éclaircissent la notion de vérité,
les catégories, la distinction entre puissance et acte, surtout entre
l'essence et l'existence.

L'auteur étudie ensuite « l'Esprit philosophique et le Sens du Mystère »

(ch. III). La question est particulièrement intéressante pour le
philosophe. Le R. P. Garrigou-Lagrange souligne le mystère du passage du
physique au psychique. On pourrait y ajouter tous les hiatus que Boutroux
a signalés il y a longtemps, et auxquels l'auteur fait allusion au chapitre
suivant. La causalité en général, spécialement la causalité transitive, n'est
pas moins mystérieuse. Qui n'a pas le sens du mystère n'a jamais philosophé

jusqu'au bout. L'auteur fait à ce sujet des réflexions qu'il est utile
de méditer. Nous croyons cependant qu'il aurait été opportun d'examiner
davantage l'origine psychologique de cette situation, qui dans son aspect
moral peut être tragique. Il est utile de noter, comme le R. P. Garrigou-
Lagrange le fait au chapitre suivant, que notre intelligence n'a pour objet
propre que le dernier des intelligibles. Mais pourquoi et comment posons-
nous nécessairement des problèmes qui dépassent cet objet propre et que
nous sommes incapables de résoudre La marche vers les « conclusions
binaires », apparemment opposées, et l'analyse de la connaissance analogique

jetteraient quelque lumière sur ces régions ténébreuses. — Remarquons

encore qu'on peut parfaitement écarter l'idée de M. Maritain sur
la « philosophie » chrétienne » sans le moins du monde pencher vers le
semi-rationalisme.

Le dernier chapitre de cette dernière partie, traitant du « Clair-obscur
intellectuel », pourrait très bien se fusionner avec le précédent. L'auteur,
après avoir reconnu deux régions ténébreuses, — celle d'en bas qui se



35o Literarische Besprechungen

perd dans la pure puissance, et celle d'en haut qui rejoint la ténèbre
lumineuse de la divinité, — proteste très efficacement contre la fausse clarté,
donnée par les explications qui cherchent la raison suffisante du plus dans
le moins. Après des considérations justes sur le « probablement vrai » et
le « probablement faux », dont certains théoriciens ne semblent pas saisir
la différence, le R. P. Garrigou-Lagrange note le clair-obscur, que le
philosophe et le théologien avisés perçoivent dans ces problèmes qui nous
forcent à « sapere ad sobrietatem ». — Sur la portée des « explications »

scientifiques et sur l'origine des fausses clartés, le lecteur cherchera des
informations plus amples. Il les trouvera chez les psychologues.

Dans la deuxième partie, réservée à des problèmes plus nettement
théologiques, l'auteur se meut avec une aisance qui révèle le maître. —
Sans réserve, nous admettons avec lui qu'il y a en Dieu des mystères
strictement surnaturels (chap. I). Il est très utile de rappeler que l'objet formel
de l'intelligence divine est Dieu « sub ratione deitatis », alors que le philosophe

ne l'atteint que « sub ratione entis ». — Nous croyons avec l'auteur
que la possibilité de la vision béatifique ne peut pas se démontrer par la
raison (chap. II).

Le chapitre III, sur « la Déité, les Attributs divins et les Personnes
divines », défend d'une manière remarquable les positions thomistes,
surtout contre le scotisme. Celui-ci nous paraît singulièrement subversif
lorsqu'il conteste la « surnaturalité essentielle » de la grâce. — C'est
peut-être présomptueux de notre part, mais nous voudrions inviter le
savant auteur à méditer encore le texte de Cajétan, cité p. 215. Nous

croyons y découvrir une idée géniale qui pourrait devenir très féconde.
La distinction entre les « deux Formes du Surnaturel : Miracle et

Grâce » (chap. IV) constitue une bonne leçon fondamentale. Il est
vraiment surprenant qu'il faille rappeler ces notions qui sont à la base de

toute théologie. Le R. P. Garrigou-Lagrange les rappelle d'une manière
frappante qui, au point de vue méthodique, sera très utile.

On peut démontrer la vérité de la foi par des arguments accessibles
à la raison. On aboutit ainsi à une « foi » naturelle, que possèdent les
démons qui « croient et frémissent » ; mais la foi salvifique est autre chose ;

elle est surnaturelle dans son essence même (chap. V).
« La Prédilection divine et le salut possible à tous » sont étudiés dans

le chap. VI. Les questions les plus délicates concernant la grâce et la
prédestination sont formulées avec précision. Le R. P. Garrigou-Lagrange,
rigoureusement thomiste, ne dissimule pas le mystère auquel nous nous
heurtons : tous peuvent se sauver, car Dieu ne commande jamais l'impossible;

mais ceux qui se sauvent ont été l'objet d'un amour de prédilection.
Ces propositions sont certaines ; leur pleine conciliation suppose la vision
de Dieu, en qui se fusionnent la justice, la miséricorde et la pleine liberté.

Dans le chap. VII, un ange donne un excellent résumé du traité de
saint Thomas, théologique dans son objet, mais où le philosophe peut
glaner les plus précieux renseignements. — Enfin le chap. VIII contient
des considérations instructives sur la « nuit des sens » et la « nuit de l'esprit »

dont parlent les grands mystiques.



Literarische Besprechungen 351

Le travail du R. P. Garrigou-Lagrange semble manquer d'unité.
L'auteur y réunit apparemment des études indépendantes ou des leçons,
qui méritent d'être mieux conservées que dans la mémoire des étudiants.
Mais chaque chapitre présente un intérêt considérable ; plusieurs nous
offrent une synthèse précieuse, que maîtres et élèves liront avec fruit et
avec un sentiment de reconnaissance pour le distingué professeur, qui
s'est placé au premier rang parmi les défenseurs de la vérité thomiste.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

Donoso Cortés : Der Staat Gottes. Aus dem spanischen Original über--
setzt und herausgegeben von Dr. Ludwig Fischer. Karlsruhe, « Badenia ».

1933. XII-112 u. 405 SS.

Unter diesem Titel erscheint in neuer, und zwar sehr guter
Übersetzung das Hauptwerk des berühmten spanischen Redners und
Staatsmannes, das 1851 unter dem etwas deutlicheren Titel : « Essay über den
Katholizismus, Liberalismus und Sozialismus nach ihren Grundprinzipien »

erschienen war. In einer längeren Einleitung (112 S.) gibt der Verf. eine
Skizze des Lebens Donoso Cortés und seiner rednerischen und
schriftstellerischen Tätigkeit. Bekanntlich gab das Werk Anlaß zu lebhaften
Meinungsverschiedenheiten in Frankreich. Fischer steht mit uneingeschränkter

Teilnahme auf der Seite des Donoso Cortés und Veuillot's gegen Dupan-
loup und den Kreis um ihn. Er geht darin so weit, daß er von dem Werk :

« Die Mönche des Abendlandes » behauptet, Montalembert habe darin aus
den alten Mönchen moderne Liberale gemacht (S. 55). Eine objektivere
Haltung hätte einen besseren Eindruck gemacht. Es läßt sich nicht
leugnen, daß Donoso Cortés zu Kritiken Anlaß bot. Er war ein genialer
Redner und Schriftsteller, seine Begeisterung für die katholische Kirche
und speziell für ihre soziale und kulturelle Tätigkeit ist hinreißend, seine
Überblicke über die Schicksale der Völker sind großartig, seine Verurteilung
des Unglaubens tiefbegründet. Dabei bleibt aber doch wahr, daß manche
Stellen sich finden, die zu gewagt, mißverständlich oder ungenau, wenn
nicht geradezu irrig sind. Das ist bei einem Laien ja leicht zu verstehen
und bei der guten Treue desselben auch verzeihlich. Für den Herausgeber
einer neuen Übersetzung wäre es aber sehr verdienstlich gewesen, bei
solchen Stellen den richtigen Sinn in einer Bemerkung anzugeben. Denn,
wenn auch Theologen leicht die nötigen Korrekturen bei der Lesung
anbringen können, so ist das für Laien heute so wenig der Fall als vor
70 Jahren. Fischer merkt jeweils an, wo die Einwendungen Gaduels und die
Erwiederungen Veuillots zu finden seien ; allein das hat wenig praktischen
Wert, da dem Leser in neunundneunzig von hundert Fällen die zitierten
Werke nicht zur Verfügung stehen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.



352 Literarische Besprechungen

Dogmatik.
F. Diekamp : Theologiae Dogmaticae Manuale. Vol. III, Pars II :

De Gratia Christi. Juxta editionem sextam versionem latinam curavit
Adolphus M. Hoffmann 0. P. Parisiis — Tornaci — Romae, Desclée. 1935.
204 pp.

Es braucht wohl kaum gesagt zu werden, daß auch bei diesem Traktat
über die Gnade die Übersetzung sich auf der gleichen Höhe zeigt wie in
den früher erschienenen. Die Sprache ist klar und flüssig und läßt kaum
erkennen, daß es sich um eine Übersetzung handelt, die Anordnung des

Druckes ist für das Verständnis und das Einprägen des Stoffes sehr geeignet.
Die Angaben von Quellen für Weiterstrebende ist bis auf die Gegenwart,
noch über die 6. deutsche Ausgabe hinaus, fortgeführt und vervollständigt,
wobei auch die verschiedenen Richtungen in der Gnadenlehre innerhalb
der katholischen Schulen weitherzige Berücksichtigung finden, während
freilich im Text sich besonders in diesem Traktat überall der treue Anschluß
an die Lehre des hl. Thomas offenbart. Es wird die Freunde des schönen
Werkes auch freuen zu vernehmen, daß sowohl sein Verfasser, Herr Prälat
Diekamp, als auch der verdiente Übersetzer P. Ad. Hoffmann O. P. mit
einem Beglückwünschungsschreiben des Kardinals Bisletti, Präfekten der
S. C. Semin. et Univers., beehrt worden sind.

Mit vorliegendem Bd. III, 2 ist nun der ganze deutsche Diekamp
den Theologen und Theologiestudierenden aller Sprachen in der Sprache
der Kirche zugänglich gemacht. Möge das vortreffliche Werk nun einem
recht weiten Kreis von Freunden einer gründlichen Theologie als
Einführung in den Geist des Doctor Angelicus dienen. Der jetzt einzig noch
ausstehende und bisher auch deutsch noch nicht erschienene Bd. III, 1

wird den tractatus dogmaticus de Ecclesia Christi bringen. Wenngleich
dessen Stoff bisher gewöhnlich mit dem apologetischen Traktat von der
Kirche verbunden wurde, äußerte sich doch schon öfter der Wunsch nach
einem dogmatischen Traktat. Simar, Atzberger, Dieckmann haben einen
solchen ja auch schon geboten. So sehen wir denn mit lebhaftem Interesse
auch noch diesem Traktat entgegen, der Diekamps verdienstlichem Werke
die Krone aufsetzen möge

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

V. Zubizarreta C. D. : Medulla Theologiae Dogmaticae. Bilbao, Eléxpuru
Hnos. 1935. 1004 pp.

Amici quidam studiosi rogaverunt egregium Auctorem Theologiae
Dogmatico-scholasticae (Cfr. Divus Thomas, 1929, p. 250-252) ut ea, quae
fusius in opere maiori pertractaverat, in compendium redigere vellet, ad
commoditatem eorum qui vel ob temporis iacturam longis studiis vacare
non possunt vel ob ingenii tarditatem opere breviori indigent.

His ergo votis annuens, Rnrus. ac Exemus. Zubizarreta hanc Medullam
Theologiae Dogmaticae exaravit.

In qua quidem eaedem ac in opere maiori qualitates vigent, prout



Literarische Besprechungen 353

indoles Compendii patiebatur : ordo, claritas, soliditas doctrinae, thomistica
orthodoxia.

Hisce adde nitidam, pulchram, commodam dispositionem textus super
chartam indianam in forma Breviarii, et castigatissimam impressionem
typographicam.

Plura èaque optima paucis continet. Quo fit, ut in suo genere inter
optimas Medullas theologiae dogmaticae computari debeat.

Ut repetitorium vel memorandum, magnae utilitatis fore nondubitamus.
Studiosae iuventuti ecclesiasticae, et ut Vade-mecum post studia per-

acta fis qui operibus vitae activae plurimum absorbentur, sincero animo
commendamus.

Friburgi (Helv.). J. M. Ramirez O. P.

Henricus a S. Teresia 0. C. D. : Notio sacrifie» in communi in syn-
thesi S. Thomae. Romae, Corso d'Italia 39. 1934. T7& PP- 8°.

Die vorliegende Schrift, verfaßt zur Erlangung des Doktorats am
Angelicum in Rom, sucht festzustellen, welchen Platz der hl. Thomas in
der Entwicklung des Opferbegriffes im allgemeinen einnimmt und welches
sein Opferbegriff ist. Der Verfasser untersucht darum zunächst in einem
ersten Teil die einflußreichsten Theologen vor Thomas, allen voran den
Führer der mittelalterlichen Theologie, den hl. Augustin, sodann Hugo
von St. Viktor, den Lombarden, Alexander von Haies, den hl. Bonaventura
und den hl. Albert der Große. Bei keinem dieser Lehrer findet sich eine

systematische Eingliederung der Lehre vom Opfer in das Lehrgebäude ihrer
Theologie, die meisten besprechen nur die Opfer, die im Alten Bund von
Gott positiv angeordnet waren, ohne zu einer Theorie des Opfers an sich
und im allgemeinen zu gelangen.

Der zweite Teil weist den gewaltigen Fortschritt nach, den die Lehre
vom Opfer dem Aquinaten verdankt. Er besteht in erster Linie darin,
daß der hl. Thomas als erster dieser Lehre den richtigen Platz im System
der Theologie anweist in der Abhandlung von der Tugend der Religion
(II-II q. 81-85) und zwar von den äußeren Akten dieser Tugend, deren
vornehmster, Gott allein gebührender eben das Opfer ist (ib. q. 85). Damit
war die Lehre vom Opfer in das Licht der allgemeinen Grundsätze der
Gottesverehrung gestellt und die Möglichkeit gegeben, den Begriff des

Opfers im allgemeinen, losgelöst von seiner konkreten Verwirklichung im
A. B., aufzustellen. Dabei hat der hl. Thomas sorgfältig die zerstreuten
Wahrheitselemente der überlieferten Wissenschaft gesammelt und in seine

Synthese eingefügt. Das Opfer im allgemeinen würde demnach zu
definieren sein als : « actus exterior virtutis religionis, quo per legitimum mini-
strum Deo immediate offertur aliqua res sensibilis, cum aliqua eiusdem

immutatione ad testandum supremum Dei in omnia dominium, nostram-

que interiorem plenissimam subiectionem ». (S. 171). In diesem Sinne ist
das Opfer eine Pflicht, die dem Menschen schon auf Grund des

Naturgesetzes obliegt, während die konkrete Art der Darbringung durch positives
Gesetz zu bestimmen blieb.

Divus Thomas. 23



354 Literarische Besprechungen

Verlangt also der hl. Thomas zum strengen Opferbegriff nur eine

Veränderung der dargebrachten Gabe, nicht eine Zerstörung Der
Verfasser antwortet darauf (S. 150 ff.) : In den wichtigsten Texten, nämlich
II-II, 85, 3, 3m ; 86, 1, c. ; in Ps. 39 n. 4 bestimmt der hl. Lehrer den
Opferbegriff im Hinblick auf die konkreten Opfer, wie die Heilige Schrift sie

vorschrieb. Dabei schließt er tatsächlich eine immolatio, eine reale
Veränderung der Opfergabe in sich. Beachtet man aber die allgemeine Synthese
der Lehre des Heiligen und besonders was er lehrt über das Opfer der
hl. Messe, so ist zu sagen, daß nach ihm zum Opfer an sich irgend eine

Veränderung genügt, die auch rein repräsentativ sein kann. Immerhin erscheint
die immolatio auch an sich als die höchstangemessene Form der Darbringung.

Es lag nicht in der Absicht des Verfassers, auf die Anwendung des

Opferbegriffes des hl. Thomas auf das heilige Meßopfer und auf sein
Verhältnis zu den vielfältigen neueren Theorien einzugehen. Bezüglich des

ersten Punktes findet er beim Aquinaten nur zwei Dinge sicher gelehrt,
nämlich daß er in der heiligen Messe keine andere immolatio anerkenne
als eine sakramentale (auch mere repraesentativa genannt) und daß nach
ihm die heilige Messe ein wahres Opfer sei (S. 156). Wenn man mit dem
Verfasser (S. 2) die verschiedenen Ansichten der Theologen der neueren
Zeit über den Opferbegriff auf drei Typen zurückführt, indem die einen
eine bloße Darbringung ohne Zerstörung, die andern eine Zerstörung der
Gabe nur im Abbild für hinreichend halten, während eine dritte Gruppe
eine wirkliche Veränderung, eine immolatio realis für notwendig erachtet,
so würde demnach der hl. Thomas den Vertretern der zweiten Auffassung
beizuzählen sein. Berücksichtigt man nur die ausdrücklichen Worte des

Heiligen, so dürfte dieses Ergebnis durch die fleißigen und scharfsinnigen
Untersuchungen unseres Auktors sichergestellt sein. Nicht endgiltig gelöst
dürfte aber sein die Frage nach dem Sinn jener immutatio repraesentata.
Handelt es sich wirklich nur um eine « imago quaedam repraesentativa
passionis Christi », wie man von einem Porträt Cicero's oder Sallust's sagt :

das ist Cicero, das Sallust, wie aus III q. 83 a. 1 c. hervorzugehen scheint
oder läßt dieses darstellende Abbild vielleicht auch noch ein realeres
Element, eine immolatio virtualis zu, wie Gonet, Billuart, Hugon u. a.

glauben Für letztere Ansicht dürfte sprechen, daß der hl. Thomas ib. ad 3"1

auch den Priester ein Abbild Christi nennt : « Per eandem rationem (seil.
« sicut celebratio huius sacramenti est imago repraesentativa passionis
Christi » ib. ad 2m) etiam sacerdos gerit imaginem Christi, in cuius persona
et virtute verba pronuntiat ad consecrandum ». Dabei bleibt aber bestehen,
daß der Priester nach St. Thomas eine physische, werkzeugliche Kraft
ausübt bei der Konsekration, vgl. z. B. III q. 82 a. 1 ad 2m. So dürfte
auch die immolatio virtualis gar wohl mit der repraesentativa zusammen
bestehen können.

In den neun Seiten, die bibliographischer Aufzählung neuerer und
älterer Werke und Zeitschriftenartikel gewidmet sind, ist wohl reichlich
das englische, holländische, französische, italienische, spanische Sprachgebiet,

aber nur spärlich das deutsche berücksichtigt.
Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.



Literarische Besprechungen 355

P. Rupprecht 0. S. B. : Der Mittler und sein Heilswerk. Sacrificium
Mediatoris. Freiburg i. Br., Herder. 1934. SS. 8°.

Das Opter im Unterricht. Heft I. Das Opfer als Gabendarbringung. —
Gnissau (Schlesien), Verlag für Liturgik. 37 SS.

1. Die Leser des « Divus Thomas» kennen das vorliegende Werk aus
den Jahrgängen 1931-33 dieser Zeitschrift. Der Verfasser fand es nicht
nötig, in der Buchausgabe viel zu ändern : Seite 43. f. ist die Tilgung der
Sündenschuld klarer herausgestellt, S. 129 die Auffassung der Webe berichtigt,

dazu einige Wiederholungen getilgt.
Bekanntlich sind über den Opferbegriff und seine Verwirklichung im

Kreuzesopfer und im heiligen Meßopfer gar viele und verschiedene Theorien
aufgestellt worden, aber keine derselben hat bis heute allgemeine Zustimmung

gewinnen können. Natürlich gibt auch der Verfasser sich nicht der
Täuschung hin, als ob seine Darstellung die endgiltige Lösung der Frage
bedeute. Aber er darf die Anerkennung beanspruchen, eine ernste Geistesarbeit

dafür eingesetzt zu haben. Gewiß ist auch seine Auffassung vom
Opfer Christi am Kreuze èine würdige, erhabene. Umfaßt sie doch das

ganze Heilswerk Christi. « Das Opfer ist die Wiederherstellung jener
wunderbaren Lebensgemeinschaft zwischen Gott und der Schöpfung durch
die sühnende und belebende Selbsthingabe des Mittlers» (S. 130). «Wenn
wir Sacrificium mit Heilshandlung oder Heilswerk übersetzen, so werden
wir der Feier weit gerechter» als durch Übersetzung mit «Opfer» (ib.).
Ist aber damit der Opferbegriff nicht vielleicht doch zu weit ausgedehnt
Geht es an, die Wirkung des Opfers als sein Wesen zu setzen Ist das
wirklich der Sinn der Lehre des hl. Thomas P. Henricus a S. Teresia
urteilt da in seinem (eben besprochenen) Werk « Notio Sacrificii in com-
muni in synthesi S. Thomae » bedeutend nüchterner. Auch daß vom
heiligen Meßpfer die mystica immolatio ganz ausgeschlossen und die
Doppelkonsekration ihrer ganzen Bedeutung nach nur eine Mahlbereitung sein

soll, « die entsprechende Einkleidung für das große Gnadengeheimnis, daß
der verklärte Heiland seinen Leib und sein Blut zur Speise für uns
hingibt » (S. 113), befriedigt nicht recht.

2. Der Verfasser hat seine Auffassung vom Wesen des heiligen
Meßopfers auch den Kindern in 4 Katechesen an Hand von zwei Zeichnungen
verständlich zu machen gesucht, und zwar im Anschluß an den Katechismustext.

Das Geschick des Katecheten ist unzweifelhaft, aber vermag den
Eindruck allzu großer Kompliziertheit nicht ganz zu verwischen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

0. Casel 0. S. B. : Das christliche Kultmysterium. Regensburg, Pustet.
173 s.

Ein dreifaches Mysterium wird vom Verf. unterschieden : Golt in
sich, unendlich über die Welt erhaben und doch gnadenvoll in seinem
Geschöpfe wohnend ; Christus, der wahre Gottessohn, erschienen im Fleische
und unser Heil wirkend ; Das christliche Kultmysterium, der verherrlichte



356 Literarische Besprechungen

Gottmensch, der im heiligen Opfer, in den heiligen Sakramenten und im
liturgischen Gebete der Kirche sein Heilswerk geheimnisvoll fortsetzt.
Dieses letztere Mysterium ist der Hauptgegenstand des Werkes. Sein
Grundgedanke ist, wenn ich richtig verstanden habe, der, daß in den
Sakramenten, im Opfer, in der Liturgie der Kirche Christus, der verklärte
Gottmensch selber als die Erstursache tätig ist, die Kirche aber, sein

mystischer Leib und ihre Glieder, ein jedes an seinem Platz, als
Zweitursachen, als geistbegabte Werkzeuge unter dem Haupte Christus wirken.

Wer der Lehre des hl. Thomas von der gratia capitis und der
Wirksamkeit der Sakramente folgt, wird diesen Grundgedanken ohne Weiteres

gerne zustimmen und sich an ihrer praktischen Auswertung in manchen
herrlichen Seiten, besonders in den Kapiteln IV und V : « Das heilige Jahr
der Kirche » und « Der heilige Tag der Kirche », erfreuen und erbauen.

Leider bleibt die Freude nicht ganz ungetrübt. Denn der Leser kann
sich kaum des Gefühls erwehren, daß Übertreibungen vorkommen. Die
« antike », « objektive » Frömmigkeit, wie sie auf der Grundlage der ob-

genannten Anschauungen gefordert wird, ist so betont, daß die « neuere »,

subjektive, individuelle Frömmigkeit, trotz gelegentlicher anderer
Äußerungen, fast in Mißkredit gerät. Die deutsche, spanische, französische
Mystik, die durch « Weltflucht, Askese und Abkehr von der Gemeinschaft »

zur Einigung mit Gott in der Liebe zu gelangen suchte, erscheint in
Gegensatz gestellt zu der empfohlenen liturgischen Vereinigung mit Christus,
der « Kultmystik ». Sollte nicht vielmehr jene, von der Überlieferung
gelehrte und von den Heiligen geübte Mystik mit ihrem Weg der Läuterung,
Erleuchtung und Einigung ein notwendiges Erfordernis sein für eine wahre
Kultmystik Auch was von der Notwendigkeit einer aktiven Teilnahme
der Gläubigen beim heiligen Opfer an verschiedenen Stellen gesagt wird,
dürfte der nötigen Klarheit entbehren. Die sprachliche Darstellung wäre
schön und eindringlich zu nennen, wenn der Verfasser sich hätte
entschließen können, von gewissen Eigenheiten abzusehen, durch die man
immer wieder an die gesuchte Mysteriensprache des sog. Areopagiten
erinnert wird. Warum immer wieder Agape statt Liebe Gottes, Aionen,
Ekklesia, Kyrios, das bis zur Ermüdung wiederholte Pneuma Ist für die
Kultmystik von Belang, statt : « Das Wort ist Fleisch geworden und hat
unter uns gewohnt » zu sagen : « Der Logos wurde Fleisch und zeltete

unter uns »

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

AI. Henri M. Cardinal Lépicier 0. S. M. : Saint Joseph. Traité théologique.

Paris, P. Lethielleux. 1932. vn-328 pp.

Ihre Eminenz Kardinal Lépicier hatte als Professor am Propagandakolleg

unter andern theologischen Traktaten auch einen solchen über den
hl. Joseph, den Nährvater Christi in lateinischer Sprache herausgegeben
und bietet nun denselben, unter Entlastung vom fachwissenschaftlichen
Beiwerk, in französischer Sprache einem weiteren Kreise von Gläubigen dar.

Ein erster Teil handelt von der Beziehung des hl. Joseph zu Gott :



Literarische Besprechungen 357

von seiner Vorherbestimmung, seinen Vorbildern im Alten Bunde, seiner
Auswahl, seiner jungfräulichen, aber wahren Ehe mit Maria, seinen
Beziehungen zu Maria, zum menschgewordenen Wort.

Der zweite Teil bespricht die Vollkommenheit des Heiligen : seine Heiligkeit

und Sündenlosigkeit, seine Gnaden, Tugenden und Gaben, seine Leiden,
seine körperlichen Vorzüge, seine immerwährende Jungfräulichkeit, seinen
seligen Tod und seine glorreiche Auferstehung und himmlische Seligkeit.

Der dritte Teil endKch betrachtet den hl. Joseph in seinem Verhältnis
zur katholischen Kirche, das von Seiten des Heiligen in Schutz und
Fürbitte, von Seiten der Kirche in Verehrung (un culte spécial de dulie) und
vertrauensvoller Anrufung besteht.

Diese kurze Inhaltsangabe birgt eine reiche Fülle interessanter Fragen
und Antworten. So betrachtet der hohe Verfasser die Auswahl des hl. Joseph
durch den wunderbar erblühenden Lilienstab als eine poetische Legende
ohne geschichtlichen Wert und schreibt jene Auswahl dem
Verwandtschaftsrecht zu. Der hl. Joseph war bei Eingehung der Ehe nicht ein
Greis, sondern in der Blüte der Jahre, er hatte sich, wie Maria, durch ein
Gelübde zur Bewahrung der Jungfräulichkeit verpflichtet, war zwar in der
Erbsünde geboren und erst in der Beschneidung geheiligt worden. Die
Begierlichkeit aber war in ihm vom ersten Erwachen der Vernunft an gänzlich

gebunden. So hat nie eine Anreizung zur Sünde ihn beunruhigt, nie
auch nur eine läßliche Sünde den Glanz seiner Seele verdunkelt. St. Joseph
scheint noch das öffentliche Auftreten des Heilandes erlebt zu haben und
erst nach dem zweiten Paschafeste der öffentlichen Tätigkeit Christi gestorben

zu sein. Er war wohl unter jenen Gerechten, die nach Matth. 26, 52 f.
nach dem Tod des Heilandes aus den Gräbern erstanden und vielen
erschienen, um dann mit Christus vor der allgemeinen Auferstehung mit
Leib und Seele in die himmlische Herrlichkeit einzugehen. Wie an Würde,
übertrifft der hl. Joseph an Gnade und Glorie alle Engel und Heiligen,
Maria einzig ausgenommen.

Bei den wenigen Worten, die die Heilige Schrift und die Überlieferung
der Väter dem hl. Joseph widmen, ist es selbstverständlich, daß der hohe
Auktor in weitem Umfang auf dem Wege der Schlußfolgerung aus der
Stellung und Würde des Nährvaters Christi vorgehen muß und daß Kon-
venienzgründe eine bedeutende Rolle spielen. Bei solchen Gegenständen
ist es von größter Wichtigkeit, daß das von der Offenbarung Gegebene
mit lebendigem Glauben erfaßt und die Schlußfolgerungen daraus klug
und ohne Überspannung, aber auch vertrauensvoll und ohne engherzige
Zweifelssucht gezogen werden. Das vorliegende Werk tut Beides in hohem
Maße und ist darum sehr geeignet ein rationabile obsequium in der
Verehrung des hl. Nährvaters Christi und jungfräulichen Bräutigams Mariens
zu fördern. Sein ernstes Studium wird dem Prediger und Katecheten
behilflich sein, die Gefahr zu vermeiden, beim Sprechen über den hl. Joseph,
« sich mit vagen Behauptungen zu begnügen, die mehr aus der Phantasie
als der Theologie stammen und wo das Ungefähr an den offenen Irrtum
grenzt» (S. v).

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.



358 Literarische Besprechungen

Fr. Connell C. SS. R. : De Sacramentis Ecclesiae, Tractatus dogmatici.
I. De Sacramentis in communi, de baptismo, de confirmatione, de ss. Eucha-
ristia. Brugis, Beyert o. J. xvi-287, 16** SS.

E. Peterson : Das Buch von den Engeln. Stellung und Bedeutung der
heiligen Engel im Kultus. Leipzig, Hegner. 138 S.

Der neue Sakramentstraktat verdankt sein Entstehen der Einsicht,
daß die vielen, zum Teil in Zeitschriften verstreuten Untersuchungen der
letzten Jahre für die dogmengeschichtliche Seite eines Handbuches
ausgenützt werden müssen. Als Ideal schwebt C. dabei vor, nur das
auszuwählen, was den Theologiestudenten von wirklichem Nutzen sein kann.
Im Gesamtaufbau schließt sich der Traktat an die bisher übliche Art an.
Wohltuend berührt die Klarheit und Einfachheit der Darstellung. Manchmal

scheint die Liebe zur Kürze sich etwas zu stark durchgesetzt zu haben.
S. 125 z. B. bietet C. als Traditionsbeweis für die Wirksamkeit des votum
baptismi außer einer nicht sehr beweiskräftigen Stelle des liber de rcbaptis-
mate (muß übrigens ML 3, 1238 statt 1187 heißen) nur das Zeugnis des

hl. Ambrosius. Die Schwierigkeiten, die sich aus der Tradition gegen
die Begierdetaufe erheben lassen (Gregor von Nazianz und Augustin)
werden mit keinem Wort erwähnt, geschweigedenn widerlegt. Die ratio
convenientiae, die ebda, für die Wirksamkeit der Begierdetaufe angeführt
wird, unterläßt es zwischen votum explicitum und implicitum zu
unterscheiden und setzt ohne weiteres voraus, daß auch letzteres gleichen Heilswert

wie ein direktes und ausgesprochenes Verlangen nach der Taufe
besitzt. Das hätte begründet werden müssen. Bei der Lehre vom
Meßopfer hätte die sog. Mysterientheorie wenigstens erwähnt werden dürfen.
Keine der diesbezüglichen Arbeiten wird in der Bibliographie aufgeführt
(vgl. dagegen Diekamp im Manuale, Bd. IV [1934], S. 240 ff., der
ausführlich darauf eingeht). In diesen und ähnlichen Punkten dürfte C. bei
einer Neuauflage seinen Traktat wohl zu vervollständigen suchen, um
dessen nicht zu bestreitende Brauchbarkeit noch zu erhöhen.

Der dogmatische Traktat von den Engeln gibt in seiner heutigen
Form dem Theologiestudenten wenig Anregung. Der Grund hegt zu nicht
geringem Teil darin, daß die Bedeutung der Engel für das gesamte
Heilsgeschehen nicht genügend herausgearbeitet wird. Die Lehrbücher
beschränken sich zumeist auf den Nachweis, daß es Engel gibt und erläutern
unter Anwendung der aristotelischen Lehre von den geistigen Fakultäten
ihr Wesen und Handeln. Nur die meist sehr kurz gehaltenen Angaben
über den Schutzengel und seine Aufgaben sind geeignet, das Interesse
für die Engelwelt zu wecken. Petersons Buch von den Engeln kann da
vielfach ergänzen. Es zeigt an Hand einer Analyse einiger Kapitel der
Geheimen Offenbarung und Traditionszeugnisse, welche Rolle die Engel
im Glaubensbewußtsein der Kirche spielen. Der Kult der Kirche stellt
sich als Teilnahme am ewigen Kult der Engel in der Himmelsstadt dar,
die Engel nehmen ihrerseits am Kult der Kirche teil (interessant sind die
Belege der Uberlieferung für die Rolle der Engel bei der Spendung der
einzelnen Sakramente). Alles das vertieft wieder das Verständnis für die



Literarische Besprechungen 359

Kirche selbst : die Kirche steht mit den Bewohnern der Himmelsstadt
in ständiger Beziehung, da sie « das irdische Jerusalem und seinen Tempel
verlassen hat und sich auf der Wanderschaft nach dem himmlischen
Jerusalem und seinem Tempel befindet» (S. 17). Die Teilnahme der
Himmelsbewohner am Kult der Kirche, besonders an der Eucharistiefeier,
geben der Öffentlichkeit der religiös-politischen Herrschaft Christi
Ausdruck. Wer immer dieses Buch gelesen hat, wird verstehen, warum die
Kirche mit solcher Vorliebe von ihrer Gemeinschaft mit den Engeln redet
und die Engel wie die Kirche selbst unter neuem Licht zu betrachten lernen.

Rom (S. Anselmo). P. Anselm Stolz O. S. B.

E. Mura : Le corps mystique du Christ. Sa nature et sa vie divine
d'après saint Paul et la théologie. Synthèse de théologie dogmatique
ascétique et mystique. 2 vol. Paris, Blot. 1934. 2I4 un<t 460 SS.

D. Culhane : De corpore mystico doctrina Seraphici. Mundelein (Illinois
USA). 1934. vi-109 SS.

Kurz nach Erscheinen der historischen Studie Merschs über die Lehre
vom mystsichen Leib (vgl. diese Zeitschrift, 1934), legt nun Mura einen
mehr systematischen Versuch vor. Er will die Lehre vom mystischen
Leib in ihrer gesamten theologischen Bedeutung erfassen und für das innere
Leben fruchtbar machen. Das Werk umfaßt zwei große Teile. Der erste
Teil ist der Darstellung der Lehre nach Paulus und der Theologie gewidmet.
Der ganzen Anlage des Buches entsprechend ist es natürlich nicht in der
Absicht des Verf. gelegen, etwa bezgl. der Lehre des hl. Paulus neue
Erkenntnisse vorzulegen. Man wird hier also vergeblich nach Vertiefungen
etwa Mersch gegenüber suchen. In der theologischen Erörterung behandelt
M. die verschiedenen Ursachen für die Einheit des Christusleibes, die
teilweise nach dem aristotelischen Schema von den vier Ursachen gesehen
und besonders im Abschnitt union sacramentelle sehr unvollständig sind ;

dann die einzelnen Glieder: Haupt, die allerseligste Jungfrau, den hl. Joseph,
die Engel, Menschen. Der zweite Teil spricht vom Leben des Christusleibes :

von der dreifachen Mittlertätigkeit Jesu in Priestertum, Königtum und
Lehre ; die allgemeine Mittlerschaft Mariens wird erläutert und das Leben
Christi in den einzelnen Gliedern seines Leibes. Hier wird versucht, die

Hauptpunkte des individuellen und sozialen Lebens des Christen von der
Lehre unserer Eingliederung in Christus verständlich zu machen. Dabei
mußten natürlich fast alle Hauptpunkte der Theologie berührt werden.

Man wird dem Verfasser unbedingt zugestehen, daß es ihm gelungen
ist, in seinem klar und fromm geschriebenen Buch viele Zusammenhänge
der dogmatischen, aszetischen und mystischen Theologie herauszuarbeiten.
Dabei darf man doch den Wunsch nach größerer theologischer Vertiefung
etwa der Lehre von der heiligmachenden Gnade als Teilnahme an der

göttlichen Natur, der Einwohnung des Heiligen Geistes aussprechen. Aber
auch in der vorliegenden Form ist das Werk schon geeignet zu einer
harmonischen und vertieften Auffassung des christlichen Lebens
beizutragen.



360 Literarische Besprechungen

Einzeluntersuchungen sind für die Lehre vom mystischen Christusleibe

von besonderem Wert ; durch sie kann die Forschung wirklich
gefördert und das Verständnis für dieses wichtige Lehrstück in besonderer
Weise vertieft werden. Die Dissertation Oulhanes zeigt wieder, wie sehr
auch die Schule vom Gedanken an den Totus Christus beherrscht war.
C. behandelt Haupt und Glieder des mystischen Leibes (Kap. 1-2), seine
Einheit und die Beziehung der Sakramente zu ihm (Kap. 2-3). Den Schluß
bildet ein Kapitel (5) über die sichtbare Kirche. Im ganzen stellt sich die
Arbeit als fleißige Zusammenstellung der einschlägigen Texte des hl.
Bonaventura dar. Dabei läßt C. sich manchmal allerdings verleiten, Bonaventura
zu sehr unter dem Gesichtswinkel moderner Fragestellungen und Begriffe
zu sehen (vgl. etwa die Ausführungen über den Unterschied von corpus
mysticum und ecclesia S. 28 f. und 39 f., und die Lehre von der Gnade,
S. 56 f.). Die Einteilung läßt gelegentlich an Klarheit zu wünschen übrig
(vgl. die Unterabteilungen von Kap. 2). Am Schluß wäre eine Zusammenfassung

der Lehre Bonaventuras erwünschter als eine Definition nach den

quattuor causae. Damit soll nicht geleugnet sein, daß die Studie als
brauchbares Hilfsmittel zum Studium der Theologie Bonaventuras und der
Lehre vom Christusleib gewertet werden kann.

Rom (S. Anselmo). P. Anselm Stolz O.S.B.

Moral.

J. Gummersbach S. J. : Unsündlichkeit und Befestigung in der Gnade.
Frankfurt a. M., Buchverlag Carolus. 1933. xvi-352 SS. 8°.

Die Frage der Unsündlichkeit und die damit nahe verwandte Frage
der Befestigung in der Gnade finden in diesem Werke eine eingehendste
Behandlung : die in seinem Wesen verankerte Unsündlichkeit Gottes, die
in der hypostatischen Vereinigung und in der Anschauung Gottes begründete

Unsündlichkeit des Menschen Jesus Christus, die der seligen Engel,
der Seelen im Fegfeuer, der Väter in der Vorhölle, der ohne Taufe
verstorbenen Unmündigen, der Privilegierten des Pilgerstandes : der
Gottesmutter, des hl. Joseph, des hl. Johannes des Täufers, der Märtyrer und
Bekenner, alle diese Gesichtspunkte werden bis in die letzten Verästelungen
untersucht, nach der Tatsächlichkeit der Unfähigkeit zu sündigen, wie
nach den Wegen und Mitteln ihrer Verwirklichung. Dabei geht der Verf.
historisch und spekulativ vor, er frägt, wo die Probleme zuerst auftauchen,
welche Wege die Theologen und theologischen Schulen in ihrer Lösung
eingeschlagen haben, welches ihre Gründe und Schwierigkeiten gewesen.
Zum Schluß nimmt er selbst Stellung zu den Fragen und zwar, wenn auch
nicht ausnahmslos, so doch in der Regel im suarezischen Sinn. « Wir
wählten Suarez zum Führer », sagt er in der Einführung S. 2. Womöglich
sucht er aber die suarezische Lösung spekulativ zu erweitern und zu
vertiefen.

Daß bei dieser Einstellung die thomistischen Lehren vielfach abgelehnt

werden, ist nicht überraschend. Euphemistisch werden sie aber gerne



Literarische Besprechungen 361

« schulthomistisch » genannt, nur einmal in einem Zitat erscheinen die
« banezianischen Prädeterminationen ». Der größte Stein des Anstoßes
taucht auf bei der Frage : wie verwirklicht Gott im Erdenpilger die Un-
sündlichkeit und die Befestigung in der Gnade « Die Molinisten werden
eine streng schulthomistische Erklärung ablehnen, da sie überzeugt sind,
daß die zur Verunsündlichung notwendigen wirksamen Gnaden — als den
Willen physisch prädeterminierend — den freien Akt verunmöglichen.
Aus gleichem Grund lehnen sie jede streng kondeterminierende Erklärung
ab. Die Thomisten werden sich gegen jede molinistische Erklärung wehren,
da ihnen manche Schwierigkeiten bezüglich der scientia media zu wenig
aufgehellt erscheinen ». S. 338. Sagen wir, « da ihnen die scientia media
als evident unmöglich erscheint », dann dürfte die Lage wahrheitsgetreu
dargestellt sein. Freilich ist P. Gummersbach aufrichtig genug, zuzugeben,
daß auch bei Annahme der scientia media das Problem dunkel und ungelöst
bleibt, wohl bis das lumen gloriae uns leuchtet.

Es kann an dieser Stelle natürlich nicht auf eine Auseinandersetzung
über die einzelnen Meinungsverschiedenheiten eingegangen werden. Nur
auf einige Punkte sei hingewiesen, die dem Rezensenten besonders
reformbedürftig erscheinen. S. 28 unten wird vom hl. Thomas gesagt, er sei,
wie andere Scholastiker, in früheren Jahren der Meinung gewesen, die
Engel hätten vor Empfang der heiligmachenden Gnade zuvor eine Zeitlang

im bloßen Naturstande zubringen müssen. Dabei wird auf S. Th. In
2. Sent., dist. 4, q. 4 a. 2 verwiesen. Dieses Zitat ist unrichtig, jene
distinetio 4 hat überhaupt keine q. 4, sondern behandelt in q. 1 a. 3 die Frage :

Utrum angeli creati fuerint in gratia. Die Antwort ist aber, ähnlich wie
in der Summa I. q. 62 a. 3 : « Ilia autem opinio quae ponit angelos in gratia
creatos mihi magis placet, absque alterius partis praeiudicio ; quia
huic positioni, praeeipae quantum ad gratiam angelorum, plures
sanctorum auetoritates consonare videntur ».

Wichtiger ist das Folgende. Bei der Frage nach dem inneren Grund
der absoluten Unsündlichkeit des Menschen Jesus Christus kommt das
Axiom « Actiones sunt suppositorum » zur Sprache und wird vom Autor nach
dem Sinn der Skotisten, der Thomisten und des Suarez erklärt S. 69 f. :

« Die Skotisten lesen : Actiones sunt suppositorum — tantum denominative.

Die Thomisten (lesen) : active (elicitive, efheienter). Geschöpfliche

Natur und Subsistenz sind realdistinkt. Die Subsistenz ist wirkende
Ursache wie die Natur (partiale prineipium efjectiv-um, quod simul cum
natura influit in actionem). Natur und Subsistenz wirken also als
Teilprinzipien ». — Aber wo lehrte denn ein Thomist je so etwas Auch gibt
der Verf. hier keine Belege von irgend welchen Thomisten für diese

Erklärung. Er sei aber aufmerksam gemacht auf die Worte eines erstklassigen
Thomisten zu diesem Gegenstand. Wo er erklärt, in welchem Sinn die
menschliche Natur Christi das Werkzeug des göttlichen Wortes genannt
werden könne, lehnt Cajetan jede Ursächlichkeit zwischen der Subsistenz
des Sohnes Gottes und der menschlichen Natur und ihrer Tätigkeit ab :

« Inter Verbum siquidem Dei et naturam humanam unio est hypostatica,
non secundum aliquod genus vel modum causae, sed secundum aliquod



362 Literarische Besprechungen

genus seu modum entis per se, quod est substantia : quia est secundum
subsistentiam, quae non dicit causam seu causalitatem, sed substantiam.
Pateat autem hoc novitiis ex hoc quod unio Filii Dei cum natura humana
propria est Filio, ita quod nec Patri nec Spiritui Sancto convenit ; omnis
autem causalitas Filii Dei respectu naturae assumptae communis est toti
Trinitati, quoniam indivisa sunt Trinitatis opera ad extra (S. Aug. Enchirid.
c. 38) ». Cajctan. in III q. 2 a. 6 n. 10.

Die größte Tragweite dürfte folgender Stelle zukommen. S. 82 erklärt
der Autor, warum Suarez von seiner Gnadenlehre aus zur Ablehnung der
thomistischen Auffassung von der Befestigung in der Gnade kommen
mußte. « Die Thomisten sagen : Wie der Mensch, selbst wenn er durch
eine ihrer inneren Natur nach wirksame Gnade (gratia ex se efficax, ab
intrinseco) zu einem guten Werk notwendig bewegt wird, nichtsdestoweniger

frei bleibt, da er in sensu divisio, d. h. ohne die wirksame Gnade,
das betreffende Werk auch unterlassen könnte, so bleibe auch Christus
bei der Erfüllung, etwa des Sterbegebotes, insofern frei, als er in sensu
diviso, d. h. ohne Unsündlichkeitsgnade, den Befehl auch hätte vernachlässigen

können ». Das sagen die Thomisten wirklich Dann sind sie freilich

von schwachem Denkvermögen oder wollen die Leute zum besten
halten ; dann ist es auch begreiflich, daß Suarez und mit ihm alle
vernünftigen Menschen sie ablehnen müssen. Aber in Wirklichkeit sagen die
Thomisten eben nicht das, was der Autor sie sagen läßt. Er hat sich um
ihre Lehre nicht genügend umgesehen, wie er hier auch keinen Thomisten
zitiert. Und doch wäre die Sache nicht so schwer zu verstehen. Der Wille,
betrachtet in actu I, besitzt das Vermögen, zu handeln oder nicht zu
handeln, so oder so zu handeln ; wählt er nun und bestimmt sich selbst
z. B. gut zu handeln, so kann er, so lange er sich so bestimmt, nicht
zugleich sich bestimmen, bös zu handeln : das wäre ja gegen das erste
Seinsgesetz. Indem aber die Potenz, gut zu handeln, durch die Selbstbestimmung
des Willens in den Akt übergeführt wird, wird nicht zerstört, sondern
dauert als Potenz fort die Möglichkeit, bös zu handeln, aber eben nur als
Potenz. Der Wille kann nicht zugleich die Potenz gut zu wählen und die
Potenz sich zum Bösen zu bestimmen in die Wirklichkeit überführen :

das ist der sensus compositus. Er kann aber, während er sich zum Guten
bestimmt, die Potenz behalten bös zu wählen (sensus divisus), darum wählt
und handelt er frei. Was aber der geschaffene Wille so als Zweitursache
tut, das tut ganz ebenso Gott durch die praemotio physica, resp. die gratia
ex se efficax, aber suo ordine, als Erstursache, also causalitate prius. Also
bleibt der Mensch unter der praemotio physica und der gratia per se efficax
ebenso frei, wie bei der Selbstentscheidung : der Wille tut das Gute, zu
dem diese Gnade bewegt, frei, er kann freilich nicht in sensu composito es

unterlassen, aber in sensu diviso, er tut das Gute bei der Möglichkeit des

Bösen, potuit transgredi et non est transgressus, facere mala et non fecit.
Freilich setzt die thomistische Auffassung voraus, daß die Ursächlichkeit
Gottes sich nicht nur auf die Natur der Geschöpfe, sondern auch auf deren
naturgemäße Tätigkeit erstrecke und daß zum Wesen der geschöpfliehen
Freiheit nicht gehöre, daß der geschöpfliche Wille sich als einzige (und



Literarische Besprechungen 363

somit letzte) Ursache von der Potenz in den Akt überführe. Das scheint
Christ. Pesch zu fordern. « Ipsa ratio liberae actionis postulat, ne infallibilis
connexio cum actu secundo aliunde sit quam a libero arbitrio » (Praelect.
dogmat. 4 t. V. n. 283). Den Thomisten erscheint diese Forderung
unverträglich mit dem Wesen Gottes als dem subsistierenden Sein und der ersten
Ursache alles Seins. Sie wissen sich in der Ablehnung dieser Forderung
durchaus einig mit ihrem hl. Lehrer (De Malo III 2 ad 4) : « Cum aliquid
movet seipsum, non excluditur, quin ab alio moveatur, a quo habet hoc
ipsum quod seipsum moveat ; et sic non répugnât, quod Deus est prima
causa actus liberi arbitrii ». Cf. I 83, 1 ad 3 ; De Pot. III 7 ad 13 etc.
Kurz und gut bemerkt Diekamp zum sensus compositus und divisus :

« Der Wille kann sich der wirksamen Gnade allerdings nicht widersetzen
in sensu composito, d. h. der wirksame Einfluß der Gnade und das
tatsächliche Widerstreben des Willens können nicht zugleich bestehen ; wohl
aber kann er sich in sensu diviso widersetzen, d. h. er bewahrt unter dem
wirksamen Einfluß der Gnade das Vermögen nicht zuzustimmen ».

Diekamp, Kath. Dogmatik 6, Bd. II, S. 473.
Warum diese langen Ausführungen Sie. sind ja keineswegs neu

Gewiß nicht Aber daß ein so fleißiger, scharfsinniger Forscher in einem
so gelehrten Werke, in dem unsere Frage keineswegs zu den nebensächlichen

gehört, so die thomistische Lehre mißverstehen konnte, zeigt doch,
daß eine richtige Darstellung immer noch nicht überflüssig ist. Vermag
sie vielleicht auch die Wolken der Vorurteile nicht zu durchdringen, so

bietet sie doch den Trost, den P. Manser O. P. in seinem ausgezeichneten
Werke « Das Wesen des Thomismus », 2. Aufl., S. 567, in die Worte kleidet :

« Es ist das Interessante und Merkwürdige, daß man der thomistischen
Lehre in der Regel nur durch Entstellung, wir reden nicht von absichtlicher,
beikommen kann »

Mit den gemachten Ausstellungen soll nicht in Abrede gestellt werden,
daß das Werk P. Gummersbachs auch für solche, die nicht in allem ihm
folgen können, sehr viel Anregung und Förderung bietet, für die auch sie

ihm billigerweise dankbar sein müssen. Niemand, der fürderhin über seinen
Gegenstand wissenschaftlich arbeiten will, wird seiner entraten können.

Noch seien einige sinnstörende Druckfehler vermerkt. S. 128, Zeile 3

von unten im Text lies « sündefähig » statt « sündeunfähig ». S. 131, Zeile 3

von unten im Text lies statt « ihr Glück nicht nicht-wollen kann », « ihr
Glück nicht wollen kann ». S. 110, Zeile 2 von unten im Text lies « Gedankenschritten

» statt « Gedankenschriften ». S. 284, Zeile 2 von unten in der

Anmerkung lies « Anhang » statt « Anfang ».

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

P. de Roton 0. S. B. : Les Habitus. Leur caractère spirituel. Paris,
Labergerie. 1934. p.

Dissertatio inauguralis exhibita Facultati Philosophicae Instituti Ca-
tholici parisiensis. Scopus Auctoris est divulgare doctrinam S. Thomae

magnorumque commentatorum eius circa habitus, in utilitatem praesertim



364 Literarische Besprechungen

eorum qui tempore et opportunitate carent legendi prolixas disputationes
expositorum S. Thomae de hac re (p. 9).

Exposita doctrina S. Thomae (cap. 1-6), earn breviter confert cum
theoriis modernorum quorumdam (W. James, Janet, Maine de Biran,
Ravaisson, Bergson, Chevalier (cap. 7), et nonnullas offert applicationes
ad ordinem supernaturalem (cap. 8).

Opus solidum, accuratum, plene thomisticum, fortasse nimis sobrium.
Doctrina S. Thomae non comparatur cum doctrina praedecessorum et
coaetaneorum eius, et inde non sat apparet quid proprium quidve commune
habeat cum aliis.

Mutatio opinionis S. Thomae circa differentiam inter habitum et meram
dispositionem (p. 36-37) potuisset uberius et profundius exponi. Thomas
iunior (non solum in De Malo, q. 7 a. 2 ad 4, ut Auetor refert, sed et in

III. Sent., d. 23 q. 1 a. 1 et in IV. Sent., d. 4 q. 1 a. 1) cum communi
opinione commentatorum Aristotelis graecorum, arabum, latinorum —-

quos inter nominandi in primis sunt Boëthius et S. Albertus Magnus —,
doeuit differentiam accidentalem tantum ; in Summa vero Theologica
(I-II q. 49 a. 2 ad 3), contra torrentem doctorum, propriam sententiam
exponit de essentiali seu specifica differentia. Scotus et alii post S. Thomam
ad sententiam traditionalem redierunt.

Quod ad magnos Thomae commentatores attinet, Auetor fere uno
Joanne a S. Thoma contentus est. Per transennam addueuntur Caietanus
et Salmanticenses, quibus additur Pègues. Nihil de Conrado Koellin,
Medina, Gregorio Martinez, Marco Serra, aliis ; quin etiam vel gallus
Card. Lépicier deest. Thomistici commentatores Praedicamentorum Aristotelis,

ut Caietanus, Dominicus de Soto, Sanchez, Martinez de Prado, Com-
plutenses C. D. et O. P., alii, penitus desiderantur.

Quo fit ut opus istud de Habitibus, licet bonum, adhuc augeri et
perfici possit intensive et extensive, essentialiter et accidentaliter.

Friburgi (Helv.) J. M. Ramirez O. P.

Th. Graf 0. S. B. : De subiecto psychico virtutum cardinalium secundum
doctrinam scholasticorum usque ad medium saeculum XIV. (Studia Ansel-
miana, 2.) Romae, Herder. 1934. xxiv-251 pp.

Fasciculus iste continet primam sectionem primae partis operis quod
Auetor molitur De subiecto psychico gratiae et virtutum secundum doctrinam
Scholae usque ad medium saeculum XIV, quamque uti Dissertationem
inauguralem exhibuit Facultati Theologicae Universitatis Friburgensis
apud Heivetos.

Ut egregie notât Rmus. Graf, quaestio de subiecto psychico habituum
supernaturalium primo ictu non videtur gravis, cum tarnen maximi mo-
menti revera sit ; sicut enim Ethica naturalis in ratione scientiae sub-
alternatur Psychologiae philosophicae, ita Ethica Christiana subalternatur
Psychologiae supernaturali vel theologicae, quae suo rursus modo
proportionale est Psychologiae naturali. Agitur ergo de fundamento scientifico
Theologiae moralis virtutum infusarum et gratiae sanctificantis.



Literarische Besprechungen 365

Magna eruditionis supellectile doctissimus Auetor historiée versât
quaestionem de subiecto virtutum cardinalium apud antiquos philosophos
et Patres Ecclesiae, speciatim vero apud theologos scholasticos ab initio
Scholae usque ad Thomam Aquinatem, respectu quorum non solum adhibet
opera édita, sed et Mss. asservata.

Opus vere egregium, sensu historico simul ac philosophico et theo-
logico elaboratum, quod cito completum iri speramus, in honorem sacrae
scientiae.

Sincero corde Rmo. Auetori gratulamur ob tantum opus, quod
omnibus viris studiosis enixe commendamus.

Friburgi (Helv.). J. M. Ramirez O. P.

A.-J. Faidherbe 0. P. : La justice distributive. Paris, Librairie du
Recueil Sirey. 1934. 183 p.

Iustitia distributiva nimis neglecta est a plerisque theologis schola-
sticis, quin immo et a non paucis turpiter deformata. Et tamen est po-
tissima pars subiectiva iustitiae, et ab ea pendent gravissimae quaestiones,
ut moralitas testamentorum, legislatio laboris, distributio divitiarum, sub-
ventiones publicae, suffragium politicum, ius administrativum, alia sex-
centa (p. 3),

Erat ergo penitus necessaria monographia quaedam scientifica, in qua
iura et officia iustitiae distributivae vindicarentur. Id quod Auetor egregie
perfecit, ducibus Thoma Aquinate ac politioribus eius commentatoribus
Caietano, Dominico de Soto et Joanne a S. Thoma.

S. Thomas quidem in Summa Theologica minus evolvit iustitiam
distributivam quam commutativam ; at in commentariis super Ethicam
et Politicam Aristotelis plura continet, ex quibus integer tractatus de

iustitia distributiva componi potest.
His ergo elementis dispersis in unum conflatis, R. P. Faidherbe synthesim

doctrinalem thomisticam elaboravit iustitiae distributivae, ad instar syn-
theseos quam Thomas ipse fecerat iustitiae commutativae (p. 11).

Itaque cl. Auctor exorditur a considerationibus generalibus iustitiae
et iustitiae distributivae (cap. 1), et inde procedit ad ostendendum iustitiam
distributivam esse veram et rigurosam iustitiam, utpote ad alium ordinatam
(cap 2), cum iuribus et officiis stricte dictis (cap. 3) et cum vera aequali-
tate, licet proportionali (cap. 4).

Semel vindicata vera eius natura, statim considérât proprios actus eius

et excellentiam super iustitiam commutativam, maxime in actu iudicandi,
qui est proprius actus iustitiae (cap. 5). Postmodum indigitat vitia ei

opposita (cap. 6) et quaestionem solvit an laesio iustitiae distributivae
obliget ad restitutionem (cap. 7). Finaliter comparationem instituit inter
iustitiam distributivam et vindicativam (cap. 8) ; et, per modum exempli
et conclusionis, doctrinam traditam applicat quaestioni celeberrimae de
salario familiari.

Opus vere scientificum, bene ordinatum, clarissime expositum. Fidenter
loquitur Auctor et quandoque vehementer invehit in nonnullos deturpatores



366 Literarische Besprechungen

iustitiae distributivae, quin tarnen amittat scientificam serenitatem : est
zelus iustitiae secundum scientiam.

Sincero animo gratulamur auctori eiusque opus perlibenter commen-
damus iis omnibus qui theologicis, iuridicis et politicis studiis incumbunt.

/. M. Ramirez O. P.

Commentare.

D. Banez : Scholastica Commentaria in Primam Partem Summae
Theologicae S. Thomae Aquinatis. De Deo Uno. Vol. VIII e « Biblioteca de
Tomistas Espafioles ». Praecedit quaedam « Introductio generalis » ab Adm.
Rev. P. Mag. et Dr. Fr. Ludovico Urbano. — Valencia (Espana), Apart. 145.

1934- x". XIII"57r PP-

Quod ab omnibus iam expectabatur, imo exoptabatur, in lucem nunc
prodiit. Maximi enim hisce temporibus opus hoc accommodatur, quippe
quod philosophia ac theologia scholastica nova luce insurgit. Mavult
quis « neo-thomismum » id appellare Placeat. Neque enim est Iis de
verbis. Ab Aquinate et Alberto Magno doctrina sacra ceu scientia divina
determinata fuit, at sensum tarnen scire quis minime valet, quin prius
Caietanum, Bafiezium, Medinam, Ferrariensem, Köllin aliosque ceteros
commentatores Divi Thomae plene perfecteque noverit. Nec hoc est
necessarium nisi pro illis, quique hodie quam multi numerantur, qui ad
intima usque Theologiae ac Philosophiae vere perennis adire velint.

Cum igitur Hispania, « natio antonomastice theologica », ut verbis
utar cuiusdam mei magni nominis professoris, olim omnibus apparuerit
tamquam vera, ut ita dicam, restauratrix Scientiae Theologicae, nunc
etiam multifariam multisque modis, ut omnes fere norunt, sese ostendit.
Exemplum sit unum quod prae manibus habemus. Bibliotheca, sic dicta
« de Tomistas Espafioles », a praestantissimo P. Mag. Fr. Ludovico Urbano
instaurata, ab aliisque iamiam imitata, scientiae divinae cultoribus
Commentaria in Div. Thomam eximii Magistri Bafiez typis modernis mirifice
offert.

Et ut vel pauca dicamus de vita ipsius Auctoris, nihil nobis aliud
occurrit quam quod revera ipse doctrinae Divi Thomae contra insurgentes
errores acerrimus fuit propugnator. hin praeeipua eius gloria in systemate
thomistico ; en magnus eius labor controversiae in medium dudum exortae ;

en tandem eius meritum theologos inter ac Ordinis Praedicatorum sodales.

Nihilque mirum. Etenim, iam inde ab adolescentia sua scientiam sacram
ex purissimis rivulis, nempe Melchioris Cani, Didaci de Chaves, Petri de
Sotomayor, Dominici Soto, si quos nominaverim, excellenti ingenio omnique
studio mirabiliter hausit. Magister eius Didacus de Chaves haec de suo
diseipulo aiebat : « D. Thomas Angelicus Doctor, mihi videtur dignum
se nactus interpretem. Maximus Doctor maximum quoque commentatorem
est nactus. » Angelici doctrinam intelligent « vel ingénia tarda quibus cum
nunc accessterint commentaria lucidissima Bafiesii, viri eminentissimi,
Theologi praecellentissimi, quae quaestionibus difficillimis splendidissimam
accendat facem ; vel luciosus videat res theologicas quam perspicue et



Literarische Besprechungen 367

clare. » Igitur sensum quem ipse dederit quoad prima saltern capita in
doctrina Aquinatis interpretanda, quod verus sit nemo haud ferme iudicabit.

Haec prestantia Auctoris. Operis enim « De Deo Uno » illa est tanta
quod quamplurima continet problemata utriusque sapientiae, divinae
nempe atque humanae. Perdifficiles namque questiones de evolutione
dogmatis, de distinctione essentiam inter et esse, de relationibus, de analogia,
de scientia Dei, de gratia ac praedestinatione, deque aliis fere innumeris
maximi agitatis, quae veluti praecipuae scientiarum columnae habentur
et sunt, profundissime ac sapientissime pertratantur. Nec tarnen licitum
non sit quandoque ab opinione quadam particulari a Magistro recedere ;

hoc enim expostulat et libertas scientiae, et auctoritas ceterorum, et am-
plitudo praesertim criterii. Unde et cum Divo Augustino haec : « Alios
autem (praeter Scripturarum libros) ita lego, ut, quantalibet sanctitate
doctrinaque praepolleant, non ideo verum putem, quod ipsi ita senserunt
vel scripserunt » (Epist. 82 ad Hier.). Hoc autem per transennam sit dictum.

Nova igitur editio a doctissimo P. Urbano diligentissime atque splen-
didissime allaborata, ilia omnia prae se fert mérita quae professoribus
necnon studentibus theologiae apprime inserviunt ; claritati studet,
facilitate imo elegantiae. Cuilibet vero ut melius cognoscat scientiam de Deo

quam maxime necessarium est legere Banezium, cum inter primos optimos
commentatores Angelici Doctoris adnumeretur.

Yolumus modo vel quatuor annuere. Inprimis enim, doctrina Bane-
ziana est essentialiter traditionalis vel super traditionem fundata. Vestigia
premens sapientissimi praeceptoris sui Melchioris Cani, locum traditionis
uti permagnum habet, adeo ut per illum théologales conclusiones maximum
habeant valorem.

Deinde vero, novitas quaedam velut progressus radix et fons ibi
minime deest. Etenim, Aquinatis et Augustini vestigia insequens quoque,
facile mente percepit pervulgatum illud, sc. « vetera novis augere », ut
vel paucis colligam verbis quae Guillelmus de Tocco de Sancto Thoma
asseruit. Praeterquamquod ipsemet Banez in I, q. 29, a 3, ait : « Non quia
aliqua opinio sit nova, ideo reiicienda, si bona ratione ex antiquis funda-
mentis deducitur, neque in aliquo sanae doctrinae adversatur. Et hanc
doctrinam advertat obiter scholasticus theologus. » Ideo etiam nostro
tempore nonnulli adsunt, ut Gardeil, Billot, Marin-Sola, qui post Cardi-
nalem Newman, renovationem theologicam maximo animo instaurarunt.

Postmodum autem considerandum sese offert nécessitas depurgandi
castigandique doctrinas omnes quae in modernis exortae sunt temporibus
minus tarnen veritati conformes, quae cum attingant summa philosophiae
principia, theologicum aedificium labefacere possunt. Iam vero, in opere
Banezii profunde investigantur metaphysicalia, ita ut tota Metaphysica
posset eius expositionibus efformari. Cum ergo hodie plures inveniantur
iuxta arbitrium Metaphysicae, ut ait Driesch, atque inter se disiunctae,
valde conveniens, imo pernecessarium videtur unitatem huius sapientiae
propugnare, nempe Metaphysicae purae (a Metaphysica, ut aiunt, empirica
prorsus aliéna) constructionem stabiliendo. Hinc ad constructionem Sacrae
Theologiae iterum metaphysicam ascensus facile iam patet. Ad utrumque



368 Literarische Besprechungen

ergo munus optima argumenta in Commento Banezii philosophus ac theo-
logus invenient. Et quo melius quis calleat metaphysicalia, eo perfectius
theologalia intelliget, nemo sane est qui non videat.

Deniqiie tandem, legendi nécessitas auctorum catholicorum opera
haud unquam sicut hodie tanta apparuit ; et non solum lectio et studium,
verum etiam laudatio. Unum ad hoc praecipue nos movet ; etenim cum
hodiernis temporibus tendentia ad criticam recognitionem textuum ubique
reperiatur, unde diversi fructus percipiuntur, cum insuper recessum a
subiectivismo etiam theologico, atque ad theologiam et philosophiam, uti
dicunt obiesctivam accessum magis ac magis requiratur, hinc luce clarius
patet horum tentamina enixe obsequendi. Hoc quidem in animo habuit
« Biblioteca de Tomistas Espanoles ».

Ex quatuor quibus completur voluminibus Banezii commentiim,
primum iam exstat totius operis ; quod ab omnibus theologicis scholis
in Europa, America atque etiam Oriente avebatur, eorum ad manum
habetur, Secundam editionem ab ipsomet Magistro diligentissime curata
Salmanticae anno 1585 a cl. editore fuit selecta, addito textu Summae
Divi Thomae Leonino. Si quaedam irrepserunt menda, id potius impressioni
tribuendum est, nec ullius sunt momenti relate ad essentiam textus mecnon
ad doctrinam quae ibi traditur.

Maxima igitur laude digna est Schola Theologica O. P. Valentiae,
cuius nunc Regens ipsemet cl. P. Urbano ; at cum cetera volumina prodibunt
simul ac Bartholomaei a Medina Commentaria (quod in votis annuimus
ut omnibus numeris absolutum sit in Summa Commentum), gloriam tantam
sibi quondam comparabit quod saeculum Theologiae aureum Hispania
ac si natum denuo fuisset aequis oculis aspiciet.

Ocana (Hispania) Angelus R. Bachiller O. P.

L. G. A. Getino 0. P. : Relecciones Teolögicas del Maestro Fray Francisco

de Vitoria. Ediciön critica, con facsimil de cödices y ediciones
principes, variantes, versiôn castellana, notas e introducciôn. Tomo II.
Madrid, La Rafa. 1934. xx-538 pp.

Postquam in priori volumine doctissimus Editor elementa omnia collegerat

editionis criticae Releclionum Theologicarum Francisci de Vitoria
(Cfr. Divus Thomas, 1934, p. 361), in secundo reproducit Septem priores
Relectiones ex editione matritensi Emmanuelis Martin (1765), una cum
versione in linguam hispanicam.

Insuper in Appendicibus phototypice exhibet Mss. Rclectionis de iure
Belli in Bibliotheca Patriarchali Valentina asservatum et Relectionis de

Indis ex codice Mss. Bibliothecae Universitatis Granatensis et ex editione
Gregorii Löpez (1553).

Textus nitidus, editio impeccabilis, versio elegans simul ac exacta.
Mox prodibit volumen tertium continens ceteras Relectiones ; atque

ita celeberrimum opus Francisci de Vitoria ex integro editum et traductum
habebitur, ad normam critices scientificae.

Friburgi (Helv.). J. M. Ramirez O. P.


	Literarische Besprechungen

