Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 13 (1935)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

J. Brunsmann S.V.D. : Die philosophischen Voraussetzungen unserer
Gottesbeweise. Eine religionsphilosophische Studie. — St. Gabriel (Médling
bei Wien), Missionsdruckerei. 1935. 68 SS.

Der Verf. der vorliegenden Schrift hat als Dozent der Apologetik
an der philosophisch-theologischen Lehranstalt St. Gabriel in Médling bei
Wien ein zweibdndiges Lehrbuch der Apologetik herausgegeben, das sich
einer so giinstigen Aufnahme durch die Fachkritik erfreuen durfte, daB es
jetzt bereits in 2. Aufl. vorliegt. Schon die 1. Aufl. dieser Apologetik
kiindete 1926 im 2. Bd. das Erscheinen einer eigenen Schrift an, die sich
mit den philosophischen Voraussetzungen der Apologetik ausfiihrlicher
beschiftigen sollte. Die vorliegende Studie stellt eine Vorarbeit zu dieser
philosophischen Grundlegung der Apologetik dar. Denn sie ist aus der
Kausalkontroverse der letzten Jahre herausgewachsen und setzt sich zum
Ziel, « simtliche Voraussetzungen unserer Gottesbeweise nach ihrem wahren
Wert zusammenfassend darzustellen » (Vorwort).

Die Arbeit geht von der anerkannten Tatsache aus, daB das Kind
naturgemil} seine religiosen Begriffe von Gott und géttlichen Dingen auf
dem autoritativen Wege von seiner Umgebung empfingt (S. 6). Mit Recht
leitet der Verf. aus dieser Tatsache fiir den wissenschaftlich denkenden
Menschen die Notwendigkeit ab, den autoritativ {ibernommenen Gottes-
glauben mit Hilfe der wissenschaftlichen Reflexion einer griindlichen Nach-
priifung zu unterziehen (S. 8). Welches sind nun die letzten philosophischen
Voraussetzungen der wissenschaftlich sichern Gotteserkenntnis ? Der Verf.
nennt deren zwei: die Erkenntnistitigkeit, die zur Bildung des Gottes-
gedankens fiihrt und die Mittel, deren sich diese Erkenntnistitigkeit bedient:
namlich die Tatsachen der Innen- und AuBenerfahrung, sowie das Kausal-
prinzip, dessen sich das verniinftige Denken bedient, um aus den sicher
feststehenden Erfahrungstatsachen das Dasein Gottes mit wissenschaftlicher
Sicherheit abzuleiten. Darum sucht die Arbeit nach einer summarischen
Beschreibung des tatsichlichen Ablaufs unserer sinnlichen und geistigen
Erkenntnis (S. ¢) einige Griinde namhaft zu machen, welche fiir die Objek-
tivitit unseres AulBenweltsbewulltseins sprechen (S. 13), um dann das
Hauptinteresse einer griindlichen Analyse des Kausalprinzips zuzuwenden
(S. 18).

Schon hier wiirde der Erkenntnistheoretiker gern eine systematischere
und tiefer ausholende Behandlung des erkenntnistheoretischen Objektivi-
tiatsproblems sehen. Denn zu den Voraussetzungen der wissenschaftlich
sichern Gotteserkenntnis gehort nicht nur die Tatsache der menschlichen



342 Literarische Besprechungen

Erkenntnis, sondern vor allem der wissenschaftlich sichere Aufweis ihrer
Objektivitdt. Und zwar muBl dieser Aufweis sich nicht nur auf die Auflen-
erfahrung der konkreten Daseinsordnung erstrecken, sondern auch auf die
ersten Prinzipien der abstrakten Soseinsordnung und vor allem auf die
letzte Voraussetzung jeder wissenschaftlichen Erkenntnis : auf die Objek-
tivitit des menschlichen BewuBtseins. Wenn der geschitzte Verf. sich
einmal in die aristotelisch-scholastische Erkenntnistheorie vertiefen wollte,
wie sie uns Roland-Gosselin O. P. in seinem trefflichen Buche : « Essai d’une
¢tude critique de la connaissance » (Paris 1932), Paul Wilpert in seiner
Schrift : « Das Problem der Wahrheitssicherung bei Thomas von Aquin »
(Miinster 1931), Kardinal Mercier in seiner beriihmten : «Critériologie
générale » (Louvain 1918, édit. septieme), sein Nachfolger I.. Noél in seinen
« Notes d’Epistémologie thomiste » (Louvain 1935) und zahlreiche andere
Autoren dargestellt haben, so wiirde er finden, dal3 in den genannten drei
Voraussetzungen unserer Gottesbeweise eine Reihe iiberaus schwieriger
philosophischer Probleme enthalten sind, an denen ecine erschopfende Be-
handlung der philosophischen Voraussetzungen unserer Gottesbeweise nicht
voriibergehen darf, ohne sich mit ihnen kritisch auseinanderzusetzen. So
konnte, um nur Eins zu nennen, eine kritische Gegeniiberstellung der von
Geyser und Lindworsky ohne Begriindung heriibergenommenen Theorie
der Begriffsbildung, die nur eine positive Abstraktion mit Hilfe des bewul3ten
Vergleichens und Unterscheidens kennt (S. 10), mit der aristotelisch-
scholastischen Theorie des Intellectus agens, die wegen des aristotelischen
Bewegungsprinzips auch noch eine negative und unbewuBt verlaufende
Abstraktion annimmt, vielleicht zu dem Resultat fithren, daf3 die meta-
physisch unterbaute Begriffsbildungstheorie des Mittelalters doch auf einer
solideren Basis ruht, als die rein psychologisch eingestellte Theorie der
modernen Autoren.

Im Vordergrund des Interesses steht beim Verf. eine wissenschaftliche
Analyse des Kausalprinzips (S. 18-66). Den eigentlichen Sinn faft er in
die Formel : « Alles, was entsteht, muf3 eine Ursache haben » oder « Alles,
was vom Nichtsein zum Dasein iibergeht, bedarf einer Ursache » (S. 20).
Doch lehnt er die aristotelische Formel : « Alles was sich verindert, mul}
durch ein anderes verindert werden » mit Entschiedenheit ab (S. 64). Denn
die Tatsache der adiquaten Selbstbewegung beim intellektiven LErkennen
und Wollen des Menschen zeigt, daB das aristotelische Bewegungsprinzip
keine absolute Giiltigkeit hat, wie sie dem Kausalprinzip zukommt. Diese
von der thomistischen Identifizierung der beiden Prinzipien abweichende
Auffassung vom eigentlichen Sinn des Kausalprinzips hat ihren letzten
Grund in der verschiedenen Auffassung der logischen Grundlagen, auf denen
der begriffliche Notwendigkeitscharakter des Kausalprinzips beruht.

Worauf stiitzt sich nun die absolute Denk- und Seins-Notwendigkeit
des Kausalprinzips ? Die Kausalkontroverse hat gezeigt, daBl in der Beant-
wortung dieser Frage auch die scholastisch orientierten Denker in zwei
Richtungen auseinander gehen. Die gemiligte Richtung, die von den
meisten vertreten wird, hilt an der objektiven Evidenz, d. h. an der Mog-
lichkeit fest, die begriffliche Seinsnotwendigkeit des Kausalprinzips ein-



Literarische Besprechungen 343

sichtig zu machen. Die extreme Richtung glaubt dagegen mit Sawicki,
Joh. Hessen u. a., daB3 eine solche metaphysische Begriindung des Kausal-
prinzips ohne eine petitio principii nicht moglich sei. Sie lehnt darum die
objektive Evidenz des Kausalprinzips ab und sieht in ihm nur ein irratio-
nales, d. h. nicht evidentes, aber doch notwendiges Postulat der Erfahrungs-
wissenschaften. Das Hauptverdienst der vorliegenden Arbeit besteht darin,
eine grofle Zahl derartiger Begriindungsversuche der gemiBigten Richtung,
z. B. diejenigen von Franzelin, B. Jansen, Fuetscher, Sladeczek, Nink,
Manser, Garrigou-Lagrange, Gredt, Geyser einer ebenso kurzen, wie treffen-
den Kiritik unterzogen zu haben, die zu dem negativen Resultate gelangt,
daB bis heute ein zwingender Beweis fiir die begriffliche Unmdglichkeit
eines ursachlos gewordenen Seins nicht erbracht ist. Der Verf. glaubt daher,
sich nach dem heutigen Stand der Kausalkontroverse nur der extremen
Richtung anschliefen zu kénnen, die im Kausalprinzip nur ein irrationales
Postulat der Realwissenschaften erblickt (S.62). In dieser positiven Stellung-
nahme liegt nach meiner Ansicht die eigentliche Schwiche der Arbeit.

Denn was wiirde aus dem irrationalen Postulatscharakter des Kausal-
prinzips mit zwingender Denknotwendigkeit folgen ? DaB die Annahme
des Daseins Gottes und aller iibrigen Konsequenzen der theistischen Welt-
anschauung in letzter Linie auf Grundlagen beruhen, die wegen der mangeln-
den innern Evidenz auch falsch sein konnen. Wie kann dann aber das
Vaticanum als Glaubenssatz definieren : « Dieselbe hl. Kirche hilt daran
fest und lehrt, daB3 Gott, aller Dinge Ursprung und Ziel, mit dem natiirlichen
Licht der menschlichen Vernunft aus den geschaffenen Dingen mit Sicherheit
erkannt werden kann » (Denzinger-Bannwart Nr. 1785). Wie konnte dann
das Motu proprio « Sacrorum Antistitum » vom 1. September 1910 gerade
das Kausalprinzip als die letzte wissenschaftlich sichere Grundlage fiir die
wissenschaftlich sichere Gotteserkenntnis hinstellen, indem es im sogen.
Antimodernisteneid vorschrieb: « Ich bekenne, daBl Gott, Ursprung und
Ziel aller Dinge, mit dem natiirlichen Licht der Vernunft durch das was
gemacht ist, d. i. durch die sichtbaren Werke der Schopfung, wie die Ursache
aus der Wirkung mit Sichevheit erkannt und bewiesen werden kann » (Ebd.
Nr. 2145) ? Freilich behauptet das Dogma nur die Moglichkeit eines
zwingenden Kausalbeweises fiir das Dasein Gottes, ohne sich mit der Tat-
sachenfrage zu beschiftigen, ob ein solcher schliissiger Kausalbeweis jemals
erbracht ist oder erbracht werden wird. Aber hebt der irrationale Postulats-
charakter des Kausalprinzips nicht gerade diese Méglichkeit eines evidenten
Kausalbeweises auf ?

Als katholische Philosophen miissen wir daher fragen : Ist das Kausal-
prinzip wirklich nur ein irrationales Postulat der Realwissenschaften ?
Wiirde sich der geschitzte Verf. einmal in die mittelalterliche Metaphysik
des hl. Thomas vertiefen, wie er sich in die modernen philosophischen
Autoren vertieft hat, so wiirde er finden, dal} dieselben Schwierigkeiten,
mit denen die moderne Kausalkontroverse kimpft, auch dem hl. Thomas
bereits bekannt waren. Im 1. Teil der Summa theologica z. B. (Q. 44,
a. 1 ad 1) geht der Aquinate bei der Behandlung der Frage, ob alles endliche
Sein von Gott geschaffen sein miisse, von der Schwierigkeit aus, daB das



344 Literarische Besprechungen

Verursachtsein nicht zum Wesen des Seins gehort, wie das ursachlose Sein
Gottes beweist. Was aber nicht zum Wesen eines Dinges gehort, das kann
auch ohne Widerspruch fehlen. Darum miilte es auch ein ursachlos ge-
wordenes Sein geben kénnen. Das ist inhaltlich dieselbe Schwierigkeit, auf
die spater Hume hinwies und aus der die heutige Kausalkontroverse ent-
sprungen ist. So schreibt Hume : « Wenn alles eine Ursache haben mulfl,
so folgt, daB wir bei Ausschlu3 anderer Ursachen den Gegenstand selbst
oder Nichts als Ursache betrachten miissen. Nun ist aber die Streitfrage
eben die, 0b alles eine Ursache haben muf3 oder nicht. Nach allen Regeln
einer gesunden Logik darf dieses also nicht als selbstverstindlich voraus-
gesetzt werden» (Uber den Verstand, in deutscher Bearbeitung heraus-
gegeben von Theodor Lipps, Hamburg 1912, 1009).

Wie 16st nun Thomas die angegebene Schwierigkeit ? Er betrachtet
ursachlos gewordenes Sein als einen begrifflichen Widerspruch, weil es mit
dem metaphysisch notwendigen Teilhabeprinzip im Widerspruch steht.
« Denn daraus, dal etwas das Sein nur durch Teilnahme besitzt, folgt
zwingend, daf3 es von einem andern verursacht ist. Daher kann ein derartiges
ursachloses Sein ebensowenig begrifflich gedacht werden, wie ein Mensch,
der nicht risibilis wire » (Ebd. ad 1). Den metaphysischen Grund fir das
Teilhabeprinzip, nach dem alles zufillige Sein, das das Sein nur durch
Teilhabe besitzt, notwendig verursacht sein mull von dem ens per essentiam,
findet der hl. Thomas in der wesentlichen Unendlichkeit des ens per essen-
tiam. Denn diese unendliche Vollkommenheit wiirde aufgehoben, wenn es
ein endliches Sein geben koénnte, das als ursachlos gewordenes Sein vom
unendlichen Sein im Dasein unabhingig wire. Wir haben an anderer Stelle
dieser Zeitschrift (Divus Thomas 1934, Heft 2, 183-205) darauf hingewiesen,
daB in diesem Teilhabeprinzip des hl. Thomas ein gangbarer Ausweg aus
den Schwierigkeiten der Kausalkontroverse enthalten ist, ohne da} wir den
analytischen Charakter des Kausalprinzips zu opfern gezwungen wiren.
Jedenfalls aber miiite eine erschopfende Behandlung der philosophischen
Voraussetzungen unserer Gottesbeweise sich auch mit diesen Gedanken-
gangen des Aquinaten kritisch auseinandersetzen.

Wenn der Verf. sodann die thomistische Identifizierung des Kausal-
prinzips mit dem aristotelischen Bewegungsprinzip ablehnt, weil das Bewe-
gungsprinzip im Erfahrungsbereich keine ausnahmslose Giiltigkeit bean-
spruchen konne, so beriihrt er damit einen Punkt, der zu den am meisten
umstrittenen Kontroverspunkten zwischen der thomistischen und suaresi-
anischen Schule gehort. Der Verf. hilt mit der snaresianischen Schule auf
dem Gebiete des geistigen Erkennens und Wollens die adiquate Selbst-
bewegung und in bestimmten Grenzen auch die adiquate Selbstvervoll-
kommnung fiir eine erwiesene Erfahrungstatsache (S. 64). Die gegenteilige
Ansicht der Thomisten beruht nach seiner Meinung auf einer irrigen Deutung
der Wirkursichlichkeit, die von vielen als ein Geben oder Mitteilen des
schon in der Wirkursache vorhandenen Seins betrachtet wird, wihrend sie
in Wirklichkeit, wie mit Recht besonders Laminne stark betont hat, in dem
Hervorbringen eines neuen Seins besteht (S. 64). Allerdings kann die
Wirkung nicht vollkommener sein, als die Ursache ; doch braucht die Voll-



Literarische Besprechungen 345

kommenheit der Wirkung in der Ursache nicht formaliter oder eminenter
vorhanden zu sein ; sie kann vielmehr auch blof virtualiter in ihr enthalten
sein, indem die Wirkursache nur die Fahigkeit besitzt, die Wirkung hervor-
zubringen (S. 63). Das Kausalprinzip fordert fiir jede Verinderung eine
Wirkursache, mag sie in dem sich veridndernden Ding oder auBerhalb
desselben gelegen sein. Mit ihm ist also eine adiquate Selbstbewegung
und Selbstvervollkommnung vereinbar. Nach dem Bewegungsprinzip aber
ist nur eine inadiaquate, nicht aber eine adiquate Selbstbewegung mdoglich
(S. 64). Darum kann das Bewegungsprinzip weder als Ausdruck, noch als
notwendige Folgerung des Kausalprinzips bezeichnet werden.

Mir will scheinen, daf hier der eigentliche Kernpunkt der thomistisch-
molinistischen Kontroverse nicht richtig gesehen wird. Die Thomisten geben
zu, dall die Wirkursachlichkeit nicht in dem Geben von etwas bereits Vor-
handenem, sondern im Hervorbringen von etwas Neuem besteht. Sie
leugnen auch nicht, dafl nur bei der causa univoca, nicht aber bei der causa
analoga eine wirkliche Ahnlichkeit zwischen Ursache und Wirkung vor-
handen sein mull. Was sie aber fiir einen innern Widerspruch halten, ist
die Behauptung, daB Gott einem Geschopf die Fahigkeit der adiquaten
Selbstbewegung geben kdnne, ohne seine Geschdpflichkeit aufzuheben.
Denn jedes Wesen, das in sich das Vermdégen besitzt, unabhdngig von jedem
andern Sein von der Moglichkeit zum Handeln zur Wirklichkeit des Handelns
iiberzugehen, besitzt mit begrifflicher Denknotwendigkeit auch das Ver-
mogen, unabhingig von jedem andern Sein zu existieren, nach dem Prinzip :
agere sequitur esse. Denn mit Recht sagt der hl. Thomas: « Hoc videtur
inconveniens, ut quod a se esse non habet, a se agere possit» (In Sent. 2
d. 37, q. 2 ad 2). Der letzte metaphysische Grund fiir das Bewegungsprinzip
ist darum nach dem hl. Thomas derselbe, wie fiir das Kausalprinzip, daB
namlich ein ens per participationem unabhingig vom ens per essentiam
weder sein noch handeln kann. Es geniigt darum nicht die Berufung auf
die Erfahrung. Denn diese verbiirgt uns nur die Tatsache, daB es bei den
Lebewesen eine addquate Selbstbewegung gibt, die nicht nur vom Lebe-
wesen, sondern auch von den Bedingungen der Umwelt abhingig ist. Ob
aber eine adidquate Selbstbewegung den Charakter der Geschopflichkeit
aufhebt oder nicht : diese reine Moglichkeitsfrage iiberschreitet die Grenzen
der konkreten Erfahrungserkenntnis und gehort wesentlich in den Bereich
des abstrakten Denkens. Aus diesen metaphysischen Erwigungen heraus
sehen die Thomisten in dem Bewegungsprinzip nur den addquaten Aus-
druck des Kausalprinzips, weil beide fiir jeden Ubergang von der Méglich-
keit zur Wirklichkeit des Seins oder Handelns die Mitwirkung einer dufern
Wirkursache fordern, damit das zufillige Sein seine wesensimmanente
Abhingigkeitsbezichung vom notwendigen Sein nicht verliert.

Diese fliichtigen Andeutungen wollen den wissenschaftlichen Wert der
kleinen Arbeit nicht herabsetzen, die ebenso viel Fleil wie Vertrautheit
mit den modernen Problemstellungen verrdt. Sie sollen nur eine bescheidene
Anregung fiir die zweite Auflage sein, durch stirkere Berticksichtigung der
mittelalterlichen Metaphysik der Darstellung der philosophischen Grund-
lagen unserer Gottesbeweise eine breitere und solidere Basis zu geben. Dann



346 Literarische Besprechungen

wiirde die Schrift mit voller Befriedigung auch von denen gelesen, die heute
aus metaphysischen Griinden der Kausalauffassung des Verf. sich nicht
anschlieBen zu koénnen glauben. Indes bedeuten die vorliegenden Unter-
suchungen auch in der gegenwirtigen Form zwar nicht eine erschopfende
Losung des im Titel der Schrift ausgesprochenen Problems, wohl aber
einen wertvollen Beitrag dazu.

Geistingen a. d. Sieg. _ Th. Droege C. ss. R.

L. Van Acker : Introdu¢do 4 filosofia. Logica. S. Paulo, Livraria
Académica. 1932. 322 pp. 8.

Deux qualités nous frappent principalement dans ce traité : I’excellence
de la doctrine, qui est I'aristotélisme le plus pur ; la clarté de I'exposé, due
non seulement au remarquable don d’expression de l'auteur, mais encore
au nombre et au choix des exemples, ainsi qu’aux schémes intuitifs et
a d’habiles artifices typographiques. Ce manuel, destiné aux éléves de
la Faculté catholique de philosophie de S. Paulo (Brésil), montre avec quel
sérieux et quel succes, la philosophie scolastique est étudiée en Amérique
du Sud.

M. T.-L. Penido.

A. Delp S.J.: Tragische Existenz. Zur Philosophie Martin Heid-
eggers., Herder, Freiburg i. Br. 1935.

Le petit livre du R. P. Delp est un bienfait pour tous. Pour la premiére
fois peut-étre, nous avons un examen autorisé de la philosophie de Heid-
egger. Cette philosophie n’est pas achevée ; on attend toujours le second
volume de son ouvrage principal : Sein und Zeit ; mais 'attitude du philo-
sophe se dégage clairement de ce qu’il a publié jusqu'a ce moment ; et
elle a trouvé un écho si puissant dans la jeunesse studieuse de I’Allemagne
qu’on la considére comme la philosophie du jour, et qu’il est urgent de
I'apprécier a sa juste valeur.

Le R. P. Delp rattache d’abord la pensée de Heidegger a ses authen-
tiques précurseurs, aux antiintellectualistes classiques, qui se libérent de la
stérile et fallacieuse « philosophie des essences », qui veulent connaitre
le concret et la vie. Heidegger continue le mouvement auquel s’attachent
les noms de Kierkegaard, de Nietzsche, de Bergson, de Dilthey, de Scheler,
de Simmel. Nous admirons la netteté avec laquelle le R. P. Delp carac-
térise la position de chacun de ces philosophes; les nuances sont scrupu-
leusement respectées. Dans cet examen, l'auteur « sympathise » avec les
doctrines exposées, au sens propre du mot. Il saisit d’autant mieux leur
esprit, et peut noter exactement la place que Heidegger occupe dans cette
lutte contre la primauté de l'intelligence, pour la conquéte de l'existence,
de la Vie.

Heidegger veut constituer une métaphysique dans toute son ampleur.
I1 considére I’Etre (Sein) et son sens (Sinn). L’étre qui peut explorer le
Sein est un Dasein. Sa méthode d’exploration, essenticllement phénomé-



Literarische Besprechungen 347

nologique, ne peut porter que sur lui-méme, c’est-a-dire sur I'’homme. La
métaphysique est la « Selbstanalyse des Bewusstseins », 1’analyse du con-
tenu de la conscience, telle qu’elle se donne au sujet. Rien n’est donné
que par le sujet et pour le sujet; la question de la « transcendance » ne
se pose méme pas, et Heidegger s’avance bien avant dans une direction
subjectiviste. :

Cette analyse de la conscience méme a des apergus désespérants. Nous
n’insistons pas sur les rapports avec le monde (Insein, Mitsein) qui s’iden-
tifient avec l'existence méme. Celle-ci est finie, tragiquement temporaire.
Elle ne révele ni son origine, ni sa destinée. L’analyse aboutit a cette con-
clusion déconcertante : Omne ens, qua ens, ex nihilo fit; et dans sa marche
vers l'avenir la vie n'a d’autre perspective que le néant de la mort. Il
serait difficile de formuler un pessimisme plus terrifiant, une image plus
tragique de la vie. Celle-ci se saisit dans son ensemble par 1’angoisse (Angst)
radicale ; elle se montre comme un fardeau (Last), mais aussi comme un
devoir. 11 faut agir; il faut actuer les innombrables possibilités. Toute
lutte aboutit fatalement a la défaite de la mort ; mais il faut lutter toujours
et mourir en beauté. o

Les considérations du R. P. Delp sur ce « finitisme titanique » révelent
le philosophe de race. 1l se meut a l'aise dans les idées et la terminologie
parfois embarrassante de Heidegger. D'une maniére décisive, le R. P. Delp
montre que l'analyse de I'homme, qu’il accepte d’ailleurs comme point
de départ de la philosophie, est incompléte chez Heidegger : horizontalement,
parce que celui-ci se perd dans la considération du monde, et n’achéve
pas I'étude de 'homme méme ; verticalement, parce que Heidegger constate
que 'homme est « jeté » (geworfen) dans le monde, et ne pose méme pas
un probleme au sujet de celui qui le jette (Werfer).

Sans aucune réserve, nous recommandons vivement cet excellent
travail. Il mérite d’étre relu, et initie trés efficacement a 1'étude un peu
laborieuse de Heidegger, dont aucun philosophe ne peut désormais se
désintéresser.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

G. Viance : Préface & une Réforme de 1’Etat. Paris, Desclée de
Brouwer et C'e. 1934.

Ce nouveau volume de la collection « Questions disputées » rappelle
quelques vérités fondamentales, dont l'oubli est en train de tuer notre
civilisation. L’auteur constate que nous sommes gouvernés par des « opi-
nions », par ce qu’il y a de plus fragile, de plus contestable et de plus désor-
donné dans l’esprit humain. Ce sont les vérités certaines qui doivent régir
I’humanité, si elle ne veut pas périr. Un bon chapitre : L'homme dans la
Cité donne un apergu sur ce que doit étre la base de toute politique et de
toute philosophie sociale : 'homme est un individu sans doute, mais il est
une personne ; par sa personnalité, il dépasse la société, I'Etat et 'univers ;
il touche au divin. Dés lors, le but de I'Etat, quelle que soit sa forme ou son
« régime », reste assurément terrestre, mais il faut que les initiatives des



348 Literarische Besprechungen

gouvernants soient congues en fonction de la fin supérieure de la personne
humaine. L’Etat existe pour la vertu.

M. Viance émet quelques réflexions frappantes et suggestives sur
les « Etats désordonnés ». Il met au jour les défaillances du libéralisme,
qui nous livre a l'anarchie des opinions, du bolchévisme, du fascisme
italien, de I'hitlérisme et du matérialisme américain, qui, & des degrés
divers, méconnaissent 1'inviolable personnalité de 1’homme.

Le double aspect de la nature humaine, individuelle et personnelle,
nous mene nécessairement a la conception des « deux cités », dont l'action
harmonieuse peut seule assurer la marche de I'homme vers sa destinée
éternelle.

Le petit livre de M. Viance n’apporte rien de bien nouveau a ceux
qui se sont familiarisés avec les idées sociales et politiques de saint Thomas
d’Aquin, et qui ont réfléchi sur le désordre actuel ; mais nous le croyons
¢éminemment utile. L'auteur met le doigt sur la plaie qui nous ronge. Au-
dessus de la cacophonie des « opinions », il fait vibrer le timbre sonore de
la vérité éternelle. 11 donne a tous une « Préface a la Réforme de 1'Etat »
qui épargnera aux bonnes volontés des trébuchements périlleux.

M. de Munnynck O. P.

Apologetik.

R. Garrigou-Lagrange O.P. : Le sens du Mystére et le Clair-obscur
intellectuel. Nature et Surnaturel. Paris, Desclée de Brouwer et Cl. 1934.

343 PP-

Le distingué Professeur de I'’Angelico a réuni dans ce volume une
série d’études, dont la plupart signalent le « mystére » auquel on aboutit,
lorsque certains problémes sont poussés jusqu'aux limites que l'intelli-
gence humaine peut atteindre. Toutes ces spéculations, dont plusieurs
sont trés suggestives, montrent que le R. P. Garrigou-Lagrange n’a aucune
tendresse pour les gens qui, comme le dindon de Florian, voient encore
quelque chose ou l'on « ne distingue pas trés bien ». Mais d’autre part, a
plusieurs endroits il conduit 'analyse jusqu’a un point qui révele le pen-
seur vigoureux et personnel. — Parfois l'auteur est un peu succinct; a
plusieurs reprises il renvoie a ses travaux antérieurs ou les questions ont
été examinées plus amplement. Si ces renvois déterminent le lecteur a
chercher aux endroits cités de plus amples informations, ce sera tout
profit ; mais le volume, tel qu'il nous est présenté, est éminemment utile.
Non seulement il donne des renseignements sur des problémes abstrus,
il fait réfléchir ; il fait philosopher. C’est le plus beau résultat auquel un
professeur puisse aspirer.

La premiére partie de l'ouvrage s’attache a des problémes philo-
sophiques, plus ou moins indépendants de la théologie, bien que le théo-
logien qu’est le R. P. Garrigou-Lagrange ait de la peine a se cantonner
dans l'une ou l'autre discipline.

Le chapitre 1 étudie, & la suite d’Aristote, la sagesse métaphysique ;



Literarische Besprechungen 349

il établit en outre la notion des deux Sagesses surnaturelles, celle de la
théologie et le don du Saint-Esprit qui porte ce nom. — Il y a la des
analyses d'une méthode rigoureuse dont tous pourront faire leur profit.
Nous y trouvons tant de belles et bonnes choses que nous préférons
signaler les points qui nous ont arrétés.

I1 nous parait remarquable que la théologie est « surnaturelle » parce
que son objet l'est; car subjectivement « acquiritur studio humano »
(p. 53) ; — alors que l'auteur approuve pleinement l'idée de la « philosophie
chrétienne » proposée par M. Maritain (p. 131) qui n’hésite pas a y intro-
duire des notions surnaturelles, comme celle de la « chute » et de la
« Rédemption ». Est-ce que la philosophie est aussi surnaturelle ?

Le R. P. Garrigou-Lagrange nous semble trop généreux de l'épithéte
« nominaliste ». Nous pouvons lui donner I'assurance que le P. Marin-Sola
n’était rien moins qu’'un nominaliste (p. 53), si nous devons admettre la
définition du nominalisme donnée p. 76.

I’analyse de la connaissance « par sympathie », par « connaturalité »,
nous parait insuffisante au point de vue psychologique. Poussée plus avant,
elle jetterait une précieuse lumiére, pour 1'étude de l'ordre surnaturel,
sur l'action du Saint-Esprit par le don de Sagesse.

Le deuxiéme chapitre établit la distinction entre le verbe « étre » et le
verbe « avoir ». Ces considérations apparemment grammaticales sont d’une
grande fécondité métaphysique. Elles éclaircissent la notion de vérité,
les catégories, la distinction entre puissance et acte, surtout entre
I’essence et I'existence.

L’auteur étudie ensuite « I'Esprit philosophique et le Sens du Mystére »
(ch. III). La question est particuliérement intéressante pour le philo-
sophe. Le R. P. Garrigou-Lagrange souligne le mystére du passage du
physique au psychique. On pourrait y ajouter tous les hiatus que Boutroux
a signalés il y a longtemps, et auxquels l'auteur fait allusion au chapitre
suivant, La causalité en général, spécialement la causalité transitive, n’est
pas moins mystérieuse. Qui n’a pas le sens du mystere n’a jamais philo-
sophé jusqu’au bout. L’auteur fait a ce sujet des réflexions qu’il est utile
de méditer. Nous croyons cependant qu’il aurait été opportun d’examiner
davantage l’origine psychologique de cette situation, qui dans son aspect
moral peut étre tragique. Il est utile de noter, comme le R. P. Garrigou-
Lagrange le fait au chapitre suivant, que notre intelligence n’a pour objet
propre que le dernier des intelligibles. Mais pourquoi et comment posons-
nous nécessairement des problemes qui dépassent cet objet propre et que
nous sommes incapables de résoudre? La marche vers les « conclusions
binaires », apparemment opposées, et I’analyse de la connaissance analo-
gique jetteraient quelque lumiére sur ces régions ténébreuses. — Remar-
quons encore qu’on peut parfaitement écarter 1'idée de M. Maritain sur
la « philosophie » chrétienne » sans le moins du monde pencher vers le
semi-rationalisme.

Le dernier chapitre de cette derniére partie, traitant du « Clair-obscur
intellectuel », pourrait trés bien se fusionner avec le précédent. L’auteur,
aprés avoir reconnu deux régions ténébreuses, — celle d’en bas qui se



350 Literarische Besprechungen

perd dans la pure puissance, et celle d’en haut qui rejoint la ténebre lumi-
neuse de la divinité, — proteste tres efficacement contre la fausse clarté,
donnée par les explications qui cherchent la raison suffisante du plus dans
le moins. Apres des considérations justes sur le « probablement vrai » et
le « probablement faux », dont certains théoriciens ne semblent pas saisir
la différence, le R. P. Garrigou-Lagrange note le clair-obscur, que le
philosophe et le théologien avisés pergoivent dans ces problemes qui nous
forcent a « sapere ad sobrietatem ». — Sur la portée des « explications »
scientifiques et sur l'origine des fausses clartés, le lecteur cherchera des
informations plus amples. Il les trouvera chez les psychologues.

Dans la deuxiéme partie, réservée a des problémes plus nettement
théologiques, 'auteur se meut avec une aisance qui révele le maitre. —
Sans réserve, nous admettons avec lui qu’il y a en Dieu des mysteres stric-
tement surnaturels (chap. I). Il est trés utile de rappeler que I'objet formel
de l'intelligence divine est Dieu « sub ratione deitatis », alors que le philo-
sophe ne l'atteint que « sub ratione entis ». — Nous croyons avec l'auteur
que la possibilité de la vision béatifique ne peut pas se démontrer par la
raison (chap. II).

Le chapitre III, sur « la Déité, les Attributs divins et les Personnes
divines », défend d'une maniére remarquable les positions thomistes,
surtout contre le scotisme. Celui-ci nous parait singulierement subversif
lorsqu’il conteste la « surnaturalité essentielle » de la grice. — Clest
peut-étre présomptueux de notre part, mais nous voudrions inviter le
savant auteur a méditer encore le texte de Cajétan, cité p. 215. Nous
croyons y découvrir une idée géniale qui pourrait devenir trés féconde.

La distinction entre les « deux Formes du Surnaturvel : Mivacle et
Grdce » (chap. IV) constitue une bonne legon fondamentale. Il est vrai-
ment surprenant qu’il faille rappeler ces notions qui sont a la base de
toute théologie. Le R. P. Garrigou-Lagrange les rappelle d’une maniére
frappante qui, au point de vue méthodique, sera tres utile.

On peut démontrer la vérité de la foi par des arguments accessibles
a la raison. On aboutit ainsi & une « foi » naturelle, que posseédent les
démons qui « croient et frémissent » ; mais la foi salvifique est autre chose ;
elle est surnaturelle dans son essence méme (chap. V).

« La Prédilection divine et le salut possible a tous » sont étudiés dans
le chap. VI. Les questions les plus délicates concernant la grice et la
prédestination sont formulées avec précision. Le R. P. Garrigou-Lagrange,
rigoureusement thomiste, ne dissimule pas le mystére auquel nous nous
heurtons : tous peuvent se sauver, car Dieu ne commande jamais I'impos-
sible; mais ceux qui se sauvent ont été 1’objet d’un amour de prédilection.
Ces propositions sont certaines ; leur pleine conciliation suppose la vision
de Dieu, en qui se fusionnent la justice, la miséricorde et la pleine liberté.

Dans le chap. VII, un ange donne un excellent résumé du traité de
saint Thomas, théologique dans son objet, mais ou le philosophe peut
glaner les plus précieux renseignements. — Enfin le chap. VIII contient
des considérations instructives sur la « nuit des sens» et la « nuit de I'esprit »
dont parlent les grands mystiques.



Literarische Besprechungen 351

Le travail du R. P. Garrigou-Lagrange semble manquer d’unité.
L’auteur y réunit apparemment des études indépendantes ou des legons,
qui méritent d’étre mieux conservées que dans la mémoire des étudiants.
Mais chaque chapitre présente un intérét considérable; plusieurs nous
offrent une synthése précieuse, que maitres et éleves liront avec fruit et
avec un sentiment de reconnaissance pour le distingué professeur, qui
s’est placé au premier rang parmi les défenseurs de la vérité thomiste.

Fribourg. M. de Munnynck O.P.

Donoso Cortés : Der Staat Gottes. Aus dem spanischen Original iiber--
setzt und herausgegeben von Dr. Ludwig Fischer. Karlsruhe, « Badenia ».
1933. XII-II2 u. 405 SS.

Unter diesem Titel erscheint in neuer, und zwar sehr guter Uber-
setzung das Hauptwerk des beriihmten spanischen Redners und Staats-
mannes, das 1851 unter dem etwas deutlicheren Titel : « Essay iiber den
Katholizismus, Liberalismus und Sozialismus nach ihren Grundprinzipien »
erschienen war. In einer lingeren Einleitung (r1z S.) gibt der Verf. eine
Skizze des Lebens Donoso Cortés und seiner rednerischen und schrift-
stellerischen Tatigkeit. Bekanntlich gab das Werk AnlaB zu lebhaften
Meinungsverschiedenheiten in Frankreich. Fischer steht mit uneingeschrank-
ter Teilnahme auf der Seite des Donoso Cortés und Veuillot’s gegen Dupan-
loup und den Kreis um ihn. Er geht darin so weit, daB er von dem Werk :
« Die Ménche des Abendlandes » behauptet, Montalembert habe darin aus
den alten Monchen moderne Liberale gemacht (S. 55). Eine objektivere
Haltung hitte einen besseren Eindruck gemacht. Es 1Bt sich nicht
leugnen, dal3 Donoso Cortés zu Kritiken Anla3 bot. Er war ein genialer
Redner und Schriftsteller, seine Begeisterung fiir die katholische Kirche
und speziell fiir ihre soziale und kulturelle Tatigkeit ist hinreiBend, seine
Uberblicke iiber die Schicksale der Vélker sind groBartig, seine Verurteilung
des Unglaubens tiefbegriindet. Dabei bleibt aber doch wahr, daB manche
Stellen sich finden, die zu gewagt, miBverstindlich oder ungenau, wenn
nicht geradezu irrig sind. Das ist bei einem Laien ja leicht zu verstehen
und bei der guten Treue desselben auch verzeihlich. Fiir den Herausgeber
einer neuen Ubersetzung wire es aber sehr verdienstlich gewesen, bei
solchen Stellen den richtigen Sinn in einer Bemerkung anzugeben. Denn,
wenn auch Theologen leicht die nétigen Korrekturen bei der Lesung an-
bringen konnen, so ist das fiir Laien heute so wenig der Fall als vor
70 Jahren. Fischer merkt jeweils an, wo die Einwendungen Gaduels und die
Erwiederungen Veuillots zu finden seien ; allein das hat wenig praktischen
Wert, da dem Leser in neunundneunzig von hundert Fillen die zitierten
Werke nicht zur Verfiigung stehen.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.



352 Literarische Besprechungen

Dogmatik.

F. Diekamp : Theologiae Dogmaticae Manuale. Vol. TII, Pars II:
De Gratia Christi. Juxta editionem sextam versionem latinam curavit
Adolphus M. Hoffmann O. P, Parisiis — Tornaci — Romae, Desclée. 1935.
294 PP-

Es braucht wohl kaum gesagt zu werden, dafl auch bei diesem Traktat
iiber die Gnade die Ubersetzung sich auf der gleichen Héhe zeigt wie in
den friiher erschienenen. Die Sprache ist klar und fliissig und it kaum
erkennen, daB es sich um eine Ubersetzung handelt, die Anordnung des
Druckes ist fiir das Verstindnis und das Einprigen des Stoffes sehr geeignet.
Die Angaben von Quellen fiir Weiterstrebende ist bis auf die Gegenwart,
noch iiber die 6. deutsche Ausgabe hinaus, fortgefiihrt und vervollstindigt,
wobei auch die verschiedenen Richtungen in der Gnadenlehre innerhalb
der katholischen Schulen weitherzige Beriicksichtigung finden, wihrend
freilich im Text sich besonders in diesem Traktat iiberall der treue Anschluf3
an die Lehre des hl. Thomas offenbart. Es wird die Freunde des schénen
Werkes auch freuen zu vernehmen, daf3 sowohl sein Verfasser, Herr Prilat
Diekamp, als auch der verdiente Ubersetzer P. Ad. Hoffmann O. P. mit
einem Begliickwiinschungsschreiben des Kardinals Bisletti, Prifekten der
S. C. Semin. et Univers., beehrt worden sind.

Mit vorliegendem Bd. III, 2 ist nun der ganze deutsche Diekamp
den Theologen und Theologiestudierenden aller Sprachen in der Sprache
der Kirche zuginglich gemacht. Mdge das vortreffliche Werk nun einem
recht weiten Kreis von Freunden einer griindlichen Theologie als Ein-
filhrung in den Geist des Doctor Angelicus dienen. Der jetzt einzig noch
ausstehende und bisher auch deutsch noch nicht erschienene Bd. III, 1
wird den tractatus dogmaticus de Ecclesia Christi bringen. Wenngleich
dessen Stoff bisher gewohnlich mit dem apologetischen Traktat von der
Kirche verbunden wurde, duBerte sich doch schon 6fter der Wunsch nach
einem dogmatischen Traktat. Simar, Atzberger, Dieckmann haben einen
solchen ja auch schon geboten. So sehen wir denn mit lebhaftem Interesse
auch noch diesem Traktat entgegen, der Diekamps verdienstlichem Werke
die Krone aufsetzen moge !

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.

V. Zubizarreta C.D. : Medulla Theologiae Dogmaticae. Bilbao, Eléxpuru
Hnos. 1935. 1004 pp.

Amici quidam studiosi rogaverunt egregium Auctorem Theologiae
Dogmatico-scholasticae (Cfr. Divus Thomas, 1929, p. 250-252) ut ea, quae
fusius in opere maiori pertractaverat, in compendium redigere vellet, ad
commoditatem eorum qui vel ob temporis iacturam longis studiis vacare
non possunt vel ob ingenii tarditatem opere breviori indigent.

His ergo votis annuens, Rmus. ac Exemus. Zubizarreta hanc Medullam
Theologiae Dogmaticae exaravit.

In qua quidem eaedem ac in opere maiori qualitates vigent, prout



Literarische Besprechungen 353

indoles Compendii patiebatur : ordo, claritas, soliditas doctrinae, thomistica
orthodoxia.

Hisce adde nitidam, pulchram, commodam dispositionem textus super
chartam indianam in forma Breviarii, et castigatissimam impressionem
typographicam.

Plura eaque optima paucis continet. Quo fit, ut in suo genere inter
optimas Medullas theologiae dogmaticae computari debeat.

Ut repetitorium vel memorandum, magnae utilitatis fore non dubitamus.

Studiosae iuventuti ecclesiasticae, et ut Vade-mecum post studia per-
acta iis qui operibus vitae activae plurimum absorbentur, sincero animo
commendamus.

Friburgi (Helv.). J. M. Ramirez O.P.

Henricus a S. Teresia O. C.D. : Notio sacrificii in communi in syn-
thesi S. Thomae. Romae, Corso d’Italia 39. 1934. 178 pp. 8°.

Die vorliegende Schrift, verfat zur Erlangung des Doktorats am
Angelicum in Rom, sucht festzustellen, welchen Platz der hl. Thomas in
der Entwicklung des Opferbegriffes im allgemeinen einnimmt und welches
sein Opferbegriff ist. Der Verfasser untersucht darum zunichst in einem
ersten Teil die einfluBreichsten Theologen vor Thomas, allen voran den
Fihrer der mittelalterlichen Theologie, den hl. Augustin, sodann Hugo
von St. Viktor, den Lombarden, Alexander von Hales, den hl. Bonaventura
und den hl. Albert der GroBe. Bei keinem dieser Lehrer findet sich eine
systematische Eingliederung der Lehre vom Opfer in das Lehrgebdude ihrer
Theologie, die meisten besprechen nur die Opfer, die im Alten Bund von
Gott positiv angeordnet waren, ohne zu einer Theorie des Opfers an sich
und im allgemeinen zu gelangen.

Der zweite Teil weist den gewaltigen Fortschritt nach, den die Lehre
vom Opfer dem Aquinaten verdankt. Er besteht in erster Linie darin,
daB3 der hl. Thomas als erster dieser Lehre den richtigen Platz im System
der Theologie anweist in der Abhandlung von der Tugend der Religion
(IT-1I q. 81-85) und zwar von den duBleren Akten dieser Tugend, deren
vornehmster, Gott allein gebiihrender eben das Opfer ist (ib. q. 85). Damit
war die Lehre vom Opfer in das Licht der allgemeinen Grundsitze der
Gottesverehrung gestellt und die Moglichkeit gegeben, den Begriff des
Opfers im allgemeinen, losgelést von seiner konkreten Verwirklichung im
A. B., aufzustellen. Dabei hat der hl. Thomas sorgfiltig die zerstreuten
Wahrheitselemente der iiberlieferten Wissenschaft gesammelt und in seine
Synthese eingefiigt. Das Opfer im allgemeinen wiirde demnach zu defi-
nieren sein als : « actus exterior virtutis religionis, quo per legitimum mini-
strum Deo immediate offertur aliqua res sensibilis, cum aliqua eiusdem
immutatione ad testandum supremum Dei in omnia dominium, nostram-
que interiorem plenissimam subiectionem ». (S. 171). In diesem Sinne ist
das Opfer eine Pflicht, die dem Menschen schon auf Grund des Natur-
gesetzes obliegt, wihrend die konkrete Art der Darbringung durch positives
Gesetz zu bestimmen blieb.

Divus Thomas. 23



354 Literarische Besprechungen

Verlangt also der hl. Thomas zum strengen Opferbegriff nur eine
Verinderung der dargebrachten Gabe, nicht eine Zerstérung ? Der Ver-
fasser antwortet darauf (S. 150 ff.): In den wichtigsten Texten, niamlich
11-11, 85, 3, 3™ ; 86, 1, c. ; in Ps. 39 n. 4 bestimmt der hl. Lehrer den Opfer-
begriff im Hinblick auf die konkreten Opfer, wie die Heilige Schrift sie
vorschrieb. Dabei schlieBt er tatsichlich eine immolatio, eine reale Ver-
inderung der Opfergabe in sich. Beachtet man aber die allgemeine Synthese
der Lehre des Heiligen und besonders was er lehrt iiber das Opfer der
hl. Messe, so ist zu sagen, dal nach ihm zum Opfer an sich irgend eine Ver-
anderung geniigt, die auch rein reprisentativ sein kann. Immerhin erscheint
die immolatio auch an sich als die hochstangemessene Form der Darbringung.

Es lag nicht in der Absicht des Verfassers, auf die Anwendung des
Opferbegriffes des hl. Thomas auf das heilige MeBopfer und auf sein Ver-
hiltnis zu den vielfiltigen neueren Theorien einzugehen. Beziiglich des
ersten Punktes findet er beim Aquinaten nur zwei Dinge sicher gelehrt,
niamlich daB3 er in der heiligen Messe keine andere immolatio anerkenne
als eine sakramentale (auch mere repraesentativa genannt) und dal} nach
ihm die heilige Messe ein wahres Opfer sei (S. 156). Wenn man mit dem
Verfasser (S. 2) die verschiedenen Ansichten der Theologen der neueren
Zeit iiber den Opferbegriff auf drei Typen zuriickfiihrt, indem die einen
eine bloBe Darbringung ohne Zerstorung, die andern eine Zerstérung der
Gabe nur im Abbild fiir hinreichend halten, wihrend eine dritte Gruppe
eine wirkliche Verianderung, eine immolatio realis fiir notwendig erachtet,
so wiirde demnach der hl. Thomas den Vertretern der zweiten Auffassung
beizuzdhlen sein. Beriicksichtigt man nur die ausdriicklichen Worte des
Heiligen, so diirfte dieses Ergebnis durch die fleifigen und scharfsinnigen
Untersuchungen unseres Auktors sichergestellt sein. Nicht endgiltig gelost
diirfte aber sein die Frage nach dem Sinn jener immutatio repraesentata.
Handelt es sich wirklich nur um eine « imago quaedam repraesentativa
passionis Christi », wie man von einem Portrit Cicero’s oder Sallust’s sagt :
das ist Cicero, das Sallust, wie aus III q. 83 a. 1 c. hervorzugehen scheint
oder laBt dieses darstellende Abbild wvielleicht auch noch ein realeres
Element, eine immolatio virtualis zu, wie Gonet, Billuart, Hugon u. a.
glauben ? Fiir letztere Ansicht diirfte sprechen, daB der hl. Thomas ib. ad 3™
auch den Priester ein Abbild Christi nennt: « Per eandem rationem (scil.
«sicut celebratio huius sacramenti est imago repraesentativa passionis
Christi » ib. ad 2m) etiam sacerdos gerit imaginem Christi, in cuius persona
et virtute verba pronuntiat ad consecrandum ». Dabei bleibt aber bestehen,
dal der Priester nach St. Thomas eine physische, werkzeugliche Kraft
ausiibt bei der Konsekration, vgl. z. B. III q. 82 a. 1 ad 2m. So diirfte
auch die immolatio virtualis gar wohl mit der repraesentativa zusammen
bestehen koénnen.

In den neun Seiten, die bibliographischer Aufzihlung neuerer und
alterer Werke und Zeitschriftenartikel ggwidmet sind, ist wohl reichlich
das englische, hollindische, franzésische, italienische, spanische Sprach-
gebiet, aber nur spirlich das deutsche beriicksichtigt.

Stift Einsiedeln. P. Meinrvad Benz O.S. B.



Literarische Besprechungen 355

P. Rupprecht O. S. B. : Der Mittler und sein Heilswerk. Sacrificium
Mediatoris. Freiburg i. Br., Herder. 1934. 164 SS. 8°.
— — Das Opfer im Unterricht. Heft I. Das Opfer als Gabendarbringung. —
Griissau (Schlesien), Verlag fir Liturgik. 37 SS.

1. Die Leser des « Divus Thomas » kennen das vorliegende Werk aus
den Jahrgingen 1931-33 dieser Zeitschrift. Der Verfasser fand es nicht
nétig, in der Buchausgabe viel zu dndern : Seite 43. f. ist die Tilgung der
Siindenschuld klarer herausgestellt, S. 129 die Auffassung der Webe berich-
tigt, dazu einige Wiederholungen getilgt.

Bekanntlich sind iiber den Opferbegriff und seine Verwirklichung im
Kreuzesopfer und im heiligen MeBopfer gar viele und verschiedene Theorien
aufgestellt worden, aber keine derselben hat bis heute allgemeine Zustim-
mung gewinnen konnen. Natiirlich gibt auch der Verfasser sich nicht der
Téauschung hin, als ob seine Darstellung die endgiltige Losung der Frage
bedeute. Aber er darf die Anerkennung beanspruchen, eine ernste Geistes-
arbeit dafiir eingesetzt zu haben. Gewil3 ist auch seine Auffassung vom
Opfer Christi am Kreuze eine wiirdige, erhabene. UmfaBt sie doch das
ganze Heilswerk Christi. « Das Opfer ist ... die Wiederherstellung jener
wunderbaren Lebensgemeinschaft zwischen Gott und der Schépfung durch
die siihnende und belebende Selbsthingabe des Mittlers » (S. 130). « Wenn
wir Sacrificium mit Heilshandlung oder Heilswerk iibersetzen, so werden
wir der Feier weit gerechter » als durch Ubersetzung mit « Opfer » (ib.).
Ist aber damit der Opferbegriff nicht vielleicht doch zu weit ausgedehnt ?
Geht es an, die Wirkung des Opfers als sein Wesen zu setzen ? Ist das
wirklich der Sinn der Lehre des hl. Thomas ? P. Henricus a S. Teresia
urteilt da in seinem (eben besprochenen) Werk « Notio Sacrificii in com-
muni in synthesi S. Thomae » bedeutend niichterner. Auch daB vom
heiligen Me@Bpfer die mystica immolatio ganz ausgeschlossen und die Doppel-
konsekration ihrer ganzen Bedeutung nach nur eine Mahlbereitung sein
soll, « die entsprechende Einkleidung fiir das groe Gnadengeheimnis, daf
der verklarte Heiland seinen Leib und sein Blut zur Speise fiir uns hin-
gibt» (S. 113), befriedigt nicht recht.

2. Der Verfasser hat seine Auffassung vom Wesen des heiligen MeB-
opfers auch den Kindern in 4 Katechesen an Hand von zwei Zeichnungen
verstandlich zu machen gesucht, und zwar im Anschlu3 an den Katechis-
mustext. Das Geschick des Katecheten ist unzweifelhaft, aber vermag den
Eindruck allzu groBer Kompliziertheit nicht ganz zu verwischen.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.

0. Casel O. S. B. : Das christliche Kultmysterium. Regensburg, Pustet.
173 S,

Ein dreifaches Mysterium wird vom Verf. unterschieden: Goit in
sich, unendlich iiber die Welt erhaben und doch gnadenvoll in seinem
Geschépfe wohnend ; Christus, dev wahve Gottessohn, erschienen im Fleische
und unser Heil wirkend ; Das christliche Kultmysterium, der verherrlichte



356 Literarische Besprechungen

Gottmensch, der im heiligen Opfer, in den heiligen Sakramenten und im
liturgischen Gebete der Kirche sein Heilswerk geheimnisvoll fortsetzt.
Dieses letztere Mysterium ist der Hauptgegenstand des Werkes. Sein
Grundgedanke ist, wenn ich richtig verstanden habe, der, dal in den
Sakramenten, im Opfer, in der Liturgie der Kirche Christus, der verklirte
Gottmensch selber als die Erstursache tiatig ist, die Kirche aber, sein
mystischer Leib und ihre Glieder, ein jedes an seinem Platz, als Zweit-
ursachen, als geistbegabte Werkzeuge unter dem Haupte Christus wirken.

Wer der Lehre des hl. Thomas von der gratia capitis und der Wirk-
samkeit der Sakramente folgt, wird diesen Grundgedanken ohne Weiteres
gerne zustimmen und sich an ihrer praktischen Auswertung in manchen
herrlichen Seiten, besonders in den Kapiteln IV und V : « Das heilige Jahr
der Kirche» und « Der heilige Tag der Kirche», erfreuen und erbauen.

Leider bleibt die Freude nicht ganz ungetriibt. Denn der Leser kann
sich kaum des Gefiihls erwehren, daB Ubertreil)ungen vorkommen. Die
«antike », «objektive » Frommigkeit, wie sie auf der Grundlage der ob-
genannten Anschauungen gefordert wird, ist so betont, dafl die « neuere »,
subjektive, individuelle Frommigkeit, trotz gelegentlicher anderer AuBe-
rungen, fast in MiBkredit gerdt. Die deutsche, spanische, franzdsische
Mystik, die durch « Weltflucht, Askese und Abkehr von der Gemeinschaft »
zur Einigung mit Gott in der Liebe zu gelangen suchte, erscheint in
Gegensatz gestellt zu der empfohlenen liturgischen Vereinigung mit Christus,
der « Kultmystik ». Sollte nicht vielmehr jene, von der Uberlieferung
gelehrte und von den Heiligen geilibte Mystik mit ihrem Weg der Liuterung,
Erleuchtung und Einigung ein notwendiges Erfordernis sein fiir eine wahre
Kultmystik ? Auch was von der Notwendigkeit einer aktiven Teilnahme
der Gliubigen beim heiligen Opfer an verschiedenen Stellen gesagt wird,
diirfte der nétigen Klarheit entbehren. Die sprachliche Darstellung wire
schon und eindringlich zu nennen, wenn der Verfasser sich hitte ent-
schlieBen kénnen, von gewissen Eigenheiten abzusehen, durch die man
immer wieder an die gesuchte Mysteriensprache des sog. Areopagiten
erinnert wird. Warum immer wieder Agape statt Liebe Gottes, Aionen,
Ekklesia, Kyrios, das bis zur Ermiidung wiederholte Pneuma ? Ist fiir die
Kultmystik von Belang, statt: « Das Wort ist Fleisch gevs.fordcn und hat

unter uns gewohnt» zu sagen: «Der Logos wurde Fleisch und zeltete
unter uns» ?
Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

Al. Henri M. Cardinal Lépicier O. S. M. : Saint Joseph. Traité théolo-
gique. Paris, P. Lethielleux. 1932. viIr-328 pp.

Thre Eminenz Kardinal Lépicier hatte als Professor am Propaganda-
kolleg unter andern theologischen Traktaten auch einen solchen iiber den
hl. Joseph, den Nahrvater Christi in lateinischer Sprache herausgegeben
und bietet nun denselben, unter Entlastung vom fachwissenschaftlichen
Beiwerk, in franzésischer Sprache einem weiteren Kreise von Gliubigen dar.

Ein erster Teil handelt von der Beziehung des hl. Joseph zu Gott :



Literarische Besprechungen 357

von seiner Vorherbestimmung, seinen Vorbildern im Alten Bunde, seiner
Auswahl, seiner jungfriaulichen, aber wahren Ehe mit Maria, seinen Be-
ziehungen zu Maria, zum menschgewordenen Wort.

Der zweite Teil bespricht die Vollkommenheit des Heiligen : seine Heilig-
keit und Siindenlosigkeit, seine Gnaden, Tugenden und Gaben, seine Leiden,
seine korperlichen Vorziige, seine immerwihrende Jungfriulichkeit, seinen
seligen Tod und seine glorreiche Auferstehung und himmlische Seligkeit.

Der dritte Teil endlich betrachtet den hl. Joseph in seinem Verhiltnis
zur katholischen Kirche, das von seiten des Heiligen in Schutz und Fiir-
bitte, von seiten der Kirche in Verehrung (un culte spécial de dulie) und
vertrauensvoller Anrufung besteht.

Diese kurze Inhaltsangabe birgt eine reiche Fiille interessanter Fragen
und Antworten. So betrachtet der hohe Verfasser die Auswahl des hl. Joseph
durch den wunderbar erblithenden Lilienstab als eine poetische Legende
ohne geschichtlichen Wert und schreibt jene Auswahl dem Verwandt-
schaftsrecht zu. Der hl. Joseph war bei Eingehung der Ehe nicht ein
Greis, sondern in der Bliite der Jahre, er hatte sich, wie Maria, durch ein
Geliibde zur Bewahrung der Jungfriaulichkeit verpflichtet, war zwar in der
Erbsiinde geboren und erst in der Beschneidung geheiligt worden. Die
Begierlichkeit aber war in ihm vom ersten Erwachen der Vernunft an ginz-
lich gebunden. So hat nie eine Anreizung zur Siinde ihn beunruhigt, nie
auch nur eine laBlliche Siinde den Glanz seiner Seele verdunkelt. St. Joseph
scheint noch das offentliche Auftreten des Heilandes erlebt zu haben und
erst nach dem zweiten Paschafeste der 6ffentlichen Tétigkeit Christi gestor-
ben zu sein. Er war wohl unter jenen Gerechten, die nach Matth. 26, 52 f.
nach dem Tod des Heilandes aus den Gribern erstanden und vielen
erschienen, um dann mit Christus vor der allgemeinen Auferstehung mit
Leib und Seele in die himmlische Herrlichkeit einzugehen. Wie an Wiirde,
iibertrifft der hl. Joseph an Gnade und Glorie alle Engel und Heiligen,
Maria einzig ausgenommen.

Bei den wenigen Worten, die die Heilige Schrift und die Uberlieferung
der Viater dem hl. Joseph widmen, ist es selbstverstindlich, daB3 der hohe
Auktor in weitem Umfang auf dem Wege der SchluBfolgerung aus der
Stellung und Wiirde des Niahrvaters Christi vorgehen muf3 und daf3 Kon-
venienzgriinde eine bedeutende Rolle spielen. Bei solchen Gegenstinden
ist es von grofter Wichtigkeit, daB das von der Offenbarung Gegebene
mit lebendigem Glauben erfat und die SchluBfolgerungen daraus klug
und ohne Uberspannung, aber auch vertrauensvoll und ohne engherzige
Zweifelssucht gezogen werden. Das vorliegende Werk tut Beides in hohem
MaBe und ist darum sehr geeignet ein rationabile obsequium in der Ver-
ehrung des hl. Ndahrvaters Christi und jungfriulichen Brautigams Mariens
zu férdern. Sein ernstes Studium wird dem Prediger und Katecheten
behilflich sein, die Gefahr zu vermeiden, beim Sprechen iiber den hl. Joseph,
« sich mit vagen Behauptungen zu begniigen, die mehr aus der Phantasie
als der Theologie stammen und wo das Ungefihr an den offenen Irrtum
grenzt » (S. V).

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.



358 Literarische Besprechungen

Fr. Connell C. SS. R. : De Sacramentis Ecclesiae, Tractatus dogmatici.
I. De Sacramentis in communi, de baptismo, de confirmatione, de ss. Eucha-
ristia. Brugis, Beyert o. J. XxvI-287, 16** SS.

E. Peterson : Das Buch von den Engeln. Stellung und Bedeutung der
heiligen Engel im Kultus. Leipzig, Hegner. 138 S.

Der neue Sakramentstraktat verdankt sein Entstehen der Einsicht,
dal3 die vielen, zum Teil in Zeitschriften verstreuten Untersuchungen der
letzten Jahre fiir die dogmengeschichtliche Seite eines Handbuches aus-
geniitzt werden miissen. Als Ideal schwebt C. dabei vor, nur das auszu-
wihlen, was den Theologiestudenten von wirklichem Nutzen sein kann.
Im Gesamtaufbau schliet sich der Traktat an die bisher tibliche Art an.
Wohltuend beriihrt die Klarheit und Einfachheit der Darstellung. Manch-
mal scheint die Liebe zur Kiirze sich etwas zu stark durchgesetzt zu haben.
S. 125 z. B. bietet C. als Traditionsbeweis fiir die Wirksamkeit des votum
baptismi auBler einer nicht sehr beweiskraftigen Stelle des liber de rebaptis-
mate (muf} iibrigens MI. 3, 1238 statt 1187 heilen) nur das Zeugnis des
hl. Ambrosius. Die Schwierigkeiten, die sich aus der Tradition gegen
die Begierdetaufe erheben lassen (Gregor von Nazianz und Augustin)
werden mit keinem Wort erwihnt, geschweigedenn widerlegt. Die ratio
convenientiae, die ebda. fiir die Wirksamkeit der Begierdetaufe angefiihrt
wird, unterliBt es zwischen votum explicitum und implicitum zu unter-
scheiden und setzt ohne weiteres voraus, dafl auch letzteres gleichen Heils-
wert wie ein direktes und ausgesprochenes Verlangen nach der Taufe
besitzt. Das hitte begriindet werden miissen. Bei der Lehre vom MeB-
opfer hiatte die sog. Mysterientheorie wenigstens erwihnt werden diirfen.
Keine der diesbeziiglichen Arbeiten wird in der Bibliographie aufgefiihrt
(vgl. dagegen Diekamp im Manuale, Bd. IV [1934], S. 240 ff., der aus-
fiithrlich darauf eingeht). In diesen und idhnlichen Punkten diirfte C. bei
einer Neuauflage seinen Traktat wohl zu vervollstindigen suchen, um
dessen nicht zu bestreitende Brauchbarkeit noch zu erhéhen.

Der dogmatische Traktat von den Engeln gibt in seiner heutigen
Form dem Theologiestudenten wenig Anregung. Der Grund liegt zu nicht
geringem Teil darin, daB die Bedeutung der Engel fiir das gesamte Heils-
geschehen nicht geniigend herausgearbeitet wird. Die ILehrbiicher be-
schrinken sich zumeist auf den Nachweis, dall es IEngel gibt und erliutern
unter Anwendung der aristotelischen Lehre von den geistigen I'akultiten
ihr Wesen und Handeln. Nur die meist sehr kurz gehaltenen Angaben
iiber den Schutzengel und seine Aufgaben sind geeignet, das Interesse
fiir die Engelwelt zu wecken. Petersons Buch von den Engeln kann da
vielfach erginzen. Es zeigt an Hand einer Analyse eciniger Kapitel der
Geheimen Offenbarung und Traditionszeugnisse, welche Rolle die Engel
im GlaubensbewuBtsein der Kirche spielen. Der Kult der Kirche stellt
sich als Teilnahme am ewigen Kult der Engel in der Himmelsstadt dar,
die Engel nehmen ihrerseits am Kult der Kirche teil (interessant sind die
Belege der Uberlieferung fiir die Rolle der Engel bei der Spendung der
einzelnen Sakramente). Alles das vertieft wieder das Verstindnis fiir die



Literarische Besprechungen 359

Kirche selbst: die Kirche steht mit den Bewohnern der Himmelsstadt
in standiger Beziehung, da sie « das irdische Jerusalem und seinen Tempel
verlassen hat und sich auf der Wanderschaft nach dem himmlischen
Jerusalem und seinem Tempel befindet» (S. 17). Die Teilnahme der
Himmelsbewohner am Kult der Kirche, besonders an der Eucharistiefeier,
geben der Offentlichkeit der religits-politischen Herrschaft Christi Aus-
druck. Wer immer dieses Buch gelesen hat, wird verstehen, warum die
Kirche mit solcher Vorliebe von ihrer Gemeinschaft mit den Engeln redet
und die Engel wie die Kirche selbst unter neuem Licht zu betrachten lernen.

Rom (S. Anselmo). P. Anselm Stolz O. S. B.

E. Mura : Le corps mystique du Christ. Sa nature et sa vie divine
d’aprés saint Paul et la théologie. Synthése de théologie dogmatique
ascétique et mystique. 2 vol. Paris, Blot. 1934. 214 und 460 SS.

D. Culhane : De corpore mystico doctrina Seraphici. Mundelein (Illinois
USA). 1934. VI-109 SS.

IKurz nach Erscheinen der historischen Studie Merschs iiber die Lehre
vom mystsichen Leib (vgl. diese Zeitschrift, 1934), legt nun Mura einen
mehr systematischen Versuch vor. Er will die Lehre vom mystischen
Leib in ihrer gesamten theologischen Bedeutung erfassen und fiir das innere
Leben fruchtbar machen. Das Werk umfalit zwei grofle Teile. Der erste
Teil ist der Darstellung der Lehre nach Paulus und der Theologie gewidmet.
Der ganzen Anlage des Buches entsprechend ist es natiirlich nicht in der
Absicht des Verf. gelegen, etwa bezgl. der Lehre des hl. Paulus neue
Erkenntnisse vorzulegen. Man wird hier also vergeblich nach Vertiefungen
etwa Mersch gegeniiber suchen. In der theologischen Erérterung behandelt
M. die verschiedenen Ursachen fiir die Einheit des Christusleibes, die teil-
weise nach dem aristotelischen Schema wvon den vier Ursachen gesehen
und besonders im Abschnitt union sacramentelle sehr unvollstindig sind ;
dann die einzelnen Glieder: Haupt, die allerseligste Jungfrau, den hl. Joseph,
die Engel, Menschen., Der zweite Teil spricht vom Leben des Christusleibes :
von der dreifachen Mittlertatigkeit Jesu in Priestertum, Koénigtum und
Lehre ; die allgemeine Mittlerschaft Mariens wird erliutert und das Leben
Christi in den einzelnen Gliedern seines Leibes. Hier wird versucht, die
Hauptpunkte des individuellen und sozialen Lebens des Christen von der
Lehre unserer Eingliederung in Christus verstindlich zu machen. Dabei
muBten natiirlich fast alle Hauptpunkte der Theologie beriihrt werden.

Man wird dem Verfasser unbedingt zugestehen, daB3 es ihm gelungen
ist, in seinem klar und fromm geschriebenen Buch viele Zusammenhdnge
der dogmatischen, aszetischen und mystischen Theologie herauszuarbeiten.
Dabei darf man doch den Wunsch nach gréBerer theologischer Vertiefung
etwa der Lehre von der heiligmachenden Gnade als Teilnahme an der
gottlichen Natur, der Einwohnung des Heiligen Geistes aussprechen. Aber
auch in der vorliegenden Form ist das Werk schon geeignet zu einer
harmonischen und vertieften Auffassung des christlichen Lebens bei-
zutragen.



360 Literarische Besprechungen

Einzeluntersuchungen sind fiir die Lehre vom mystischen Christus-
leibe von besonderem Wert; durch sie kann die Forschung wirklich
gefordert und das Verstindnis fiir dieses wichtige Lehrstiick in besonderer
Weise vertieft werden. Die Dissertation Culhanes zeigt wieder, wie sehr
auch die Schule vom Gedanken an den Totus Christus beherrscht war.
C. behandelt Haupt und Glieder des mystischen Leibes (Kap. 1-2), seine
Einheit und die Beziehung der Sakramente zu ihm (IKap. 2-3). Den Schlul3
bildet ein Kapitel (5) {iber die sichtbare Kirche, Im ganzen stellt sich die
Arbeit als fleiBige Zusammenstellung der einschligigen Texte des hl. Bona-
ventura dar. Dabei 1463t C. sich manchmal allvr(lings verleiten, Bonaventura
zu sehr unter dem Gesichtswinkel moderner Fragestellungen und Begriffe
zu sehen (vgl. etwa die Ausfithrungen iiber den Unterschied von corpus
mysticum und ecclesia S. 28 f. und 39 f., und die Lehre von der Gnade,
S. 56 f.). Die Einteilung laf3t gelegentlich an Klarheit zu wiinschen iibrig
(vgl. die Unterabteilungen von Kap. 2). Am Schlufl wire eine Zusammen-
fassung der L.ehre Bonaventuras erwiinschter als eine Definition nach den
quattuor causae. Damit soll nicht geleugnet sein, dall die Studie als
brauchbares Hilfsmittel zum Studium der Theologie Bonaventuras und der
Lehre vom Christusleib gewertet werden kann.

Rom (S. Anselmo). P. Anselm Stolz O.S. B.

Moral.

J. Gummersbach S.J. : Unsiindlichkeit und Befestigung in der Gnade.
Frankfurt a. M., Buchverlag Carolus. 1933. XVI-352 SS. 89

Die Frage der Unsiindlichkeit und die damit nahe verwandte I'rage
der Befestigung in der Gnade finden in diesem Werke eine eingehendste
Behandlung : die in seinem Wesen verankerte Unsiindlichkeit Gottes, die
in der hypostatischen Vereinigung und in der Anschauung Gottes begriin-
dete Unsiindlichkeit des Menschen Jesus Christus, die der seligen Engel,
der Seelen im Fegfeuer, der Viter in der Vorhdélle, der ohne Taufe ver-
storbenen Unmiindigen, der Privilegierten des Pilgerstandes: der Gottes-
mutter, des hl. Joseph, des hl. Johannes des Tiaufers, der Mirtyrer und
Bekenner, alle diese Gesichtspunkte werden bis in die letzten Veristelungen
untersucht, nach der Tatsichlichkeit der Unfihigkeit zu siindigen, wie
nach den Wegen und Mitteln ihrer Verwirklichung. Dabei geht der Verf,
historisch und spekulativ vor, er frigt, wo die Probleme zuerst auftauchen,
welche Wege die Theologen und theologischen Schulen in ihrer Ldsung
cingeschlagen haben, welches ihre Griinde und Schwierigkeiten gewesen.
Zum SchluB3 nimmt er selbst Stellung zu den Iragen und zwar, wenn auch
nicht ausnahmslos, so doch in der Regel im suarezischen Sinn. « Wir
wihlten Suarez zum Fiihrer », sagt er in der Einfiithrung S. 2. Woméglich
sucht er aber die suarezische Losung spekulativ zu erweitern und zu ver-
tiefen.

DaB bei dieser Einstellung die thomistischen Lehren vielfach abge-
lehnt werden, ist nicht iiberraschend. Euphemistisch werden sie aber gerne



Literarische Besprechungen 361

« schulthomistisch » genannt, nur einmal in einem Zitat erscheinen die
« banezianischen Prideterminationen ». Der gréBte Stein des AnstoBes
taucht auf bei der Frage: wie verwirklicht Gott im Erdenpilger die Un-
stindlichkeit und die Befestigung in der Gnade ? « Die Molinisten werden
eine streng schulthomistische Erklirung ablehnen, da sie iiberzeugt sind,
daB die zur Verunsiindlichung notwendigen wirksamen Gnaden — als den
Willen physisch priadeterminierend — den freien Akt verunmoglichen.
Aus gleichem Grund lehnen sie jede streng kondeterminierende Erklirung
ab. Die Thomisten werden sich gegen jede molinistische Erklirung wehren,
da ihnen manche Schwierigkeiten beziiglich der scientia media zu wenig
aufgehellt erscheinen ». S. 338. Sagen wir, «da ihnen die scientia media
als evident unmoéglich erscheint », dann diirfte die I.age wahrheitsgetreu
dargestellt sein. Freilich ist P. Gummersbach aufrichtig genug, zuzugeben,
daB auch bei Annahme der scientia media das Problem dunkel und ungeldst
bleibt, wohl bis das lumen gloriae uns leuchtet.

Es kann an dieser Stelle natiirlich nicht auf eine Auseinandersetzung
iiber die einzelnen Meinungsverschiedenheiten eingegangen werden. Nur
auf cinige Punkte sei hingewiesen, die dem Rezensenten besonders reform-
bediirftig erscheinen. S. 28 unten wird vom hl. Thomas gesagt, er seli,
wie andere Scholastiker, in fritheren Jabhren der Meinung gewesen, die
Engel hidtten vor Empfang der heiligmachenden Gnade zuvor eine Zeit-
lang im bloBen Naturstande zubringen miissen. Dabei wird auf S. Th. In
2. Sent.,, dist. 4, q. 4 a. 2 verwiesen. Dieses Zitat ist unrichtig, jene
distinctio 4 hat iiberhaupt keine q. 4, sondern behandelt in q. 1 a. 3 die Frage:
Utrum angeli creati fuerint in gratia. Die Antwort ist aber, dhnlich wie
in der Summa I. q. 62 a. 3: « Illa autem opinio quae ponit angelos in gratia
creatos ... mihi magis placet, absque alterius partis praeiudicio; quia
huic positioni, praecipae quantum ad gratiam angelorum, plures sanc-
torum auctoritates consonare videntur ».

Wichtiger ist das Folgende. Bei der Frage nach dem inneren Grund
der absoluten Unsiindlichkeit des Menschen Jesus Christus kommt das
Axiom « Actiones sunt suppositorum » zur Sprache und wird vom Autor nach
dem Sinn der Skotisten, der Thomisten und des Suarez erklirt S. 69 f.:
«Die Skotisten lesen : Actiones sunt suppositorum — tantum denomi-
native. ... Die Thomisten (lesen): active (elicitive, efficienter). Geschépf-
liche Natur und Subsistenz sind realdistinkt. Die Subsistenz ist wirkende
Ursache wie die Natur (partiale principium effectivum, quod simul cum
natura influit in actionem). Natur und Subsistenz wirken also als Teil-
prinzipien ». — Aber wo lehrte denn ein Thomist je so etwas ? Auch gibt
der Verf. hier keine Belege von irgend welchen Thomisten fiir diese Er-
kliarung. Er sei aber aufmerksam gemacht auf die Worte eines erstklassigen
Thomisten zu diesem Gegenstand. Wo er erkliart, in welchem Sinn die
menschliche Natur Christi das Werkzeug des goéttlichen Wortes genannt
werden koénne, lehnt Cajetan jede Ursdchlichkeit zwischen der Subsistenz
des Sohnes Gottes und der menschlichen Natur und ihrer Tiatigkeit ab :
« Inter Verbum siquidem Dei et naturam humanam unio est hypostatica,
non secundum aliquod genus vel modum causae, sed secundum aliquod



362 Literarische Besprechungen

genus seu modum entis per se, quod est substantia: quia est secundum
subsistentiam, quae non dicit causam seu causalitatem, sed substantiam.
Pateat autem hoc novitiis ex hoc quod unio Filii Dei cum natura humana
propria est Iilio, ita quod nec Patri nec Spiritui Sancto convenit ; omnis
autem causalitas Filii Dei respectu naturae assumptae communis est toti
Trinitati, quoniam indivisa sunt Trinitatis opera ad extra (S. Aug. Enchirid.
c. 38) ». Cajetan. in III q. 2 a. 6 n. 10.

Die groBte Tragweite diirfte folgender Stelle zukommen. S. 82 erklirt
der Autor, warum Suarez von seiner Gnadenlehre aus zur Ablehnung der
thomistischen Auffassung von der Befestigung in der Gnade kommen
mufite. « Die Thomisten sagen: Wie der Mensch, selbst wenn er durch
eine ihrer imneren Natur nach wirksame Gnade (gratia ex se efficax, ab
intrinseco) zu einem guten Werk notwendig bewegt wird, nichtsdesto-
weniger frei bleibt, da er in sensu divisio, d. h. ohne die wirksame Gnade,
das betreffende Werk auch unterlassen koénnte, so bleibe auch Christus
bei der Erfiillung, etwa des Sterbegebotes, insofern frei, als er in sensu
diviso, d. h. ohne Unsiindlichkeitsgnade, den Befehl auch hitte vernach-
lassigen konnen ». Das sagen die Thomisten wirklich ? Dann sind sie frei-
lich von schwachem Denkvermégen oder wollen die Leute zum besten
halten ; dann ist es auch begreiflich, daB Suarez und mit ihm alle ver-
niinftigen Menschen sie ablehnen miissen. Aber in Wirklichkeit sagen die
Thomisten eben nicht das, was der Autor sie sagen li3t. Er hat sich um
ihre Lehre nicht geniigend umgesehen, wie er hier auch keinen Thomisten
zitiert. Und doch wire die Sache nicht so schwer zu verstehen. Der Wille,
betrachtet in actu I, besitzt das Vermoégen, zu handeln oder nicht zu
handeln, so oder so zu handeln ; wiahlt er nun und bestimmt sich selbst
z. B. gut zu handeln, so kann er, so lange er sich so bestimmt, nicht zu-
gleich sich bestimmen, bés zu handeln : das wire ja gegen das erste Seins-
gesetz. Indem aber die Potenz, gut zu handeln, durch die Selbstbestimmung
des Willens in den Akt iibergefiihrt wird, wird nicht zerstort, sondern
dauert als Potenz fort die Mdoglichkeit, bés zu handeln, aber eben nur als
Potenz. Der Wille kann nicht zugleich die Potenz gut zu wihlen und die
Potenz sich zum Bdsen zu bestimmen in die Wirklichkeit iiberfiihren :
das ist der sensus compositus. Er kann aber, wihrend er sich zum Guten
bestimmt, die Potenz behalten bds zu wihlen (sensus divisus), darum wihlt
und handelt er frei. Was aber der geschaffene Wille so als Zweitursache
tut, das tut ganz ebenso Gott durch die praemotio physica, resp. die gratia
ex se efficax, aber suo ordine, als Erstursache, also causalitate prius. Also
bleibt der Mensch unter der praemotio physica und der gratia per se efficax
ebenso frei, wie bei der Selbstentscheidung : der Wille tut das Gute, zu
dem diese Gnade bewegt, frei, er kann freilich nicht in sensu composito es
unterlassen, aber in sensu diviso, er tut das Gute bei der Moglichkeit des
Bosen, potuit transgredi et non est transgressus, facere mala et non fecit.
Freilich setzt die thomistische Auffassung voraus, dafll die Ursichlichkeit
Gottes sich nicht nur auf die Nafur der Geschopfe, sondern auch auf deren
naturgemilBe Tadatigkeit erstrecke und dall zum Wesen der geschépflichen
Freiheit nicht gehoére, daB der geschopfliche Wille sich als einzige (und



Literarische Besprechungen 363

somit letzte) Ursache von der Potenz in den Akt iiberfithre. Das scheint
Christ. Pesch zu fordern. «Ipsa ratio liberae actionis postulat, ne infallibilis
connexio cum actu secundo aliunde sit quam a libero arbitrio » (Praelect.
dogmat. * t. V. n. 283). Den Thomisten erscheint diese Forderung unver-
traglich mit dem Wesen Gottes als dem subsistierenden Sein und der ersten
Ursache alles Seins. Sie wissen sich in der Ablehnung dieser Forderung
durchaus einig mit ihrem hl. Lehrer (De Malo IIT 2 ad 4): « Cum aliquid
movet seipsum, non excluditur, quin ab alio moveatur, a quo habet hoc
ipsum quod seipsum moveat ; et sic non repugnat, quod Deus est prima
causa actus liberi arbitrii». Cf. I 83, rad 3; De Pot. 1II 7 ad 13 etc.
Kurz und gut bemerkt Diekamp zum sensus compositus und divisus :
« Der Wille kann sich der wirksamen Gnade allerdings nicht widersetzen
in sensu composito, d. h. der wirksame EinfluB der Gnade und das tat-
sachliche Widerstreben des Willens kénnen nicht zugleich bestehen ; wohl
aber kann er sich in sensu diviso widersetzen, d. h. er bewahrt unter dem
wirksamen Einflu der Gnade das Vermégen nicht zuzustimmen ». Die-
kamp, Kath. Dogmatik %, Bd. II, S. 473.

Warum diese langen Ausfithrungen ? Sie sind ja keineswegs neu !
Gewill nicht! Aber dafl ein so fleiBiger, scharfsinniger Forscher in einem
so gelehrten Werke, in dem unsere Frage keineswegs zu den nebensich-
lichen gehort, so die thomistische Lehre millverstehen konnte, zeigt doch,
daB eine richtige Darstellung immer noch nicht iiberfliissig ist. Vermag
sie vielleicht auch die Wolken der Vorurteile nicht zu durchdringen, so
bietet sie doch den Trost, den P. Manser O. P. in seinem ausgezeichneten
Werke « Das Wesen des Thomismus », 2. Aufl., S. 567, in die Worte kleidet :
« Es ist das Interessante und Merkwiirdige, da man der thomistischen
Lehre in der Regel nur durch Enfstellung, wir reden nicht von absichtlicher,
beikommen kann » !

Mit den gemachten Ausstellungen soll nicht in Abrede gestellt werden,
daB das Werk P. Gummersbachs auch fiir solche, die nicht in allem ihm
folgen konnen, sehr viel Anregung und IF6rderung bietet, fiir die auch sie
ihm billigerweise dankbar sein miissen. Niemand, der fiirderhin iiber seinen
Gegenstand wissenschaftlich arbeiten will, wird seiner entraten konnen.

Noch seien einige sinnstérende Druckfehler vermerkt. S. 128, Zeile 3
von unten im Text lies « siindefihig » statt « siindeunfihig ». S. 131, Zeile 3
von unten im Text lies statt «ihr Gliick nicht nicht-wollen kann», «ihr
Gliick nicht wollen kann». S. 110, Zeile 2 von unten im Text lies « Gedanken-
schritten » statt « Gedankenschriften». S. 284, Zeile 2 von unten in der
Anmerkung lies « Anhang » statt « Anfang ».

Stift Einsiedeln., P. Meinvad Benz O.S. B.

P. de Roton O. S.B. : Les Habitus. Leur caractére spirituel. Paris,
Labergerie. 1934. 168 p.

Dissertatio inauguralis exhibita Facultati Philosophicae Instituti Ca-
tholici parisiensis. Scopus Auctoris est divulgare doctrinam S. Thomae
magnorumque commentatorum eius circa habitus, in utilitatem praesertim



304 Literarische Besprechungen

eorum qui tempore et opportunitate carent legendi prolixas disputationes
expositorum S. Thomae de hac re (p. 9).

Exposita doctrina S. Thomae (cap. 1-6), eam breviter confert cum
theoriis modernorum quorumdam (W. James, Janet, Maine de Biran,
Ravaisson, Bergson, Chevalier (cap. 7), et nonnullas offert applicationes
ad ordinem supernaturalem (cap. 8).

Opus solidum, accuratum, plene thomisticum, fortasse nimis sobrium:
Doctrina S. Thomae non comparatur cum doctrina praedecessorum et
coaetaneorum eius, et inde non sat apparet quid proprium quidve commune
habeat cum aliis.

Mutatio opinionis S. Thomae circa differentiam inter habitum et meram
dispositionem (p. 36-37) potuisset uberius et profundius exponi. Thomas
iunior (non solum in De Malo, q. 7 a. 2 ad 4, ut Auctor refert, sed et in
II1. Sent., d. 23 q. 1 a. 1 et in IV. Sent., d. 4 q. 1 a. 1) cum communi
opinione commentatorum Aristotelis graecorum, arabum, latinorum —
quos inter nominandi in primis sunt Boéthius et S. Albertus Magnus —,
docuit differentiam accidentalem tantum ; in Summa vero Theologica
(I-IT q. 49 a. 2 ad 3), contra torrentem doctorum, propriam sententiam
exponit de essentiali seu specifica differentia. Scotus et alii post S. Thomam
ad sententiam traditionalem redierunt.

Quod ad magnos Thomae commentatores attinet, Auctor fere uno
Joanne a S. Thoma contentus est. Per transennam adducuntur Caietanus
et Salmanticenses, quibus additur Pégues. Nihil de Conrado Koellin,
Medina, Gregorio Martinez, Marco Serra, aliis; quin etiam vel gallus
Card. Lépicier deest. Thomistici commentatores Praedicamentorum Aristo-
telis, ut Caietanus, Dominicus de Soto, Sdnchez, Martinez de Prado, Com-
plutenses C. D. et O. P., alii, penitus desiderantur.

Quo fit ut opus istud de Habitibus, licet bonum, adhuc augeri et
perfici possit intensive et extensive, essentialiter et accidentaliter.

Friburgi (Helv.) J. M. Ramirez O. P.

Th. Graf O. S. B. : De subiecto psychico virtutum cardinalium secundum
doctrinam scholasticorum usque ad medium saeculum XIV, (Studia Ansel-
miana, 2.) Romae, Herder. 1934. XXI1v-251 pp.

Fasciculus iste continet primam sectionem primae partis operis quod
Auctor molitur De subiecto psychico gratiae et virtutum secundum doctrinam
Scholae usque ad wmedium saeculum XIV, quamque uti Dissertationem
inauguralem exhibuit Facultati Theologicae Universitatis Iriburgensis
apud Helvetos.

Ut egregie notat Rmus. Graf, quaestio de subiecto psychico habituum
supernaturalium primo ictu non videtur gravis, cum tamen maximi mo-
menti revera sit; sicut enim IEthica naturalis in ratione scientiae sub-
alternatur Psychologiae philosophicae, ita Ethica christiana subalternatur
Psychologiae supernaturali vel theologicae, quae suo rursus modo propor-
tionalis est Psychologiae naturali. Agitur ergo de fundamento scientifico
Theologiae moralis virtutum infusarum et gratiae sanctificantis.



Literarische Besprechungen 365

Magna eruditionis supellectile doctissimus Auctor historice versat
quaestionem de subiecto virtutum cardinalium apud antiquos philosophos
et Patres Ecclesiae, speciatim vero apud theologos scholasticos ab initio
Scholae usque ad Thomam Aquinatem, respectu quorum non solum adhibet
opera edita, sed et Mss. asservata.

Opus vere egregium, sensu historico simul ac philosophico et theo-
logico elaboratum, quod cito completum iri speramus, in honorem sacrae
scientiae.

Sincero corde Rmo. Auctori gratulamur ob tantum opus, quod om-
nibus viris studiosis enixe commendamus.

Friburgi (Helv.). J. M. Ramirez O. P.

A.-J. Faidherbe O.P. : La justice distributive. Paris, Librairie du
Recueil Sirey. 1934. 183 p.

Tustitia distributiva nimis neglecta est a plerisque theologis schola-
sticis, quin immo et a non paucis turpiter deformata. Et tamen est po-
tissima pars subiectiva iustitiae, et ab ea pendent gravissimae quaestiones,
ut moralitas testamentorum, legislatio laboris, distributio divitiarum, sub-
ventiones publicae, suffragium politicum, ius administrativum, alia sex-
centa (p. 3).

Erat ergo penitus necessaria monographia quaedam scientifica, in qua
iura et officia iustitiae distributivae vindicarentur. Id quod Auctor egregie
perfecit, ducibus Thoma Aquinate ac politioribus eius commentatoribus
Caietano, Dominico de Soto et Joanne a S. Thoma.

S. Thomas quidem in Summa Theologica minus evolvit iustitiam
distributivam quam commutativam ; at in commentariis super Ethicam
et Politicam Aristotelis plura continet, ex quibus integer tractatus de
iustitia distributiva componi potest.

His ergo elementis dispersis in unum conflatis, R. P. Faidherbe synthesim
doctrinalem thomisticam elaboravit iustitiae distributivae, ad instar syn-
theseos quam Thomas ipse fecerat iustitiae commutativae (p. 11).

Ttaque cl. Auctor exorditur a considerationibus generalibus iustitiae
et iustitiae distributivae (cap. 1), et inde procedit ad ostendendum iustitiam
distributivam esse veram et rigurosam iustitiam, utpote ad alium ordinatam
(cap 2), cum iuribus et officiis stricte dictis (cap. 3) et cum vera aequali-
tate, licet proportionali (cap. 4).

Semel vindicata vera eius natura, statim considerat proprios actus eius
et excellentiam super iustitiam commutativam, maxime in actu iudicandi,
qui est proprius actus iustitiae (cap. 5). Postmodum indigitat vitia ei
opposita (cap. 6) et quaestionem solvit an laesio iustitiae distributivae
obliget ad restitutionem (cap. 7). Finaliter comparationem instituit inter
iustitiam distributivam et vindicativam (cap. 8) ; et, per modum exempli
et conclusionis, doctrinam traditam applicat quaestioni celeberrimae de
salario familiari.

Opus vere scientificum, bene ordinatum, clarissime expositum. Fidenter
loquitur Auctor et quandoque vehementer invehit in nonnullos deturpatores



366 Literarische Besprechungen

iustitiae distributivae, quin tamen amittat scientificam serenitatem : est
zelus iustitiae secundum scientiam.

Sincero animo gratulamur auctori eiusque opus perlibenter commen-
damus iis omnibus qui theologicis, iuridicis et politicis studiis incumbunt.

J. M. Ramirez O. P.

Commentare.

D. Banez : Scholastica Commentaria in Primam Partem Summae
Theologicae S. Thomae Aquinatis. De Deo Uno. Vol. VIII e « Biblioteca de
Tomistas Espanoles ». Praecedit quaedam « Introductio generalis » ab Adm.
Rev. P. Mag. et Dr. Fr. Ludovico Urbano. — Valencia (Espana), Apart. 145.
1934. XII, XIII-571 Pp.

Quod ab omnibus iam expectabatur, imo exoptabatur, in lucem nunc
prodiit. Maximi enim hisce temporibus opus hoc accommodatur, quippe
quod philosophia ac theologia scholastica nova luce insurgit. Mavult
quis « neo-thomismum » id appellare ? Placeat. Neque enim est lis de
verbis. Ab Aquinate et Alberto Magno doctrina sacra ceu scientia divina
determinata fuit, at sensum tamen scire quis minime valet, quin prius
Caietanum, Banezium, Medinam, Ferrariensem, Kollin aliosque ceteros
commentatores Divi Thomae plene perfecteque noverit. Nec hoc est
necessarium nisi pro illis, quique hodie quam multi numerantur, qui ad
intima usque Theologiae ac Philosophiae vere perennis adire velint.

Cum igitur Hispania, «natio antonomastice theologica », ut verbis
utar cuiusdam mei magni nominis professoris, olim omnibus apparuerit
tamquam vera, ut ita dicam, restauratrix Scientiae Theologicae, nunc
etiam multifariam multisque modis, ut omnes fere norunt, sese ostendit,
Exemplum sit unum quod prae manibus habemus. Bibliotheca, sic dicta
«de Tomistas Espanoles », a praestantissimo P. Mag. Fr. Ludovico Urbano
instaurata, ab aliisque iamiam imitata, scientiae divinae cultoribus Com-
mentaria in Div. Thomam eximii Magistri Banez typis modernis mirifice
offert.

Et ut vel pauca dicamus de vita ipsius Auctoris, nihil nobis aliud
occurrit quam quod revera ipse doctrinae Divi Thomae contra insurgentes
errores acerrimus fuit propugnator. En praecipua eius gloria in systemate
thomistico ; en magnus eius labor controversiae in medium dudum exortae;
en tandem eius meritum theologos inter ac Ordinis Praedicatorum sodales.
Nihilque mirum. Etenim, iam inde ab adolescentia sua scientiam sacram
ex purissimis rivulis, nempe Melchioris Cani, Didaci de Chaves, Petri de
Sotomayor, Dominici Soto, si quos nominaverim, excellenti ingenio omnique
studio mirabiliter hausit. Magister eius Didacus de Chaves haec de suo
discipulo aiebat: « D. Thomas Angelicus Doctor, mihi videtur dignum
se nactus interpretem. Maximus Doctor maximum quoque commentatorem
est nactus. » Angelici doctrinam intelligent « vel ingenia tarda quibus cum
nunc accessterint commentaria lucidissima Banesii, viri eminentissimi,
Theologi praecellentissimi, quae quaestionibus difficillimis splendidissimam
accendat facem ; vel luciosus videat res theologicas quam perspicue et



Literarische Besprechungen 367

L4
clare. » Igitur sensum quem ipse dederit quoad prima saltem capita in
doctrina Aquinatis interpretanda, quod verus sit nemo haud ferme iudicabit.

Haec prestantia Auctoris. Operis enim « De Deo Uno » illa est tanta
quod quamplurima continet problemata utriusque sapientiae, divinae
nempe atque humanae. Perdifficiles namque questiones de evolutione
dogmatis, de distinctione essentiam inter et esse, de relationibus, de analogia,
de scientia Dei, de gratia ac praedestinatione, deque aliis fere innumeris
maximi agitatis, quae veluti praecipuae scientiarum columnae habentur
et sunt, profundissime ac sapientissime pertratantur. Nec tamen licitum
non sit quandoque ab opinione quadam particulari a Magistro recedere ;
hoc enim expostulat et libertas scientiae, et auctoritas ceterorum, et am-
plitudo praesertim criterii. Unde et cum Divo Augustino haec: « Alios
autem (praeter Scripturarum libros) ita lego, ut, quantalibet sanctitate
doctrinaque praepolleant, non ideo verum putem, quod ipsi ita senserunt
vel scripserunt » (Epist. 82 ad Hier.). Hoc autem per transennam sit dictum.

Nova igitur editio a doctissimo P. Urbano diligentissime atque splen-
didissime allaborata, illa omnia prae se fert merita quae professoribus
necnon studentibus theologiae apprime inserviunt ; claritati studet, faci-
litati, imo elegantiae. Cuilibet vero ut melius cognoscat scientiam de Deo
quam maxime necessarium est legere Banezium, cum inter primos optimos
commentatores Angelici Doctoris adnumeretur.

Volumus modo vel quatuor annuere. Inprimis enim, doctrina Bane-
ziana est essentialiter traditionalis vel super traditionem fundata. Vestigia
premens sapientissimi praeceptoris sui Melchioris Cani, locum traditionis
uti permagnum habet, adeo ut per illum theologales conclusiones maximum
habeant valorem.

Deinde vero, novitas quaedam velut progressus radix et fons ibi
minime deest. Etenim, Aquinatis et Augustini vestigia insequens quoque,
facile mente percepit pervulgatum illud, sc. « vetera novis augere » ut
vel paucis colligam verbis quae Guillelmus de Tocco de Sancto Thoma
asseruit. Praeterquamquod ipsemet Baiez in I, q. 29, a 3, ait: « Non quia
aliqua opinio sit nova, ideo reiicienda, si bona ratione ex antiquis funda-
mentis deducitur, neque in aliquo sanae doctrinae adversatur. Et hanc
doctrinam advertat obiter scholasticus theologus.» Ideo etiam nostro
tempore nonnulli adsunt, ut Gardeil, Billot, Marin-Sola, qui post Cardi-
nalem Newman, renovationem theologicam maximo animo instaurarunt.

Postmodum autem considerandum sese offert necessitas depurgandi
castigandique doctrinas omnes quae in modernis exortae sunt temporibus
minus tamen veritati conformes, quae cum attingant summa philosophiae
principia, theologicum aedificium labefacere possunt. Iam vero, in opere
Barfiezii profunde investigantur metaphysicalia, ita ut tota Metaphysica
posset eius expositionibus efformari. Cum ergo hodie plures inveniantur
iuxta arbitrium Metaphysicae, ut ait Driesch, atque inter se disiunctae,
valde conveniens, imo pernecessarium videtur unitatem huius sapientiae
propugnare, nempe Metaphysicae purae (a Metaphysica, ut aiunt, empirica
prorsus aliena) constructionem stabiliendo. Hinc ad constructionem Sacrae
Theologiae iterum metaphysicam ascensus facile iam patet. Ad utrumque



368 Literarische Besprechungen

ergo munus optima argumenta in Commento Banfezii philosophus ac theo-
logus invenient. Et quo melius quis calleat metaphysicalia, eo perfectius
theologalia intelliget, nemo sane est qui non videat.

Denique tandem, legendi necessitas auctorum catholicorum opera
haud unquam sicut hodie tanta apparuit ; et non solum lectio et studium,
verum etiam laudatio. Unum ad hoc praecipue nos movet; etenim cum
hodiernis temporibus tendentia ad criticam recognitionem textuum ubique
reperiatur, unde diversi fructus percipiuntur, cum insuper recessum a
subiectivismo etiam theologico, atque ad theologiam et philosophiam, uti
dicunt obiesctivam accessum magis ac magis requiratur, hinc luce clarius
patet horum tentamina enixe obsequendi. Hoc quidem in animo habuit
« Biblioteca de Tomistas Espanoles ».

Ex quatuor quibus completur voluminibus Bafiezii commentum,
primum iam exstat totius operis; quod ab omnibus theologicis scholis
in Europa, America atque etiam Oriente avebatur, eorum ad manum
habetur, Secundam editionem ab ipsomet Magistro diligentissime curata
Salmanticae anno 1585 a cl. editore fuit selecta, addito textu Summae
Divi Thomae Leonino. Si quaedam irrepserunt menda, id potius impressioni
tribuendum est, nec ullius sunt momenti relate ad essentiam textus mecnon
ad doctrinam quae ibi traditur.

Maxima igitur laude digna est Schola Theologica O. P. Valentiae,
cuius nunc Regens ipsemet cl. P. Urbano ; at cum cetera volumina prodibunt
simul ac Bartholomaei a Medina Commentaria (quod in votis annuimus
ut omnibus numeris absolutum sit in Summa Commentum), gloriam tantam
sibi quondam comparabit quod saeculum Theologiae aureum Hispania
ac si natum denuo fuisset aequis oculis aspiciet.

Ocana (Hispania) Angelus R. Bachiller O. P.

L. G. A. Getino O. P. : Relecciones Teol6gicas del Maestro Fray Fran-
cisco de Vitoria. Edicién critica, con facsimil de cbdices y ediciones
principes, variantes, versién castellana, notas e introduccién. Tomo IT.
Madrid, La Rafa. 1934. XX-538 pp.

Postquam in priori volumine doctissimus Editor elementa omnia colle-
gerat editionis criticae Relectionum Theologicarum Francisci de Vitoria
(Cfr. Divus Thomas, 1934, p. 361), in secundo reproducit septem priores
Relectiones ex editione matritensi Emmanuelis Martin (1765), una cum
versione in linguam hispanicam.

Insuper in Appendicibus phototypice exhibet Mss. Relectionis de iure
Belli in Bibliotheca Patriarchali Valentina asservatum et Relectionis de
Indis ex codice Mss. Bibliothecae Universitatis Granatensis et ex editione
Gregorii Loépez (1555).

Textus nitidus, editio impeccabilis, versio elegans simul ac exacta.

Mox prodibit volumen tertium continens ceteras Relectiones ; atque
ita celeberrimum opus Francisci de Vitoria ex integro editum et traductum
habebitur, ad normam critices scientificae.

Friburgi (Helv.). J. M. Ramirez O. P.



	Literarische Besprechungen

