
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Geschichtliche Formen einer philosophia perennis

Autor: Barion, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762585

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichtliche Formen

einer philosophia perennis.
Von Jakob BARION (Bonn).

Der Gedanke einer philosophia perennis besagt ein Philosophieren,
das zurückgeht auf die philosophischen Lehren der Vorzeit, indem es,

auf ihnen aufbauend, in eigener Forschung und mit seinen Mitteln
die Rätsel des Seins und Geschehens weiter und tiefer zu ergründen
sucht. In diesem Sinne aufgefaßt dürfen wir sagen, daß die Idee einer
immerwährenden Philosophie schon bei den großen Philosophen der
Antike und des Mittelalters anzutreffen ist. Sie verweisen uns bereits
in ihren Werken auf frühere Philosophen und Lehren, deren Inhalt
sie geprüft und fortgeführt haben. Dabei waren sie sich durchaus
der Kraft eigener Spekulation bewußt und davon überzeugt, daß sie

durch eigenes Forschen der Wahrheit näher kommen konnten. Aber
diese Spekulation ruhte auf den Schultern ihrer Vorgänger, und es war
ihr Bestreben, den Geistesschatz vergangener Zeiten zu mehren und,

um die Frucht eigener Leistung bereichert, ihren Schülern zu
überlassen, als neue Aufgabe.

Für diese Auffassung nur einige Belege.
Aristoteles sagt uns im ersten Buch der Metaphysik, er wolle, da

er in dieser Wissenschaft die ersten Prinzipien und Ursachen zu

erforschen suche, auch diejenigen zu Rate ziehen, die vor ihm das

Seiende erforscht und über die Wahrheit philosophiert haben. Denn

offenbar sprechen auch jene von gewissen Prinzipien und Ursachen ;

diese in Erwägung zu ziehen, werde also der gegenwärtigen
Untersuchung einigen Nutzen bringen ; denn entweder werden wir noch eine

andere Art der Ursachen finden oder den jetzt erwähnten mehr
vertrauen (983 b). Aristoteles glaubt also durch Berücksichtigung der

Lehren früherer Philosophen die Wahrheit vollständiger zu erfassen,

als es seiner Untersuchung allein möglich ist, oder doch wenigstens
in ihnen eine Stütze für seine eigene Lehre zu gewinnen. Er gibt uns
dann in seiner Metaphysik eine kritische Geschichte der Philosophie.

Divus Thomas. 20



3°6 Geschichtliche Formen einer philosophia perennis

Gleichsam das Résumé dieser geschichtlichen Betrachtung sind die
ersten Sätze von Buch a : « Die Erforschung der Wahrheit ist in einer
Hinsicht schwer, in einer anderen leicht. Dies zeigt sich darin, daß
niemand sie vollständig erringen, keiner aber auch sie ganz verfehlen
kann, sondern jeder etwas vorbringt, was der Natur der Sache

entspricht. Und wenn auch der einzelne sie gar nicht oder nur in geringem
Maße trifft, so ergibt sich doch bei dem Zusammenwirken aller eine

gewisse Größe des Wissens» (993a 31-b 4).

Nach diesem Zeugen aus der klassischen Zeit griechischen Denkens
soll dann noch ein Wort des Hauptrepräsentanten der letzten großen
griechischen Schule, des Plotinos, Erwähnung finden. Plotin, der ja
bewußt auf Piaton zurückgeht und nur dessen Lehre verkünden will,
hat einen scharfen Blick für den Wahrheitsgehalt vergangener Systeme
und beruft sich öfters auf die Philosophen der Vorzeit. So gibt er

z. B. über einen wichtigen Punkt seiner Lehre, die Hypostasentheorie,
im 1. Buch der V. Enneade gewissermaßen eine doxographische
Darstellung dieser Lehre in der Philosophie der Griechen bis Aristoteles
(V, 1, 8-9). Meine Lehre, sagt er dort, ist gar nicht neu und nicht erst

von heute. Sie ist schon von altersher bekannt, aber nicht genügend
entwickelt. Ich bin nur der Exeget dieser alten, schon von Piaton
bezeugten Lehre. Im Folgenden wird dann dieses Zeugnis Piatons
näher ausgeführt. Dabei ergibt sich allerdings die für den Neuplatonis-
mus überhaupt charakteristische Art und Weise der Behandlung
früherer Lehren, die keineswegs historisch getreu, sondern frei
interpretierend verfährt. Das ist aber in unserem Zusammenhang unwesentlich.

Wesentlich ist die von Plotin vertretene Überzeugung, daß die
Alten schon die Wahrheit in Vielem gefunden, und daß wir nur
Exegeten und Fortsetzer ihres Werkes sein können.

Wir finden eine ähnliche Auffassung auch im christlichen Mittelalter.

Auch dieses kannte ja keine wirklich historische Betrachtungsweise.

Das Mittelalter hatte, nach einem guten Worte Willmanns,
« eine historische Gesinnung, aber keine historische Bildung » (Geschichte
d. Idealismus, III, 13). Die Denker des Mittelalters haben wohl auf
die Lehren der Alten zurückgegriffen, aber ohne diese als historische

Erscheinungen zu würdigen. Sie sahen den Philosophen der Vorzeit
nicht in dem Zusammenhang, in dem er geworden und dem sein

Werk verpflichtet ist, sondern betrachteten rein den Wahrheitsgehalt
dieses Werkes in der Abstraktion von allen Bedingtheiten. Aber
dadurch, daß die Philosophen der patristischen Zeit bewußt an die Antike



Geschichtliche Formen einer philosophia perennis 307

anknüpften und ihre Lehren wiederum den Schulen des Mittelalters
überliefert wurden, war doch die Gewähr einer kontinuierlichen
Entwicklung gegeben. Sie wurde noch verstärkt durch den vorwiegend
rezeptiven Zug des frühmittelalterlichen Wissenschaftsbetriebes und
seiner Hingabe an die Autorität.

Unter den griechischen Kirchenlehrern spricht schon Clemens von
Alexandrien mit hoher Anerkennung von der griechischen Philosophie.
Er ist überzeugt, daß diese Philosophen wirkliche Wahrheiten gefunden
haben. Clemens aber will sich selbst nicht einer bestimmten Schule
anschließen. Nicht in einer einzelnen Schule sei die wahre Philosophie
zu finden, nicht in der stoischen, platonischen, epikureischen oder
aristotelischen, sondern in allem, was von einer jeden dieser Schulen

Richtiges gesagt worden ist, diese Auslese aus allen Schulen will er
Philosophie nennen (Strom, lib. I, c. vii, 37, 6). Hier begegnet uns
also schon eine kritisch prüfende Stellung zu den überkommenen
Lehren, wie sie auch von den lateinischen Lehrern der patristischen
Zeit eingenommen wurde. Nach welchen Kriterien soll sich diese

Prüfung und Auswahl nun vollziehen Es sind zunächst keine
philosophischen Gesichtspunkte, die hier bestimmend sind, was bei der

engen Verbindung von philosophischer und theologischer Spekulation
in dieser Zeit leicht erklärbar ist. Es begegnet uns die Auffassung
von einer unmittelbaren Belehrung durch Gott. Bei Lactanz finden
wir das ausgesprochen. Er urteilt sehr abfällig über die Philosophie.
Der Mensch könne aus eigener Kraft nicht zum Wissen gelangen.
Nicht die Philosophie, sondern nur die Offenbarung führe zur Wahrheit

(Div. Instit. III, 3). Zwar sei keine philosophische Schule ganz
ohne Elemente der Wahrheit. Diese durch die einzelnen Schulen
verbreitete Wahrheit zu sammeln, hält er für sehr wichtig. « Aber das

kann nur der vollbringen, der mit der Wahrheit vertraut und wissend

ist. Das Wahre zu wissen aber kommt nur dem zu, der von Gott belehrt
ist ; denn sonst vermag er nicht das Falsche zurückzuweisen und
auszuwählen und zu prüfen, was wahr ist » (Instit. VII, 7)-

Dem Gedanken des Lactanz von einer Sammlung des in den

einzelnen Schulen verstreuten Wahrheitsgutes und einer Zusammenfassung

dieser einzelnen Wahrheiten in einer Einheit (der Gedanke

des Systems klingt hier an [redigere in corpus heißt es bei Lact.]),
hat später Augustinus noch schärferen Ausdruck verliehen. Er spricht
in c. Acad. (III, 42) die Meinung aus, daß in dem geistigen Ringen
der Jahrhunderte wie in einem Läuterungsprozeß eine Philosophie



3°8 Geschichtliche Formen einer philosophia perennis

von höchster Wahrheit sich rein abgeklärt habe (multis quidem saeculis

multisque contentionibus sed tarnen eliquata est, ut opinor, una veris-
sima philosophiae disciplina). Die Auffassung von einer Prüfung der
verschiedenen philosophischen Systeme beherrscht mit ihrer durch
neue Einsichten und Überzeugungen der Denker des christlich gewordenen

Abendlandes bestimmten Synthese die ganze mittelalterliche
Philosophie. Die großen systematischen Aufgaben, die sie sich stellte,
gehen aus dem Glauben an eine perennis philosophia hervor, und in
den Werken jener Denker hat diese Auffassung der Philosophie ihre
stärkste Stütze gefunden.

Mit dem Anbruch einer neuen Zeit in der Periode der Renaissance

mit ihrer Geringschätzung des Autoritätsbewußtseins, dem Hervortreten

des Subjektivismus und dem gesteigerten Selbstgefühl beginnen
einerseits die Bedingungen für ein Philosophieren, das auf einen Bestand
überkommener ewiger Wahrheiten zurückgreift, ungünstiger zu werden.

Anderseits ist aber gerade in dieser Zeit das stark hervortretende

Verlangen nach festen Normen und objektiven Wahrheiten zu verstehen.
Man beginnt aus diesem Bestreben heraus wieder den Faden zurück-

zuspinnen zu den Lehren der großen klassischen Philosophen. Die
Renaissance gibt Anregungen zu geschichtlichen Studien, die auch der

Philosophie zugute kommen. Eine weit ausholende geschichtliche
Betrachtung der philosophischen Lehren und Systeme ist in dem Werk
des seit Willmann bekannteren Agostini Steucho : De perenni
philosophia niedergelegt. Unter den zahlreichen Schriften des Mannes

findet sich nur dieses philosophische Werk. In ihm sucht er die bei

allen Völkern anzutreffenden Spuren der Wahrheit aufzudecken und
ihre Übereinstimmung nachzuweisen. Der Inhalt seiner philosophia
perennis ist durch folgende Worte bezeichnet : « quod omnes fere

gentes aliqua monumenta de Patre ac Filio et Spiritu, de Angelis
bonis et malis, de creatione earum, et mundi recondita suis litteris
habuerint » (I, 2). In den ersten sechs Büchern steht das Problem
der Theodizee zur Behandlung. Buch 7 handelt über den materiellen,
8 über den geistigen Kosmos. Im 9. Buch steht das anthropologische
Problem zur Diskussion, 10 bringt den Abschluß der Metaphysik,
in dem auch ethische Probleme erörtert werden. Bei den einzelnen

Problemen wird der Nachweis versucht, daß diese bei allen Denkern
im Sinne christlicher Ideen gelöst werden. Diese Übereinstimmung
nachzuweisen, ist die Aufgabe seines Werkes. Es schließt mit der

Feststellung « in veram Religionem cunctos Philosophos consensisse »



Geschichtliche Formen einer philosophia perennis 309

(X, 1). Aus dem Wenigen, was ich hier von dem Werk des Steuchus

angeführt habe (ausführlich orientiert darüber eine Arbeit von Hermann
Ebert, A. St. und seine Philos, perennis. In : Philos. Jahrbuch, 42/43
[1929/30]), können schon grundlegende Mängel dieser philosophischen
Auffassung entnommen werden. Dahin gehört vor allem seine Bestimmung

des Inhaltes einer philosophia perennis, in die auch z. B. die
Lehre von der Trinität und die Angelologie einbezogen werden. Auch
ist die oft verfehlte Interpretation antiker Philosophen und die falsche

Beurteilung der griechischen Philosophie zu erwähnen. Aber die große
Idee seines Werkes bleibt doch bei aller Kritik bestehen, sie hat
weitgehende Anregung gegeben.

Das Werk des Steuchus weist wenige Beziehungen zur
zeitgenössischen Renaissancephilosophie auf. Das erklärt sich aus der

Aufgabe, die er sich gestellt hat. Aber es ist doch zu fragen, ob eine
solche Auffassung überhaupt noch für lebendiges Philosophieren Raum
gibt. Ein Denker des XVII. Jahrhunderts stellt uns vor diese Frage.
Es ist Joh. Bapt. Duhamel (1624-1706). Auch bei ihm steht im Vordergrunde

ein eklektischer und harmonisierender Zug. Er ergibt sich schon

aus dem Titel seines Hauptwerkes : De consensu veteris et novae
philosophiae ubi Piatonis, Aristotelis, Epicuri, Cartesii aliorumque pla-
cita de principiis rerum excutiuntur (Paris 1663). Ziel und Aufgabe
seines Buches bezeichnet Duhamel so : « Ich habe vor, die Lehren
fast aller Philosophen zu beleuchten und mir das Wahrscheinlichste

aus denselben anzueignen, die extremen Ansichten zu mäßigen, die
scheinbar auseinandergehenden, wo irgend es geschehen kann, zu
versöhnen ». Die Stellung Duhamels zu Descartes ist aus seinem Werk
nicht recht zu erkennen. Das zeigt schon, daß eine tiefere
Auseinandersetzung mit ihm nicht erfolgt ist. Es bleibt die Auffassung
dieser Philosophen in einer mehr äußerlich angefaßten Verschmelzung
alter und neuer Lehren stehen. Nicht philosophische Auseinandersetzung,
sondern schwächliche Harmonisierung bedeutet die Arbeit jener Männer.

Tiefer ging schon das Bemühen deutscher Philosophen des XVI.
und XVII. Jahrhunderts. Wenn ich jene Denker hier erwähne, so

will ich nicht den Gegensatz übersehen, in dem sie zu den bisher

dargelegten Auffassungen stehen. Sie gehen aus von der Überzeugung
einer völligen Unvereinbarkeit von Religion und Philosophie. Melanch-
thon hat es in dem kräftigen Wort ausgesprochen : Die scholastischen
Gelehrten haben aus der Theologie Philosophie gemacht, jenes alte
Weib, das nach Griechenland riecht. Aber dieser selbe Melanchthon,



3io Geschichtliche Formen einer philosophia perennis

der übrigens in jugendlichen Jahren sich schon mit dem Plan getragen
hatte, die aristotelische Wissenschaft zu erneuern, erlebt seine

Bekehrung zu Aristoteles. Dieser erste bedeutende Theologe der neuen
Kirche hatte sich so scharf gegen den Aristotelismus der Scholastiker
ausgesprochen, weil sie nach seiner Meinung die religiösen Geheimnisse

mit menschlichen Vernunftgründen zu durchdringen suchten. Das

neue Erleben religiöser Innerlichkeit des jungen Protestantismus mit
seiner alleinigen Bindung an das Evangelium und der Ablehnung
jeder Spekulation läßt die Vorwürfe gegen die Scholastiker verstehen.
Aber mit dem Einsetzen der Kirchenbildung und der Notwendigkeit
der Verteidigung der neuen Lehre ergibt sich immer mehr die
unerläßliche Forderung verstandesmäßiger Durchdringung, sollte nicht die

Berufung auf das religiöse Erleben des einzelnen in heillosen

Subjektivismus ausarten. Und nun wird Aristoteles für Melanchthon

zum Führer in der Gestaltung einer wissenschaftlichen Theologie.
Bei dieser Wahl wird seine Vorliebe für die klassische Zeit des Altertums
mitgewirkt haben, aber auch seine Auffassung, daß die alte Philosophie
besonders eindringlich nach Gott geforscht habe (nam vetus
philosophia erat studiosa investigatrix Dei). So inauguriert Melanchthon
eine neue Blütezeit philosophischer Studien, die unter der Führung
und Autorität des Aristoteles standen. Melanchthon, der ausgezeichnete

Gräzist, bereitet selbst zu neuem Verständnis des Stagiriten die

Wege durch seine Bemühungen um den Text. Vor allem sind von
Bedeutung seine Übersetzungen des Aristoteles ins Lateinische und
seine Texterläuterungen, bei denen er auch die alten Kommentatoren
zu Rate zog (mag er sie auch nicht immer aus erster Hand benutzt

haben). Melanchthon hält — und jetzt sehen wir die Beziehung zu
einer philosophia perennis — die Grundlagen der Philosophie durch
Aristoteles für alle Zeiten gelegt. Ihnen folgt er daher in seiner

eigenen Philosophie. Diese ist aber in ihrem weiteren Ausbau bewußt

eklektisch. Die Wahrheit ist für ihn freilich eine, ewig und
unerschütterlich. Aber die Verschiedenheit der Persönlichkeiten habe

dahin geführt, daß die Wahrheit getrübt und verfälscht, ja bekämpft
und geleugnet wurde. Woran erkennt man nun, welches philosophische

System der Wahrheit am nächsten komme Auf diese Frage

antwortet er : Die eine wahre Philosophie hält sich streng innerhalb
der Grenzen der wissenschaftlichen Beweisführung. Sie geht von
wahren Prinzipien aus und kann daher wahre Dinge vortragen. Ihre
Ansichten werden durch gewisse und zuverlässige Gründe gestützt.



Geschichtliche Formen einer philosophia perennis 311

« Una est vera philosophia, quae intra metas demonstrationum versatur'
nec ludit sophismatibus. Ac Aristoteles pleraque rectius dicit
quam caeteri philosophi » (Corp. Reformat. XVI, 280). «Una est

Veritas aeterna et immota, etiam in artibus, quae recte investiganda
est iis itineribus, quae monstrant ipsae artes, et inventa retinenda
est, ut sit vitae lumen Quare in delectu sectarum earn prae-
feramus, quae magna ex parte res veras tradit, et artes ex veris

principiis exstruit, et minimum habet errorem. Talis est Aristotelica,
si vere iudicare volumus » (ibid. XIII, 655). Da sich nun kein
System aufzeigen lasse, das nur Wahres vortrüge oder gar die gesamte
Wahrheit besäße, wird es Aufgabe des Menschen, die Hauptrichtungen
zu prüfen. Dieser Aufgabe hat sich Melanchthon selbst mit größter
Ausdauer unterzogen. « Quia autem, ut unumquenque decet civitatis
certae ac bene moratae civem esse, ita decet certae et honestae scholae

auditorem dici, Aristotelicos nos esse profiteamur, et sectas diiudi-
cemus » (Corp. Ref. XIII, 656). «Magna est autem utilitas videre,
ubi dcerrent sectae. Haec collatio magis illustrât legem naturae, et

clarius ostendit morbos humanos » (ibid. XVI, 280).
Diese Sätze zeigen manche Verwandtschaft mit den Lehren der

oben behandelten Denker. Was aber über jene hinausführt, wie ich
oben andeutete, ist das Studium der Quellen und vor allem die

Stellung zu ihnen. Melanchthon hatte einen wirklich geschichtlichen

Sinn, und der befähigte ihn, dem wahren Aristoteles näher zu kommen.
Der Aristotelismus gewinnt von Wittenberg aus dann die

Herrschaft an den protestantischen deutschen Universitäten. Auch der

Ramismus, sein größter Gegner, vermag diese letztlich nicht zu

verdrängen. Im XVII. Jahrhundert ist der Sieg der aristotelischen

Philosophie auf den deutschen Universitäten entschieden und diese

in einem Sinn ausgebaut, die sie noch mehr der Idee einer philosophia
perennis näher kommen läßt. Das XVII. Jahrhundert hat man für
Deutschland als ein Jahrhundert der Metaphysik bezeichnet (Petersen,

219). Wir haben in Deutschland in dieser Zeit eine stark metaphysisch

gerichtete Philosophie, an deren Schlußpunkt Leibniz steht. Ich
erwähne nur kurz den vielleicht bedeutendsten Namen des Nikolaus
Taurellus (1547-1606). Taurellus ist Aristoteliker. Aber er steht dem

Aristoteles wie jeder philosophischen Autorität frei gegenüber und
betont die Freiheit der philosophischen Forschung. Vor allem spricht
er sich gegen die Erscheinung seiner Zeit aus, daß man glaube, erst
als Anhänger einer bestimmten Schule philosophieren zu können.



312 Geschichtliche Formen einer philosophia perennis

Taurellus ist durch seinen Lehrer Schegk in Tübingen für Aristoteles

gewonnen worden, er bleibt ihm stets der größte Philosoph. Aber
im Sinne des Aristoteles liege es, seine Philosophie zu prüfen und
fortzuführen. Diese Aufgabe hat Taurellus für die Metaphysik
unternommen, für deren Probleme er besonderes Verständnis besaß.

Taurellus geht an ihre Lösung als gläubiger Christ heran. Das führt
ihn zu der Arbeit, die ihm zur Lebensaufgabe wird : der Versöhnung
von Glauben und Wissen, von Philosophie und christlicher Theologie
und damit zu einem Problem, das bei allen bisher behandelten Denkern
anzutreffen war und vor das sich die Idee einer immerwährenden
Philosophie stets gestellt sehen wird. Taurellus sucht das Problem
zu lösen aus den Grundideen des Aristotelismus heraus, mit denen

er seine christlichen Überzeugungen in ein einheitliches System zu
bringen sucht. Über dieses System hat später Leibniz Worte höchster
Anerkennung gefunden.

Den geschichtlichen Verlauf des Werdeganges der aristotelischen
Metaphysik im XVII. Jahrhundert kann ich hier nicht im einzelnen
schildern. Sie weiß sich in langem Kampfe schließlich auf den

deutschen Universitäten den Vorrang vor den übrigen Wissenschaften

zu sichern. Aber der Rahmen dieser aristotelischen Metaphysik ist
wesentlich erweitert, und zwar um jenes metaphysische Gut, das die

Scholastik erarbeitet hatte. Und so finden wir bei diesen Metaphy-
sikern des XVII. Jahrhunderts (ich nenne etwa Timpler, Jac. Martini,
Scheibler) auch jene Grundüberzeugung der großen Scholastiker, daß

es dem menschlichen Geiste möglich sei, die letzten Gründe des

Seienden zu erschließen. Sie sehen die Bedeutung der Transzendentalien-
lehre, denen sie lange Ausführungen widmen. Ohne ihre Kenntnis,
sagt Corn. Martini, ist keine wirkliche Wissenschaft möglich. Damit
haben diese Denker tatsächlich wenigstens (wenn es ihnen auch selbst

nicht bewußt gewesen sein mag) wieder an die Überlieferung angeknüpft,
und für die Auffassung von einer kontinuierlichen Entwicklung der

philosophischen Wissenschaft, jener Grundvoraussetzung einer philos,
perennis, gibt ihr Philosophieren beredtes Zeugnis.

Wenn nun bereits in der 2. Hälfte des XVII. Jahrhunderts der

Verfall dieser Metaphysik eintritt, so sind gewiß manche ungünstigen
äußeren Umstände daran beteiligt. Aber ich glaube, auch ein innerer
Grund ist zu berücksichtigen. Dieser Aristotelismus der protestantischen

deutschen Universitäten war aus Motiven entsprungen, die
nicht in Verwandtschaft der Anschauungen lagen, ja überhaupt nicht



Geschichtliche Formen einer philosophia perennis 313

philosophische waren. Es war vielmehr das äußere Bedürfnis der

jungen Kirche nach einer wissenschaftlichen Theologie. Melanchthon
hat das klar ausgesprochen, und auch später (auch bei Taurellus) ist
dieser Gesichtspunkt nicht geschwunden.

Durch den Àristotelismus der Schulen ist nun die Entwicklung des

Mannes bestimmt, der hier noch erwähnt werden muß, die Leibnizens.
Er hat ganz bewußt an die philosophische Tradition angeknüpft, wie
es seinem nach Universalität strebenden Geiste entsprach. Dabei
stand er doch ganz in der Problematik der neueren Philosophie. Beide
sucht er in einer einheitlichen, von allen Einseitigkeiten freien, universal

gerichteten Philosophie zu vereinen. Ein Beispiel für diese Art seines

Philosophierens bietet etwa sein Ringen mit dem Substanzproblem,
wie er es selbst in einem Brief an Remond schildert. « Ich habe von
jeher versucht, die Wahrheit, die unter den Ansichten der verschiedenen

philosophischen Schulen begraben und verstreut liegt, aufzudecken und
mit sich selbst zu vereinigen, und ich glaube, von meiner Seite dazu

mitgewirkt zu haben, daß wir hierin einige Schritte vorwärts gekommen
sind. Der äußere Gang meiner Studien ist mir hierbei seit meiner frühesten

Jugend zu statten gekommen. Noch als Kind lernte ich den Aristoteles
kennen und selbst die Scholastiker schreckten mich nicht ab, was ich
auch heute noch nicht bedauere. Sodann las ich Piaton und Plotin
mit Befriedigung, ganz zu schweigen von den anderen Alten, die ich

späterhin zu Rate zog. Als ich frei war von den Schulen, verfiel ich
auf die Modernen, und ich erinnere mich noch, daß ich im Alter von
15 Jahren allein in einem Wäldchen nahe bei Leipzig spazieren

ging und bei mir erwog, ob ich die substantialen Formen beibehalten
sollte. Schließlich trug der Mechanismus den Sieg davon und veran-
laßte mich, mich der Mathematik zu widmen. Als ich aber den

letzten Gründen des Mechanismus und der Gesetze der Bewegung
selbst nachforschte, war ich ganz überrascht, zu sehen, daß es

unmöglich war, sie in der Mathematik zu finden und daß ich zu diesem

Zwecke zur Metaphysik zurückkehren mußte. Ich habe gefunden,
daß die meisten Schulen in einem guten Teile dessen, was sie positiv
behaupten, recht haben, weniger aber in dem, was sie leugnen »

(Gerh. III, 606 f.).
Diese Ausführungen bezeichnen zur Genüge das Bestreben

Leibnizens nach einer Einheit der in den einzelnen Schulen verstreuten
Wahrheiten. Um diese Einheit hat er sich sein ganzes Leben lang
bemüht. Dabei hat Leibniz, der zu den Begründern der neueren



314 Geschichtliche Formen einer philosophia perennis

Philosophie mit Stolz gerechnet wird, stets mit großer Hochachtung
von der Philosophie der Vorzeit gesprochen und sich z. B. nicht
gescheut, anzuerkennen, daß er in der Physik des Aristoteles mehr
finde, dem er zustimmen müsse, als in den Meditationen des Descartes.

Der Philosophie des Aristoteles, nicht zuletzt seiner Metaphysik, ist
er trotz aller Kritik stets verbunden geblieben. Auch die Scholastik
hat er gekannt, zwar weniger die Hochscholastik, wie wir seit
Eschweilers Untersuchung wissen (Die Philosophie der spanischen

Spätscholastik auf den deutschen Universitäten des XVII.
Jahrhunderts. Münster 1928), als vielmehr die Spätscholastik, in erster
Linie die Philosophie der Jesuitenschule. Mit dieser hatte er ja noch

lebendigen Kontakt, da in Abhängigkeit und Verbindung mit ihr
sich jene deutsche Schulphilosophie des XVI./XVII. Jahrhunderts
entwickelt hatte. Leibnizens Philosophieren ist von der Überzeugung
bestimmt, die er in einem späteren Brief an Remond zum Ausdruck
bringt. « Die Wahrheit ist weiter verbreitet, als man gemeinhin
annimmt, doch tritt sie uns sehr häufig geschminkt entgegen oder

stellt sich uns vermummt, ja geschwächt, verstümmelt und durch
fremde Zutaten, die ihren Wert und Nutzen verringern, verderbt dar.
Wenn man die Spuren der Wahrheit bei den Alten, oder, um
allgemeiner zu reden, bei den Vorgängern kenntlich machte, so würde
man das Gold aus dem Staub, den Diamanten aus seiner Mine und das

Licht aus der Finsternis ziehen, und es wäre das in der Tat perennis
quaedam philosophia» (Gerh. III, 624 f.).


	Geschichtliche Formen einer philosophia perennis

