Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Geschichtliche Formen einer philosophia perennis
Autor: Barion, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762585

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geschichtliche Formen
einer philosophia perennis.

Von Jakob BARION (Bonn).

Der Gedanke einer philosophia perennis besagt ein Philosophieren,
das zuriickgeht auf die philosophischen Lehren der Vorzeit, indem es,
auf ihnen aufbauend, in eigener Forschung und mit seinen Mitteln
die Ritsel des Seins und Geschehens weiter und tiefer zu ergriinden
sucht. In diesem Sinne aufgefaBt diirfen wir sagen, daB die Idee einer
immerwihrenden Philosophie schon bei den groBen Philosophen der
Antike und des Mittelalters anzutreffen ist. Sie verweisen uns bereits
in ihren Werken auf frithere Philosophen und Lehren, deren Inhalt
sie gepriift und fortgefiihrt haben. Dabei waren sie sich durchaus
der Kraft eigener Spekulation bewult und davon iiberzeugt, dall sie
durch eigenes Forschen der Wahrheit niher kommen konnten. Aber
diese Spekulation ruhte auf den Schultern ihrer Vorginger, und es war
ihr Bestreben, den Geistesschatz vergangener Zeiten zu mehren und,
um die Frucht eigener Leistung bereichert, ihren Schiilern zu iiber-
lassen, als neue Aufgabe.

Fir diese Auffassung nur einige Belege.

Avistoteles sagt uns im ersten Buch der Metaphysik, er wolle, da
er in dieser Wissenschaft die ersten Prinzipien und Ursachen zu
erforschen suche, auch diejenigen zu Rate ziehen, die vor ihm das
Seiende erforscht und iiber die Wahrheit philosophiert haben. Denn
offenbar sprechen auch jene von gewissen Prinzipien und Ursachen ;
diese in Erwigung zu ziehen, werde also der gegenwirtigen Unter-
suchung einigen Nutzen bringen ; denn entweder werden wir noch eine
andere Art der Ursachen finden oder den jetzt erwihnten mehr ver-
trauen (983 b). Aristoteles glaubt also durch Beriicksichtigung der
Lehren friiherer Philosophen die Wahrheit vollstindiger zu erfassen,
als es seiner Untersuchung allein moglich ist, oder doch wenigstens
in ihnen eine Stiitze fiir seine eigene Lehre zu gewinnen. Er gibt uns
dann in seiner Metaphysik eine kritische Geschichte der Philosophie.

Divus Thomas. ' 20



300 Geschichtliche Formen einer philosophia perennis

Gleichsam das Résumé dieser geschichtlichen Betrachtung sind die
ersten Sitze von Buch «: « Die Erforschung der Wahrheit ist in einer
Hinsicht schwer, in einer anderen leicht. Dies zeigt sich darin, dal
niemand sie vollstindig erringen, keiner aber auch sie ganz verfehlen
kann, sondern jeder etwas vorbringt, was der Natur der Sache ent-
spricht. Und wenn auch der einzelne sie gar nicht oder nur in geringem
MaBe trifft, so ergibt sich doch bei dem Zusammenwirken aller eine
gewisse GroBe des Wissens » (gg3a 3I-Db 4).

Nach diesem Zeugen aus der klassischen Zeit griechischen Denkens
soll dann noch ein Wort des Hauptreprisentanten der letzten grollen
griechischen Schule, des Plotinos, Erwihnung finden. Plotin, der ja
bewuBt auf Platon zuriickgeht und nur dessen Lehre verkiinden will,
hat einen scharfen Blick fiir den Wahrheitsgehalt vergangener Systeme
und beruft sich ofters auf die Philosophen der Vorzeit. So gibt er
z. B. iiber einen wichtigen Punkt seiner Lehre, die Hypostasentheorie,
im 1. Buch der V. Enneade gewissermaBlen eine doxographische Dar-
stellung dieser Lehre in der Philosophie der Griechen bis Aristoteles
(V, 1, 8-9). Meine Lehre, sagt er dort, ist gar nicht neu und nicht erst
von heute. Sie ist schon von altersher bekannt, aber nicht geniigend
entwickelt. Ich bin nur der Exeget dieser alten, schon von Platon
bezeugten Lehre. Im Folgenden wird dann dieses Zeugnis Platons
niaher ausgefiihrt. Dabei ergibt sich allerdings die fiir den Neuplatonis-
mus {iberhaupt charakteristische Art und Weise der Behandlung
fritherer Lehren, die keineswegs historisch getreu, sondern frei inter-
pretierend verfihrt. Das ist aber in unserem Zusammenhang unwesent-
lich. Wesentlich ist die von Plotin vertretene Uberzeugung, dafB die
Alten schon die Wahrheit in Vielem gefunden, und dall wir nur
Exegeten und Fortsetzer ihres Werkes sein kénnen.

Wir finden eine dhnliche Auffassung auch im christlichen Mittel-
alter. Auch dieses kannte ja keine wirklich historische Betrachtungs-
weise. Das Mittelalter hatte, nach einem guten Worte Willmanns,
« eine historische Gesinnung, aber keine historische Bildung » (Geschichte
d. Idealismus, III, 13). Die Denker des Mittelalters haben wohl auf
die Lehren der Alten zuriickgegriffen, aber ohne diese als historische
Erscheinungen zu wiirdigen. Sie sahen den Philosophen der Vorzeit
nicht in dem Zusammenhang, in dem er geworden und dem sein
Werk verpflichtet ist, sondern betrachteten rein den Wahrheitsgehalt
dieses Werkes in der Abstraktion von allen Bedingtheiten. Aber da-
durch, daB die Philosophen der patristischen Zeit bewult an die Antike



Geschichtliche Formen einer philosophia perennis 307

ankniipften und #hre Lehren wiederum den Schulen des Mittelalters
iiberliefert wurden, war doch die Gewihr einer kontinuierlichen Ent-
wicklung gegeben. Sie wurde noch verstirkt durch den vorwiegend
rezeptiven Zug des frithmittelalterlichen Wissenschaftsbetriebes und
seiner Hingabe an die Autoritit.

Unter den griechischen Kirchenlehrern spricht schon Clemens von
Alexandrien mit hoher Anerkennung von der griechischen Philosophie.
Er ist {iberzeugt, daB diese Philosophen wirkliche Wahrheiten gefunden
haben. Clemens aber will sich selbst nicht einer bestimmten Schule
anschlieBen. Nicht in einer einzelnen Schule sei die wahre Philosophie
zu finden, nicht in der stoischen, platonischen, epikureischen oder
aristotelischen, sondern in allem, was von einer jeden dieser Schulen
Richtiges gesagt worden ist, diese Auslese aus allen Schulen will er
Philosophie nennen (Strom. lib. I, c. viI, 37, 6). Hier begegnet uns
also schon eine kritisch priifende Stellung zu den iiberkommenen
Lehren, wie sie auch von den lateinischen Lehrern der patristischen
Zeit eingenommen wurde. Nach welchen Kriterien soll sich diese
Priifung und Auswahl nun vollziehen ? Es sind zunichst keine philo-
sophischen Gesichtspunkte, die hier bestimmend sind, was bei der
engen Verbindung von philosophischer und theologischer Spekulation
in dieser Zeit leicht erklirbar ist. Es begegnet uns die Auffassung
von einer unmittelbaren Belehrung durch Gott. Bei Lactanz finden
wir das ausgesprochen. Er urteilt sehr abfillig iiber die Philosophie.
Der Mensch konne aus eigener Kraft nicht zum Wissen gelangen.
Nicht die Philosophie, sondern nur die Offenbarung fiithre zur Wahr-
heit (Div. Instit. III, 3). Zwar sei keine philosophische Schule ganz
ohne Elemente der Wahrheit. Diese durch die einzelnen Schulen ver-
breitete Wahrheit zu sammeln, hilt er fiir sehr wichtig. « Aber das
kann nur der vollbringen, der mit der Wahrheit vertraut und wissend
ist. Das Wahre zu wissen aber kommt nur dem zu, der von Gott belehrt
ist ; denn sonst vermag er nicht das Falsche zuriickzuweisen und aus-
zuwiihlen und zu priifen, was wahr ist » (Instit. VII, 7).

Dem Gedanken des Lactanz von einer Sammlung des in den
einzelnen Schulen verstreuten Wahrheitsgutes und einer Zusammen-
fassung dieser einzelnen Wahrheiten in einer Einheit (der Gedanke
des Systems klingt hier an [redigere in corpus heit es bei Lact.]),
hat spiter Augustinus noch schirferen Ausdruck verliechen. Er spricht
in c. Acad. (III, 42) die Meinung aus, daB in dem geistigen Ringen
der Jahrhunderte wie in einem LiuterungsprozeB eine Philosophie



308 Geschichtliche Formen einer philosophia perennis

von héchster Wahrheit sich rein abgeklirt habe (multis quidem saeculis
multisque contentionibus sed tamen eliquata est, ut opinor, una veris-
sima philosophiae disciplina). Die Auffassung von einer Priifung der
verschiedenen philosophischen Systeme beherrscht mit ihrer durch
neue Einsichten und Uberzeugungen der Denker des christlich gewor-
denen Abendlandes bestimmten Synthese die ganze mittelalterliche
Philosophie. Die groBen systematischen Aufgaben, die sie sich stellte,
gehen aus dem Glauben an eine perennis philosophia hervor, und in
den Werken jener Denker hat diese Auffassung der Philosophie ihre
stirkste Stiitze gefunden.

Mit dem Anbruch einer neuen Zeit in der Periode der Renaissance
mit ihrer Geringschitzung des AutorititsbewubBtseins, dem Hervor-
treten des Subjektivismus und dem gesteigerten Selbstgefiihl beginnen
einerseits die Bedingungen fiir ein Philosophieren, das auf einen Bestand
iiberkommener ewiger Wahrheiten zuriickgreift, ungiinstiger zu werden.
Anderseits ist aber gerade in dieser Zeit das stark hervortretende
Verlangen nach festen Normen und objektiven Wahrheiten zu verstehen.
Man beginnt aus diesem Bestreben heraus wieder den Faden zuriick-
zuspinnen zu den Lehren der groBen klassischen Philosophen. Die
Renaissance gibt Anregungen zu geschichtlichen Studien, die auch der
Philosophie zugute kommen. Eine weit ausholende geschichtliche
Betrachtung der philosophischen Lehren und Systeme ist in dem Werk
des seit Willmann bekannteren Agostini Steucho: De perenni philo-
sophia niedergelegt. Unter den zahlreichen Schriften des Mannes
findet sich nur dieses philosophische Werk. In ihm sucht er die bei
allen Volkern anzutreffenden Spuren der Wahrheit aufzudecken und
ihre Ubereinstimmung nachzuweisen. Der Inhalt seiner philosophia
perennis ist durch folgende Worte bezeichnet: «quod omnes fere
gentes aliqua monumenta de Patre ac Filio et Spiritu, de Angelis
bonis et malis, de creatione earum, et mundi recondita suis litteris
habuerint » (I, 2). In den ersten sechs Biichern steht das Problem
der Theodizee zur Behandlung. Buch 7 handelt iiber den materiellen,
8 tiber den geistigen Kosmos. Im g. Buch steht das anthropologische
Problem zur Diskussion, 10 bringt den AbschluB der Metaphysik,
in dem auch ethische Probleme erortert werden. Bei den einzelnen
Problemen wird der Nachweis versucht, daB diese bei allen Denkern
im Sinne christlicher Ideen gelost werden. Diese Ubereinstimmung
nachzuweisen, ist die Aufgabe seines Werkes. Es schlieBt mit der
Feststellung «in veram Religionem cunctos Philosophos consensisse »



Geschichtliche I'ormen einer philosophia perennis 309

(X, 1). Aus dem Wenigen, was ich hier von dem Werk des Steuchus
angefiihrt habe (ausfiihrlich orientiert dariiber eine Arbeit von Hermann
Ebert, A. St. und seine Philos. perennis. In: Philos. Jahrbuch, 42/43
[1929/30]), konnen schon grundlegende Mingel dieser philosophischen
Auffassung entnommen werden. Dahin gehort vor allem seine Bestim-
mung des Inhaltes einer philosophia perennis, in die auch z. B. die
Lehre von der Trinitit und die Angelologie einbezogen werden. Auch
ist die oft verfehlte Interpretation antiker Philosophen und die falsche
Beurteilung der griechischen Philosophie zu erwihnen. Aber die groBe
Idee seines Werkes bleibt doch bei aller Kritik bestehen, sie hat
weitgehende Anregung gegeben.

Das Werk des Steuchus weist wenige Beziehungen zur zeit-
genossischen Renaissancephilosophie auf. Das erklirt sich aus der
Aufgabe, die er sich gestellt hat. Aber es ist doch zu fragen, ob eine
solche Auffassung iiberhaupt noch fiir lebendiges Philosophieren Raum
gibt. Ein Denker des XVII. Jahrhunderts stellt uns vor diese Frage.
Es ist Joh. Bapt. Duhamel (1624-1706). Auch bei ihm steht im Vorder-
grunde ein eklektischer und harmonisierender Zug. Er ergibt sich schon
aus dem Titel seines Hauptwerkes: De consensu veteris et novae
philosophiae ubi Platonis, Aristotelis, Epicuri, Cartesii aliorumque pla-
cita de principiis rerum excutiuntur (Paris 1663). Ziel und Aufgabe
seines Buches bezeichnet Duhamel so: «Ich habe vor, die Lehren
fast aller Philosophen zu beleuchten und mir das Wahrscheinlichste
aus denselben anzueignen, die extremen Ansichten zu miBigen, die
scheinbar auseinandergehenden, wo irgend es geschehen kann, zu
versohnen ». Die Stellung Duhamels zu Descartes ist aus seinem Werk
nicht recht zu erkennen. Das zeigt schon, daB8 eine tiefere Ausein-
andersetzung mit ihm nicht erfolgt ist. Es bleibt die Auffassung
dieser Philosophen in einer mehr ZuBerlich angefalten Verschmelzung
alter und neuer Lehren stehen. Nicht philosophische Auseinandersetzung,
sondern schwichliche Harmonisierung bedeutet die Arbeit jener Médnner.

Tiefer ging schon das Bemiihen deutscher Philosophen des XVI.
und XVII. Jahrhunderts. Wenn ich jene Denker hier erwihne, so
will ich nicht den Gegensatz iibersehen, in dem sie zu den bisher
dargelegten Auffassungen stehen. Sie gehen aus von der Uberzeugung
einer volligen Unvereinbarkeit von Religion und Philosophie. Melanch-
thon hat es in dem kriiftigen Wort ausgesprochen : Die scholastischen
Gelehrten haben aus der Theologie Philosophie gemacht, jenes alte
Weib, das nach Griechenland riecht. Aber dieser selbe Melanchthon,



310 Geschichtliche Formen einer philosophia perennis

der iibrigens in jugendlichen Jahren sich schon mit dem Plan getragen
hatte, die aristotelische Wissenschaft zu erneuern, erlebt seine Be-
kehrung zu Aristoteles. Dieser erste bedeutende Theologe der neuen
Kirche hatte sich so scharf gegen den Aristotelismus der Scholastiker
ausgesprochen, weil sie nach seiner Meinung die religisen Geheimnisse
mit menschlichen Vernunftgriinden zu durchdringen suchten. Das
neue Erleben religioser Innerlichkeit des jungen Protestantismus mit
seiner alleinigen Bindung an das Evangelium und der Ablehnung
jeder Spekulation liBt die Vorwiirfe gegen die Scholastiker verstehen.
Aber mit dem Einsetzen der Kirchenbildung und der Notwendigkeit
der Verteidigung der neuen Lehre ergibt sich immer mehr die uner-
liBliche Forderung verstandesmiBiger Durchdringung, sollte nicht die
Berufung auf das religiose Erleben des einzelnen in heillosen Sub-
jektivismus ausarten. Und nun wird Aristoteles fiir Melanchthon
zum Fiithrer in der Gestaltung einer wissenschaftlichen Theologie.
Bei dieser Wahl wird seine Vorliebe fiir die klassische Zeit des Altertums
mitgewirkt haben, aber auch seine Auffassung, daB die alte Philosophie
besonders eindringlich nach Gott geforscht habe (nam vetus philo-
sophia erat studiosa investigatrix Dei). So inauguriert Melanchthon
eine neue Bliitezeit philosophischer Studien, die unter der Fiihrung
und Autoritit des Aristoteles standen. Melanchthon, der ausgezeich-
nete Griizist, bereitet selbst zu neuem Verstindnis des Stagiriten die
Wege durch seine Bemiihungen um den Text. Vor allem sind von
Bedeutung seine Ubersetzungen des Aristoteles ins Lateinische und
seine Texterliuterungen, bei denen er auch die alten Kommentatoren
zu Rate zog (mag er sie auch nicht immer aus erster Hand benutzt
haben). Melanchthon hilt — und jetzt sehen wir die Beziehung zu
einer philosophia perennis — die Grundlagen der Philosophie durch
Aristoteles fiir alle Zeiten gelegt. Ihnen folgt er daher in seiner
eigenen Philosophie. Diese ist aber in ihrem weiteren Ausbau bewult
eklektisch. Die Wahrheit ist fiir ihn freilich eine, ewig und uner-
schiitterlich. Aber die Verschiedenheit der Personlichkeiten habe
dahin gefiihrt, daB die Wahrheit getriibt und verfilscht, ja bekimpft
und geleugnet wurde. Woran erkennt man nun, welches philosophische
System der Wahrheit am nichsten komme ? Auf diese Frage
antwortet er : Die eine wahre Philosophie hilt sich streng innerhalb
der Grenzen der wissenschaftlichen Beweisfilhrung. Sie geht von
wahren Prinzipien aus und kann daher wahre Dinge vortragen. TIhre
Ansichten werden durch gewisse und zuverlissige Griinde gestiitzt.



Geschichtliche Formen einer philosophia perennis 3II

« Una est vera philosophia, quae intra metas demonstrationum versatur’
nec ludit sophismatibus. Ac Aristoteles ... pleraque rectius dicit
quam caeteri philosophi» (Corp. Reformat. XVI, 280). «Una est
veritas aeterna et immota, etiam in artibus, quae recte investiganda
est 1is itineribus, quae monstrant ipsae artes, et inventa retinenda
est, ut sit vitae lumen ... Quare in delectu sectarum eam prae-
feramus, quae magna ex parte res veras tradit, et artes ex veris
principiis exstruit, et minimum habet errorem. Talis est Aristotelica,
si vere iudicare volumus» (ibid. XIII, 655). Da sich nun kein
System aufzeigen lasse, das nur Wahres vortriige oder gar die gesamte
Wabhrheit besiBe, wird es Aufgabe des Menschen, die Hauptrichtungen
zu priifen. Dieser Aufgabe hat sich Melanchthon selbst mit grioBter
Ausdauer unterzogen. «Quia autem, ut unumquenque decet civitatis
certae ac bene moratae civem esse, ita decet certae et honestae scholae
auditorem dici, Aristotelicos nos esse profiteamur, et sectas diiudi-
cemus » (Corp. Ref. XIII, 656). « Magna est autem utilitas videre,
ubi deerrent sectae. Haec collatio magis illustrat legem naturae, et
clarius ostendit morbos humanos » (ibid. XVI, 280).

Diese Sitze zeigen manche Verwandtschaft mit den Lehren der
oben behandelten Denker. Was aber iiber jene hinausfithrt, wie ich
oben andeutete, ist das Studium der Quellen und vor allem die
Stellung zu ihnen. Melanchthon hatte einen wirklich geschichtlichen
Sinn, und der befihigte ihn, dem wahren Aristoteles niher zu kommen.

Der Aristotelismus gewinnt von Wittenberg aus dann die Herr-
schaft an den protestantischen deutschen Universititen. Auch der
Ramismus, sein groBter Gegner, vermag diese letztlich nicht zu
verdringen. Im XVII. Jahrhundert ist der Sieg der aristotelischen
Philosophie auf den deutschen Universititen entschieden und diese
in einem Sinn ausgebaut, die sie noch mehr der Idee einer philosophia
perennis niher kommen liBt. Das XVII. Jahrhundert hat man fiir
Deutschland als ein Jahrhundert der Metaphysik bezeichnet (Petersen,
219). Wir haben in Deutschland in dieser Zeit eine stark metaphysisch
gerichtete Philosophie, an deren SchluBpunkt Leibniz steht. Ich
erwihne nur kurz den vielleicht bedeutendsten Namen des Nikolaus
Taurellus (1547-1606). Taurellus ist Aristoteliker. Aber er steht dem
Aristoteles wie jeder philosophischen Autoritdit frei gegeniiber und
betont die Freiheit der philosophischen Forschung. Vor allem spricht
er sich gegen die Erscheinung seiner Zeit aus, dall man glaube, erst
als Anhinger einer bestimmten Schule philosophieren zu kénnen.



312 Geschichtliche Formen einer philosophia perennis

Taurellus ist durch seinen Lehrer Schegk in Tiibingen fiir Aristoteles
gewonnen worden, er bleibt ihm stets der gréBte Philosoph. Aber
im Sinne des Aristoteles liege es, seine Philosophie zu priifen und
fortzufiihren. Diese Aufgabe hat Taurellus fiir die Metaphysik unter-
nommen, fiir deren Probleme er besonderes Verstindnis besal.
Taurellus geht an ihre Losung als gliubiger Christ heran. Das fiihrt
ihn zu der Arbeit, die ihm zur Lebensaufgabe wird : der Verséhnung
von Glauben und Wissen, von Philosophie und christlicher Theologie
und damit zu einem Problem, das bei allen bisher behandelten Denkern
anzutreffen war und vor das sich die Idee einer immerwihrenden
Philosophie stets gestellt sehen wird. Taurellus sucht das Problem
zu l6sen aus den Grundideen des Aristotelismus heraus, mit denen
er seine christlichen Uberzeugungen in ein einheitliches System zu
bringen sucht. Uber dieses System hat spiter Leibniz Worte hochster
Anerkennung gefunden.

Den geschichtlichen Verlauf des Werdeganges der aristotelischen
Metaphysik im XVII. Jahrhundert kann ich hier nicht im einzelnen
schildern. Sie weil sich in langem Kampfe schlieBlich auf den
deutschen Universititen den Vorrang vor den iibrigen Wissenschaften
zu sichern. Aber der Rahmen dieser aristotelischen Metaphysik ist
wesentlich erweitert, und zwar um jenes metaphysische Gut, das die
Scholastik erarbeitet hatte. Und so finden wir bei diesen Metaphy-
sikern des XVII. Jahrhunderts (ich nenne etwa Timpler, Jac. Martini,
Scheibler) auch jene Grundiiberzeugung der groBen Scholastiker, dal
es dem menschlichen Geiste moglich sei, die letzten Griinde des
Seienden zu erschlieBen. Sie sehen die Bedeutung der Transzendentalien-
lehre, denen sie lange Ausfithrungen widmen. Ohne ihre Kenntnis,
sagt Corn. Martini, ist keine wirkliche Wissenschaft moglich. Damit
haben diese Denker tatsichlich wenigstens (wenn es ihnen auch selbst
nicht bewuBt gewesen sein mag) wieder an die Uberlieferung angekniipft,
und fiir die Auffassung von einer kontinuierlichen Entwicklung der
philosophischen Wissenschaft, jener Grundvoraussetzung einer philos.
perennis, gibt ihr Philosophieren beredtes Zeugnis.

Wenn nun bereits in der 2. Hilfte des XVII. Jahrhunderts der
Verfall dieser Metaphysik eintritt, so sind gewi manche ungiinstigen
duberen Umstinde daran beteiligt. Aber ich glaube, auch ein innerer
Grund ist zu beriicksichtigen. Dieser Aristotelismus der protestan-
tischen deutschen Universititen war aus Motiven entsprungen, die
nicht in Verwandtschaft der Anschauungen lagen, ja iiberhaupt nicht



Geschichtliche Formen einer philosophia perennis 313

philosophische waren. Es war vielmehr das &duBere Bediirfnis der
jungen Kirche nach einer wissenschaftlichen Theologie. Melanchthon
hat das klar ausgesprochen, und auch spiter (auch bei Taurellus) ist
dieser Gesichtspunkt nicht geschwunden.

Durch den Aristotelismus der Schulen ist nun die Entwicklung des
Mannes bestimmt, der hier noch erwihnt werden mub, die Leibnizens.
Er hat ganz bewult an die philosophische Tradition angekniipft, wie
es seinem nach Universalitit strebenden Geiste entsprach. Dabei
stand er doch ganz in der Problematik der neueren Philosophie. Beide
sucht er in einer einheitlichen, von allen Einseitigkeiten freien, universal
gerichteten Philosophie zu vereinen. Ein Beispiel fiir diese Art seines
Philosophierens bietet etwa sein Ringen mit dem Substanzproblem,
wie er es selbst in einem Brief an Remond schildert. « Ich habe von
jeher versucht, die Wahrheit, die unter den Ansichten der verschiedenen
philosophischen Schulen begraben und verstreut liegt, aufzudecken und
mit sich selbst zu vereinigen, und ich glaube, von meiner Seite dazu
mitgewirkt zu haben, daB wir hierin einige Schritte vorwirts gekommen
sind. Der duBlere Gang meiner Studign ist mir hierbei seit meiner frithesten
Jugend zu statten gekommen. Noch als Kind lernte ich den Aristoteles
kennen und selbst die Scholastiker schreckten mich nicht ab, was ich
auch heute noch nicht bedauere. Sodann las ich Platon und Plotin
mit Befriedigung, ganz zu schweigen von den anderen Alten, die ich
spaterhin zu Rate zog. Als ich frei war von den Schulen, verfiel ich
auf die Modernen, und ich erinnere mich noch, daB ich im Alter von
15 Jahren allein in einem Wildchen nahe bei Leipzig ... spazieren
ging und bei mir erwog, ob ich die substantialen Formen beibehalten
sollte. SchlieBlich trug der Mechanismus den Sieg davon und veran-
laBte mich, mich der Mathematik zu widmen. ... Als ich aber den
letzten Griinden des Mechanismus und der Gesetze der Bewegung
selbst nachforschte, war ich ganz iiberrascht, zu sehen, dal es
unmoglich war, sie in der Mathematik zu finden und daB ich zu diesem
Zwecke zur Metaphysik zuriickkehren mufte. ... Ich habe gefunden,
daB die meisten Schulen in einem guten Teile dessen, was sie positiv
behaupten, recht haben, weniger aber in dem, was sie leugnen »
(Gerh. III, 606 f.).

Diese Ausfithrungen bezeichnen zur Geniige das Bestreben Leib-
nizens nach einer Einheit der in den einzelnen Schulen verstreuten
Wahrheiten. Um diese Einheit hat er sich sein ganzes Leben lang
bemiiht. Dabei hat Leibniz, der zu den Begriindern der neueren



314 Geschichtliche FFormen einer philosophia perennis

Philosophie mit Stolz gerechnet wird, stets mit groBer Hochachtung
von der Philosophie der Vorzeit gesprochen und sich z. B. nicht
gescheut, anzuerkennen, daB er in der Physik des Aristoteles mehr
finde, dem er zustimmen miisse, als in den Meditationen des Descartes.
Der Philosophie des Aristoteles, nicht zuletzt seiner Metaphysik, ist
er trotz aller Kritik stets verbunden geblieben. Auch die Scholastik
hat er gekannt, zwar weniger die Hochscholastik, wie wir seit
Eschweilers Untersuchung wissen (Die Philosophie der spanischen
Spitscholastik auf den deutschen Universititen des XVII. Jahr-
hunderts. Miinster 1928), als vielmehr die Spitscholastik, in erster
Linie die Philosophie der Jesuitenschule. Mit dieser hatte er ja noch
lebendigen Kontakt, da in Abhingigkeit und Verbindung mit ihr
sich jene deutsche Schulphilosophie des XVI./XVII. Jahrhunderts
entwickelt hatte. Leibnizens Philosophieren ist von der Uberzeugung
bestimmt, die er in einem spiteren Brief an Remond zum Ausdruck
bringt. «Die Wahrheit ist weiter verbreitet, als man gemeinhin
annimmt, doch tritt sie uns sehr hiufig geschminkt entgegen oder
stellt sich uns vermummt, ja geschwicht, verstiimmelt und durch
fremde Zutaten, die ihren Wert und Nutzen verringern, verderbt dar.
Wenn man die Spuren der Wahrheit bei den Alten, oder, um all-
gemeiner zu reden, bei den Vorgingern kenntlich machte, so wiirde
man das Gold aus dem Staub, den Diamanten aus seiner Mine und das
Licht aus der Finsternis ziehen, und es wire das in der Tat perennis
quaedam philosophia » (Gerh. III, 624 f.).



	Geschichtliche Formen einer philosophia perennis

