Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik : die Plastik des Sittlichen
[Fortsetzung]

Autor: Schaezler, Constantin von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762584

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das subjektive oder Material-Prinzip
der Ethik.
Die Plastik des Sittlichen.
Von Constantin von SCHAEZLER.

(Fortsetzung.)

15. Die nachiridentinische Freiheitslehre.

Die beiden, einer organischen Freiheitslehre gleich feindlichen
Extreme, der Determinismus, sowie die dualistische Trennung der
menschlichen Freiheit von dem gottlichen Schopfergrunde, beide finden
ihre hohere spekulative Vermittlung in dem Begriffe der ethischen oder
Freiheit schaffenden Emergie des gittlichen Schipferwaltens. Diese so
reiche, tief philosophische Idee ist der herrschende Grundgedanke der
Freiheitslehre des Zl. Thomas. Kehrt der nimliche Gedanke auch in
der neueren oder nachtridentinischen Scholastik wieder, so bleibt doch
derselbe in dieser seiner spiteren Fassung so ziemlich ein totes Kapital.
Die Polemik gegen den Protestantismus sowie die jansenistische Streit-
frage sind die Ursache, daB sich die nachtridentinische Theologie
eigentlich bloB mit der Aufenseite der menschlichen Freiheit beschiiftigte.
Sie hat fir ein tieferes Verstindnis des inneren Organismus derselben
<o gut wie nichts getan und begniigte sich damit, die empirische
Betitigung der Freiheit in ihren einzelnen Momenten schiirfer zu be-
stimmen und gegen die gegnerischen Angriffe sicherzustellen. Bei
dieser vorherrschenden polemischen Tendenz verbrauchte die neuere
Scholastik die Waffen ihres Scharfsinns in der Verteidigung oder Be-
streitung einzelner abgerissener Schulthesen. Da erklirt es sich denn
zur Geniige, warum die berithmte, die wichtigsten theologischen Vor-
fragen der Ethik unmittelbar beriihrende Kontroverse iiber die soge-
nannte scientia media, welche gerade in der Bliitezeit der nachtriden-
tinischen Scholastik die eigentliche theologische Tagesfrage war, ohne
eigentliches Resultat fiir die Wissenschaft geblieben ist. Es handelt
sich nimlich in jener Streitfrage um den einen Kardinalpunkt, in
welchem gleichsam der spekulative Schliissel liegt zu einem tieferen,



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 201

echt organischen Freiheitsbegriff. Je mehr es daher bei der hier an-
geregten Frage darauf ankam, einen Blick zu werfen in die innere
Okonomie des menschlichen Freiheitswaltens, umso weniger geeignet,
jene einer befriedigenden Losung zuzufithren, war die in der nach-
tridentinischen Theologie herrschende, den wissenschaftlich zu erfassen-
den Lehrpunkt in mdoglichst viele Einzelfragen zersplitternde Methode,
durch welche es eben dem Denken ungemein erschwert wurde, hinaus-
zuschreiten iiber die empirische AubBenseite der menschlichen Freiheits-
betitigung.

16. Die scientia media des Molina.

Der, wenigstens in seiner heute iiblichen Fassung, zuerst durch
Molina in die Wissenschaft eingefiihrte Begriff einer scientia media
unterscheidet in Gott eine eigene Art des Vorauswissens, welche als
mittlere Wissenschaft (scientia media) gleichsam in der Mitte steht
zwischen dem goéttlichen Vorauserkennen des bloB Moglichen (scientia
simplicis intelligentiae) und dem Wissen Gottes von dem in Wirklich-
keit Seienden (scientia visionis). Die scientia media hat nun zu ihrem
Objekt alle bedingt zukiinftigen Freiheitsentscheidungen, niher alle
moglichen Entscheidungen, welche der freie Wille unter allen fiir ihn
moglichen Umstinden treffen wiirde, bei allen Lagen und Gelegenheiten,
in die er moglicherweise kommen kénnte. Es war eben das Neue an
der molinistischen Weltansicht, daB hier das Vorauswissen der bedingt
zukiinftigen Entscheidungen menschlicher Freiheit von jenem des bloB3
Moglichen als eine eigene mittlere Wissenschaft oder als scientia media
unterschieden wurde. Zu dieser Unterscheidung wurde Molina durch
die Meinung veranlaBt, es sei die menschliche Freiheit gefihrdet, wenn
das gottliche Wesen selbst, in dessen unerschopflichem Reichtum Gott
allerdings alle moglichen Seinsformen wie in einem Spiegel sieht, zu-
gleich als das Medium gedacht wiirde, in welchem auch jene bedingt
zukiinftigen Entscheidungen des freien Willens durch Gott voraus-
gewuBt werden. Jene Willensentscheidungen, meint Molina, wiren
nicht mehr eigentlich freie Taten, nicht mehr das Resultat der eigenen
subjektiven Selbstbestimmung, wenn sie in géttlichem Wesen, also in
einem von ihnen selbst verschiedenen Medium, durch Gott, voraus-
gesehen wiirden. Wie nidmlich kénnten die einzelnen Entscheidungen
menschlichen Willens in gottlichem Wesen vorauserkannt werden, wenn
sie nicht schon in diesem von Ewigkeit vorausbestimmt, im voraus
determiniert wiiren ? Eine solche Vorausbestimmung ist aber der Tod



202 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

der Freiheit. Denn wie kénnen die Entscheidungen des Willens noch
als freie oder als die Frucht der menschlichen Selbstbestimmung an-
gesehen werden, wenn sie ihre letzte Wurzel in einem von dem mensch-
lichen Willen ginzlich Unabhingigen haben, in einem Moment des
gottlichen Wesens ?

17. Die thomistische Fassung.

Diese SchluBfolgerung des Molina ist allerdings in ihrem guten
Recht gegen diejenige Fassung des thomistischen Gedankens, welche
damals in den theologischen Schulen Spaniens die herrschende Lehre
war. ! Die jiingere spanische Thomistik niamlich hatte als Ingredienz
des geschopflichen Freiheitsbegriffes in diesen ein Moment mitauf-
genommen, welches gleichsam in der Mitte steht zwischen dem
menschlichen Willen und dem goéttlichen Schépfer. Damit der Wille
sich in Titigkeit setze, lehren die Thomisten, muBl er, so gut wie
jede andere causa secunda, durch die gottliche Causalitit erst ad actum
appliziert werden. Dies geschieht nun durch ein dem Willen einzu-
gieBendes Bewegungsferment, ohne welches er nicht in den Akt tritt,
sowie er unter dem Einflul desselben unfehlbar handelt. Mittelst jener,
nur durch einen goéttlichen Impuls zu vollziehenden Applikation des
freien Willens wird Gott die Mitursache der menschlichen Willenstiitig-
keit, und sofern diese seine Wirkung ist, sieht er sie in dem Reichtum
und der Fiille seines eigenen Wesens auch als bedingt zukiinftige,
oder, da alle Wirkungen Gottes in seinem Wesen gleichwie in ihrer
Quelle enthalten sind, so sieht er da, in dem Spiegel seines Wesens,
auch die verschiedenen Weisen, auf welche der menschliche Wille, je
nach den Lagen, in welchen er sich befindet, durch einen gottlichen
EinfluB bewegt werden kann. Bei dieser thomistischen Fassung des
Freiheitsbegriffs bleibt das héhere Bewegungsferment, unter dessen Ein-
fluB allein der freie Wille in den Akt tritt und als freier sich betitigt,
gegeniiber der subjektiven Sphire etwas Fremdartiges, schlechthin
Objektives. Der hier von aullen gleichsam als eine fremde Hand den
Willen zur Tat applizierende gdéttliche Konkurs ist ein stérender,

1 Schaezler denkt hier namentlich an A/varez, De auxiliis 1. 11T d. 18 et 10,
wie auch an Massouli¢, Divus Thomas sui interpres de divina motione, und an
ihre Deutung, welche sie der Stellung Cajetans (Super I q. 14 a. 13) geben. —
Wir verweisen auf unserc cinleitenden Bemerkungen (S. 23 f.) und Dbetonen
neuerdings, da wir die im folgenden gebotene Beurteilung des sog. « Neu-
thomismus » durch Sch. vor allem als « historisches Dokument » wiedergegeben.



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 203

unorganisc her Eingriff in das Heiligtum der subjektiven Innerlichkeit.
Um die Unterordnung des menschlichen Freiheitswirkens unter die
gottliche Kausalitit zu wahren, wird hier der Begriff der Subjektivitit
verflichtigt. Es schlieBt ndmlich dieser notwendig in sich das Moment
der Selbstbestimmung. Wahrhaft subjektiv ist nur diejenige Titigkeit,
zu welcher der erste Anstoll von dem Subjekt selbst ausgeht. In der
Betiitigung der Subjektivitit liegt etwas Schdpferisches. Der Mensch
fiihrt sich durch die Entschliisse seines Willens in eine neue Situation
ein, in eine neue Phase seines Schicksals und schafft sich gleichsam
eine neue kleine Welt, mitten in der groBen, in die er durch Gott
gesetzt wurde.

Das Auszeichnende des Sittlich-Guten vor der bloB physischen
Giite bleibt durchaus unerklirt, wenn nicht der Mensch selbst als der
eigentliche Schdpfer seiner guten Handlung gedacht wird. Noch weniger
4Bt sich eine richtige Vorstellung gewinnen von dem Wesen der Siinde,
wenn nicht die Initiative des menschlichen Freiheitswaltens aufrichtig
dem Menschen selbst zugeschrieben wird. Wo dies nicht geschieht,
bleiben die christlichen Lehren von einem Verdienste, einer ewigen
Belohnung des Menschen oder Bestrafung desselben je nach seinem
sittlichen Verhalten auf Erden — wissenschaftlich unlésbare Probleme.
Die Selbstbestimmung des menschlichen Willens, die erste und not-
wendigste Bedingung einer organischen Freiheitslehre, besteht bei der
neuthomistischen Fassung eigentlich nur noch dem Namen nach. Der
letzte Hebel aller subjektiven Tatigkeit liegt da auBerhalb des Menschen
selbst, in einem der Seele von aulen eingegossenen Fermente. Da
fillt es aber dem Denken iiberaus schwer, die durch jenes angeregte
Tatigkeit als echt orgamische zu begreifen. Dazu nimlich ist es vor
allem erforderlich, daB die Geistestitigkeit gedacht werden kdnne
als eine dem Innersten der Subjektivitit entquellende. Wie ist dies
aber bei einer Vorstellung mdoglich, bei welcher die Subjektivitit erst
durch eine fremde Hand appliziert werden muf, um in den Akt zu
treten ? Und eine fremde Hand, ein anorganisches Element bleibt
immerhin hier jenes gottliche, die Subjektivitit in Tétigkeit setzende
Bewegungsferment ; denn es geht ja dem Akt des Willens voran und
kann sich deshalb nicht mit einer subjektiven Erhebung dynamisch
verschlingen, um damit zum Eigentum des Subjekts zu werden. Bei
dieser Fassung noch an eine Selbstbestimmung des menschlichen Willens
zu denken, wird iiberdies durch die Formel erschwert, durch welche
die jiingere Thomistik jene Einwirkung Gottes auf das menschliche



204 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

Wollen anschaulich zu machen fiir gut fand. Sie wihlte dafiir den
Ausdruck praedeterminatio physica. Dall der Wille also dieses be-
stimmte Gut anstrebt und nicht ein anderes, dies ist nicht seine eigene
Sache, sondern dazu wird er durch einen géttlichen Einflull bestimmt,
pradeterminiert, d. h. frither dazu bestimmt, als er sich selbst ent-
scheidet. Eben seine Entscheidung selbst ist die Wirkung eines dem
Willen eingegossenen Ferments, welches ihn zur Tat appliziert, d. h.
welches bewirkt, daB der Wille gerade diesen, und nicht einen andern
Akt hervorbringt. Auf die Frage, was da noch von der Freiheit {ibrig
bleibe, antwortet der Neuthomismus mit der peremptorischen Bemer-
kung, dal in jenem gottlichen Impulse, welcher den Willen des Menschen
erst in Titigkeit setzt, gerade die Wurzel und sicherste Gewihr der
Freiheit liege. So tief philosophisch auch dieser Gedanke ist, welchen
der Neuthomismus als sein angestammtes Erbe von dem Engel der
Schule iiberkam, so wurde doch dessen weitere Verwertung fiir die
Wissenschaft gerade durch die Hirte der ihm von der spiteren
Thomistenschule gegebenen Fassung ungemein erschwert oder geradezu
unmoglich gemacht. Was hilft es niamlich, von der Freiheit schaffenden
Fruchtbarkeit der gottlichen Bewegung des Willens in erhabenen
Worten zu reden, wenn die jener zuerkannte Weise der Einwirkung
von der menschlichen Freiheit eben nur den Namen zuriickliBt ?
Weil es der Thomismus nicht dahin bringt, das hohere Bewegungs-
ferment, das er mit einem allerdings richtigen theologischen Gefiihl in
jedem Willensakt anerkennt, mutlelst einer dynamischen Verschlingung
der subjektiven und objektiven Region zugleich als Eigentum des Sub-
jekts sich zu denken, deshalb liBt sich auch letzteres nicht mehr als
die Ursache seines eigenen sittlichen Verhaltens in der Weise ansehen,
daB dasselbe dem Menschen selbst zu Verdienst oder Schuld ange-
rechnet werden konnte.

18. Der Thomismus iiber die Mitwirkung Goltes mit der Siinde.

Am irgsten freilich kommt der Neuthomismus ins Gedringe,
wenn er sich begrifflich Rechenschaft geben will von der Mitwirkung
Gottes mit den siindhaften Willensakten. Und zwar handelt es sich
hier nicht um das schlechthin Physische an jenen Akten, z. B. um
die Energie, mit welcher nach einem verbotenen Gut gestrebt wird.
Diese hiingt von der Naturbeschaffenheit des Willens ab und ist, wie
letzterer selbst, eine Wirkung der plastischen Energie des gottlichen



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 205

Schopferwaltens, welches die gesamte Natur trigt und fortwidhrend
in ihrem Sein erhilt. Hier liegt die Schwierigkeit nicht, sondern diese
beginnt erst da, wo es sich um die Genesis prizise jener Entscheidung
handelt, durch welche der Wille mit dem Sittengesetz in Widerspruch
tritt. Wenn z. B. der Wille ein fremdes Gut begehrt, wird da derselbe
durch Gott auch zu demjenigen Akt bestimmt, durch welchen er das
Recht eines anderen verletzt 7 Der Neuthomismus antwortet auf
diese Frage mit: Ja. Die innere Konsequenz seines Systems it ihm
keine andere Antwort {ibrig. Aber wie kann man da noch von der
Giite Gottes, von seiner Gerechtigkeit sprechen ? Es ist ein eitler
Notbehelf, wenn der Thomismus, zur Abwehr der schauderhaften
Folgen seiner Lehre in der Siinde selbst ein Materielles und ein Formelles
unterscheidet. Denn was ist, frage ich, das Materielle bei einem inner-
lichen Willensakt ? Es ist die Richtung des Wollens auf einen be-
stimmten Gegenstand. Wenn also Gott, wie es der Neuthomismus
will, das Materielle der Siinde wirkt, so wirkte Gott z. B. in Judas
denjenigen Akt, mit welchem derselbe den Verrat Christi wollte oder
die innere Zustimmung zu dem Verrate Christi, die Richtung seines
Willens auf jene bestimmte Tat. Also deshalb verrit Judas Christum,
weil Gott eben seinem Wollen eine solche Richtung gab. Aber, was
bestraft denn Gott in dem Siinder 7 Eben diejenige Richtung seines
Wollens, die in Widerspruch steht mit dem Sittengesetz. Gott bestraft
demnach sein eigen Werk. Oder, wodurch wird das Wollen iiberhaupt
zu einem siindhaften, wenn nicht eben durch seine Richtung ? Da-
durch, daBl es auf einen Gegenstand hinzielt, welchen in dieser Weise
anzustreben das Sittengesetz verbietet ! Gibt also neuthomistisch
Gott dem Wollen gerade diese Richtung, durch welche es zu einem
siindhaften wird, so wird er auch zum Urheber des Formellen in der
Siinde oder der Siindhaftigkeit als solcher.

Die ganze Hirte der neuthomistischen Anschauung legte sich
recht deutlich bloB in der Polemik der neueren Thomisten gegen den
Molinismus. Dieser war, trotz der eigenen, weiter unten zu besprechenden
Mingel, eine heilsame Reaktion gegen die Einseitigkeit der herrschenden
Zeittheologie. So hat iiberhaupt die durch ihn angeregte Bewegung,
obschon in der Hauptfrage, aus den oben angefiihrten Griinden, zu
keinem entscheidenden Resultat gelangend, immerhin reformatorisch
eingegriffen in die Gestaltung der Theologie. Es kommt deshalb auch
gerade ihm ein guter Anteil zu an dem mutigen Aufschwung und der
Neubelebung der theologischen Wissenschaft im XVI. und XVII. Jahrh.



296 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

19. Die Scholastik des Reformationszeilalters.

Als Luther auftrat, war die scholastische Theologie bereits alters-
schwach geworden. Man rechnete fort mit dem alten Begriffsalphabeth,
aber hatte dabei oft keinen Sinn mehr fiir den tiefen spekulativen
Gehalt jener Begriffe. Indem man starr an der hergebrachten Form
festhielt und es nicht verstand, ihren kernhaften Inhalt in neuer zeit-
gemiBer Form zu verwerten, ja sich diesen Inhalt vielfach verfliichtigen
lieB, konnte es nicht anders kommen, als daB die Theologie ihr altes
Ansehen immer mehr verlor und damit selbstverstindlich auch den
EinfluB, welchen sie auf die geistige Entwicklung der Zeitgenossen
auszuiiben berufen ist. Bekannt sind die harten Urteile iiber die
Scholastik, welche selbst im SchoB, des tridentinischen Kirchenrats
laut wurden. Die spekulative Armut und Diirre der damaligen Zeit-
theologie war auch zum groflen Teil schuld daran, dal die reforma-
torischen Bestrebungen eine so kriftige Bundesgenossin fanden in der
neu auflebenden Wissenschaft. Die Scholastik war gleichsam vogelfrei
erklirt, eine Zielscheibe des Witzes fiir alle, die Anspruch machten,
auf der Hohe ihrer Zeit zu stehen. Gerade fiir die tieferen Geister,
die sich noch der Bearbeitung der Theologie zuwandten, war die herr-
schende Methode der Zeittheologie eine driickende Fessel. Die einmal
hergebrachte Darstellungsweise brachte es mit sich, dal in der Auf-
stellung und Beantwortung einer Legion von Einzelfragen die besten
Krifte nutzlos verbraucht wurden. So war das Geschift der Theologie
nur ein weiteres Ausspinnen eines Lehrschematismus, der, fiir eine
andere Zeit gemacht, wenig geeignet war, den neuen Fragen, welche
die Geister bewegten, die rechte Losung zu geben.

Die scholastischen Werke des Kardinals Cajetans sind ein schla-
gender Beweis dafiir, wie eben im Reformationszeitalter auch den
tiefsten Theologen eine wirksame Verwertung ihrer spekulativen Be-
gabtheit durch die Fesseln der herrschenden Methode erschwert wurde,
In den Ausfithrungen der thomistischen Lehre, wie sie Cajetan in seinen
Kommentaren zur Summa gegeben hat, bekundet sich eine solche Tiefe
der Anschauung, ein so kriiftiges Eindringen in den innersten Organismus
des katholischen Lehrsystems, daB jene Arbeiten zu dem besten geziihlt
werden miissen, was die spekulative Theologie iiberhaupt geleistet
hat ; auBerdem ist es in anderen Arbeiten dogmatisch-ethischen Inhalts
dem Kardinal Cajetan gelungen, gerade gegeniiber der neuen, von
Luther aufgestellten Rechtfertigungsidee die spekulative Tiefe der



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 297

altkirchlichen Anschauung in ein helleres Licht zu setzen. Und doch
blieben die Bestrebungen Cajetans ohne den rechten, tiefer eingreifenden
Einflu auf das religiés-wissenschaftliche ZeitbewulBltsein, was zweifels-
ohne zum groBten Teil der Form der Behandlung zugeschrieben werden
mub, die, an den Schematismus ilterer Lehrsysteme mit iingstlicher
Gewissenhaftigkeit sich anlehnend, hinter den Anforderungen der
Neuzeit zuriickblieb.

20. Der Molinismus und die Reform der Theologie.

So war im Allgemeinen eine Reformation der theologischen Methode
ein dringendes Zeitbediirfnis. Dies wurde schon vor der molinistischen
Bewegung lebhaft gefiihlt und hatten gerade unter denjenigen Theologen,
welche mit zu Trient tagten, schon mehrere den Versuch gemacht,
sich von den driickenden Fesseln der hergebrachten scholastischen
Form zu befreien. Ich erinnere nur an Canus, Soto, Catharinus, Vega,
Baius, Hessels, die alle von Trient die lebhafte Uberzeugung zuriick-
brachten von der Notwendigkeit einer Reform der Theologie. Es sind
die Genannten die eigentlichen Viter der neuen theologischen Lehrweise,
die seit dem Konzil von Trient in Aufnahme kam. AuBerdem aber
iibte gerade auch der Molinismus einen entscheidenden Einflul auf
den Umschwung der Theologie. Ihm gelang es eben vor allem, das
herrschende scholastische Begriffsalphabeth auch bei den Theologen
auBer Kurs zu bringen. Indem er so recht schlagend die Einseitigkeit
der Begriffe und Distinktionen nachwies, mit denen man sich bisher
durchhalf, zwang er die Theologie, unmittelbar zuriickzugehen auf
ihre Quellen, sich fortan aus erster Hand ihr Material zu holen und
es selbstindig in einer neuen, den Zeitgenossen verstindlichen Form
zu verarbeiten. Die positive Behandlung der Theologie, welche von
nun an beliebt wurde, ging zum groBen Teil von der molinistischen
Schule aus (ich erinnere nur an Petavius), der Molinismus appellierte
gegen die herrschende Zeitscholastik an die Heilige Schrift und an die
Viter und gab so die Anregung zu erfolgreichen patristischen Unter-
suchungen, indem sich nun auch ihrerseits die Gegner Molinas an das
Altertum wandten, um den in den Schriften der Kirchenviter nieder-
gelegten Reichtum ethischer Anschauungen auch zugunsten ihres
Standpunktes mittelst neuer Forschungen auszubeuten. Hierher gehéren
die Leistungen des Kardinals Noris, des Oratorianers Thomassin, sowie
teilweise die wertvollen Arbeiten der Mauriner. Die Theologie hitte



298 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

da des schitzbaren Materials genug gehabt fiir einen wahrhaft speku-
lativen Freiheitsbegriff. Um diesen zu gewinnen, hiitte sie blo den
traditionellen Lehrinhalt, der nun im Original zuginglich vorlag und
aus den kritisch gesichteten Quellen in seiner ganzen Reinheit und
echten Gestalt geschopft werden konnte, aufs neue zu durchdenken
gebraucht ; ein vergleichender Blick auf die treibende Idee der reli-
giosen Zeitbewegung hitte unschwer den rechten Ausdruck finden
lassen fiir eine dem religiosen Bediirfnis der Zeit entsprechende
Neufassung der alichristlichen, tief ethischen Weltanschauung. Es
harrt gleichwohl diese Aufgabe heute noch zum groBen Teil ihrer
Losung.

Der Molinismus blieb mit seiner reformatorischen Arbeit auf
halbem Wege stehen. Seine Opposition gegen die Herrschaft der alten
Scholastik galt mehr oder weniger der egoistischen Absicht, seine
eigenen Gegner zum Schweigen zu bringen. Dabei aber dachte er
durchaus nicht an eine Befreiung der Theologie von dem driickenden
Autorititszwang der Schule. Vielmehr nahm derselbe alsbald fiir sich
selbst die theologische Hegemonie in Anspruch, die er der alten Schola-
stik streitig gemacht hatte. Es ist ihm dies auch vielfach gelungen,
namentlich in Deutschland, wo der Jesuitenorden und mit ihm der
Molinismus bis zur Aufhebung des Ordens so ziemlich die Theologie
beherrschte. Ob nun die Wissenschaft von dem Sittlichen gerade unter
der Oberhoheit jener molinistischen Richtung tiefer und organischer
sich gestaltete, dariiber wird derjenige nicht im Zweifel sein, der nur
irgendwie bekannt ist mit der ethischen Literatur der nachtriden-
tinischen oder neuscholastischen Periode. Die unter dem EinfluB des
Molinismus stehende Moraltheologie schrumpfte immer mehr zusammen
zu einer diirren Casuistik. Die Moral von Busenbaum ist der getreueste
Ausdruck jener Richtung. So sehr sich auch die hierher gehérigen
kanonistisch-casuistischen Bearbeitungen der Moral in ihrer Weise
durch Griindlichkeit auszeichnen, so konnte doch durch diese aus-
schlieBlich casuistische Behandlung der Ethik das einmal vorhandene
spekulative Bediirfnis in keiner Weise sich befriedigt finden. In der
eigenen spekulativen Armut und Diirre der Moraltheologie jener Zeit
muB demnach der tiefere Grund mitgesucht werden, weshalb die neue
Philosophie unmittelbar nach ihrem ersten Erwachen alsbald auch fiir
die Gestaltung der theologischen Moral soviel wie maBgebend wurde.
Diese wechselte von aullen ihr Prinzip je nach dem herrschenden
System der Zeitphilosophie.



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 299

21. Die Neubelebung der katholischen Theologie im XIX. [ahrhundert.

Die Abhingigkeit auch der theologischen Moral von den jeweiligen
Schwankungen des philosophischen TagesbewuBtseins dauerte bis zu dem
gewaltigen geistigen Umschwung, der bekanntlich im ersten Viertel dieses
Jahrhunderts damit begonnen hat, dal auf allen Gebieten der wissen-
schaftlichen Titigkeit ein offener, empfinglicher Sinn sich kund gab
fiir die geschichiliche Evkennints. Die naturgemile Folge dieser Wendung
des wissenschaftlichen ZeitbewuBtseins war ein Wiederaufblithen der
Theologie, vorab der katholischen. Es fand dieselbe gerade in jener
neuesten, iiberall auf ein geschichtliches, genetisches Erkennen hin-
zielenden Richtung der Zeitbildung eine michtige Unterstiitzung zu
dem groBen Geschift ihrer eigenen, positiveren Rekonstruktion. Der
neuerwachte Sinn fiir geschichtliche Studien fiihrte unwillkiirlich auch
die wissenschaftliche Theologie wiederum auf ihre rechten, unmittel-
baren Quellen zuriick, und begann von nun an jene aus dem reichen
Grunde ihres eigenen, ihr gerade durch die Forschungen der Neuzeit
in immer reicherem Male sich erschlieBenden Ideenschatzes die Bau-
steine zu nehmen zu einem neuaufzufiihrenden, echt systematischen
Lehrgebiude. Es sollte dasselbe, auf die alte unerschiitterliche Grund-
feste des in seiner Reinheit und Tiefe neu zu begreifenden kirchlichen
BewuBtseins gegriindet, gleichwohl ausgebaut werden nach einem
durchaus neuen Bauplan, welcher der eigenen Bildung der Neuzeit
und ihren wissenschaftlichen Bediirfnissen Rechnung triige. Es muB
einer spiteren Zeit vorbehalten bleiben, das ganze Verdienst jener
Minner zu wiirdigen, welche mit mutiger Ausdauer und unter viel-
facher Verkennung mitgearbeitet haben und noch fortarbeiten an dem
groBen Werke einer Umgestaltung oder organischen Weiterbildung
unserer katholischen Theologie. Mit dem oben angedeuteten Wende-
punkt des wissenschaftlichen Zeitbewultseins oder naher dem neu-
erwachenden Sinn fiir eine geschichtliche Erkenntnis beginnt denn
auch eine neue Periode in der Geschichte der Moraltheologie, und
zwar ist es Hirscher, welchem das Verdienst zukommt, durch die ihm
eigene Behandlungsweise der Moral auf dem Gebiete dieser Wissen-
schaft jenen gliicklichen Umschwung oder den Ubergang zu einer
mehr positiven Richtung vermittelt zu haben. Er befreite, wenn ich
so sagen darf, die Wissenschaft des Sittlichen von der Oberhoheit der
philosophischen Tagesmeinung. War es doch Hirscher gelungen, die
Moral auf einer Grundlage aufzubauen, welche unberiihrt bleibt von



300 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

den Schwankungen des subjektiven ZeitbewuBtseins. Es ist dieses
die reiche lebendige Idee des in der Menschheit zu verwirklichenden
Gottesreiches. Mit ihr gewinnt die Moralwissenschaft eine wahrhaft
objektive Grundlage, sowie den rechten Vermittlungsbegriff fiir eine
echt wissenschaftliche Gestaltung. Diese ist eben nur dann mdoglich,
wenn die einzelnen ethischen Begriffe aus dem einen Wurzelgedanken
organisch sich herausentwickeln, die einzelnen Beziehungen des mensch-
lichen Lebens im Lichte der einen Idee begriffen und nach ihr als der
héchsten Norm der Sittlichkeit geregelt werden.

22. Die dogmatische Erkenninisweise in threm Einfluf auf die Elhik ;
ithr Fehlen itm Molinismus.

Die geschichtliche Erkenntnis, das genetische Begreifen der ein-
zelnen Momente eines Lehrganzen ist die unerliBliche Vorbedingung
zu einer kiinstlerischen, echt organischen Gestaltung und Gliederung
des darzustellenden Lehrinhalts. Auch der nachtridentinischen Schola-
stik, wie dies oben kurz angedeutet wurde, fehlte nicht die dulere
Veranlassung und Aufforderung, gerade denjenigen Begriff im Sinne
einer echt geschichtlichen und damit organischen Erkenntnisweise neu
zu gestalten, welcher der Ethik gleichsam das Material darbietet, mit
welchem sie zu arbeiten hat. Es ist dies eben die Lehre von der
Fretheit. Der Molinismus, wie bereits erwihnt wurde, war ganz dazu
angetan, eine wirksame Anregung zu geben zu einer lebendigeren, mehr
organischen Gestaltung des Freiheitsbegriffs und damit zu einer heil-
samen Reform der Ethik iiberhaupt. Es war jener fiir die Rechte der
Subjektivitit in die Schranken getreten und hatte sich gegen eine
duBerlich mechanische Auffassung der Freiheit verwahrt, bei welcher
die letzte Triebfeder des sittlichen Strebens auBerhalb des Menschen
zu liegen kam und eben damit das Auszeichnende der subjektiven oder
Geistestitigkeit verloren ging. Aber weil ihm der rechte Sinn fiir ein
organisches Begreifen fehlte, so verfiel er in ein entgegengesetztes
Extrem und hielt Gott und Mensch dualistisch auseinander. Die im
Interesse der Subjektivitit unternommene Korrektur (wie dies bei
jeder Uberspannung eines Begriffes der Fall ist) fiihrte gerade zu
dem Gegenteil von dem, was bei ihr bezweckt war. Der hichste Adel
der subjektiven oder ethischen Titigkeit liegt gerade in einer Teilnahme
an dem Auszeichnenden des gottlichen Freiheitswirkens. Wie der gott-
liche Schopferakt eben in seinem Motiv die Gewiihr seiner Freiheit



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 301

trigt, so liegt nicht minder die Wurzel der menschlichen Freiheit
gerade darin, daB der Hebel des gottlichen Schopferwirkens zugleich
auch das letzte Motiv alles menschlichen Willens ist, oder in der
natiirlichen Bestimmung des Menschen zum Besitze Gottes.

Von dieser Verschlingung des gottlichen und geschopflichen Frei-
heitswollens, welche gleichsam der Schliissel ist zu einem echt organischen
Freiheitsbegriff, hat der Molinismus keine Ahnung, ja, seine klar aus-
gesprochene Tendenz geht geradezu daraufhin, das dynamische Band
zwischen gottlichem Schépferwalten und menschlicher Freiheit soviel als
moglich loser zu machen. Es geht dies deutlich hervor aus einer
niheren Betrachtung jener scientia media, welche als das Aus-
zeichnende oder als der Wurzelgedanke des Molinismus angesehen
werden kann. Um die Ziigel der Weltregierung nicht aus der Hand zu
verlieren, mull da Gott zuvérderst auf der Lauer stehen und alle
moglichen Entscheidungen menschlicher Freiheit sorgfiltig auskund-
schaften, bevor er seine Entschliisse falt. Bei dieser Anschauung
wurzelt das Band zwischen menschlicher Freiheit und dem Walten
der gottlichen Vorsehung nicht mehr als ein echt organisches in dem
innersten Wesen des Menschen selbst, beziehungsweise der eminent
ethischen Zeugungskraft des gottlichen Schopferwirkens, sondern wird
vielmehr die Unterordnung der menschlichen Freiheit unter die gott-
liche Weltherrschaft erst durch den rein iduBerlichen, mechanischen
Notbehelf jener scientia media hergestellt, durch welche Gott erst
nachtriglich wieder zum Herrn {iber die menschliche Freiheit wird,
indem er sich eben in der Wahl seiner Mittel bestimmen liBt durch die
als bedingt zukiinftigen von ihm vorausgesehenen Entscheidungen
menschlichen Willens. Die Unterordnung der Freiheit des Menschen
unter die gottliche Weltherrschaft ist da schlechthin eine duBerlich
politische, wihrend bei einer tieferen, organischen Freiheitslehre das
zwischen menschlicher Freiheit und dem einheitlichen Gesetz der Welt-
ordnung aufzuweisende Vermittlungsband vielmehr als physiologisches
begrifien wird. Die Unterordnung menschlichen Freiheitswollens unter
den gottlichen Schopferratschlul, wie sie die christliche Auffassung der
Vorsehung Gottes voraussetzt, folgt da aus dem natiirlichen Berufe
des Menschen zur Nachahmung der gottlichen Schopferarbeit und wur-
zelt schlieBlich in einer lebendigen organisch-dynamischen Verschlingung
des menschlichen Wollens mit dem gottlichen Schopferakte als dem geheim-
sten Hebel aller geschipflichen Tdtigkeit. Bei der molinistischen Freiheits-
lehre dagegen ist das Verhiltnis menschlicher Freiheit zu der géttlichen



302 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

Weltleitung ein im Interesse der christlichen Weltanschauung erst
kiinstlich gemachtes, kein organisches Ergebnis der Physiologie der
Freiheit selbst und somit ein schlecht Mechanisches. Um nichts tiefer
gestaltet sich von diesem Gesichtspunkte aus der Begriff der in dem
Wesen der Wabhlfreiheit liegenden Oberherrschaft iiber die einzelnen
Objekte, unter welchen der freie Wille zu wiihlen hat. Denn ohne
jene, einer dualistischen Freiheitslehre abhanden gekommene, dyna-
mische Verschlingung des menschlichen Freiheitswirkens mit der als
Schopferliebe nach aullen sich ergieBenden Selbstliebe Gottes und ohne
die, eben zufolge jener Verschlingung, dem menschlichen Willen in
seinem Kreise eignende, abgeleitete Schopferwirksamkeit fehlt auf
seiten des Menschen der rechte esoterische oder organische Erklirungs-
grund fiir die gerade in dem Wahlvermdégen gegebene empirische Betiiti-
gung der menschlichen Freiheit. ILosgetrennt von dem reichen Grund
des gottlichen Schépferwirkens, verliert jene ihren innersten Lebensnerv,
das schopferische Eingreifen der Freiheit in die Entwicklung der Welt-
geschicke bleibt ein begrifflich unvermitteltes, ritselhaftes Phinomen.

23. Der Molinismus und die moderne Philosophie.

Der in der nachtridentinischen Periode mehr und mehr iber-
wiegende EinfluB des Molinismus und die durch denselben in der
jingeren Scholastik so recht beliebt gewordene [Isolierung der mensch-
lichen Fretheit bereiteten vielleicht in ihrer Weise den Weg (durch eine
mnere, freilich ginzliche unbewuBte Ideenverwandtschaft und so sehr
auch dubBerlich gerade von obiger Seite dagegen angekimpft wurde) —
der neueren Wendung der Philosophie, durch welche der Ausgangspunkt
aller Gottes- und Welterkenntnis ausschlieBlich in das I¢h verlegt wurde.
Die mechanisch-duBerliche Gestaltung, welche die theistische Welt-
anschauung durch das Ubergewicht jener einseitig dualistischen Tendenz
bekommen hatte, konnte einem tieferen philosophischen Geiste unmdog-
lich zusagen. Es war ein lebendigeres, tieferes Begreifen des ganzen
groBen subjektiven Gebietes, ein offenbares philosophisches Zeitbediirf-
nis geworden. Aber man falite bei dieser begrifflichen Neugestaltung
einseitig das subjektive Moment ins Auge, und es verlor so bekanntlich
nach und nach die menschliche Vernunft jeden sicheren Anhaltspunkt,
von welchem aus es ihr noch mdéglich gewesen wiire, fiir ihre Erkennt-
nisse und Begriffe irgendwelche Realitiit oder einen irgendwie objektiven
Gehalt in Anspruch zu nehmen. Es konnte kein Zweifel bestehen



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 303

beziiglich der verderblichen Folgen, die fiir die Sittlichkeit iiberhaupt
aus jenem Resultat der kritischen Wissenschaft sich ergeben mubBten.
Um dieselben einigermalen abzuwehren, lieB man die Verpflichtung
zu sittlichem Leben wenigstens noch als ein Postulat der praktischen
Vernunft bestehen, als begrifflich unvermittelten kategorischen Impera-
ttv. Fiir ein System der Sittenlehre gab es von nun an keinen tieferen
wissenschaftlichen Ausgangspunkt als die rein polizeiliche Riicksicht
auf die offentliche Sicherheit. Ein derartiges Palliativ konnte auf die
Dauer nicht geniigen. Die Vernunft wollte sich die letzte Norm des
sittlichen Handelns nicht schlechthin von auBlen oktroyieren lassen,
sie konnte nicht auf den Beruf verzichten, sich begriffliche Rechenschaft
zu geben von dem innersten Grundgesetz derjenigen Titigkeit, in welcher
gerade die hochste, auszeichnende Wiirde des Menschen sich kundgibt.
Die bloBe Annahme eines kategorischen Imperativs mit dem Verzicht
auf ein spekulatives Begreifen seiner letzten Berechtigung heil3t iiber-
haupt Verzichtleisten auf eine spekulative Erkenntnis des menschlichen
Wesens. Aus dieser Sackgasse blieben dem Denken nur zwei Auswege
tibrig. Einmal lag es nahe, jenes Wissen, jenen Verzicht auf ein speku-
latives Erkennen zum ersten Theorem der Philosophie zu erheben. Das
Wissen ist hier = Glauben (Jacobi). Zu solcher Selbstverleugnung
konnten sich natiirlich nur wenige verstehen und hatte sich zudem
unter dem EinfluB der kritischen Wissenschaft selbst ein anderer
Ausweg eroffnet (Fichte), welcher dem menschlichen Denken gerade
ebensoviel Selbstbefriedigung versprach, als ihm jener andere Vor-
schlag Selbstverleugnung zumutete. Die moderne Spekulation konnte
sich nun einmal nicht dazu entschlieBen, den letzten Grund mensch-
licher Erkenntnis und Sitte in dem ethischen Gottesbegriff zu erkennen.
Und doch ergibt sich dieser Begriff bei einer unbefangenen psycho-
logischen Diagnose als der erste, unmittelbare Grundzug des mensch-
lichen SelbstbewuBtseins. Dagegen — und dies war eben der zweite
Ausweg — griindete man menschliche Erkenntnis und Sitte schlieBlich
auf das Ich selbst, welches damit notwendig zum Gott wurde. Von
diesem Standpunkte aus ist folgerichtig der groBe Prozel} der sittlichen
Entwicklung der Menschheit nur eine Selbstbewegung des absoluten
Geistes ; die Ethik geht in der Logik auf. Der fruchtbarste Keim in
dieser neuesten, durch Hegel ausgestreuten Gedankensaat war indessen
gerade ihr theosophisches Temperament. Die menschliche Geschichte
wird hier zu einer Entfaltung gottlicher Natur. Dieser Gedanke ist die
leitende Idee der neuesten Weiterbildung der Philosophie, wie sie



304 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

durch Baader und Schelling vollzogen wurde. Die Ethik geht da in
der Physik auf, die sittliche Entwicklung der Menschheit steigert
sich zur Theogonie.

Gegeniiber diesen Schwankungen der philosophischen Tages-
meinung, welche bald die subjektive Region einseitig von der objektiven
isoliert, bald den Unterschied zwischen beiden verfliichtiget, liegt die
Wahrheit in der héheren Mitte. Ist ndmlich der Unterschied zwischen
Objektivem und Subjektivem in seiner ganzen theistischen Schirfe
begrifflich festzuhalten, so wird andererseits durch eine dynamische
Verschlingung der objektiven und subjektiven Wirkungssphire jeder
pelagianisch-dualistische Isolierungsversuch wirksam zuriickgewiesen.
Dies ist der Standpunkt der kirchlichen Freiheitslehre.

(Schiuf folgt.)



	Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik : die Plastik des Sittlichen [Fortsetzung]

