
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik : die Plastik des Sittlichen
[Fortsetzung]

Autor: Schaezler, Constantin von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762584

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das subjektive oder Material-Prinzip
der Ethik.

Die Plastik des Sittlichen.

Von Constantin von SCHAEZLER.

(Fortsetzung.)

15. Die nachtridentinische Freiheitslehre.

Die beiden, einer organischen Freiheitslehre gleich feindlichen

Extreme, der Determinismus, sowie die dualistische Trennung der
menschlichen Freiheit von dem göttlichen Schöpfergrunde, beide finden
ihre höhere spekulative Vermittlung in dem Begriffe der ethischen oder

Freiheit schaffenden Energie des göttlichen Schöpferwaltens. Diese so

reiche, tief philosophische Idee ist der herrschende Grundgedanke der

Freiheitslehre des hl. Thomas. Kehrt der nämliche Gedanke auch in
der neueren oder nachtridentinischen Scholastik wieder, so bleibt doch

derselbe in dieser seiner späteren Fassung so ziemlich ein totes Kapital.
Die Polemik gegen den Protestantismus sowie die jansenistische Streitfrage

sind die Ursache, daß sich die nachtridentinische Theologie

eigentlich bloß mit der Außenseite der menschlichen Freiheit beschäftigte.
Sie hat für ein tieferes Verständnis des inneren Organismus derselben

so gut wie nichts getan und begnügte sich damit, die empirische

Betätigung der Freiheit in ihren einzelnen Momenten schärfer zu
bestimmen und gegen die gegnerischen Angriffe sicherzustellen. Bei
dieser vorherrschenden polemischen Tendenz verbrauchte die neuere
Scholastik die Waffen ihres Scharfsinns in der Verteidigung oder

Bestreitung einzelner abgerissener Schulthesen. Da erklärt es sich denn

zur Genüge, warum die berühmte, die wichtigsten theologischen
Vorfragen der Ethik unmittelbar berührende Kontroverse über die

sogenannte scientia media, welche gerade in der Blütezeit der nachtridentinischen

Scholastik die eigentliche theologische Tagesfrage war, ohne

eigentliches Resultat für die Wissenschaft geblieben ist. Es handelt
sich nämlich in jener Streitfrage um den einen Kardinalpunkt, in
welchem gleichsam der spekulative Schlüssel liegt zu einem tieferen,



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 291

echt organischen Freiheitsbegriff. Je mehr es daher bei der hier

angeregten Frage darauf ankam, einen Blick zu werfen in die innere

Ökonomie des menschlichen Freiheitswaltens, umso weniger geeignet,

jene einer befriedigenden Lösung zuzuführen, war die in der nach-
tridentinischen Theologie herrschende, den wissenschaftlich zu erfassenden

Lehrpunkt in möglichst viele Einzelfragen zersplitternde Methode,
durch welche es eben dem Denken ungemein erschwert wurde,
hinauszuschreiten über die empirische Außenseite der menschlichen

Freiheitsbetätigung.

16. Die scientia media des Molina.

Der, wenigstens in seiner heute üblichen Fassung, zuerst durch
Molina in die Wissenschaft eingeführte Begriff einer scientia media
unterscheidet in Gott eine eigene Art des Vorauswissens, welche als

mittlere Wissenschaft (scientia media) gleichsam in der Mitte steht
zwischen dem göttlichen Vorauserkennen des bloß Möglichen (scientia
simplicis intelligentiae) und dem Wissen Gottes von dem in Wirklichkeit

Seienden (scientia visionis). Die scientia media hat nun zu ihrem
Objekt alle bedingt zukünftigen Freiheitsentscheidungen, näher alle

möglichen Entscheidungen, welche der freie Wille unter allen für ihn
möglichen Umständen treffen würde, bei allen Lagen und Gelegenheiten,
in die er möglicherweise kommen könnte. Es war eben das Neue an
der molinistischen Weltansicht, daß hier das Vorauswissen der bedingt
zukünftigen Entscheidungen menschlicher Freiheit von jenem des bloß

Möglichen als eine eigene mittlere Wissenschaft oder als scientia media
unterschieden wurde. Zu dieser Unterscheidung wurde Molina durch
die Meinung veranlaßt, es sei die menschliche Freiheit gefährdet, wenn
das göttliche Wesen selbst, in dessen unerschöpflichem Reichtum Gott
allerdings alle möglichen Seinsformen wie in einem Spiegel sieht,

zugleich als das Medium gedacht würde, in welchem auch jene bedingt

zukünftigen Entscheidungen des freien Willens durch Gott vorausgewußt

werden. Jene Willensentscheidungen, meint Molina, wären

nicht mehr eigentlich freie Taten, nicht mehr das Resultat der eigenen

subjektiven Selbstbestimmung, wenn sie in göttlichem Wesen, also in
einem von ihnen selbst verschiedenen Medium, durch Gott,
vorausgesehen würden. Wie nämlich könnten die einzelnen Entscheidungen
menschlichen Willens in göttlichem Wesen vorauserkannt werden, wenn
sie nicht schon in diesem von Ewigkeit vorausbestimmt, im voraus
determiniert wären Eine solche Vorausbestimmung ist aber der Tod



292 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

der Freiheit. Denn wie können die Entscheidungen des Willens noch
als freie oder als die Frucht der menschlichen Selbstbestimmung
angesehen werden, wenn sie ihre letzte Wurzel in einem von dem menschlichen

Willen gänzlich Unabhängigen haben, in einem Moment des

göttlichen Wesens

27. Die thomistische Fassung.

Diese Schlußfolgerung des Molina ist allerdings in ihrem guten
Recht gegen diejenige Fassung des thomistischen Gedankens, welche
damals in den theologischen Schulen Spaniens die herrschende Lehre

war. 1 Die jüngere spanische Thomistik nämlich hatte als Ingredienz
des geschöpflichen Freiheitsbegriffes in diesen ein Moment

mitaufgenommen, welches gleichsam in der Mitte steht zwischen dem
menschlichen Willen und dem göttlichen Schöpfer. Damit der Wille
sich in Tätigkeit setze, lehren die Thomisten, muß er, so gut wie

jede andere causa secunda, durch die göttliche Causalität erst ad actum
appliziert werden. Dies geschieht nun durch ein dem Willen
einzugießendes Bewegungsferment, ohne welches er nicht in den Akt tritt,
sowie er unter dem Einfluß desselben unfehlbar handelt. Mittelst jener,
nur durch einen göttlichen Impuls zu vollziehenden Applikation des

freien Willens wird Gott die Mitursache der menschlichen Willenstätigkeit,

und sofern diese seine Wirkung ist, sieht er sie in dem Reichtum
und der Fülle seines eigenen Wesens auch als bedingt zukünftige,
oder, da alle Wirkungen Gottes in seinem Wesen gleichwie in ihrer
Quelle enthalten sind, so sieht er da, in dem Spiegel seines Wesens,
auch die verschiedenen Weisen, auf welche der menschliche Wille, je
nach den Lagen, in welchen er sich befindet, durch einen göttlichen
Einfluß bewegt werden kann. Bei dieser thomistischen Fassung des

Freiheitsbegriffs bleibt das höhere Bewegungsferment, unter dessen Einfluß

allein der freie Wille in den Akt tritt und als freier sich betätigt,
gegenüber der subjektiven Sphäre etwas Fremdartiges, schlechthin

Objektives. Der hier von außen gleichsam als eine fremde Hand den

Willen zur Tat applizierende göttliche Konkurs ist ein störender,

1 Schaezler denkt hier namentlich an Alvarez, De auxiliis 1. III d. 18 et 19,
wie auch an Massoulié, Divus Thomas sui interpres de divina motione, und an
ihre Deutung, welche sie der Stellung Cajetans (Super I q. 14 a. 13) geben. —
Wir verweisen auf unsere einleitenden Bemerkungen (S. 23 f.) und betonen
neuerdings, daß wir die im folgenden gebotene Beurteilung des sog. « Neu-
thomismus » durch Sch. vor allem als « historisches Dokument » wiedergegeben.



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 293

unorganischer Eingriff in das Heiligtum der subjektiven Innerlichkeit.
Um die Unterordnung des menschlichen Freiheitswirkens unter die

göttliche Kausalität zu wahren, wird hier der Begriff der Subjektivität
verflüchtigt. Es schließt nämlich dieser notwendig in sich das Moment
der Selbstbestimmung. Wahrhaft subjektiv ist nur diejenige Tätigkeit,
zu welcher der erste Anstoß von dem Subjekt selbst ausgeht. In der

Betätigung der Subjektivität liegt etwas Schöpferisches. Der Mensch

führt sich durch die Entschlüsse seines Willens in eine neue Situation
ein, in eine neue Phase seines Schicksals und schafft sich gleichsam
eine neue kleine Welt, mitten in der großen, in die er durch Gott
gesetzt wurde.

Das Auszeichnende des Sittlich-Guten vor der bloß physischen
Güte bleibt durchaus unerklärt, wenn nicht der Mensch selbst als der

eigentliche Schöpfer seiner guten Handlung gedacht wird. Noch weniger
läßt sich eine richtige Vorstellung gewinnen von dem Wesen der Sünde,

wenn nicht die Initiative des menschlichen Freiheitswaltens aufrichtig
dem Menschen selbst zugeschrieben wird. Wo dies nicht geschieht,
bleiben die christlichen Lehren von einem Verdienste, einer ewigen

Belohnung des Menschen oder Bestrafung desselben je nach seinem

sittlichen Verhalten auf Erden — wissenschaftlich unlösbare Probleme.

Die Selbstbestimmung des menschlichen Willens, die erste und
notwendigste Bedingung einer organischen Freiheitslehre, besteht bei der

neuthomistischen Fassung eigentlich nur noch dem Namen nach. Der
letzte Hebel aller subjektiven Tätigkeit liegt da außerhalb des Menschen

selbst, in einem der Seele von außen eingegossenen Fermente. Da

fällt es aber dem Denken überaus schwer, die durch jenes angeregte

Tätigkeit als echt organische zu begreifen. Dazu nämlich ist es vor
allem erforderlich, daß die Geistestätigkeit gedacht werden könne
als eine dem Innersten der Subjektivität entquellende. Wie ist dies

aber bei einer Vorstellung möglich, bei welcher die Subjektivität erst

durch eine fremde Hand appliziert werden muß, um in den Akt zu

treten Und eine fremde Hand, ein anorganisches Element bleibt
immerhin hier jenes göttliche, die Subjektivität in Tätigkeit setzende

Bewegungsferment ; denn es geht ja dem Akt des Willens voran und

kann sich deshalb nicht mit einer subjektiven Erhebung dynamisch

verschlingen, um damit zum Eigentum des Subjekts zu werden. Bei
dieser Fassung noch an eine Selbstbestimmung des menschlichen Willens

zu denken, wird überdies durch die Formel erschwert, durch welche
die jüngere Thomistik jene Einwirkung Gottes auf das menschliche



294 Da.® subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

Wollen anschaulich zu machen für gut fand. Sie wählte dafür den

Ausdruck praedeterminatio physica. Daß der Wille also dieses

bestimmte Gut anstrebt und nicht ein anderes, dies ist nicht seine eigene

Sache, sondern dazu wird er durch einen göttlichen Einfluß bestimmt,
prädeterminiert, d. h. früher dazu bestimmt, als er sich selbst
entscheidet. Eben seine Entscheidung selbst ist die Wirkung eines dem

Willen eingegossenen Ferments, welches ihn zur Tat appliziert, d. h.

welches bewirkt, daß der Wille gerade diesen, und nicht einen andern

Akt hervorbringt. Auf die Frage, was da noch von der Freiheit übrig
bleibe, antwortet der Neuthomismus mit der peremptorischen Bemerkung,

daß in jenem göttlichen Impulse, welcher den Willen des Menschen

erst in Tätigkeit setzt, gerade die Wurzel und sicherste Gewähr der
Freiheit liege. So tief philosophisch auch dieser Gedanke ist, welchen

der Neuthomismus als sein angestammtes Erbe von dem Engel der

Schule überkam, so wurde doch dessen weitere Verwertung für die

Wissenschaft gerade durch die Härte der ihm von der späteren
Thomistenschule gegebenen Fassung ungemein erschwert oder geradezu

unmöglich gemacht. Was hilft es nämlich, von der Freiheit schaffenden

Fruchtbarkeit der göttlichen Bewegung des Willens in erhabenen

Worten zu reden, wenn die jener zuerkannte Weise der Einwirkung
von der menschlichen Freiheit eben nur den Namen zurückläßt
Weil es der Thomismus nicht dahin bringt, das höhere Bewegungsferment,

das er mit einem allerdings richtigen theologischen Gefühl in

jedem Willensakt anerkennt, mittelst einer dynamischen Verschlingung
der subjektiven und objektiven Region zugleich als Eigentum des

Subjekts sich zu denken, deshalb läßt sich auch letzteres nicht mehr als

die Ursache seines eigenen sittlichen Verhaltens in der Weise ansehen,

daß dasselbe dem Menschen selbst zu Verdienst oder Schuld
angerechnet werden könnte.

18. Der Thomismus über die Mitwirkung Gottes mit der Sünde.

Am ärgsten freilich kommt der Neuthomismus ins Gedränge,

wenn er sich begrifflich Rechenschaft geben will von der Mitwirkung
Gottes mit den sündhaften Willensakten. Und zwar handelt es sich

hier nicht um das schlechthin Physische an jenen Akten, z. B. um
die Energie, mit welcher nach einem verbotenen Gut gestrebt wird.
Diese hängt von der Naturbeschaffenheit des Willens ab und ist, wie
letzterer selbst, eine Wirkung der plastischen Energie des göttlichen



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 295

Schöpferwaltens, welches die gesamte Natur trägt und fortwährend
in ihrem Sein erhält. Hier liegt die Schwierigkeit nicht, sondern diese

beginnt erst da, wo es sich um die Genesis präzise jener Entscheidung
handelt, durch welche der Wille mit dem Sittengesetz in Widerspruch
tritt. Wenn z. B. der Wille ein fremdes Gut begehrt, wird da derselbe

durch Gott auch zu demjenigen Akt bestimmt, durch welchen er das

Recht eines anderen verletzt Der Neuthomismus antwortet auf
diese Frage mit : Ja. Die innere Konsequenz seines Systems läßt ihm
keine andere Antwort übrig. Aber wie kann man da noch von der
Güte Gottes, von seiner Gerechtigkeit sprechen Es ist ein eitler
Notbehelf, wenn der Thomismus, zur Abwehr der schauderhaften

Folgen seiner Lehre in der Sünde selbst ein Materielles und ein Formelles
unterscheidet. Denn was ist, frage ich, das Materielle bei einem
innerlichen Willensakt Es ist die Richtung des Wollens auf einen
bestimmten Gegenstand. Wenn also Gott, wie es der Neuthomismus

will, das Materielle der Sünde wirkt, so wirkte Gott z. B. in Judas

denjenigen Akt, mit welchem derselbe den Verrat Christi wollte oder
die innere Zustimmung zu dem Verrate Christi, die Richtung seines

Willens auf jene bestimmte Tat. Also deshalb verrät Judas Christum,
weil Gott eben seinem Wollen eine solche Richtung gab. Aber, was
bestraft denn Gott in dem Sünder Eben diejenige Richtung seines

Wollens, die in Widerspruch steht mit dem Sittengesetz. Gott bestraft
demnach sein eigen Werk. Oder, wodurch wird das Wollen überhaupt
zu einem sündhaften, wenn nicht eben durch seine Richtung
Dadurch, daß es auf einen Gegenstand hinzielt, welchen in dieser Weise

anzustreben das Sittengesetz verbietet Gibt also neuthomistisch
Gott dem Wollen gerade diese Richtung, durch welche es zu einem

sündhaften wird, so wird er auch zum Urheber des Formellen in der

Sünde oder der Sündhaftigkeit als solcher.

Die ganze Härte der neuthomistischen Anschauung legte sich

recht deutlich bloß in der Polemik der neueren Thomisten gegen den

Molinismus. Dieser war, trotz der eigenen, weiter unten zu besprechenden

Mängel, eine heilsame Reaktion gegen die Einseitigkeit der herrschenden

Zeittheologie. So hat überhaupt die durch ihn angeregte Bewegung,
obschon in der Hauptfrage, aus den oben angeführten Gründen, zu
keinem entscheidenden Resultat gelangend, immerhin reformatorisch

eingegriffen in die Gestaltung der Theologie. Es kommt deshalb auch

gerade ihm ein guter Anteil zu an dem mutigen Aufschwung und der

Neubelebung der theologischen Wissenschaft im XVI. und XVII. Jahrh.



296 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

ig. Die Scholastik des Reformationszeitalters.

Als Luther auftrat, war die scholastische Theologie bereits
altersschwach geworden. Man rechnete fort mit dem alten Begriffsalphabeth,
aber hatte dabei oft keinen Sinn mehr für den tiefen spekulativen
Gehalt jener Begriffe. Indem man starr an der hergebrachten Form
festhielt und es nicht verstand, ihren kernhaften Inhalt in neuer
zeitgemäßer Form zu verwerten, ja sich diesen Inhalt vielfach verflüchtigen
ließ, konnte es nicht anders kommen, als daß die Theologie ihr altes
Ansehen immer mehr verlor und damit selbstverständlich auch den

Einfluß, welchen sie auf die geistige Entwicklung der Zeitgenossen
auszuüben berufen ist. Bekannt sind die harten Urteile über die

Scholastik, welche selbst im Schoß, des tridentinischen Kirchenrats
laut wurden. Die spekulative Armut und Dürre der damaligen
Zeittheologie war auch zum großen Teil schuld daran, daß die
reformatorischen Bestrebungen eine so kräftige Bundesgenossin fanden in der

neu auflebenden Wissenschaft. Die Scholastik war gleichsam vogelfrei
erklärt, eine Zielscheibe des Witzes für alle, die Anspruch machten,
auf der Höhe ihrer Zeit zu stehen. Gerade für die tieferen Geister,
die sich noch der Bearbeitung der Theologie zuwandten, war die
herrschende Methode der Zeittheologie eine drückende Fessel. Die einmal

hergebrachte Darstellungsweise brachte es mit sich, daß in der

Aufstellung und Beantwortung einer Legion von Einzelfragen die besten

Kräfte nutzlos verbraucht wurden. So war das Geschäft der Theologie

nur ein weiteres Ausspinnen eines Lehrschematismus, der, für eine

andere Zeit gemacht, wenig geeignet war, den neuen Fragen, welche

die Geister bewegten, die rechte Lösung zu geben.
Die scholastischen Werke des Kardinals Cafetans sind ein

schlagender Beweis dafür, wie eben im Reformationszeitalter auch den

tiefsten Theologen eine wirksame Verwertung ihrer spekulativen
Begabtheit durch die Fesseln der herrschenden Methode erschwert wurde.

In den Ausführungen der thomistischen Lehre, wie sie Cajetan in seinen

Kommentaren zur Summa gegeben hat, bekundet sich eine solche Tiefe
der Anschauung, ein so kräftiges Eindringen in den innersten Organismus
des katholischen Lehrsystems, daß jene Arbeiten zu dem besten gezählt
werden müssen, was die spekulative Theologie überhaupt geleistet
hat ; außerdem ist es in anderen Arbeiten dogmatisch-ethischen Inhalts
dem Kardinal Cajetan gelungen, gerade gegenüber der neuen, von
Luther aufgestellten Rechtfertigungsidee die spekulative Tiefe der



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 297

«^kirchlichen Anschauung in ein helleres Licht zu setzen. Und doch
blieben die Bestrebungen Cajetans ohne den rechten, tiefer eingreifenden
Einfluß auf das religiös-wissenschaftliche Zeitbewußtsein, was zweifelsohne

zum größten Teil der Form der Behandlung zugeschrieben werden
muß, die, an den Schematismus älterer Lehrsysteme mit ängstlicher
Gewissenhaftigkeit sich anlehnend, hinter den Anforderungen der
Neuzeit zurückblieb.

20. Der Molinismus und die Reform der Theologie.

So war im Allgemeinen eine Reformatiqn der theologischen Methode
ein dringendes Zeitbedürfnis. Dies wurde schon vor der molinistischen
Bewegung lebhaft gefühlt und hatten gerade unter denjenigen Theologen,
welche mit zu Trient tagten, schon mehrere den Versuch gemacht,
sich von den drückenden Fesseln der hergebrachten scholastischen

Form zu befreien. Ich erinnere nur an Canus, Soto, Catharinus, Vega,

Baius, Hessels, die alle von Trient die lebhafte Überzeugung
zurückbrachten von der Notwendigkeit einer Reform der Theologie. Es sind

die Genannten die eigentlichen Väter der neuen theologischen Lehrweise,
die seit dem Konzil von Trient in Aufnahme kam. Außerdem aber

übte gerade auch der Molinismus einen entscheidenden Einfluß auf
den Umschwung der Theologie. Ihm gelang es eben vor allem, das

herrschende scholastische Begriffsalphabeth auch bei den Theologen
außer Kurs zu bringen. Indem er so recht schlagend die Einseitigkeit
der Begriffe und Distinktionen nachwies, mit denen man sich bisher

durchhalf, zwang er die Theologie, unmittelbar zurückzugehen auf

ihre Quellen, sich fortan aus erster Hand ihr Material zu holen und

es selbständig in einer neuen, den Zeitgenossen verständlichen Form

zu verarbeiten. Die positive Behandlung der Theologie, welche von

nun an beliebt wurde, ging zum großen Teil von der molinistischen
Schule aus (ich erinnere nur an Petavius), der Molinismus appellierte

gegen die herrschende Zeitscholastik an die Heilige Schrift und an die

Väter und gab so die Anregung zu erfolgreichen patristischen
Untersuchungen, indem sich nun auch ihrerseits die Gegner Molinas an das

Altertum wandten, um den in den Schriften der Kirchenväter
niedergelegten Reichtum ethischer Anschauungen auch zugunsten ihres

Standpunktes mittelst neuer Forschungen auszubeuten. Hierher gehören
die Leistungen des Kardinals Noris, des Oratorianers Thomassin, sowie

teilweise die wertvollen Arbeiten der Mauriner. Die Theologie hätte



298 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

da des schätzbaren Materials genug gehabt für einen wahrhaft
spekulativen Freiheitsbegriff. Um diesen zu gewinnen, hätte sie bloß den

traditionellen Lehrinhalt, der nun im Original zugänglich vorlag und
aus den kritisch gesichteten Quellen in seiner ganzen Reinheit und
echten Gestalt geschöpft werden konnte, aufs neue zu durchdenken

gebraucht ; ein vergleichender Blick auf die treibende Idee der

religiösen Zeitbewegung hätte unschwer den rechten Ausdruck finden
lassen für eine dem religiösen Bedürfnis der Zeit entsprechende
Neufassung der altchristlichen, tief ethischen Weltanschauung. Es

harrt gleichwohl diese Aufgabe heute noch zum großen Teil ihrer
Lösung.

Der Molinismus blieb mit seiner reformatorischen Arbeit auf
halbem Wege stehen. Seine Opposition gegen die Herrschaft der alten
Scholastik galt mehr oder weniger der egoistischen Absicht, seine

eigenen Gegner zum Schweigen zu bringen. Dabei aber dachte er
durchaus nicht an eine Befreiung der Theologie von dem drückenden

Autoritätszwang der Schule. Vielmehr nahm derselbe alsbald für sich

selbst die theologische Hegemonie in Anspruch, die er der alten Scholastik

streitig gemacht hatte. Es ist ihm dies auch vielfach gelungen,
namentlich in Deutschland, wo der Jesuitenorden und mit ihm der

Molinismus bis zur Aufhebung des Ordens so ziemlich die Theologie
beherrschte. Ob nun die Wissenschaft von dem Sittlichen gerade unter
der Oberhoheit jener molinistischen Richtung tiefer und organischer
sich gestaltete, darüber wird derjenige nicht im Zweifel sein, der nur
irgendwie bekannt ist mit der ethischen Literatur der nachtriden-
tinischen oder neuscholastischen Periode. Die unter dem Einfluß des

Molinismus stehende Moraltheologie schrumpfte immer mehr zusammen
zu einer dürren Casuistik. Die Moral von Busenbaum ist der getreueste
Ausdruck jener Richtung. So sehr sich auch die hierher gehörigen
kanonistisch-casuistischen Bearbeitungen der Moral in ihrer Weise

durch Gründlichkeit auszeichnen, so konnte doch durch diese

ausschließlich casuistische Behandlung der Ethik das einmal vorhandene

spekulative Bedürfnis in keiner Weise sich befriedigt finden. In der

eigenen spekulativen Armut und Dürre der Moraltheologie jener Zeit
muß demnach der tiefere Grund mitgesucht werden, weshalb die neue

Philosophie unmittelbar nach ihrem ersten Erwachen alsbald auch für
die Gestaltung der theologischen Moral soviel wie maßgebend wurde.
Diese wechselte von außen ihr Prinzip je nach dem herrschenden

System der Zeitphilosophie.



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 29g

21. Die Neubelebung der katholischen Theologie im XIX. Jahrhundert.

Die Abhängigkeit auch der theologischen Moral von den jeweiligen
Schwankungen des philosophischen Tagesbewußtseins dauerte bis zu dem

gewaltigen geistigen Umschwung, der bekanntlich im ersten Viertel dieses

Jahrhunderts damit begonnen hat, daß auf allen Gebieten der
wissenschaftlichen Tätigkeit ein offener, empfänglicher Sinn sich kund gab
für die geschichtliche Erkenntnis. Die naturgemäße Folge dieser Wendung
des wissenschaftlichen Zeitbewußtseins war ein Wiederaufblühen der

Theologie, vorab der katholischen. Es fand dieselbe gerade in jener
neuesten, überall auf ein geschichtliches, genetisches Erkennen
hinzielenden Richtung der Zeitbildung eine mächtige Unterstützung zu
dem großen Geschäft ihrer eigenen, positiveren Rekonstruktion. Der
neuerwachte Sinn für geschichtliche Studien führte unwillkürlich auch

die wissenschaftliche Theologie wiederum auf ihre rechten, unmittelbaren

Quellen zurück, und begann von nun an jene aus dem reichen

Grunde ihres eigenen, ihr gerade durch die Forschungen der Neuzeit
in immer reicherem Maße sich erschließenden Ideenschatzes die
Bausteine zu nehmen zu einem neuaufzuführenden, echt systematischen

Lehrgebäude. Es sollte dasselbe, auf die alte unerschütterliche Grundfeste

des in seiner Reinheit und Tiefe neu zu begreifenden kirchlichen
Bewußtseins gegründet, gleichwohl ausgebaut werden nach einem

durchaus neuen Bauplan, welcher der eigenen Bildung der Neuzeit
und ihren wissenschaftlichen Bedürfnissen Rechnung trüge. Es muß

einer späteren Zeit vorbehalten bleiben, das ganze Verdienst jener
Männer zu würdigen, welche mit mutiger Ausdauer und unter
vielfacher Verkennung mitgearbeitet haben und noch fortarbeiten an dem

großen Werke einer Umgestaltung oder organischen Weiterbildung
unserer katholischen Theologie. Mit dem oben angedeuteten Wendepunkt

des wissenschaftlichen Zeitbewußtseins oder näher dem

neuerwachenden Sinn für eine geschichtliche Erkenntnis beginnt denn

auch eine neue Periode in der Geschichte der Moraltheologie, und

zwar ist es Hirscher, welchem das Verdienst zukommt, durch die ihm

eigene Behandlungsweise der Moral auf dem Gebiete dieser Wissenschaft

jenen glücklichen Umschwung oder den Übergang zu einer

mehr positiven Richtung vermittelt zu haben. Er befreite, wenn ich

so sagen darf, die Wissenschaft des Sittlichen von der Oberhoheit der

philosophischen Tagesmeinung. War es doch Hirscher gelungen, die

Moral auf einer Grundlage aufzubauen, welche unberührt bleibt von



300 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

den Schwankungen des subjektiven Zeitbewußtseins. Es ist dieses

die reiche lebendige Idee des in der Menschheit zu verwirklichenden
Gottesreiches. Mit ihr gewinnt die Moralwissenschaft eine wahrhaft
objektive Grundlage, sowie den rechten Vermittlungsbegriff für eine

echt wissenschaftliche Gestaltung. Diese ist eben nur dann möglich,
wenn die einzelnen ethischen Begriffe aus dem einen Wurzelgedanken
organisch sich herausentwickeln, die einzelnen Beziehungen des menschlichen

Lebens im Lichte der einen Idee begriffen und nach ihr als der
höchsten Norm der Sittlichkeit geregelt werden.

22. Die dogmatische Erkenntnisweise in ihrem Einfluß auf die Ethik ;
ihr Fehlen im Molinismus.

Die geschichtliche Erkenntnis, das genetische Begreifen der
einzelnen Momente eines Lehrganzen ist die unerläßliche Vorbedingung
zu einer künstlerischen, echt organischen Gestaltung und Gliederung
des darzustellenden Lehrinhalts. Auch der nachtridentinischen Scholastik,

wie dies oben kurz angedeutet wurde, fehlte nicht die äußere

Veranlassung und Aufforderung, gerade denjenigen Begriff im Sinne
einer echt geschichtlichen und damit organischen Erkenntnisweise neu
zu gestalten, welcher der Ethik gleichsam das Material darbietet, mit
welchem sie zu arbeiten hat. Es ist dies eben die Lehre von der
Freiheit. Der Molinismus, wie bereits erwähnt wurde, war ganz dazu

angetan, eine wirksame Anregung zu geben zu einer lebendigeren, mehr

organischen Gestaltung des Freiheitsbegriffs und damit zu einer
heilsamen Reform der Ethik überhaupt. Es war jener für die Rechte der

Subjektivität in die Schranken getreten und hatte sich gegen eine

äußerlich mechanische Auffassung der Freiheit verwahrt, bei welcher

die letzte Triebfeder des sittlichen Strebens außerhalb des Menschen

zu liegen kam und eben damit das Auszeichnende der subjektiven oder

Geistestätigkeit verloren ging. Aber weil ihm der rechte Sinn für ein

organisches Begreifen fehlte, so verfiel er in ein entgegengesetztes
Extrem und hielt Gott und Mensch dualistisch auseinander. Die im
Interesse der Subjektivität unternommene Korrektur (wie dies bei

jeder Überspannung eines Begriffes der Fall ist) führte gerade zu
dem Gegenteil von dem, was bei ihr bezweckt war. Der höchste Adel
der subjektiven oder ethischen Tätigkeit liegt gerade in einer Teilnahme

an dem Auszeichnenden des göttlichen Freiheitswirkens. Wie der göttliche

Schöpferakt eben in seinem Motiv die Gewähr seiner Freiheit



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 301

trägt, so liegt nicht minder die Wurzel der menschlichen Freiheit
gerade darin, daß der Hebel des göttlichen Schöpferwirkens zugleich
auch das letzte Motiv alles menschlichen Willens ist, oder in der
natürlichen Bestimmung des Menschen zum Besitze Gottes.

Von dieser Verschlingung des göttlichen und geschöpflichen Frei-
heitswollens, welche gleichsam der Schlüssel ist zu einem echt organischen
Freiheitsbegriff, hat der Molinismus keine Ahnung, ja, seine klar
ausgesprochene Tendenz geht geradezu daraufhin, das dynamische Band
zwischen göttlichem Schöpferwalten und menschlicher Freiheit soviel als

möglich loser zu machen. Es geht dies deutlich hervor aus einer

näheren Betrachtung jener scientia media, welche als das

Auszeichnende oder als der Wurzelgedanke des Molinismus angesehen
werden kann. Um die Zügel der Weltregierung nicht aus der Hand zu
verlieren, muß da Gott zuvörderst auf der Lauer stehen und alle

möglichen Entscheidungen menschlicher Freiheit sorgfältig auskundschaften,

bevor er seine Entschlüsse faßt. Bei dieser Anschauung
wurzelt das Band zwischen menschlicher Freiheit und dem Walten
der göttlichen Vorsehung nicht mehr als ein echt organisches in dem

innersten Wesen des Menschen selbst, beziehungsweise der eminent
ethischen Zeugungskraft des göttlichen Schöpferwirkens, sondern wird
vielmehr die Unterordnung der menschlichen Freiheit unter die göttliche

Weltherrschaft erst durch den rein äußerlichen, mechanischen

Notbehelf jener scientia media hergestellt, durch welche Gott erst

nachträglich wieder zum Herrn über die menschliche Freiheit wird,
indem er sich eben in der Wahl seiner Mittel bestimmen läßt durch die

als bedingt zukünftigen von ihm vorausgesehenen Entscheidungen
menschlichen Willens. Die Unterordnung der Freiheit des Menschen

unter die göttliche Weltherrschaft ist da schlechthin eine äußerlich

politische, während bei einer tieferen, organischen Freiheitslehre das

zwischen menschlicher Freiheit und dem einheitlichen Gesetz der

Weltordnung aufzuweisende Vermittlungsband vielmehr als physiologisches

begriffen wird. Die Unterordnung menschlichen Freiheitswollens unter
den göttlichen Schöpferratschluß, wie sie die christliche Auffassung der

Vorsehung Gottes voraussetzt, folgt da aus dem natürlichen Berufe
des Menschen zur Nachahmung der göttlichen Schöpferarbeit und wurzelt

schließlich in einer lebendigen organisch-dynamischen Verschlingung
des menschlichen Wollens mit dem göttlichen Schöpferakte als dem geheimsten

Hebel aller geschöpflichen Tätigkeit. Bei der molinistischen Freiheitslehre

dagegen ist das Verhältnis menschlicher Freiheit zu der göttlichen



302 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

Weltleitung ein im Interesse der christlichen Weltanschauung erst
künstlich gemachtes, kein organisches Ergebnis der Physiologie der
Freiheit selbst und somit ein schlecht Mechanisches. Um nichts tiefer
gestaltet sich von diesem Gesichtspunkte aus der Begriff der in dem
Wesen der Wahlfreiheit liegenden Oberherrschaft über die einzelnen

Objekte, unter welchen der freie Wille zu wählen hat. Denn ohne

jene, einer dualistischen Freiheitslehre abhanden gekommene,
dynamische Verschlingung des menschlichen Freiheitswirkens mit der als

Schöpferliebe nach außen sich ergießenden Selbstliebe Gottes und ohne

die, eben zufolge jener Verschlingung, dem menschlichen Willen in
seinem Kreise eignende, abgeleitete Schöpferwirksamkeit fehlt auf
Seiten des Menschen der rechte esoterische oder organische Erklärungsgrund

für die gerade in dem Wahlvermögen gegebene empirische Betätigung

der menschlichen Freiheit. Losgetrennt von dem reichen Grund
des göttlichen Schöpferwirkens, verliert jene ihren innersten Lebensnerv,
das schöpferische Eingreifen der Freiheit in die Entwicklung der

Weltgeschicke bleibt ein begrifflich unvermitteltes, rätselhaftes Phänomen.

23. Der Molinismus und die moderne Philosophie.

Der in der nachtridentinischen Periode mehr und mehr
überwiegende Einfluß des Molinismus und die durch denselben in der

jüngeren Scholastik so recht beliebt gewordene Isolierung der menschlichen

Freiheit bereiteten vielleicht in ihrer Weise den Weg (durch eine

innere, freilich gänzliche unbewußte Ideenverwandtschaft und so sehr

auch äußerlich gerade von obiger Seite dagegen angekämpft wurde)
der neueren Wendung der Philosophie, durch welche der Ausgangspunkt
aller Gottes- und Welterkenntnis ausschließlich in das Ich verlegt wurde.
Die mechanisch-äußerliche Gestaltung, welche die theistische
Weltanschauung durch das Übergewicht jener einseitig dualistischen Tendenz

bekommen hatte, konnte einem tieferen philosophischen Geiste unmöglich

zusagen. Es war ein lebendigeres, tieferes Begreifen des ganzen
großen subjektiven Gebietes, ein offenbares philosophisches Zeitbedürf-
nis geworden. Aber man faßte bei dieser begrifflichen Neugestaltung
einseitig das subjektive Moment ins Auge, und es verlor so bekanntlich
nach und nach die menschliche Vernunft jeden sicheren Anhaltspunkt,
von welchem aus es ihr noch möglich gewesen wäre, für ihre Erkenntnisse

und Begriffe irgendwelche Realität oder einen irgendwie objektiven
Gehalt in Anspruch zu nehmen. Es konnte kein Zweifel bestehen



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 303

bezüglich der verderblichen Folgen, die für die Sittlichkeit überhaupt
aus jenem Resultat der kritischen Wissenschaft sich ergeben mußten.
Um dieselben einigermaßen abzuwehren, ließ man die Verpflichtung
zu sittlichem Leben wenigstens noch als ein Postulat der praktischen
Vernunft bestehen, als begrifflich unvermittelten kategorischen Imperativ.

Für ein System der Sittenlehre gab es von nun an keinen tieferen
wissenschaftlichen Ausgangspunkt als die rein polizeiliche Rücksicht
auf die öffentliche Sicherheit. Ein derartiges Palliativ konnte auf die
Dauer nicht genügen. Die Vernunft wollte sich die letzte Norm des

sittlichen Handelns nicht schlechthin von außen oktroyieren lassen,
sie konnte nicht auf den Beruf verzichten, sich begriffliche Rechenschaft

zu geben von dem innersten Grundgesetz derjenigen Tätigkeit, in welcher

gerade die höchste, auszeichnende Würde des Menschen sich kundgibt.
Die bloße Annahme eines kategorischen Imperativs mit dem Verzicht
auf ein spekulatives Begreifen seiner letzten Berechtigung heißt
überhaupt Verzichtleisten auf eine spekulative Erkenntnis des menschlichen
Wesens. Aus dieser Sackgasse blieben dem Denken nur zwei Auswege

übrig. Einmal lag es nahe, jenes Wissen, jenen Verzicht auf ein
spekulatives Erkennen zum ersten Theorem der Philosophie zu erheben. Das

Wissen ist hier Glauben (Jacobi). Zu solcher Selbstverleugnung
konnten sich natürlich nur wenige verstehen und hatte sich zudem

unter dem Einfluß der kritischen Wissenschaft selbst ein anderer

Ausweg eröffnet {Fichte), welcher dem menschlichen Denken gerade
ebensoviel Selbstbefriedigung versprach, als ihm jener andere

Vorschlag Selbstverleugnung zumutete. Die moderne Spekulation konnte
sich nun einmal nicht dazu entschließen, den letzten Grund menschlicher

Erkenntnis und Sitte in dem ethischen Gottesbegriff zu erkennen.

Und doch ergibt sich dieser Begriff bei einer unbefangenen
psychologischen Diagnose als der erste, unmittelbare Grundzug des menschlichen

Selbstbewußtseins. Dagegen — und dies war eben der zweite

Ausweg — gründete man menschliche Erkenntnis und Sitte schließlich

auf das Ich selbst, welches damit notwendig zum Gott wurde. Von
diesem Standpunkte aus ist folgerichtig der große Prozeß der sittlichen

Entwicklung der Menschheit nur eine Selbstbewegung des absoluten

Geistes ; die Ethik geht in der Logik auf. Der fruchtbarste Keim in
dieser neuesten, durch Hegel ausgestreuten Gedankensaat war indessen

gerade ihr theosophisches Temperament. Die menschliche Geschichte

wird hier zu einer Entfaltung göttlicher Natur. Dieser Gedanke ist die

leitende Idee der neuesten Weiterbildung der Philosophie, wie sie



304 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

durch Baader und Schölling vollzogen wurde. Die Ethik geht da in
der Physik auf, die sittliche Entwicklung der Menschheit steigert
sich zur Theogonie.

Gegenüber diesen Schwankungen der philosophischen
Tagesmeinung, welche bald die subjektive Region einseitig von der objektiven
isoliert, bald den Unterschied zwischen beiden verflüchtiget, liegt die

Wahrheit in der höheren Mitte. Ist nämlich der Unterschied zwischen

Objektivem und Subjektivem in seiner ganzen theistischen Schärfe

begrifflich festzuhalten, so wird andererseits durch eine dynamische
Verschlingung der objektiven und subjektiven Wirkungssphäre jeder
pelagianisch-dualistische Isolierungsversuch wirksam zurückgewiesen.
Dies ist der Standpunkt der kirchlichen Freiheitslehre.

(Schluß folgt.)


	Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik : die Plastik des Sittlichen [Fortsetzung]

