
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Die Stellungnahme der Scholastik des XII. Jahrhunderts zum
Adoptianismus

Autor: Landgraf, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stellungnahme der Scholastik

des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus.
Von Artur LANDGRAF.

Propst Gerhoh von Reichersberg hat bekanntlich im XII.
Jahrhundert Abaelard und Gilbert de la Porrée eine Lehre zugeschrieben,
nach der diese beiden leugneten, daß in Christus der mit dem Worte
geeinigte Mensch auf andere Art Sohn Gottes, Gott genannt werden
dürfe als in Beziehung auf eine akzidentelle Verbindung, deren beide

Erwähnung täten. 1 Wohl hat bereits vor dreißig Jahren H. Denifle 2

in seiner bekannten temperamentvollen Weise Gilbert gegen einen

solchen Vorwurf in Schutz genommen. Dennoch beharrte J. Sachs

darauf3, daß den Adoptianismus einige rationalisierende Theologen,
darunter Abaelard und Gilbert de la Porrée erneuerten. Auch J. Junglas

4 glaubte nichts an diesem Vorwurf streichen zu sollen. Allerdings
gibt er dabei eine Definition des Adoptianismus, welche seine Behauptung

leichter zu decken vermag : « Adoptianismus nennt man jene
Christologie, die in Christus nach Analogie der alttestamentlichen
Propheten einen mit Gottes Kraft ausgestatteten oder nach Art der

griechischen Apotheose zum Gott erhobenen Menschen sah ». 5 G. Por-
talié 6 nennt sodann im XII. Jahrhundert als notwendige Folgerung
des christologischen Nihilismus einen Adoptianismus. Wenn das Wort
in keiner Weise wirklich Mensch ist, dann vermöchte Christus als

Mensch nicht natürlicher Sohn Gottes zu sein. Abaelard und seiner

Schule wird von Portalié des ferneren als grundlegender Fehler
vorgeworfen, daß sie Christus als Menschen jegliche göttliche Sohnschaft,
sowohl die natürliche, als auch die adoptive absprechen. 7 In aller-

1 Man vgl. z. B. J. Bach, Die Dogmengeschichte des Mittelalters vom
christologischen Standpunkt oder die mittelalterliche Christologie vom achten bis
sechzehnten Jahrhundert. II Wien (1875), 391.

2 Die abendländischen Schriftausleger bis Luther über Justitia Dei (Rom. 1,

17) und Justificatio. Mainz (1905), 334-358.
3 Kirchliches Handlexikon, I. Freiburg i. Br. (1907), 63.
4 Lexikon für Theologie und Kirche, I. Freiburg i. Br. (1930), 107.
5 Ebenda.
6 Dictionnaire de Théologie catholique, I. Paris (1923), 414-418.
7 Ebenda.

Divas Thomas. 17



25» Die Stellungnahme der Scholastik

jüngster Zeit behauptete E. J. Scheller h daß Präpositinus im dritten
Buch seiner Summe die Frage, ob Christus als Mensch Adoptivsohn
Gottes sei, bejahend beantworte.

Da die Mehrzahl dieser Behauptungen sich an Stellen findet, die,
weil sie in Nachschlagewerken stehen, in erster Linie konsultiert werden,
dürfte es angezeigt sein, einmal auf Grund der Quellen diesem

Adoptianismus der Scholastik des XII. Jahrhunderts nachzugehen.
Es ist mir, da ich nur bei Gelegenheit anderer Untersuchungen nebenbei

die nötigen Materialien sammeln konnte, nicht möglich, die Lehre
der gesamten Frühscholastik darzustellen. Immerhin dürfte aber
auch das Vorhandene genügen, die Frage betreff Abaelards, Gilberts
und des Präpositinus zu klären, sowie die geschichtlichen Grundlinien
des Problems zu umreißen.

Dabei verstehen wir unter Adoptianismus diejenige Lehre, welche

Christus als Menschen eine Adoptivsohnschaft Gottes zuschreibt.
Wenn wir, dies vorausgesetzt, entscheiden sollen, ob nun ein Autor
dieser Frühzeit spekulativer Theologie als Adoptianist zu bezeichnen

sei, gilt es vor allem zu untersuchen, ob er ausdrücklich zu diesem

Problem Stellung genommen hat. Tat er dies, dann ist die so von
ihm ausgesprochene Lehre als sein Standpunkt in unserer Frage
anzusehen. Unzulässig aber wäre es, auf Grund unserer heutigen
fortgeschrittenen theologischen Kenntnisse schließen zu wollen, daß

dort, wo im XII. Jahrhundert Lehren auftreten, die wir nunmehr
als Prämissen für einen Adoptianismus erkennen, sich auch tatsächlich
dieser Adoptianismus gefunden habe. Unsere Aufgabe ist ja lediglich,
die Kenntnisse und Lehren des XII. Jahrhunderts zu konstatieren,
die häufig allerdings nicht zureichten, um zu Folgerungen vorzudringen,
die unserem Wissen durch die Arbeit vieler Jahrhunderte zugänglich
gemacht wurden. Ich beschränke mich denn auch auf diejenigen
Stellen — und sie sind zahlreich genug —, an denen sich die

verschiedenen Autoren zur Frage äußern, ob Christus als Mensch

Adoptivsohn Gottes war.

1. Die Quellen.

An der Wiege des Problems finden wir eine Reihe von Sentenzen,
die zueinander in Widerspruch zu stehen scheinen. Wir nennen nur
die wichtigsten : Auf der einen Seite Augustinus : Lege itaque Scrip-

1 Das Priestertum Christi im Anschluß an den hl. Thomas von Aquin.
Paderborn (1934), 163.



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 259

turas, nusquam invenies de Christo dictum, quod adoptione sit Filius
Dei. 1 Oder eine zweite Stelle, die z. B. vom Lombarden 2 in der
Form gebracht wird : Quod Unigenitus est aequalis Patri, non est

gratiae, sed naturae ; quod autem in unitate personae Unigeniti assum-
tus est homo, gratiae est, non naturae.3 Eine dritte faßt der

Lombarde 4 in die Worte : Nos sumus filii gratia, non natura ;

Unigenitus autem natura, non gratia. An hoc etiam in ipso Filio ad

hominem referendum est ita sane. 5 Auf der anderen Seite steht
eine Reihe dem Ambrosius zugeschriebener, dem Ambrosiaster
entnommener Stellen, die glücklicher Weise in der Scholastik die

Verwirrung nicht auslöste, die sie hätte anrichten können. Ich bringe
sie in der Reihenfolge, in der sie von Gilbert de la Porrée und vom
Lombarden zitiert werden, und zwar nach dem Text des Cod. lat. 150
der Biblioteca Abbaziale von Montecassino, den uns H. Denifle 6 bietet :

Quibusdam tarnen videtur, homini donatum esse nomen, quod est

super omne nomen, quod nullo genere, nulla ratione convenit. (Etwas
früher :) In plenitudine enim divinitatis est natus ad omnia agenda, quae
gessit, ut prius donum accepisse[t], quam gereret, ad quae agenda natus
est. Videtur ergo donum Patris, hoc est esse Filium (cod. in Filium) ut
nomen eius super omne nomen sit, hoc est esse Deum ; nomen enim Dei,
sed per naturam, non per solam appellationem super omne nomen est.

Gegen Schluß der ganzen Stelle :) Gerte nomen, quod super omne nomen est,
Dei nomen est. Sed si per naturam non constat, hoc nomen non est supra
omne nomen ; appellativum enim nomen in solo vocabulo est, non in nobi-
litate naturae ; et adoptivo Deo non flectit creatura genu, sed vero, non
concreaturae. Et quomodo fieri potest, ut homo sit in gloria Dei Patris
Etiamsi adoptivus Deus sit homo, in gloria Dei Patris non potest esse ;

nam ei hoc competit, qui natus est de Deo. In gloria enim Dei Patris esse

nihil differre a Deo est, ut una gloria sit Patris et Filii per communem
substantiam et virtutem ; est enim haec unitas naturae. Quid, rogo, con-
trarium est, si Filius donum a Patre accepisse dicatur, cum omnia Filii
a Patre sint, a quo et cuncta esse creduntur (Viel früher :) Si, secundum
quod homo erat, his egebat, quae Dei sunt, ipse sibi Dei Filius Deus dedis-
se[t], quae deerant ei, iuxta quod homo erat Sed forte, quia a Deo
Patre sunt omnia, ideo ipse dicitur dedisse. Si ergo a Patre omnia, quare
non dicatur cuncta Filio suo per generationem dedisse Hoc ergo
natus accepit, ut post crucem manifestaretur, quid a Patre dum generatur,

1 Contra Secundinum Manichaeum, c. 5 (SSL 42, 581).
2 Sentenzen, 3 dist. 10 c. 2. Quaracchi (1916), 595 f. n. 68.
3 In Johannis evangelium, tr. 74 n. 3 (SSL 35, 1828).
4 Sentenzen, 3 dist. 10 c. 2. Quaracchi, 596 n. 69.
6 In Johannis evangelium, tr. 82 n. 4 (SSL 35, 1844).
6 Die abendländischen Schriftausleger, 351-353.



2Ô0 Die Stellungnahme der Scholastik

acceperit. Non enim tunc accepit, cum a creatura coepit sciri ; cognoscitur
enim quid, propter haec, quae gessit, antequam gereret, acceperit Sed

forte, ut (homo) adoptione Deus esset, et hie color est. Incipiet enim
ex parte Deus verus esse Christus, et ex parte adoptivus, aut duo dii. Sed

aliud Scriptura significat : illi enim donatum significat, qui se exinanivit,
qui formam servi accepit, qui in similitudine hominis factus, qui Patri
obedivit Sed quid poterat se exinanire homo, res infirma Et in forma
Dei numquid homo erat

Wichtig wurde endlich eine Sentenz aus Hilarius De Trinitate1, der
wir sofort bei Abaelard begegnen werden.

2. Die Schule von Laon und Abaelard.

In der Sentenzenliteratur, die um Anselm von Laon entstanden
ist, habe ich bisher unser Problem nicht ausdrücklich behandelt
gefunden. Wohl aber bringt die Glossa interlinearis zu Rom. i nach
dem Baseler Druck vom Jahre 1498 zu Qui praedestinatus est filius
Dei den Text : secundum quod homo gratia sola preelectus, ut
sit Filius Dei in eadem potentia et virtute divinitatis cum Patre per
unionem verbi. 2 Sollte diese Glosse authentisch sein, was ich

von hier aus nicht beurteilen kann, dann würde demnach Anselm

von Laon behaupten, daß Christus der Mensch auf Grund der

Vereinigung mit dem Wort Sohn Gottes, gleich mächtig mit dem

Vater sei.

Jedenfalls wird dies in der um Radulph von Laon entstandenen
Glossenliteratur zu den Paulinen mit besonderem Nachdruck

aufgenommen, und zwar in der Form, daß die Vereinigung der beiden

Naturen in Christus eine so innige war, daß das, was eigentlich der

göttlichen Substanz zukommt, von der menschlichen behauptet wird
und umgekehrt, wie z. B. dieser Sohn Gottes sei Mensch und dieser

Praedestinierte sei Sohn Gottes.
Man höre vor allem den Kommentar des Cod. Bamberg. Bibl. 128 :

« Qui », id est idem, qui factus, predestinatus est secundum humanam
naturam, id est sola Dei gratia ad hanc dignitatem preelectus, per quod
omne meritum hominis removet et cum ipsi humanitati, quam assumpsit,

nichil ostenditur debuisse. Predestinatio est voluntaria Dei dispositio

1 Hilarius Pict., De Trinitate, lib. 12 n. 13 (SSL 10, 440 f.).
2 Im gleichen Druck findet sich als Glossa marginalis : Augustinus : Pre-

clarissimum enim lumen predestinationis et gratie est ipse mediator Dei et
hominum homo Christus Jhesus. Ille enim homo, ut a Verbo Patri coetcrno in
unitatem persone assumptus Filius Dei unigenitus esset, unde hoc meruit Quod



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 2ÖI

in bonum nullo precedente merito. Ad hoc scilicet preelectus, ut esset
« filius Dei ». Ab eterno enim Deus Pater disposuit hominem illum debere
dici filium suum, cum tarnen filius proprie sit nomen deitatis. Sed, quoniam
due sunt nature in Christo, divina scilicet et humana et he due in unam
eandemque personam sunt coniuncte, propter nimiam utriusque substantie
unionem dicitur plerumque [fol. 2] de humana, quod proprie est divine,
ut hic filius Dei dicitur homo ille, et, quod proprium est humane, dicitur
de divina, ut hic predestinatus dicitur filius. Predestinare enim de re, que
non est, dicitur, quod in natura deitatis esse nequit. 1

Die gleiche Behauptung kehrt in den Glosulae glosularum in der

Form wieder :

Multi sunt filii Dei per adoptionem, Christus vero filius per naturam.
De quo dicitur : Hic est filius meus dilectus, in quo michi complacui. Nota,
quia tanta deitatis et hominis fuit unio, ut, quicquid diceretur de homine,
dicatur et de Deo, et econverso alterum de altero dicatur, ut Deus homo
et homo Deus. Unde dicitur : rex glorie crucifixus est et Christus vicit
mundum. Corpus vero numquam suscipit nomen anime et econverso.
Quod filius consubstantialis et coeternus Patri, cum esset factor secundum
divinitatem, factus est factura secundum carnem, id est tanta coniunctione
facturam sibi univit, ut nomen illius, quem sibi univit, susciperet. 2

Oder etwas später :

Quod idem factus secundum carnem predestinatus est, id est preordi-
natus est fore filius Dei non in infirmitate humane nature, sed in virtute,
id est in potentia Verbi sui personaliter uniti habuit filius hominis, ut
filius diceretur et non ex humana infirmitate. 3

eius bonum qualecumque precessit, ut ad hanc ineffabilem excellentiam per-
veniret faciente ac suscipiente Dei Verbo

1 Fol. IV. -— Zu Hebr. 1 findet sich in diesem Kommentar (Cod. Bamberg.
Bibl. 128 fol. 118) : In quo secundum divinam essentiam ab eterno fuit omnis
plenitudo. Per quem iterum filium fecit non solum celestia, sed etiam secularia,
id est quecumque secularia videatis, iuxta illud : Omnia in sapientia fecisti. Hoc
secundum divinam essentiam dictum est de filio, qui filius secundum humanam
naturam et divinam una persona est. Ideoque hic designans divinam naturam
bene refertur ad heredem, qui accipitur in designatione humane nature. Quod
frequenter invenitur.

2 Zu Rom. 1 (Cod. Bamberg. Bibl. 129 fol. 2v).
3 Ebenda. — Der zwar nicht zu dieser Gruppe, wohl aber noch ins zwölfte

Jahrhundert gehörige sich an die Glosulae im Cod. Bamberg. Bibl. 129 anschließende

anonyme Kommentar weist schon in die spätere Spekulation, wenn er zu Rom. 1

(fol. 28v) sagt : Item queritur, si sit filius adoptivus vel naturalis secundum quod
homo. Quod penitus negandum est. Dicit enim Ambrosius : Volvi et revolvi
divinam scripturam et filium Dei nusquam adoptivum inveni. Quod non sit
naturalis, satis patet, quia naturales filii sunt de substantia patris ; quod non
fuit Christus secundum hominem ; sed filius Dei est per gratiam secundum
« Spiritum Sanctum ».



2Ô2 Die Stellungnahme der Scholastik

Man sieht, wie hier mit aller Deutlichkeit auf die Unio als

dasjenige hingewiesen wird, was die Zuteilung der Gottsohnschaft an
den Menschen Christus ermöglicht. Damit dürfte auch der durch die
Summa Sententiarum einzuführenden Terminologie der Weg bereitet
worden sein. Wie z. B. die Summe des Cod. Aa 36 4° der Fuldaer
Landesbibliothek 1 oder auch Einzelfragen, die sich zusammen mit
der Urfassung der Abaelardischen Theologia in einer früher der Fritzlarer

Pfarrbibliothek und nunmehr der Fuldaer Seminarbibliothek
gehörigen Flandschrift2 finden, dartun, nahm man auch sonst die dem

Adoptianismus feindlichen Sentenzen ohne weiteres an.

Abaelard, der schulisch von den großen Meistern von Laon beeinflußt

wurde, äußert sich zur Frage ausdrücklich in seinem

Römerbriefkommentar, wobei nicht verschwiegen werden soll, daß er auch

in seinem Sic et Non 3 entsprechende Sentenzen einander gegenüberstellt.

Die Stelle des Römerbriefkommentares möge im Wortlaut folgen :

Si vero quaeratur, utrum homo ille in Christo a Verbo assumptus
sit adoptivus Dei Filius sicut ceteri electi, cum hoc bonum quoque per
gratiam habeat, non puto concedendum. Qui enim adoptantur et sie filii
efficiuntur, utique prius erant non eo modo filii, quo facti sunt. At vero
homo ille a Verbo assumptus omnino sine peccato et natus et conceptus,
statim ex quo exstitit, Filius Dei per gratiam fuit. Nos vero alii, qui cum
peccato naseimur et filii irae dieimur, renati baptismo per adoptionem
esse ineipimus, quod non prius eramus. Ille itaque, licet per gratiam secundum

humanitatem Filius dicatur, non tarnen per adoptionem hoc aeeepit,
qui hoc, ex quo fuit, habuit. Unde Hilarius De Trinitate, lib. XII : « Et
nos qui[dem] filii Dei, sed per facturam filii, fuimus enim aliquando filii
iracundiae, sed filii Dei per adoptionem effecti, et dici id meremur potius
quam naseimur. Et quia omne, quod fit, antequam fiat, non fuit, nos,
cum filii non fuissemus, ad id, quod sumus, efficimur. Ante enim filii non
eramus ; sed postquam meruimus, hoc sumus. Sumus autem non nati,
sed facti, neque generati, sed acquisiti. Acquisivit enim sibi Deus populum,
et per hoc genuit. Genuisse autem Dominum filios nunquam cum pro-
prietatis significatione cognoscimus. 4

Es steht außer Zweifel, daß hier Abaelard Christus als Menschen

nicht die natürliche, sondern eine gnadenhafte Sohnschaft zuschreibt,

1 Fol. 6v und 7.
2 Augustinus in enehyridion : Ex quo homo esse cepit, non aliud cepit esse

homo ille quam Dei Filius et hoc utique Deus et propter Dei Verbum, quod Verbum
illo homine suseepto caro factum est. Hiis auetoritatibus cogeris fateri assump-
tum hominem Deum esse (fol. 98*).

3 Cap. 68 und 69 (SSL 178, 1441 f.).
1 Expositio in epistolam D. Pauli ad Romanos. Lib. 1 c. 1 (SSL 178, 795 f.).



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 263

die aber nicht eine Adoptivsohnschaft bedeutet. Daß dieser Ausdruck
gnadenhafte Sohnschaft auf den ersten Anblick bedenklich ist, läßt
sich nicht in Abrede stellen. Doch sei hier, wie schon A. Gietl1 getan
hat, auf die Ausführungen M. J. Scheebens hingewiesen, die zu einer
ähnlichen Ausdrucksweise der griechischen Väter kritisch Stellung
nehmen : « In der Tat kann man nicht ebenso unbedingt den
Ausdruck, Christus sei Sohn Gottes durch Gnade oder dazu gemacht,
verwerfen, wie den andern, er sei Sohn Gottes durch Adoption. Im
Gegenteil ist der erstere, recht verstanden, durchaus berechtigt und
stets im Gebrauch gewesen und geblieben. Denn derselbe schließt,
recht verstanden, keineswegs wie der letztere aus, daß der Mensch
Christus zugleich von Natur und natürlicher Sohn Gottes sei ; vielmehr
läßt er den Sinn zu — und hat ihn wirklich im Munde der Väter —,
daß der Mensch Christus eben durch diejenige Gnade, die ihn zum
Sohne Gottes macht, nicht zum Adoptivsohn, sondern zum natürlichen
Sohn Gottes gemacht werde. Diejenige Gnade nämlich, welche den

Menschen Christus zum Sohne Gottes macht, ist so wesentlich von der

gratia adoptionis verschieden, daß sie das gerade Gegenteil derselben

bildet ». 2

Die Worte Abaelards lassen die Frage offen, ob er die natürliche
Sohnschaft im Menschen Christus derart ausgeschlossen wissen wollte,
daß er die Zuteilung derselben an denselben auch auf Grund dessen,

was wir heute als Idiomenkommunikation bezeichnen, nicht gelten
lassen wollte. Wenn auch die Werke Abaelards selber darüber die

Antwort verweigern, so gibt doch wenigstens seine Schule uns Daten

an die Hand, die eine Antwort ermöglichen.
An erster Stelle ist nun hier zu erwähnen, daß der Paulinen-

kommentar des Cod. B I 39 des Trinity Colleges in Cambridge häufig
Abaelard unter dem Namen philosophas erwähnt. Eines dieser Zitate
in der Erklärung zu Hebr. 1 berührt gerade unser Problem :

Philosophus : Cum, inquit, dicat : in flio, tale est, aesi dicatur : in
Christo, id est per Christum, qui in veritate filius Dei consubstantialis.
Sed in talibus, cum ad Christum, qui ex duabus naturis consistit, fiat rela-
tio, modo fit ad ipsum propter hanc naturam, modo ad eundem propter
illam. Veluti si dicam : Christus, qui est filius virginis, est filius Dei
consubstantialis vel econverso : Christus, qui est filius Dei consubstantialis,

1 Die Sentenzen Rolands nachmals Papstes Alexander III. Freiburg i. Br.
(1891), 179, Anm.

2 Handbuch der katholischen Dogmatik, III. Freiburg i. Br. (1882), 99.



264 Die Stellungnahme der Scholastik

est filius virginis. Ad hunc enim modum dicitur, quia homo iste, qui hic
iacet, fuit multum sapiens, id est anima illius hominis, cuius corpus hic.
est in tumulo, magnam habuit discretionem. Item Petrus, qui in celo
est cum Deo, Rome est in sepulcro. Item homo ille, qui in paradiso erit,
hie iacebit. 1

Hier wird Abaelard also ausdrücklich die Lehre zugeschrieben,
daß Christus der Sohn der Jungfrau konsubstantialer Sohn Gottes
ist. Tatsächlich vertritt ja auch Abaelard in seiner Theologia 2 ganz
entschieden die Lehre von der einen Person und den zwei Naturen
in Christus.

Noch klarer wird die Lehre Abaelards aus den Sentenzen von
St. Florian, die mir unmittelbar aus dem mündlichen Unterricht
Abaelards hervorgegangen zu sein scheinen. Auch hier findet sich die

Aufstellung, daß Christus durch Gnade Sohn Gottes sei. Der homo

assumptus könne ja nicht Sohn Gottes durch die Natur oder Zeugung
sein, weil er nicht von der Substanz des Vaters stamme. Auch könne

man ihn nicht Sohn Gottes durch Adoption nennen ; denn dann hätte
er schon Mensch sein müssen, ehe das Wort sich mit ihm zur Einheit der
Person verband. Wohl aber könne man sagen, daß er Sohn Gottes
durch Gnade sei ; denn es war einzig eine Gnade Gottes, daß er mit
Gott zu einer Person verbunden wurde. 3 In diesem gleichen Sinne

dürften nach dem Gesagten auch die eigenen Äußerungen des

Cambridger Paulinenkommentares zu verstehen sein, in welchen die

Beweisführung kurz dahin zusammengefaßt wird :

Dicimus, quod [homo ille assumptus] filius adoptionis non est, cum
omnis filius prius sit quam in filium adoptetur et de non-filio filius fiat. [105]
Iste vero, ex quo fuit, filius fuit, heres omnium constitutus. Filius etiam
per naturam dici non potest, cum de substantia Patris non sit. Est autem
filius per gratiam, quia quiequid habuit, per gratiam habuit. Et est omnis
filius adoptionis filius per gratiam, sed non convertitur. 4

Als Gnade also, kraft deren Christus der Mensch Sohn Gottes

genannt werden könne, käme die hypostatische Union in Betracht.
Wenn man eine natürliche Sohnschaft dafür ablehnte, dann war
lediglich die Erwägung maßgebend, daß Christus als Mensch eben nicht
aus der Substanz Gottes stammt, d. h. nicht aus Gott geboren wurde.

1 Fol. 164V.
2 Lib. 3 c. 6 (SSL 178, 1106 C f.).
3 H. Ostlender, Sententiae Florianenses. Florilegium Patristicum. Fase. XIX.

Bonn (1929), 18.
4 Cambridge, Trinity College, Cod. B I 39 fol. 104V-105.



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 265

Dies gilt auch für den Magister Rolandus, der ebenfalls eine natürliche

Sohnschaft, genau so wie die Adoptivsohnschaft, für Christus den

Menschen ablehnt und dafür die Sohnschaft per gratiam beansprucht mit
der Begründung : Per gratiam enim factum est, ut, qui erat filius in

virtute, id est in eadem potentia cum Patre, esset filius secundum

quod homo, id est in humanitate, quam gratia tantum assumpsit. 1

Hier hat nun Robert von Melun mit seiner Schule Abaelard die

Gefolgschaft verweigern zu müssen geglaubt. Er bringt in seiner

Summe zuerst die Beweisführung der Abaelardianer : Natürlicher
Sohn könne der homo assumptus nicht sein, weil er nicht vom
Vater gezeugt sei. Die Adoptivsohnschaft sei ausgeschlossen durch
das Ambrosiuswort : Legi et relegi scripturam sacram, adoptivum
tarnen Filium Dei non legi. 2 Robert will aber trotz dem allem keine

mittlere Sohnschaft zwischen der natürlichen und der Adoptivsohnschaft
zulassen, weil eine solche dem allgemeinen Gebrauch unbekannt sei

und es sich zudem um eine Sohnschaft handle, die mit dem Erbrecht
verbunden sei, wofür wiederum nur natürliche oder Adoptivsohnschaft

in Betracht komme. Außerdem, wenn der homo assumptus
nicht natürlicher Sohn Gottes sei, wessen natürlicher Sohn sei er dann

Jemands natürlicher Sohn müsse er sein. Und nun das Argument :

Virginis ergo est filius naturalis, utpote de substantia sua genitus
eique consubstantialis. Fateantur pari modo, necesse est, Filium
Dei, qui homo factus est, Filium esse Dei Patris consubstantialem et

naturalem et non Virginis matris. Sicque non erit idem Filius Dei
Patris et virginis matris, quia nec naturalis filius nec filius per gratiam.
Immo Dei Patris duo erunt filii et virginis matris duo, unus naturalis
et alius per gratiam utriusque. Quod, ut dixi, ecclesiasticae professioni
est contrarium, quia articulum fidei destruit saluti necessarium, sei.

eundem esse Filium Dei et filium virginis. Nam qui filius Dei est et

filius virginis est et econverso ; filius, dico, naturalis, quod per gratiam
factum est, id est quod homo assumptus Filius Dei naturalis est. 3

Die Kritik Roberts an der abaelardischen Doktrin scheint sich

auf die Terminologie zu beschränken ; denn wie gerade sein letzter
Satz lehrt, weicht er der Sache nach kaum wesentlich von dieser ab.

1 A. Gietl, Die Sentenzen Rolands, 179 f.
2 Augustinus, Contra Secundinum Manichaeum, c. 5 (SSL 42, 581).
3 Da mir augenblicklich keine Handschrift der Summa Roberts zugänglich

ist, kann ich lediglich die Abbreviation derselben benützen bei F. Anders, Die
Christologie des Robert von Melun. Paderborn (1927), 104-106.



266 Die Stellungnahme der Scholastik

Mit Robert gehen hier die Quaestiones super epistolas Pauli, die

denn auch ihre Meinung in die kurzen Worte zusammenfassen : Per

gratiam quidem homo ille factus est filius non gratiae, sed naturae. 1

Die Allegoriae in Novum Testamentum des gleichen Verfassers bemühen
sich in derselben Richtung um eine Abgrenzung gegenüber den

Abaelardianern : quod homo ille est Filius Dei, est ex gratia ; non
autem est filius gratiae, sed filius naturae. Sed quod homo assumptus
est filius naturalis, est ex gratia. 2

Dieser Widerstand gegen die abaelardinische Terminologie ebbt
aber bereits in dem ebenfalls zu Roberts Schule gehörigen Paulinen-
kommentar des Cod. Paris. Ars. lat. 5343 wieder ab. Der Verfasser

glaubt, daß man ohne weiteres sagen könne : Christus, der Mensch

ist, sei filius gratie, und zwar deswegen, weil er natürlicher, dem Vater
konsubstantialer Sohn sei durch Gnade, da jener Christus, der Sohn

der Jungfrau, es durch Gnade erhalten habe, daß er werde und sei

der mit dem Vater gleichewige und konsubstantiale Sohn. 4 Im
Kommentar zum zweiten Korintherbrief weist dann der Verfasser,
ähnlich wie der Philosophus des Cambridger Paulinenkommentares,
auf die Idiomenkommunikation bzw. die Einheit der Person in den

zwei Naturen als den Grund für die Möglichkeit der Zuteilung der natürlichen

Sohnschaft an den Menschen Christus hin :

Christus nomen est persone duarum naturarum, quandoque designans
personam illam secundum naturam unam, quandoque secundum alteram.
Unde quicquid de Christo dicitur, secundum hanc vel illam naturam vel
secundum communionem [203] earum sive unionem dicitur : Pater est
Christi Deus, persone scilicet illius natura propter eiusdem communionem.
Pater est hominis assumpti per gratiam, quia homo assumptus, sicuti per

1 In epistolam ad Hebraeos, q. 10 (SSL 175, 611) ; fast mit den gleichen
Worten ist dies wiederholt In epistolam ad Philippenses, q. 10 (SSL 175, 578).
Man vgl. auch In epistolam ad Galatas, q. 33 (SSL 175, 562) : Quidam distin-
guendum putant inter filios adoptionis et filios gratiae ; ego autem arbitrer
eosdem esse.

2 Lib. 5 c. 2 (SSL 175, 866).
3 Ich konnte im Frühjahr 1935 im Cod. Vatic. Ottob. lat. 445 eine weitere

Handschrift dieses Kommentars feststellen.
4 Zu Rom. 1 (Cod. Paris. Ars. lat. 534 fol. 136) : Solet hic a quibusdam queri,

utrum Christus, secundum quod homo, sit Filius Dei et, si Filius, utrum adoptivus
vel naturalis. Adoptivus filius est, qui de non-filio fit filius. Quod de Christo
nequaquam dici potest. Numquam enim fuit non-filius. Propter hoc dicunt
nonnulli, quod Christus filius est gratie secundum quod homo. Sed, si secundum
ibi causale accipiatur, omnino videtur falsa esse locutio sive Christus nec quia
homo Deus est nec quia homo filius. Si vero nullam vim cause ibi faciat, sed

simpliciter intelligatur Christus secundum quod homo, id est Christus, qui est



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 267

gratiam est assumptus, ita et per gratiam filius factus, filius, dico, naturalis,
non adoptivus. Si ergo homo assumptus filius Dei est per gratiam, non
video, quare negandum sit Deum patrem eius esse per gratiam. Gratia enim
fuit, que ilium non-filium filium naturalem fecit. Nec inférât quis : Si

pater est hominis assumpti per gratiam : ergo pater eius est adoptivus ;

quia idem ipse homo assumptus per gratiam filius est, sed naturalis, non
adoptivus. 1

3. Die Porretaner.

Der zweite des Adoptianismus geziehene Autor ist Gilbert de la
Porree. Es bleibe dahingestellt, ob seine sonstigen christologischen
Eigenlehren die Bahn für eine solche Irrlehre freigeben. Sicher ist
jedenfalls, daß er selber ausdrücklich eine solche Folgerung abgelehnt
hat. Lesen wir doch in seinem Paulinenkommentar :

« Qui predestinatus est Filius Dei in virtute ». Predestinatio est gratie
preparatio. Unde, cum ipse predestinaretur, videtur non fuisse nec etiam
tunc esse id, quod predestinabatur. Diffiniens autem apostolus, quid
predestinatus sit Jhesus Christus, ait « filius Dei ». Et quoniam esse Dei
filium sepe adoptionis est, quam convenit, immo necesse est, antequam sit,
predestinari, ne adoptandus predestinatione Dei Filius putaretur, addidit :

« in virtute », id est in eadem cum Patre potentia, cum quo ipse est una
substantia. 2 Christus itaque sine initio Deus et de Deo et ideo sine initio
Dei filius in virtute Augustinus vero ait : Recte Christus non dicitur
predestinatus secundum id, quod est verbum Dei, Deus apud Deum. Ut
quid enim predestinaretur, cum iam esset sine initio, sine termino sempi-
ternus Illud autem, quod nondum erat, ante tempora predestinatum
erat, ut in tempore fieret. Itaque, secundum quod est homo, predestinatus
est, non solum, ut sine meritis esset caput nostrum et ut nec origine traheret
nec voluntate perpetraret peccatum et ut ex mortali natura clarificaretur
in immortalem, sed ut etiam esset filius Dei in virtute. Ipsa est enim
ineffabiliter facta hominis a Deo Verbo susceptio singularis, ut, qui filius
hominis propter susceptum hominem, idem filius Dei propter suscipientem
unigenitum Deum veraciter et proprie diceretur. 3

homo, concedi potest. Et verum est, quia est filius naturalis, filius Patris consub-
stantialis, sed per gratiam. Ex gratia enim hoc habuit homo ille Christus Jhesus
virginis filius, ut fieret Verbum Patris, ut fieret et esset filius Patris coeternus
et consubstantialis. — Man vgl. den Text auch im Cod. Vat. Ottob. lat. 445, fol. 13.

1 Cod. Paris. Ars. lat. 534 fol. 202v.
2 Diese Erklärung für das in virtute findet sich auch im Paulinenkommentar

des Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 35 ; in der Schule des Radulph von Laon, und
zwar in den Glosulae glosularum (Cod. Bamberg. Bibl. 129 fol. 2v) ; endlich z. B.
auch bei Rolandus Bandinelli (A. Gietl, Die Sentenzen Rolands nachmals Papstes
Alexander III, 180).

3 Zu Rom. 1 (Leipzig, Universitätsbibliothek, Cod. lat. 427 fol. 2v).



268 Die Stellungnahme der Scholastik

Damit wird für den Menschensohn die Adoptivsohnschaft
abgelehnt, ihm aber zugleich wegen der Personeneinheit die Eigenschaft
als eingeborener Sohn Gottes zuerkannt.

Ein zweites Mal kommt Gilbert auf unser Problem bei der

Erklärung von Phil. 2,10 1 zu sprechen. Hier finden wir den Text,
der einem Gaufrid von Clairvaux 2 den Anlaß gegeben hatte, Gilbert
des Adoptianismus zu zeihen. Bereits Denifle3 hat aber
nachgewiesen, daß es sich bei den inkriminierten Worten nicht um die eigene

Meinung des Gilbert handelt, sondern um einen Text aus Ambrosiaster

— wir haben ihn eingangs bereits gebracht —, den er nach der Art
von Sic et Non dem anderen, Augustinus entlehnten, eindeutig den

Adoptianismus ablehnenden gegenüberstellt :

« Propter quod et Deus ilium » secundum hominem « exaltavit », et
qualiter, addit, et « illi » secundum hominem « donavit nomen, quod est

super omne nomen ». Datum est illi per gratiam, quod ab eterno habuerat
per naturam. Ideoque non Deo, sed homini, id est non secundum quod
Deus, sed secundum quod homo est, Christo nomen hoc datum est, ut
cum forma servi nominetur unigenitus filius Dei, « ut in nomine Jhesu
flectatur omne genu », id est « celestium, terrestrium et infernorum », id
est angeli, homines, demones se esse sub illo intelligant, « et omnis lingua »

tarn malorum quam bonorum tandem in fine « confiteatur, quia Jhesus
Christus est Dominus » non solum secundum quod Deus natura, sed etiam
secundum quod homo gratia, « in gloria Dei Patris », ipsa carne in celestcm
habitum commutata. 4

Damit ist eine Anklage abgetan, die vor Gaufrid bereits Gerhoh

von Reichersberg in seinem Liber de novitatibus huius temporis 5, in

1 Cod. Lips. lat. 427 fol. 90V-91.
2 Epistola ad Albinum cardinalem et episcopum Albanensem. De condem-

natione errorum Gilberti Porretani (SSL 185, 592) : In libro etiam Glosarum eius
(i. e. Gilberti) in epistola sancti Pauli super ilium locum «Propter quod Deus
exaltavit illum et dedit illi nomen, quod est super omne nomen (Phil. 2, 9) » ita
est commentatus : « Quibusdam videtur hoc nomen datum homini ; quod nulla
ratione convenit. Hoc enim do [593] num esse Filium Dei, hoc nomen esse Deum,
quod non per solam appellationem, sed per naturam super omne nomen est, quod
non post passionem suam, sed potius a Patre, a quo habet omnia, cum generaretur,
accepit. Hoc ergo non homini datum, nisi forte quis dicat per adoptionem omne
datum ; sed adoptivo Deo non flectitur omne genu nec est in gloria Dei Patris ;

nam nato ex Deo hoc competit. Dicit tarnen apostolus : « Dedit illi nomen » etc.
Quod ideo dico, quia natus accepit, ut per crucem manifestaretur, quod a Patre,
dum generaretur, accepit.

3 Die abendländischen Schriftausleger, 350-358.
4 Cod. Lips. lat. 427 fol. 90V.
6 B. Pez, Thesaurus Anecdotorum novissimus, I, Pars 2. Augsburg (1721),

169 ff. ; E. Sackur, Monumenta Germaniae historica. Libelli de lite III. Hannover



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 269

seiner Schrift : De ordine donorum Sancti Spiritus1 und in seinem

Brief an Bischof Otto von Freising 2, sowie Gerhohs jüngerer Bruder
Arno von Reichersberg in seinem Apologeticus contra Folmarum3
erhoben hatten.

Innerhalb der Schule Gilberts nehmen allerdings die Sententiae
Divinitatis eine eigenartige Stellung ein. Wohl zitieren sie im Contra
die auch sonst häufig auftretende dem Ambrosius zugeschriebene
Sentenz : Volvi et revolvi divinam scripturam et non inveni, quod
Filius Dei diceretur adoptivus. Sie referieren aber, ohne selber Stellung
zu nehmen, zwei Lösungen, deren erste Christus Adoptivsohn Gottes

nennt, die Ambrosianische Sentenz von Christus als Gott deutet, aber
eine doppelte Adoptivsohnschaft unterscheidet : die erste kommt
demjenigen zu, der, da er vorher schon Sohn eines anderen ist,
adoptiert wird ; die zweite ist demjenigen gegeben, der, ohne vorher
Sohn eines anderen zu sein, sola gratia et adoptione habet quicquid
habet. Die zweite referierte Lösung geht dahin, daß Christus natürlicher

Sohn Gottes sei, weil er aus der Substanz des Vaters sei, oder,

wenn ihm dies auch nicht zukomme, sobald er geboren werde, für
Gott geboren werde, d. h. heilig, unschuldig, gerecht, unbefleckt usw.
In diesem letzten Sinn werde Christus als Mensch sehr wohl natürlicher
Sohn genannt. 4

Wir werden sehen, daß die zweite Art der Adoptivsohnschaft noch
für die Gilbertinerschule von Bedeutung wird, und daß die zweite
Art der natürlichen Sohnschaft, so merkwürdig sie auch erscheinen

mag, auch noch innerhalb der scholastischen Spekulation zu Ehren
kommen sollte. Jedenfalls geben uns die Sententiae Divinitatis einen

Beweis dafür an die Hand, daß beide bereits in der ersten Hälfte des

XII. Jahrhunderts bekannt waren.

(1897), 288 ff. — Admont, Stiftsbibliothek, Ms. Nr. 434, Seite 146. — Man vgl.
H. Denifle, Die abendländischen Schriftausleger, 341 f.

1 Reichersberg, Stiftsbibliothek, Pergamenthandschrift Nr. VIII fol. 117.
Man vgl. H. Denifle, Die abendländischen Schriftausleger, 346.

2 B. Pez, Codex Diplomatico-Historicus Epistolaris. Thesaurus anecdo-
torum novissimus, VI, Pars I. Augsburg (1729), 570 f. — Man vgl. H. Denifle,
a. a. O. 342.

3 Arnonis Reicherspergensis Apologeticus contra Folmarum. Ed. C. Weichert.
Lipsiae (1888), 11 f. — Man vgl. Clm. 1439, Seite 11. Ferner H. Denifle, Die
abendländischen Schriftausleger, 343.

4 B. Geyer, Die Sententiae Divinitatis. Ein Sentenzenbuch der Gilbert'schen
Schule. Aus den Handschriften zum ersten Male herausgegeben und historisch
untersucht. Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Bd. VII,
Heft 2-3. Münster i. W. (1909), 100* f.



2J0 Die Stellungnahme der Scholastik

Eindeutig und klar ist in unserer Frage der in nächster Nähe
Gilberts stehende Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 686.

Vor allem sei betont, daß derselbe eine Erklärung des Gilbert'schen
Kommentars darstellt. Mit besonderem Nachdruck wird nun hier
zu Rom. i in Abrede gestellt, daß Christus Adoptivsohn Gottes

genannt werden könne in der Weise, wie er als Geschöpf bezeichnet
werden kann. Als ausschlaggebender Beweis dafür kommt auch hier
die bereits verschiedentlich erwähnte Ambrosiusstelle zur Geltung,
nach der eben Autoritäten, die eine solche Bezeichnung gestatteten,
fehlen. 1 Damit ist allerdings der Widerstand gegen eine solche

Zuteilung einer Adoptivsohnschaft an Christus schon bedeutend
geschwächt, insbesondere dadurch, daß auf ihre innere Unmöglichkeit
kein Gewicht mehr gelegt wird. Wie sich dies auswirkte, sollte die

Zukunft lehren. Der Paulinenkommentar des Cod. Paris. Nat. lat. 686

hielt aber vorläufig noch daran fest : Durch die Vereinigung beider
Naturen ist Christus ein Gnadengeschenk geworden. Denn was wäre
eine größere Gnade für den Menschensohn, als daß er Sohn Gottes
ist. Was der Sohn Gottes durch die Natur besitzt, hat der Sohn des

Menschen durch die Gnade, und das Gleiche ist dem Gleichen, insofern

er Gott ist, Natur und, insofern er Mensch ist, Gnade. 2

1 Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 35.
2 Cod. Vat. lat. 686 fol. 35 : Hic autem in tempore factus est gigas gemine

substantie, ut iam non solum esset Deus, sed etiam homo, nec solum Dei filins,
sed etiam hominis filius. Et dicitur etiam Deus consortio alterius nature et
etiam Dei filius respectu relationis ad alium facte. Unionem enim oppositarum
naturarum in eodem notât. Hoc solitudinem excludit, ut dicatur etiam Deus

propter humane nature consortium et dicatur etiam filius Dei propter
relationis ad Mariam facte respectum. Per hanc ergo unionem naturarum collatum
est Christo beneficium gratie. Que enim maior gratia homini quam ut sit Deus.
Vel que maior filio hominis quam ut sit filius Dei. In hanc ergo gratiam pre-
paratus est Christus homo ab eterno, non, ut quod ei gratia est, ipse fieret, sed,

ut id, quod ab eterno est, gratia sibi esse inciperet. Sicque quod Filius Dei per
naturam habet, filius hominis habet per gratiam et idem eidem secundum quod
Deus est, est natura, et secundum quod homo, est gratia. — Ebenso in der
Erklärung zum Hebräerbrief (fol. 68v) : Sed quod ab eterno fuit, nulla consti-
tutio potuit prefinire. Idecque constitutione heres esse non potuit, qui ab eterno
hoc fuit. — Ad quod dicimus eiusdem gratia<(s(> esse hoc dictum, cuius et illud :

predestinatus filius Dei in virtute. Sicut enim, qui Filius Dei est ab eterno, pre-
parari ad hoc non potuit, ut Filius Dei esse inciperet, preparatus tarnen ad hoc,
ut, quod ei natura, secundum quod Deus, ab eterno fuerat, ei in tempore, secundum

quod homo, gratia fieret. Ita, cum ab eterno [fol. 69] sit heres, non potuit
preparari ad hoc, ut esse heres inciperet, preparatus tarnen et constitutus ad
hoc, ut esse heredem, quod ei natura, secundum quod Deus, fuerat, eidem in
tempore, secundum quod homo, gratia fieret.



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 271

Ein zweiter Kommentar zum Hebräerbrief, der sich unmittelbar
im Anschluß an das eben genannte Werk findet und unzweifelhaft
ebenfalls zum Bezirk der Porretaner gehört — er ist eine Erklärung
des Gilbert'schen Textes1 — erweist aufs deutlichste, wie man
bemüht war, unter peinlichster Vermeidung jeglichen Nestorianismus
die paulinische Lehre von der Prädestination Christi zu deuten :

Sicque habes, quod filius dicitur heres et non Pater nec temporaliter
est accipiens hereditatem post Patris decessum, quemadmodum in civili
iure, sed omnia eternalitcr possidens cum Patre. Unde mirum hic videtur,
quod ait apostolus : quem constituit, cum constitutione non sit factus heres,
qui omnia ab cterno possedit cum Patre. Constitutio namque semper
precedit rem, cuius est et earn factam comitatur. Cuius tarnen dicti intelli-
gentia non multum habebit difficultatis, si quis duplicem in Christo naturam
attendat, secundum quod de ipso videntur dici et dicuntur opposita et etiam
eadem alio et alio modo dicuntur, ut quod sibi secundum alteram naturam
substantia est [et] natura, secundum reliquam sit sibi gratia. Unde illud :

quicquid habet Filius Dei per naturam, habet filius virginis per gratiam.
Quod tarnen caute intelligendum, ne ex his verbis somnies in Deo, ubi
omnimoda est simplicitas rerum, pluralitatem ; sed eiusdem rei multi-
plicem attendas appellationem. Hec nota enim collectionis, scilicet quicquid

colligit ibi multiplicitatem vocabulorum, non diversitatem rerum.
Similiter vero et, cum audis : habet Filius Dei, habet filius virginis, non
intelligas alium et alium filium, sed alius et alius eundem filium, et sie

quoque non attendas alium et alium habere, quod esset Nestorianum,
sed unum et eundem secundum aliud et aliud, quod est catholicum. Idem
quippe est Filius Dei, qui est filius hominis. Qui enim est infectus, idem
est factus. Sed secundum quid infectus Secundum quod Deus et Dei
Filius. Secundum quid vero factus Secundum quod homo et virginis
filius. Unde, cum dicitur : habet Filius Dei et habet filius virginis, non
repetitur habet ex intellectu alterius persone, sed ex intuitu alterius nature,
ut sit sensus : quod habet Christus secundum divinam naturam, illud
habet et secundum humanam. Sed tarnen alio modo, quia secundum quod
Deus est sibi natura, secundum quod homo est sibi gratia. Non ergo stupeas,

1 Die folgende Stelle erläutert so Gilbert zu Hebr. 1 (Cod. Lips. lat. 427
fol. 118): Unxit, inquam, »pre partieipibus suis», Sanctis, scilicet, qui etiam
eadem gratia uneti sunt. Sed tu gratia plenus es, illi vero de plenitudine tua
aeeipiunt. Attende, quod Christus hoc loco dicitur Deus, in quo Fotinus destrui-
tur, qui eum purum hominem putat nec semper fuisse, sed ex Maria initium
habuisse. Arrius vero Deum esse concedit, sed adoptivum. Et in argumentum
sui erroris assumit, quod hic propheta eum habere Deum significat dicens : tuus
Deus. Quod ipse et in evangelio confitetur dicens : Deum meum et Deum vestrum.
Non enim intelligit vere dici posse ilium, qui vere Deus est, Deum habere. Quod
tarnen, secundum quod Deus est homo, recte conceditur, secundum quod etiam
Deus unetus verissime dicitur, in cuius sacramento olim reges et sacerdotes
ungebantur.



272 Die Stellungnahme der Scholastik

cum dicitur heres constitutus vel Filius Dei predestinatus. Talia enim ad
humanam, non ad divinam referuntur naturam, secundum quam potuit
predestinari et heres constitui, secundum quod tarnen constitutione aliquid
esse inciperet, sed ut, quod prius, dum erat omoysion, solum erat natura,
sibi esse inciperet gratia. Cum enim esse Deum, quod numquam esse

cepit, — hoc enim ab eterno fuit — sibi solummodo esset natura, sibi
in tempore facto homini cepit esse gratia. Sic et cum esset ab eterno
heres secundum quod Deus, per gratiam secundum quod homo est heres

constitutus, ut, quod sibi erat natura secundum quod Deus, fieret sibi
gratia secundum quod virginis filius. Quod in patenti potest exemplo
demonstrari : Alicui non ordinato discretio solummodo est natura ;

eras vero eidem ineipiet esse gratia in sacerdotium promoto. 1

Auch hier wird es also auf die gnadenhafte Personeneinheit
zurückgeführt, daß die Gottessohnschaft, die Christus als Gott natürlich war,
dem Sohn der Jungfrau zuteil wurde. Es wird aber, wenn Christus
die Adoptivsohnschaft abgesprochen wird, dies nur im Gegensatz

zu einem Arianismus getan, der Christus als Menschen damit die natürliche

Sohnschaft abstreiten möchte.
Es ist den Porretanern ohne Zweifel als Verdienst anzurechnen,

daß sie den Sinn des Gnadenhaften an der Sohnschaft Christi des

Menschen scharf herausgearbeitet und gegenüber der Adoptivsohnschaft

deutlichst abgegrenzt haben. Sie konnten es darum auch bei
einer solchen Ziselierung der Begriffe wagen, das Wort adoptiv weniger

ängstlich zu gebrauchen. Wir sahen bereits, daß sie schon

frühzeitig von einer Adoption des Menschen Christus nur deshalb nicht
die Rede haben wollten, weil von Seite der Häretiker dem ein perverser
Sinn unterschoben worden war. Wir finden Äußerungen dieser Art
auch bei Radulphus Ardens. 2 Dementsprechend wird auch von ihm,
um ja nicht einer häretischen Deutung Raum zu geben, das Axiom
« quidquid habet Filius Dei per naturam, habet filius hominis per
gratiam », bestimmt. Eine gegnerische Sophistik möchte daran das

Argument knüpfen : « Sed Filius Dei habet per naturam, ut sit Filius
Dei et Deus : ergo filius hominis est gratuitus et adoptivus filius Dei
et Deus ». 3 Radulph bemerkt dem gegenüber : Sed auetoritas illa sie

1 Cod. Paris. Nat. lat. 686 fol. 71.
2 Speculum universale, Cod. Vat. lat. 1175 fol. 116: Sed, etsi posset dici

secundum hominem filius Dei adoptivus, tarnen propter hereticos contradicitur,
qui eum creaturam et adoptivum predieaverunt. — In den Quästionen des Simon
von Tournai findet sich unser Problem nicht behandelt. Seine Summe ist mir
gegenwärtig, ebenso wie die englischen Porretanerhandschriften, nicht zugänglich.

3 Cod. Vat. lat. 1175 fol. 116.



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 273

intelligenda est : quidquid est Christus natura, inquantum est Filius
Dei, est idem gratia, inquantum est filius hominis. Quidam vero sie

exponunt : Quidquid est subiectum naturalis potentie Christi, est

subiectum gratuite eiusdem potentie. 1 Der mit dem Cod. Paris. Nat.
lat. 686 in engem Zusammenhang stehende Römerbriefkommentar des

Cod. C. 57 der Vallicellana schreibt sodann : Hanc ergo dictionem
eius negemus non significatione falsitatis, sed suspicione abusionis, ne

scilicet, cum dicatur esse filius Dei adoptione, intelligatur non esse

filius Dei veritate, cum et filius sit adoptione secundum quod homo
et filius Dei veritate essentie secundum quod Deus.

Vielleicht ist es dem Einfluß des Porretanismus zuzuschreiben,
daß die Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 wohl mit Rücksicht auf
die natürliche und ewige Sohnschaft Christi absolut die Adoptivsohnschaft

Christi ablehnt, dann aber beifügt : Sed tarnen concedi potest
cum determinatione, quod fuit filius adoptivus secundum quod homo,
id est humana eius natura adoptata est ad bonum eternum. Adop-
tionis quippe vocabulum temporalitatem et inceptionem importât.
Unde non simpliciter conceditur Christus esse filius adoptivus. 2 Es

wird hier allerdings nicht ganz eindeutig gesagt, ob unter dem bonum
eternum die natürliche Sohnschaft zu verstehen sei, zu der die

Menschheit aufgenommen worden ist. Der Sinn der Stelle legt dies

aber nahe. Dazu ist aber auch ganz deutlich, daß das adoptivus von
einem adoptare hergeleitet wird, dem nicht mehr der eindeutig
juristische Begriff verbunden ist, wie dies außerhalb der Porretaner-
schule geschieht.

4. Die Summa Sentenfiarum und ihr Kreis.

Der Summa Sententiarum verdankt die Theologie in unserer Frage,

wenn nicht einen neuen Gedanken, so doch wenigstens die glückliche

Förderung der terminologischen Umrahmung. Auch sie weiß, daß die

Behandlung der Frage an die Grenzen der Häresie führt. 3 Auch sie

betont, wie bereits die Abaelardianer, daß die Adoption das Dasein

des zu Adoptierenden als Nichtsohn bereits voraussetzt. Ihr letztes

1 Ebenda.
2 Fol. 59V.
3 Tr. 1 c. 18. Rouen (1648), 434 D : Ambrosius quoque multis argumentis

probat adversus Arrium, quod non sit creatura Christus vel adoptivus filius.
— In der Summa de sacramentis Hugos von St. Viktor fand ich das Problem
nicht behandelt.

Divus Thomas. 18



274 Die Stellungnahme der Scholastik

Wort zur Frage lautet : Christus als Mensch ist Sohn Gottes werde
durch die Natur noch durch Adoption, sondern — und das ist der neue
Terminus — durch Vereinigung. 1 Und dies in völlig gleicher Weise,
wie auch Ewigkeit, Unendlichkeit, Unsterblichkeit ihm zukommt.
Wir würden sagen : durch Idiomenkommunikation.

Im Wesentlichen schließt sich der Summa Sententiarum die

Sentenzensammlung des Cod. Vat. lat. 1345 an 2, die obendrein eine

Fülle von Autoritäten zur Frage bringt. Vom Magister Omnebene 3,

der sich in der Frage nicht eindeutig entscheidet, wird die Lehre der
Summa wenigstens erwähnt.

Merkwürdig ist nun, wie die ebenlalls zum Bereich Hugos von
St. Viktor gehörige Sentenzensammlung des Cod. lat. 208 der Biblio-
teca Abbaziale von Montecassino den bereits erwähnten Werken gegenüber

abfällt. Nachdem sie eine Reihe von Sentenzen aufgezählt hat,
bringt sie es nur zu der Zusammenfassung : Notandum, quod, quamvis
Christus non sit filius Dei per naturam secundum quod homo, quia
non est unius substantie cum Patre secundum quod homo ; non tarnen
est adoptivus. Adoptivus enim est, qui, cum Patris esset non-filius,
adoptatur in filium. Set non (Seite 159) prius homo ille fuit quam
ipse fuit Filius Dei. 4

Zu dieser Umgebung gehören nun die Sentenzen des Cod. Vat.
Barb. lat. 484, die sich zwar gegen die Adoptivsohnschaft aussprechen
und sogar eine natürliche Sohnschaft fordern, dabei aber der Natur
einen Sinn unterschieben, der sich mit dem Wesensbestandteil des

Nichtadoptiven, wie wir es bisher kennen gelernt haben, deckt. Man
lese nur : Argumentum hoc : qui natura filius alicuius est, de ipso
natus est, verum est, set in nichilum fit. Sic enim accipitur a natura,
id est ab ipsa conceptione. Sic enim intelligi debere ostendit Gregorius

1 A. a. O. : Si ergo quaeratur a me : est Christus filius Dei concedam,
sed cum determinatione : Christus secundum quod homo est filius Dei. Si dica-
tur, per naturam an per adoptionem neutrum concedam ; sed per unionem.

2 Fol. 24V : Si queritur : Christus est filius Dei per naturam concedendum
est, sed non [nisi] cum determinatione. Christus secundum quod homo est Filius
Dei per naturam vel per adoptionem Neutrum concedendum est. Sed per
unionem. XJnde apostolus : Qui predestinatus est Filius Dei in virtute etc. Pre-
destinatio enim non, secundum quod Deus est, sed, secundum quod homo,
convenit.

3 Quidam dicunt, quod persona ilia, que habet esse ex Verbo et anima et
carne, dicitur Filius Dei per gratiam vel etiam per unionem, quia in ea est
unitus Filius Dei. — Man vgl. A. GietI, Die Sentenzen Rolands, 179, Anm.

4 Seite 158 f.



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus ' 275

in moralibus ita dicens : Aliud est homines natos per gratiam adop-
tionis recipere, aliud est per virtutem divinitatis Filius Dei ab ipsa
conceptione prodire. 1 Damit war auf jeden Fall der peinlichen
Ausschaltung der natürlichen Sohnschaft in Christus dem Menschen ein

Ende gemacht, andererseits aber der Begriff der natürlichen Sohnschaft
in einer Weise umgedeutet, die Bedenken erregen muß und leicht
zu den Folgerungen führen konnte, die wir bereits aus der zweiten

Fassung der natürlichen Sohnschaft in den Sententiae Divinitatis
kennen.

Es ist zudem damit eine Strömung eingeleitet, die auch Gelehrte

von Bedeutung erfassen sollte. So vor allem Petrus von Poitiers, der
die Frage allerdings nur reichlich oberflächlich berührt2 und sich

hauptsächlich bloß um einen Ausgleich, der sich gegenseitig
widersprechenden Augustinus- und Ambrosiussentenzen im orthodoxen
Sinn bemüht. 3 Dann aber erscheint das seit Abaelard übliche Argument

gegen den Adoptianismus in der Form : Quare autem non sit
ûlius adoptivus, dictum est, quia ab initio habuit plenitudinem omnium
gratiarum, quia unctus est oleo laetitiae prae consortibus suis et requie-
vit super eum spiritus sapientiae et intellectus etc. 4

Damit wird ausdrücklich gesagt, daß der Besitz der Gnaden
Christus allein deshalb nicht zum Adoptivsohn mache, weil er bereits

von allem Anfang an gegeben war. In die Fußstapfen des Petrus von
Poitiers tritt hier Stephan Langton und sein Anhang. Man höre ihn
selber :

Nobis tarnen non videtur, quod sit filius adoptivus. Quod per simile
ostendimus : Hec est vera : Christus de non vidente factus est videns.
Antequam enim esset homo, non videbat in illo sensu videndi, quo videt
secundum quod homo : et ita hec est vera : de non vidente factus est videns.
Non tarnen est illuminatus, quia hec dictio illuminatus notât, quod in ilia
natura, qua esset illuminatus, fuisset quandoque non videns sive cecus,
et ita notât quandam interruptionem videndi sive cecitatem secundum

1 Fol. 43V.
2 Sentenzen, lib. 4 c. 14 (SSL 211, 1192 f.).
3 A. a. O. 1193 : Cum ergo quaerit aliquis, an alicui datum sit ex tempore,

quod sit Filius Dei, numquam simpliciter respondendum, ne sugillet quis arctando
circa personam vel naturam ; sed hoc respondendum : humanae naturae est datum,
ut uniretur Filio Dei ex tempore, non dico, quod esset, ut ipse sit Filius Dei.
Christo datum est in tempore, ut ipse ens homo sit Filius Dei, non, ut sit Filius
Dei. Hoc enim aeternum, illud temporale ; hoc naturali datione habet, illud
gratuita ; hoc per divisionem dicitur, illud per compositionem ; hoc in divina
natura habet, illud in humana.

4 Sentenzen, lib. 4 c. 10 (SSL 211, 1182).



276 * Die Stellungnahme der Scholastik

eandem naturam. Similiter hoc nomen adoptivus notât, quod secundum
illam naturam, qua quis adoptatus fuerit, quandoque fuit sine gratia. Quod
verum est in quolibet homine puro. Omnes enim nascimur filii ire et post
adoptamur per gratiam. Sed Christus, quam cito fuit homo, habuit gratiam
natura, (numquam habet gratiam j> numquam fuit sine gratia. Quare non
est filius adoptivus. 1

Mit Langton gehen hier eine Glosse zur Paulinenglosse des

Lombarden im Cod. Vat. Ottob. lat. 86 2, die jedenfalls Langton
selber entnommen ist, sowie Gaufrid von Poitiers. 3

Langton weiß sich aber sehr wohl vor den schlimmen Folgerungen,
die sich aus einer solchen Lehre ergeben könnten, in acht zu nehmen.

Nach ihm ist nämlich diese Nichtadoptivsohnschaft noch keine natürliche

Sohnschaft 4, sondern eine Sohnschaft per gratiam. 5 Auch Adam

1 Zu Rom. 1 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter, Cod. a X 19, Seite 3).
2 Fol. 2v : quod non dicitur adoptivus, quia hoc nomen adoptivus notât,

quod aliquando fuisset sine gratia. Quod falsum est de Christo, quod verum
est de puro homine. Simile de non vidente. Christus factus est videns, non tarnen
illuminatus, quia notatur per hanc dictionem illuminatus, quod in eadem natura
fuisset cecus.

3 Summe (Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 220 fol. 107V) : Ideo dicunt
magistri, quod non est filius adoptivus. Quod per tale simile ostendunt : de non
vidente factus est videns. Antequam enim esset homo, non videbat in illo sensu
videndi, quo videt secundum quod homo. Non tarnen hec vera est : filius Dei est
illuminatus, quia hec dictio illuminatus notât, quod in illa natura fuerit quandoque

non videns seu cecus ; et ita notât quandam interruptionem videndi seu ceci-
tatem secundum naturam. Similiter hoc nomen adoptivus notât, quod secundum
naturam, qua quis adoptatur, fuit quandoque sine gratia. Et hoc verum est de
quolibet alio homine. Sed Christus, quam cito fuit, <(nonj> habuit gratiam. Unde
patet, quod non simile de creatus, quia nichil aliud notatur, nisi quod de novo
fiat homo.

4 Auf eine Beweisführung in dieser Richtung scheint eine Glosse des Cod.
Paris. Mazarin. lat. 758 hinzudeuten. Sie findet sich am Rand zum Text des
Lombarden : quia non per adoptionem, sed per unitionem filius virginis esse dicitur
(Sentenzen 3 dist. 10 c. 2. —- Quaracchi, 595 n. 68) und hat den Wortlaut: Sed

videtur, quod unio divinitatis ad humanitatem numquam fuerit nisi naturalis,
aut quod nunc non sit naturalis, quia, antequam Christus esset homo, non fuit.
(Fol. 107V.) Ein wohl noch vor, sicher aber nicht lange nach der Verurteilung des

christologischen Nihilismus geschriebener im Zusammenhang mit Quästionen aus
dem Umkreis Odos von Ourscamp auftretender christologischer Traktat des
Cod. Vatic. Reg. lat. 135 scheint diese Ansicht sogar zu vertreten. Wenigstens
beginnt der Text einer Frage folgendermaßen : Queritur, quomodo Augustinus
dicat susceptum hominem ad ha[io5]bendam naturaliter personam sapientie
Patris, cum alibi dicat, quod in unitate persone assumptus est homo ille, gratie
est, non nature. — Solutio : Naturale duobus modis dicitur : et quod est de
substantia rei, et quod est originale, id est ab origine creationis sue datum. (Fol. 104V).

5 Zu Hebr. 1 (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter, Cod. a X 19, Seite 201) :

Ergo Christus secundum carnem est filius Dei. Ergo naturalis vel adoptivus.



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 277

wäre, sobald er nur von seiner Erschaffung an die Tugenden besaß,

nicht Adoptivsohn Gottes gewesen. Langton vergißt auch nicht zu
bemerken, daß er deshalb die Bezeichnung Christi als Adoptivsohn
ablehnt, weil dieselbe jegliche natürliche Sohnschaft ausschließt. 1

Als eigentlicher Erbe der Summa Sententiarum ist hier der

Lombarde anzusprechen, obwohl sich nicht leugnen läßt, daß er in
seinem Paulinenkommentar auch deutlich unter dem Einfluß Gilberts
de la Porree steht. So finden wir gerade in dem Cod. Paris. Nat. lat. 686,
der uns reiches Material aus der Porretanerschule geliefert hat, auch
ein Bruchstück aus dem Kommentar des Lombarden, in dem dieser

entschieden die Einsohnschaft Christi betont2 und dann mit den

dialektischen Mitteln der Zeit eine Bestimmung des Satzes, daß

Christus secundum quod homo Sohn Gottes sei, dahin gibt, daß
derselbe nur annehmbar sei, wenn das secundum die Einheit der Person

Quorum utrumque falsum. Constat enim, quod secundum carnem non potest
esse filius Dei naturalis nec adoptivus, quia adoptivus dicitur ille, qui cum prius
esset non-filius, deinde per gratiam fit filius, sicut illuminatus dicitur ille, qui,
cum prius esset non-videns, postea per miraculum visus confertur. Sicut ergo
ille, qui continue ante fuit videns et adhuc videt, non potest dici illuminatus,
sic nec Christus potest dici filius adoptivus, qui numquam non fuit filius. Sumatur
ut privetur communiter omnem filliationem Similiter, si Adam ab ipsa crea-
tione sive in prima creatione haberet virtutes, non esset ante peccatum filius
adoptivus. Non valet ergo hec argumentatio : Christus est filius Dei per gratiam :

ergo est filius adoptivus. — Man vgl. auch S. 198.
1 Zu Philipp. 2 (Salzburg, Stiftsbibliothek v. St. Peter, Cod. a X 19, Seite 153):

Sed, cum Christus dicatur creatum, licet esset, antequam esset creatus, quare
non similiter dicitur filius adoptivus, cum ex tempore habuit gratiam et non ante.
Ideo scilicet, quia hoc nomen adoptivus non solum notât, cum de Christo dicitur,
(non) per gratiam habuisse, sed etiam privat omne esse filium naturalem. —
Auch die bereits erwähnten Glossen des Cod. Vatic. Ottob. lat. 86, die übrigens
aus allen möglichen Autoren zusammengetragen sind, bemerken zum Text des
Lombarden : Sed predestinatus est ad hoc secundum quod homo, quia per gratiam
hoc accepit (SSL 192, 1311 C) am Rande: scilicet ut filius Dei sit. Immo certe
per naturam. Intellige coniunctim. Sic per gratiam factum est, ut ille homo sit
filius Dei. (Fol. 3V.)

Die gleiche Rücksicht auf die natürliche Sohnschaft macht sich auch in
Langtons Quästionen geltend. Man vgl. Cod. lat. 430 der Bibliothek von Chartres,
fol. i 50V f.

2 Fol. 75 : Dei ergo Filius hominis filius factus est, natus secundum nature
veritatem ex Deo Dei Filius et secundum veritatem nature ex homine hominis
filius, ut non adoptione vel appellatione, sed vere in utraque nativitate filii nomen
nascendo haberet et esset verus Deus et verus homo unus filius. Non ergo duos
Christos vel duos filios secundum Deum et hominem unum filium confitemur,
quem et propterea unigenitum dicimus manentem in duabus substantiis sive
naturis non confusis neque immixtis. — Das Stück ist zu Rom. 1 (SSL 191, 1306).



278 Die Stellungnahme der Scholastik

zum Ausdruck bringe. 1 Wenn nun trotzdem der Lombarde von Gerhoh

von Reichersberg des Adoptianismus geziehen wird, dann geschieht
dies mit deutlichem Hinweis auf die Erklärung von Phil. 2, 10. 2 Wie
aber Denifle 3 bereits dargetan hat, stellt an dem genannten Ort der

Lombarde, ebenso wie bereits Gilbert getan hatte, nach Art von Sic

et Non sich entgegengesetzte Vätersentenzen einander gegenüber. Um
diese Absicht deutlich zu machen, fügt er noch eine Anleitung bei,
wie dieser Gegensatz zwischen Augustinus und Ambrosiaster
ausgeglichen werden könnte :

Cave, qualiter intelligas virorum illustrium Ambrosii et Augustini
verba premissa, ne sibi contraire putentur. Scito ergo, quia est donatio
naturalis et est donatio gratuita. Naturali donatione dedit Pater nomen,
quod est super omne nomen Deo Filio, non homini, id est Christo, secundum
quod Deus, non secundum quod homo. Nec fuit aliud dare quam sibi
equalem generare. Gratuita vero donatione dedit homini Christo, non
Deo, quia Christus non inquantum Deus, sed inquantum homo, non per
gratiam adoptionis accepit nomen Dei, sed per gratiam unionis, ut non sit
adoptivus Deus, sed verus, cui flectitur omne genu. 4

Eindeutig ist der Lombarde auch wieder in der Erklärung zu
Hebr. 1, 4 ff.-6, wo er dem Menschen Christus ausdrücklich die

Adoptivsohnschaft ab- und die wirkliche Sohnschaft zuspricht, die

allein die zu Beginn des Hebräerbriefes ausgesprochene Erhebung des

Menschen Christus über die Engel zu rechtfertigen vermag. 8

In seinen Sentenzen bleibt er diesem Standpunkt treu. Man

fühlt dabei genau die Geste gegen die Abaelardianer, wenn er betont,
daß Christus der Mensch nicht so Sohn durch die Natur genannt
werden könne, wie er Gott durch die Natur heiße ; denn er sei nicht

1 Fol. 76 (SSI, 191, 1311).
2 De ordine donorum Sancti Spiritus. Augustinerbibliothek Reichersberg

in Oberösterreich, Pergamenthandschrift n. VIII fol. 117. — Man vgl. den Text
bei H. Denifle, Die abendländischen Schriftausleger, 346 f.

3 Ebenda, 351 ff.
4 Cod. Vat. lat. 144 fol. 186 (SSL 192, 238). —Man vgl. H. Denifle, Die

abendländischen Schriftausleger, 356.
5 SSL 192, 407 ff.
6 SSL 192, 408: Ideoque addit : prae Ulis i ci haereditavit, id est habuit,

nomen differentiae. Et hoc prae Ulis, id est nomen valde differens a nomine
angelorum, hoc est nomen, quod super omne nomen, scilicet Deus sive Filius
Dei. Quod revera dignius est illo, quo illi dicuntur angeli, id est nuntii. Filii
enim nomen proprietatem ostendit, non adoptionem, quia nisi esset proprius
Filius, non posset ex hoc apostolus amplitudinem honoris asserere. Proprius
autem Filius est de ipso Patre genitus. Si autem adoptionis gratia esset filius,
non solum Patre, sed etiam angelis minor esset.



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 279

durch das Sohn, durch was er Gott ist. Durch die Proprietät des

Geborenwerdens sei er nämlich Sohn, durch die Natur der Gottheit
sei er Gott. Wenn er aber trotzdem Sohn durch die Natur oder Sohn

der Natur heiße, dann deswegen, weil er natürlicher Weise Sohn sei,

d. h. die gleiche Natur besitze wie der Zeuger. 1 Gegen eine
Adoptivsohnschaft wird auch hier der wirklich klassisch gewordene Grundsatz

geltend gemacht, daß eine solche das Vorausbestehen des zu
Adoptierenden voraussetze. 2 Vielleicht geschieht es dabei mit Rücksicht
auf die Porretaner, daß der Lombarde sich bemüht, den Sinn der

Augustinussentenz3, nach der Christus nicht filius gratia sei, dahin

festzulegen, daß hier unter gratia eben gratia adoptionis zu verstehen
sei, nicht die gratia unionis, durch die der Sohn Gottes zum Menschensohn

und der Menschensohn zum Gottessohn werde. 4

Welche Bedeutung man dem von uns soeben als klassisch
bezeichneten Argument gegen die Adiptivsohnschaft beimaß, läßt sich

daraus ersehen, daß man noch nachher auf die Diskussion desselben

ein besonderes Gewicht legte. So z. B. in der fälschlich dem Petrus

von Poitiers zugeschriebenen Sentenzenglosse 5 oder auch in der

Sentenzenabbreviation des Cod. lat. 65 der Nationalbibliothek von
Luxemburg. Die letztere schreibt :

1
3 dist. 10 c. 2. Quaracchi, 595 n. 87 : Non autem sie dicitur filius natura,

11t dicitur Deus natura ; non enim eo filius est, quo Déus est, quia proprietate
nativitatis filius, natura divinitatis Deus est ; et tarnen dicitur natura vel naturae
filius, quia naturaliter est filius, eandem scilicet habens naturam, quam ille, qui
genuit.

2 Ebenda : Adoptivus autem filius non est, quia non prius fuit et post-
modum adoptatus est in filium, sicut nos dieimur adoptivi filii, quia, cum nati
fuerimus irae filii, per gratiam facti sumus filii Dei. Christus vero numquam
fuit non filius ; et ideo non est adoptivus filius.

3 In Johannis evangelium, tr. 82 n. 4 (SSL 35, 1844).
4

3 dist. 10 c. 2. Quaracchi, 596 n. 69 : Ex his evidenter ostenditur, quod
Christus non sit filius gratia adoptionis. Ilia enim gratia intelligitur, cum
Augustinus eum non esse gratia filium asserit ; gratia enim, sed non adoptionis,
immo unionis, Filius Dei est filius hominis et econverso.

6 Neapel, Biblioteca Nazionale, Cod. VII C 14 fol. gôv : « Si vero queritur ».

Adoptio preexistentiam adoptati requirit et quod non sit filius. Et ideo Christus
non est adoptivus, quia non fuit non-filius, antequam haberet gratiam. Set, cum
creare non-precedentiam existentie requirat, quare non dicitur adoptivus, licet
prius non fuerit, sicut prius dicitur creatura, licet prius fuerit. — Responsio :

Illud, ratione cuius est creatura, prius non fuit, et dicitur inde Christus creatura,
quia ipse ineepit esse, quod ipse prius non fuit. Set ipse, etsi fuerit, antequam
esset per gratiam, non tarnen fuit non-filius. Et ideo non est adoptivus, quia
adoptare est de non-filio facere filium, quod non est factum in Christo. •— Man
vgl. in diesem Zusammenhang auch die Glosse zu i dist. 5 c. i (Quaracchi, 48 n. 63),



28o Die Stellungnahme der Scholastik

Item queritur, si secundum quod homo est filius Dei. Ad quod dicitur :

Si secundum expressionem notât, potest concedi, ut sit sensus : ipse, qui est
homo, est filius Dei ; si autem causa notetur, falsum. — Rursus queritur,
si Christus secundum quod homo adoptivus filius sit. Quod videtur, quia
per solam gratiam factus est filius hominis et ideo adoptivus. Ad hoc

dicitur, quod Christus Filius Dei est Patris natura, non gratia ; filius vero
virginis natura et gratia ; non tarnen adoptivus, quia non gratia adoptionis,
sed unionis factus est filius virginis prius nec non-filius postea factus
est filius, sicut nos, qui prius fuimus filii ire et postea efficimur adoptivi
per gratiam. 1

Umgekehrt fällt bei dem sonst doch dem Lombarden so eng
verbundenen Magister Gandulphus von Bologna auf, daß er sich fast
ausschließlich auf die Analyse bezw. Erklärung von Vätersentenzen

beschränkt2, nicht aber das klassische Argument gegen den Adop-
tianismus bringt. 3 Dagegen bemüht er sich noch eingehender als der
Sentenzenmeister um die Fixierung des Unterschiedes zwischen Gnaden-

haftem und Naturhaftem in der Sohnschaft. Dabei fällt auf, daß er
u. a. von Christus sagt : « naturaliter et gratia est filius », id est de

Deo nascendo et de homine nascendo est filius, et gratia, id est

die nach dem Cod. Bamberg. Patr. 128 fol. 35V lautet: « Noniam erat hominis
filius », id est postea factus est Dei filius. « An forte ». Procedit iuxta hoc,
quod ipsi possent dicere. Possent enim dicere, quod non prius fuerit homo et
postea factus est Dei filius, sed prius fuerit aliqua alia creatura post in filium
Dei mutata. Et sic dogmatizavit Mani[cheus] asserens non fuisse verum hominis
filium, sed assumpsisse corpus fantasticum. Maximinus vero dicebat primo fuisse
hominis filium, postea factum Dei filium, quia dicebat esse filium per adoptionem.
Unde dicebat : Non invideo Christo facto Deo, quoniam et ego, si volo, possum
fieri Deus.

1 Fol. 127. — Die dem Kardinal Hugo a S. Charo zugeschriebene Sentenzenabkürzung

gibt den Text : Si vero queritur, an Christus sit adoptivus filius secundum

quod homo, respondemus, quod non, sed tantum naturalis. Eandem enim
habet natuta<le)>m quam ille, qui genuit. Adoptivus autem filius non est, quia
non prius fuit et postmodum adoptatus est in filium. Tarnen gratia est filius.
Filius enim Dei est filius hominis et econverso non gratia adoptionis, sed

gratia unionis. Unde Augustinus : Quod unigenitus est equalis Patri, non
est gratie, sed nature. Quod autem in veritate persone unigeniti est assumptus
homo, gratie est, non nature. Christus ergo nec Dei nec hominis est adoptivus
filius, sed Dei naturaliter et hominis naturaliter et gratia filius. (Briigge, Stadt-
bibliothek, Cod. lat. 80 fol. iôov.)

2 Sentenzen, lib. 3 § 93. J. de Walter, Magistri Gandulphi Bononiensis Senten-
tiarum libri quatuor. Wien-Breslau (1924), 342 ff.

3 Angedeutet wird das Argument lediglich in der Form : Quod non sit lilius
adoptivus Christus, Hieronymus super epistolam ad Ephesios ostendit dicens :

« De Christo Jesu dictum est, quod semper cum Pâtre fuit et numquam eum,
ut esset, voluntas paterna precessit. Et ille quidem naturaliter filius est, nos
vero adoptione ». /. de Walter, a. a. O. 343.



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 281

reverentia, qua promptus fuit et paratus secundum humanitatem
obedire Deo Patri, est filius. 1 Damit wäre in Christus Raum gegeben
für eine gnadenhafte Sohnschaft, die einzig und allein in der seiner
Menschheit innewohnenden Ehrfurcht und der Bereitwilligkeit zum
Gehorsam gegenüber dem Vater besteht.

Eine solche Erklärung finden wir nun auch noch in zwei anderen
Werken. Vor allem in der frühen Sentenzenglosse des Cod. Vatic.
Barb. lat. 608, die zu unserer Stelle der Sentenzen des Lombarden 3

dist. 10 c. 2 zum Text : Quod autem in unitate persone unigeniti est

assumptus homo, gratie est 2 die Marginale gibt : id est quod humana
natura unita est persone unigeniti per gratiam, non est per naturam,
id est secundum divinitatis naturam 3

—, zur weiteren wichtigen Stelle
des Lombarden : Christus ergo nee Dei nee hominis est adoptivus filius,
sed Dei naturaliter et hominis naturaliter et gratia filius 4 die gewichtige
Marginale fügt : id est reverentia, qua fuit promptus et paratus
secundum humanitatem obedire Deo Patri ; vel Dei naturaliter, id
est proprietate, que est natura, est filius ; et hominis naturaliter, id
est secundum naturam humanitatis est filius. 5

In gleicher Weise dürften auch die unsere Frage behandelnden
im gleichen Sinn gehaltenen Bruchstücke des Cod. F. 62 (XII.
Jahrhundert) der Biblioteca Vallicellana in Rom auf Gandulph
zurückzuführen zü sein. 6

Auch Udo, der allerdings mit Emphase das klassische Argument
als ausschlaggebendes verwertet, geht in der Behandlung der Frage
eigene Wege, indem er das zugunsten des Adoptianismus ins Feld

geführte Axiom : Quicquid hahuit Filius Dei per naturam, habet

1 J. de Walter, a. a. O. 343, Zeile 9 ff.
2 Quaracchi, 595 f. n. 68.
3 Fol. 82.
4 Quaracchi, 596 n. 68.
6 Fol. 82.
6 Fol. 3 : « Quod autem in unitate persone unigeniti asumtus est homo,

gratie est, non nature », sic expone : id est non per naturalia dona, set per gratuita
et per plenitudinem donorum gratuitorum assumtus et unitus est homo, id est
natura humana, unigenito in unionem persone. Illud scilicet « Dei naturaliter »,

id est proprietate, que natura est, scilicet filiatione ; vel « Dei naturaliter », id
est de Deo nascendo est Filius. « Hominis naturaliter est filius », id est secundum
humanam naturam est filius hominis, id est natus de homine. Vel « naturaliter
est filius hominis», id est nascendo de homine est eius filius. «Et gratia est filius»,
id est revere[n]tia, qua Patri semper fuit promtus et paratus obedire secundum
humanitatem, scilicet karitate est diligens. Gratia est filius Dei, non hominis,
sicut et quilibet bonus gratia est filius, id est karitate diligens.



282 Die Stellungnahme der Scholastik

films hominis per gratiam einer genauen Erörterung unterzieht. Das

per gratiam deutet er vor allem im Sinne des Lombarden für die

gratia unionis, so daß also der Mensch Christus durch die gratia
unionis zum Sohne Gottes wird. Er geht aber den Wegen des Axioms
noch weiter nach und referiert die Einstellung desselben in die

folgende Beweisführung : Was der Sohn Gottes durch die Natur hatte,
besitzt der Menschensohn durch Gnade. Der Sohn Gottes hatte aber

durch die Natur, daß er Gott war. Also hat der Menschensohn durch
Gnade, daß er Gott ist. Was er aber durch Gnade besitzt, hat er erst
seit einiger Zeit. Also ist der Menschensohn seit bestimmter Zeit
Gott und war somit nicht immer Gott. Der Menschensohn ist aber
identisch mit dem Gottessohn. Also war der Gottessohn nicht immer
Gott. — Um derartigen Herabwürdigungen (calumpnia) ein für alle
Male ein Ende zu machen, gibt Udo dem Axiom zwei Erklärungen :

Quicquid habuit Filius Dei etc. : Ex gratia factum est, ut quicquid
habet Filius Dei in divinitate, habet in humanitate. Vel aliter potest
accipi : quicquid habuit Filius Dei per naturam, habet filius hominis per
gratiam, id est Filius Dei factus homo per gratiam habet omne, quod habuit
per naturam, id est nichil eorum amisit, que per naturam habuit. 1

Petrus von Capua greift wieder deutlicher auf den Lombarden
zurück. Bei ihm tritt das klassische Argument gegen den Adoptia-
nismus, dann aber auch die nachdrückliche Behauptung auf, daß

der aufgenommene Mensch durch die Gnade Sohn Gottes sei, nicht
zwar durch die Gnade der Adoption, sondern durch die Gnade der
Union. 2 Auch dort führt er die Gedanken des Sentenzenmeisters

weiter, wo er sich um die Lösung der schon seit den Abaelardianern
schwebenden Schwierigkeit bemüht : Der aufgenommene Mensch ist
Sohn Gottes entweder nach einer Natur oder nach keiner Natur. Im
ersten Fall ist er natürlicher Weise Sohn Gottes und somit nicht aus

bloßer Gnade. Das aber verstößt gegen die Augustinussentenz : lila
summa gratia est, qua homo in unitatem persone est assumptus a

Verbo. Ist er aber nach keiner Natur Sohn Gottes, dann ist er nicht
natürlicher Sohn Gottes und damit auch nicht das Wort Gottes. -

1 Summe (Cod. Bamberg. Patr. 126 fol. 37). Im Frühjahr dieses Jahres
konnte ich das gleiche Werk im Cod. F. 62 fol. 4 der Biblioteca Vallicellana in
Rom feststellen. Die übrigen Handschriften vgl. man bei H. Deni/le, Abaelards
Sentenzen und die Bearbeitungen seiner Theologie [Archiv für Literatur- und
Kirchengeschichte des Mittelalters. I. Berlin (1885), 589, Anm. 2], und M.
Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode, II. Freiburg i. Br. (1911), 394.

2 Summe Cod. Vat. lat. 4304 fol. 55V und Clm. 14508 fol. 51.



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 283

Die Antwort des Capuaners lautet, daß der aufgenommene Mensch

wohl natürlicher Sohn Gottes, dennoch aber dies nach keiner Natur
sei. Dies erklärend fährt er fort : Hec propositio multiplex est : homo

assumptus est filius Dei per naturam. Si enim iste [terminus] est /
per naturam determinet hoc verbum est, falsa est ; si vero determinet
hoc nomen filius, vera est. Sic distinguenda est etiam auctoritas
illa : quicquid habet Filius Dei per naturam, habet filius hominis per
gratiam. Si enim iste terminus per gratiam determinet hoc nomen
Filius, vera est locutio ; si autem determinet hoc verbum habet, falsa
est. Si enim per hunc terminum filius hominis supponatur persona,
filius hominis non per gratiam, sed per naturam habet essentiam

divinam. Si vero per eumdem terminum supponatur substantia, nec

ipse per gratiam habet divinam essentiam, quia ipse non est divina
essentia. 1

Während die im allgemeinen von Präpositinus und Simon von
Tournai abhängige Summe des Cod. Vat. lat. 10754 ganz entschieden

dafür eintritt, daß der Mensch Christus Sohn Gottes nicht durch die

Natur, sondern durch die Gnade, und zwar wieder nicht durch die
Gnade der Adoption, sondern durch die Gnade der Union sei2, nimmt
— und das ist beim sonstigen Charakter seiner Summe nicht weiter
verwunderlich — Präpositinus nicht entschieden Stellung. Er referiert
in seiner Solutio lediglich, und zwar zuerst die Lehre derjenigen,
welche für eine Adoptivsohnschaft Christi eintreten. Hier erscheint
als Argument, daß wir nach dem Apostel Erben Gottes und Miterben
Christi seien und daß darum Christus genau so Adoptivsohn Gottes
sein müsse wie wir. 3 Präpositinus referiert aber auch die gegenteilige

1 Summe. Cod. Vat. lat. 4304 fol. 55V und Clm. 14508 fol. 51.
2 Fol. 23V : Quarto queritur, an iste homo sit adoptivus filius. Quod pro-

batur : Dicit enim Augustinus : Quod Unigenitus est equalis Patri, non est gratie,
sed nature ; quod autem in unitate persone assumtus est homo, gratie est, non
nature. Ergo gratie est, quod iste est filius Dei. Ergo est adoptivus filius Dei.
Econtra Ambrosius : Christus filius est non per adoptionem, sed per naturam.
Et Augustinus super Johannem : Nos sumus filii gratia, non natura ; unigenitus
autem natura, non gratia. — Homo ille non est adoptivus filius Dei, quia non est

illa gratia, de qua dicit Augustinus : quod homo est assumptus, non est nature,
set gratie. Non est intelligendum de gratia adoptionis, set de gratia unionis.
Et ex hoc patet, quod Christus non est factus de non-filio filius, quia ab eterno
fuit filius.

3 Summa (Erlangen. Universitätsbibliothek, Cod. lat. 353 fol. 42V) : Solutio :

Quidam dicunt, quod sit adoptivus filius secundum quod homo, sicut et nos,
quia coheredes ei erimus iuxta illud apostoli : heredes quidem Dei, coheredes
autem Christi. Et quod dicit<[tur) Ambrosius [i. e. : Legi et relegi et Dei filium



284 Die Stellungnahme der Scholastik

Meinung als diejenige seiner Lehrer, die auf Grund des klassischen

Argumentes annehmen, daß Christus nicht durch die Gnade der

Adoption, sondern durch die Gnade der Vereinigung Sohn sei. 1

Es bedeutet lediglich eine Variation in der Terminologie, wenn
der im Zusammenhang mit Quästionen des Bereiches des Odo von
Ourscamp auftretende christologische Traktat des Cod. Vat. Reg.
lat. 135 2 schreibt : Filius tribus modis dicitur : adoptione, ut nos per
fidem ; susceptione, ut mediator, scilicet homo assumptus ; natura,
ut Verbum, quod eadem substantia est cum Pâtre, non persona et
eadem persona cum mediatore, non substantia. Unde Augustinus
in libro De Trinitate : Cum Filius sit Deus et homo, alia substantia
homo, alia substantia Deus. 3

* *
*

Unsere Untersuchung dürfte bisher den Beweis erbracht haben,
daß von einem Wiederaufleben des Adoptianismus im eigentlichen
Sinn weder bei Abaelard noch bei Gilbert de la Porrée oder Petrus

Lombardus, noch endlich bei Präpositinus gesprochen werden kann.
Die eigentliche Schwierigkeit ging um die Feststellung dessen, was
eben den Menschen Christus zum Sohne Gottes macht. Weil Christus
seiner Menschennatur nach nicht vom Vater gezeugt wurde, war man
in Verlegenheit, ihn als Menschen auch natürlichen Sohn zu nennen
und suchte als Ausweg eine gnadenhafte Sohnschaft, d. h. eine

Sohnschaft, die sich eben auf die gnadenhafte hypostatische Union bei

ihrem Zustandekommen stützt. Trotz dieser terminologischen
Schwierigkeiten und einiger Absonderlichkeiten bei Petrus von Poitiers, Langton,
Gandulph oder auch in der Porretanerschule, blieb die Sache selber,

nämlich daß um der hypostatischen Union willen der Gleiche wahrer
Sohn Gottes und Menschensohn sei, von Anfang außer aller Diskussion.

adoptivum non inveni], refert ad Deitatem. Ambrosius enim loquitur contra
Arrianos, qui dicebant, quod Christus erat creatura et ita filius Dei adoptione.
Unde Julianus apostata : Non invidio Christo facto Deo, quia et ego possum
esse Deus, si volo.

1 Magistri nostri non recipiunt, quod sit adoptivus, et faciunt inde in verbo,
quia adoptivus filius dicitur, qui prius erat non-filius et de tertio [statt non-]
filio efficitur filius, sicut nos, qui prius fuimus filii ire et per gratiam adoptionis
facti sumus filii Dei. Dicunt autem, quod ipse est filius secundum quod homo
non gratia adoptionis, sed gratia unionis.

2 Beginn des Traktates (fol. 104V) : Quero : aliqui dicunt Christum aliquid
non esse in eo, quod est Deus.

3 Fol. 105.



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 285

Man kann zudem nicht eben behaupten, daß unsere Frage im
Mittelpunkt des theologischen Interesses der Scholastik gestanden
wäre. So gelang es mir z. B. nicht, sie in dem großen Bezirk Odos

von Ourscamp1 oder auch in den Quästionen des Simon von
Tournai 2 ausführlich und ausdrücklich behandelt zu finden. Die Fehde
des Gerhoh von Reichersberg scheint also ihre Wellen nicht kräftig
bis in die Schulen hinübergeschlagen zu haben.

Um so mehr ist man dann erstaunt, wenn man in der Literatur
des beginnenden XIII. Jahrhunderts erwähnt findet, daß ein Lehrer

vom Range des Petrus Cantor im mündlichen Unterricht sich zum
Verteidiger des Adoptianismus aufgeworfen habe. Alle Berichte dar-

1 Man vgl. A. Landgraf, Quelques collections de « Quaestiones » de la seconde
moitié du XIIme siècle. Recherches de théologie ancienne et médiévale, VI (1934),
371-393. — Ich habe mir aus dem Pawlinson Ms. C 161 der Bibliotheca Bodleiana
in Oxford aus der 2. Sammlung Frage 8 (fol. 146V) nur den Anfang notiert :

Christus est Filius Dei ab eterno. Ergo non est predestinatus. Falsa est ergo
auctoritas apostoli dicentis : Qui predestinatus est, ut sit Filius Dei. Aus der
Quästionensammlung des Cod. British Museum Royal. 15 B IV besitze ich von
der Frage 33 (fol. 131) leider ebenfalls nur den Beginn: Opinio: queritur de
homine hoc, scilicet Christo, utrum fuerit Deus naturaliter vel per gratiam. Die
Frage 26 (fol. 129V) läßt aber vermuten, daß die Antwort nicht aus dem Rahmen
ihrer Zeit fiel. Man liest nämlich : Dedit illi nomen, quod est super omne nomen,
scilicet honorificentiam, quod vocatur Deus. Hoc tarnen nomen ante mortem
habuit Dei Filius, inquantum Deus ab eterno per naturam, inquantum homo
factus habuit ex tempore per gratiam. Sed Augustinus dicit homini datum illud
nomen, non Deo, quia illud nomen habuit, cum in forma Dei tantum erat. Sed,

cum homo ille tantum hcc bonum non meruit, ut uniretur Verbo, quomodo dici-
tur per obedientiam donatum ei hoc nomen — Bedauerlicherweise habe ich auch
aus der Quästionensammlung des Cod. Brit. Mus. Harley. 3855 von der in
Betracht kommenden Frage 63 wiederum nur den Beginn : Christus predestinatus
in virtute filius Dei fieri, et sicut predestinatus est, sie in tempore adimpletur.
Ergo Christus factus est filius Dei (fol. 22v). Unter den Quästionen des Cod. 40/2919
der Schloßbibliothek von Pommersfelden ist für uns die 8. Frage von Interesse :

Item homo assumptus est Dei Filius. Ergo est persona ; quia si non est persona,
nec est Dei Filius. — Solutio : Homo assumptus quandoque est nature quandoque
subsistentis ex anima et carne, quod est persona. Quando tantum assumptum
[statt nomen nature] est, non potest dici filius vel persona. Cum vero tantum
[statt nomen] est illius hominis, et Dei Filius et Deus dicitur et vere dicitur. (Fol. 186

verglichen mit Cod. lat. 964 fol. 135 der Bibliothek von Troyes). — Die Quästionen
des Cod. lat. 964 der Bibliothek von Troyes liefern außer der eben gebrachten
Frage nur noch die weitere : Item queritur, an aliquis sit filius virginis. Quod
oportet, quia idem est filius virginis et filius Dei, scilicet divina essentia. Si autem
queratur, an divina essentia ineepit esse filius virginis, distingue eo modo, quo
illud : filius Dei ineepit esse filius hominis. (Fol. ioiv).

2 Man vgl. J. Warichcz, Les Disputationes de Simon de Tournai. Spicilegium
Sacrum Lovaniense. Fase. 12. Louvain (1932).



286 Die Stellungnahme der Scholastik

über gehen auf Stephan Langton zurück. Dieser schreibt in seinem

Römerbriefkommentar :

Cantor Parisiensis, sicut dicunt, qui eum audierunt, dicebat, quod
Christus est Filius Dei adoptivus. Et quod hic et in aliis dicitur, sie

exponebat : fîlio, dico, non adoptivo tantum. 1

Ein zweiter Bericht findet sich unter den aus anderen Kommentaren,

wie z. B. auch aus demjenigen des Gilbert de la Porrée

herübergenommenen Glossen zum Paulinenkommentar des Lombarden im
Cod. Vat. Ottob. lat. 86 : Cantor Parisiensis concedebat, quod Christus
est filius Dei adoptivus. 2

Endlich schreibt auch Gaufrid von Poitiers in strikter Abhängigkeit
von Langton : Cantor dicit, quod Christus erat filius Dei adoptivus. 3

Aus den völlig eindeutigen Äußerungen Langtons geht hervor,
daß lediglich im mündlichen Unterricht des Cantor die in Frage
kommenden Lehren vernommen wurden. Soweit ich das Schrifttum
desselben, allerdings zu anderen Zwecken durchsah, bin ich niemals
auf eine entsprechende Äußerung gestoßen. 4 In dem unserem Cantor

zugeschriebenen Paulinenkommentar des Cod. Paris. Mazarin. lat. 176

(fol. 163V) liest man sogar ausdrücklich zu Rom. 1, 4 : qui Christus

sc. predestinatus secundum hominem a Deo preordinatus est esse

Filius Dei, non per adoptionem sicut nos, sed per unionem Verbi, cui
unitus est homo, assumptus in unione persone. Es ist aber wohl
denkbar, daß er vielleicht eine Meinung vertreten hat, wie z. B. in
der Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 zum Ausdruck kommt.

Es sei auch noch gerade im Zusammenhang mit dem gegen den

Adoptianismus ins Feld geführten klassischen Argument auf eine aus
demselben sich ergebende, besonders von Portalié betonte Folgerung
verwiesen. Dieser sagt : Abélard et ses disciples les plus habiles se

gardaient bien d'affirmer que Jésus-Christ est fils adoptif de Dieu.
Ils le niaient au contraire expressément, par cette raison, d'ailleurs
insuffisante, que l'humanité de Jésus-Christ, conçue sans péché, n'a

1 Zu Rom. i (Salzburg, Stiftsbibliothek von St. Peter, Cod. a X 19, Seite 3)'
2 Fol. 2v.
3 Summe (Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 220 fol. 107).
4 Auch in der Frage De homine assumpto ist Cantor, obwohl er dort die

Berührungspunkte mit dem Problem, ob der Menschensohn das Gottsohnsein
besaß, kannte, nicht näher darauf eingegangen. Man vgl. Cod. Paris. Nat. lat. 3477
fol. 82. Betreff der Echtheit dieser Frage vgl. man A. Landgral, Quelques collections

de « Quaestiones », 369.



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 287

jamais existé sans la grâce. A ce compte, la Sainte Vierge elle-même

ne serait point fille adoptive de Dieu. 1

Man soll nicht meinen, daß man nicht schon in der Frühzeit auf
diese Schwierigkeit aufmerksam geworden wäre. Wohl trifft man
noch nicht im XII., um so deutlicher aber im XIII. Jahrhundert
auf ihre Behandlung. Und die Anwendung wird nicht auf die aller-
seligste Jungfrau, sondern auf Adam gemacht. Die großen Autoren
an den Pforten des XIII. Jahrhunderts, Wilhelm von Auxerre2,
Wilhelm von Auvergne und insbesondere Philipp der Kanzler, gehen
dem Problem aus dem Weg. Aber, um ein schwer zugängliches Werk
zu nennen, in einem noch unbedingt der ersten Hälfte des XIII.
Jahrhunderts angehörigen Sentenzenkommentar des Cod. Vat. lat. 691,

der in Beziehungen zur frühen Dominikanerschule zu stehen scheint,
tritt sie deutlich auf :

Dubitatur de Adam, quia dato, quod non prius fuisset creatus in caritate,
sed in naturalibus, potest dici, quod de non-filio est factus filius : ergo
adoptivus, et hoc falsum, quia non fuerat filius ire. — Solutio : Ulud, quod
hie dicitur, intelligitur post naturam corruptam et sic non hoc habet locum
in Adam. 3

Dem wird dann noch ganz im Geist der Frühzeit beigefügt :

Nota : Christus secundum quod homo est natura filius, quia de carne
virginis. Item secundum quod Deus dicitur naturalis Filius, quia de
substantia Patris genitus. Item filius Dei est ille homo et econverso gratia
unionis. Unde per naturam filius virginis est homo, per naturam est filius
Dei ; sed per gratiam est ille homo filius Dei. 4

Auch Fishacre 6 nimmt dazu Stellung, wo er schreibt :

1 Dictionnaire de Théologie catholique, I, 414.
2 Ich traf in der Summa aurea lediglich auf die Stelle : Sed constat, quod

Filius Dei non ex natura est homo : ergo Filius Dei ex gratia est homo. Quod
concedimus, quocumque modo intelligatur propositio, sive coniunctim, sive divisim,
et est vera propositio illa duabus de causis. Prima est, quia Filius Dei ex gratia,
id est ex Deo gratis opérante est homo. Secunda causa est, quia Filius Dei ex
gratia, id est ex unione gratuita est homo. [Paris (1500), fol. 114V.] Demnach
wäre Wilhelm über die allgemeinen Erkenntnisse des XII. Jahrhunderts noch nicht
hinausgekommen.

3 Fol. 96V, zu 3 dist. 10 c. 2 und zwar zum Text des Lombarden : Adoptivus
autem filius non est, quia non prius fuit et postmodum adoptatus (Quaracchi, 595
n. 67).

4 Ebenda.
6 Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol. 202V gibt die bemerkenswerten grundsätzlichen

Aufstellungen Fishacres zur Frage : Solutio : Filius, ut estimo, est nomen
entis ab alio, et hoc non nature entis ab alio, sed persone proprie. In irrationalibus
enim est natura, sed non persona ; ibi non dicitur proprie filius, sed in quibusdam



288 Die Stellungnahme der Scholastik

Hinc patet, licet Adam in paradiso et angeli in celo magis sint ut ille,
scilicet Deus, et ideo verius sunt filii quam nos in mundo, tarnen adoptio
magis dicitur in nobis quam in ipsis, quia, ut iam dixi, adoptio exigit pre-
existentiam creationis, et quanto magis fuerit precreatio, tanto verius
dicitur adoptio. Sed magis pre vel prius est prius tempore quam natura, quia
ubi est prius et tempore, et natura et non econverso. Igitur in nobis proprie

catulus, in quibusdam pullus, ut in avibus et in quibusdam, iumentis, scilicet
mansuetis animalibus, et in quibusdam earumdem dicitur vitulus. In rapacibus
vero potius consuevit dici catulus ut in leonibus vel canibus. Et forte in qualibet
specie est unum tale proprium. Videtur tarnen, quod hec, scilicet catulus, leunculus,
vitulus, pullus et huiusmodi non dicant rationem prolis, sed potius imperfecti
in tali specie. Sed forte sunt nomina utriusque. Sed habitudo talis, scilicet
indicia habitudinis prolis ad parentem in liiis non manet, nec affectiones, nisi dum
sunt etatis minoris et inperfecta. Simul enim desinit forte esse catulus et imper-
fectus et catulus huius, id est habere specialem prolis affectionem. Ad hunc
coeunt enim cum parentibus et pugnant sicut cum aliis eiusdem speciei. Quod
et hinc patet, quia in solis hominibus distinguuntur gradus consanguinitatis.
Dicimus igitur generaliter gignens et genitum etiam in inanimatis ut elementis,
luce et mineralibus ; sed parentes et prolem in animatis maxime anima sensibili.
Sed patrem et filium et cetera nomina consanguinitatis tantum in rationalibus,
scilicet que sole dicuntur persone. Igitur filius significat proprie personam entern
ab alio sicut a prineipio et efficiente. Sed est efficiens duplex : scilicet natura et
voluntas. Sed proprie filius est nomen entis ab alio ut est natura. Sic ergo patet,
cui proprie inponitur hoc nomen filius, scilicet persone enti ab alio ut est princi-
pium, quod est natura.

Sed et attende, a quo inponitur, et, ut dicit Augustinus in libro de Trinitate :

Filius dicitur, quia fit ut ille. Et secundum hoc persona ens ab alio ut est
voluntas, quia potest fieri ut ille per multam assimilationem, potest per exten-
sionem nominis dici illius filius, a quo est ut a principio, quod est voluntas, et ei

similis. Et quia fieri ut ille potest dupliciter, vel in naturalibus, et hoc est in-
completius, vel insuper in superadditis nature, scilicet in gratuitis, patet, quod,
cum persona est ab alio ut est voluntas, et completius ei similis, filius dicetur
per extensionem ut adoptivus, vel per maiorem extensionem, ut sibi incompletius
est similis, et hic est filius creatione. Aliquem enim fieri ut alium contingit, aut
quia similis participatione aut per imitationem, et hoc est minus fieri ut ille ; et
per imitationem completam et tunc est similitudo, vel incompletam et tunc est

ymago. Et primo modo est filius naturalis et hoc dicitur proprie et ratione eius,
cui inponitur et a quo nomen filii ; et secundo adoptione per extensionem et
3° creatione per maiorem extensionem.

Hinc patet, quod solus Deus proprie loquendo habet filios adoptionis, sicut
alias dictum est, quod propriissime solum habet filium naturalem, quippe nulla
persona est ab alio ut est voluntas, nisi a solo Deo. Und Exo. 2 dicitur de filia
Pharaonis, quod ipsa adoptavit eum, scilicet Moysem in locum filii ; non dicit :

filium. Hinc etiam patet, quod omnis filius adoptivus prius ad minus naturaliter
est creatione filius quam adoptione, quia ab eo non convertitur consequentia,
et quia prius est ymago quam similitudo, scilicet imperfecte simile quam
perfecte

Über den weiteren Stand der Frage bei den Großen der beginnenden
Hochscholastik vgl. man Bonaventura, Opera Omnia, III. Quaracchi (1887), 234 f.
(2 dist. 10 a. 2 q. 1. Scholion).



des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus 289

dicitur adoptio propter temporis et nature distantiam inter creationem et
adoptionem, scilicet inter esse ymaginem et similitudinem ; in Adam et
in angelis minus proprie dicitur propter nullam temporis, sed tantum
nature prioritatem creationis et similitudinis, nisi forte fuerit in eis status
innocentie, qui, si fuit, fuit tarnen multo minoris temporis quam status
ire in nobis. 1

Man sieht also, daß selbst die Beweisführung im Laufe eines

ganzen Jahrhunderts im wesentlichen die gleiche blieb und daß lediglich

die Ansätze, die sich bereits bei Abaelard finden, zur weiteren

Entwicklung gebracht und zur Verteidigung gegen Angriffe stärker
ausgebaut wurden. .Selbst unsere heutige Dogmatik zehrt noch an den

Früchten der Arbeit jener Frühzeit, und sie könnte z. B. nur mit
Nutzen auf die Ausführungen Fishacres zurückgreifen.

Endlich sei noch auf den Ausgangspunkt unserer Untersuchung
zurückgegriffen. Wir haben uns grundsätzlich nur mit denjenigen
Stellen befaßt, an denen die verschiedenen Autoren sich ausdrücklich
zum Problem äußern. Dabei mußten wir die ganze Periode
durchwandern, in welcher der Streit um den christologischen Nihilismus
die Gemüter erregte. Nirgends aber zeigte sich eine Spur davon, daß

der jeweilige Standpunkt in diesem Streit irgendwie die Stellungnahme
zum Adoptianismus beeinflußt hätte. 2 Damit dürfte der Apriorismus,
der gerade in der historischen Zeichnung dieses Problems seit
Jahrzehnten sich breitgemacht hat, durch die Tatsachen widerlegt sein. 3

1 Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol. 202V.
2 Hier sei nur darauf verwiesen, daß z. B. der Standpunkt des Lombarden

betreff des christologischen Nihilismus durchaus kein fester war, ja daß er den

Gegnern desselben zuneigte. Man vgl. nur die Mitteilung, die wir den zum
Umkreis des Odo von Ourscamp gehörigen Quästionen des Cod. Paris. Nat. lat.
18108 (fol. 101) verdanken : Quod queritur, utrum Christus, inquantum est homo,
est aliquid, magister, inquid, non semper negabat, immo quandoque asserebat,
immo quandoque conccdebat extraneis. Cum autem negabat, tutis auribus loque-
batur, id est illis, quos instruxerat. Dicebat enim, quia, quamvis nomina neutri
generis solebant accipi in designatione nature, plerumque tarnen accipiuntur in
designatione persone. Ideoque quandoque concedebat : Christus, inquantum est
homo, est aliquid, id est alicuius nature. Negabat tarnen, quia aliquid ibi videtur
accipi in designatione persone. Christi enim, non inquantum est homo, est ali-
qua persona.

3 Eine weitere ebenfalls an den Grenzen der Häresie liegende Frage ist
diejenige, nach der dem Menschen Christus geschuldeten Verehrung. Ihre Geschichte
soll der Gegenstand einer weiteren Untersuchung sein.

Divus Thomas. 10


	Die Stellungnahme der Scholastik des XII. Jahrhunderts zum Adoptianismus

