Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 13 (1935)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

B. Schwarz : Der Irrtum in der Philosophie. Miinster, Aschendorfi.
1934. VIII-300 SS.

L. W. Keeler S.J. : The problem of error. A historial and critical study.
Rom, Universitas Gregoriana. 1934. vIi-278 SS,

Beinahe zur gleichen Zeit erschienen zwei Werke iiber den Irrtum,
das eine von Schwarz in deutscher, das andere von Keeler in englischer
Sprache. Beide enthalten eine Geschichte des Irrtums von Platon bis
Kant. (Schwarz dehnt seine geschichtlichen Untersuchungen auf die Vor-
platoniker aus.) Und beide sind in dieser Hinsicht sehr kostbar, weil bisher
iiber die Geschichte des Irrtumsproblems so viel wie nichts geschrieben
war. Wihrend Schwarz seinem geschichtlichen Teil eine sehr ins einzelne
gehende systematische Behandlung der Irrtumsprobleme vorausschickt,
begniigt sich Keeler mit kritischen Bemerkungen, die er mit seiner
historischen Darlegung verwebt.

Wir haben es bei Herrn Prof. B. Schwarz mit einem jungen Gelehrten
zu tun, auf den wir die groBten Hoffnungen setzen diirfen. Die Aufgabe,
die er sich in vorliegendem Werke setzte, war sowohl nach der systematischen
als auch historischen Seite hin nicht leicht. Er hat sie glinzend gelost.
Die phanomenologische Schulung, mit der er ernste thomistische Studien
verband, gibt ihm die Befihigung, in seinen Urteilen groBe IKlarheit mit
groller Sicherheit zu verbinden.

Das Kernstiick des systematischen Teiles ist das 3. Kapitel: « Die
Irrtumsform der stillschweigenden Identifizierung ». In diesem IKapitel hat
Herr Schwarz seinen ganzen Scharfsinn geoffenbart. Sein Buch wire wert-
voll, wenn es gar nichts anderes als dieses Kapitel enthielte. Aber auch
die iibrigen Kapitel, insbesondere das achte und neunte, « Miangel der vor-
philosophischen Erkenntnis als Irrtumsquelle » und « Irrtumsquellen im
Bereiche des emotionalen Lebens » sind sehr lesenswert.

Alle Irrtumsformen werden von Schwarz als spezifische Produkte des
intellectus agens angesehen. Eine Art « superactio» des intellectus agens,
in der er zum Teil iiber den Sachverhalt hinausgeht, erzeugt den objektiven
Schein, auf dem aller Irrtum ruht. Schwarz schreibt somit dem intellectus
agens eine ganz bedeutende Rolle bei der Entstehung des Irrtums zu.

An dieser Stelle wurde ich stutzig. Nach Thomas von Aquin ist doch
der intellectus agens so etwas wie eine Sonne in unserem Geiste, die alle
Sachverhalte, die sich uns aufdringen, beleuchtet bezw. durchleuchtet,
damit sie dem intellectus possibilis als Gegenstinde ansichtig, cinsichtig
bezw. durchsichtig werden. Wie kann aber die Sonne Ursache des Dunkels



Literarische Besprechungen 225

sein ? Wie kann der intellectus agens schuld sein am « objektiven Schein » ?
Wie kann man von einer « Uberactio» des intellectus agens sprechen ?
Ich dachte immer: Je mehr, um so besser, je kriftiger der intellectus agens
ist, um so solider ist die Erkenntnis, je heller der intellectus agens
leuchtet, um so klarer wird es im Kopf.

Wie kommt Schwarz dazu, dem intellectus agens alle Trrtumsformen
aufzubtirden ?

Er unterscheidet zwei Operationen des intellectus agens : « Die Heraus-
losung des Wesenssachverhaltes aus seiner Konkretisierung » (33) und « die
ausdriickliche geistige Herausarbeitung des Wesensgefiiges des Gegen-
standlichen » (34). Fiir die zweite Operation zitiert der Verf. S. Th. I q. 84
a. 2 ad 3. — Es soll wohl heiflen : a. 4, denn in a. 2 ist vom intellectus agens
nicht die Rede. Diese zwei Operationen kommen jedoch dem intellectus
agens nach Art eines geistigen Lichtes, nicht aber nach' Art eines geistigen
Auges zu. Den Charakter des geistigen Auges hat nach Thomas ausschlieB3-
lich der intellectus possibilis. Deshalb kann der Irrtum, ebenso wie die
Wahrheit nur ein Akt des intellectus possibilis sein. Schwarz dagegen
sagt: Der Irrtum ist «als ein partielles Leerlaufen des intellectus agens,
als ein nicht voll an die Linien des Seins sich anschmiegendes, sondern
stellenweise freischwebendes Denken zu betrachten» (60). Der Irrtum
ist also ein Akt des intellectus agens. Der Intellectus agens ist nicht nur
Licht, sondern auch Auge, beziiglich des Irrtums ein schielendes Auge.
Diese Auffassung stimmt ganz sicher nicht mit der Anschauung des
hl. Thomas iiberein. Die Uberactio, die den objektiven Schein verschuldet,
ist nicht — wie Schwarz meint — dem intellectus agens, sondern der ratio
zuzuschreiben. Von seiten des intellectus agens mufl man eher von einer
« Unteractio » sprechen.

Dieser Fehler, den ich glaubte, kraftig hervorheben zu miissen, tut
indessen dem Wert der Arbeit durchaus keinen Abbruch. Die feinen Ana-
lysen des Verfassers bleiben feine Analysen. Sie miissen nur da, wo es
sich um den intellectus agens handelt, anders adressiert werden. Schwarz
darf den Ruhm fiir sich beanspruchen, das Beste und Griindlichste iiber
das Problem des Irrtums und seine Geschichte geschrieben zu haben.

Sehr gut und sehr griindlich ist auch die Geschichte des Irrtums-
problems von P. Keeler.

P. Keeler teilt das Ganze in folgende Kapitel ein: Die griechischen
Sophisten und Platon, Aristoteles, die nacharistotelischen Schulen, Augu-
stinus, Thomas, Scotus und die Spitscholastiker, Descartes, Spinoza, die
englischen Denker, Kant.

Leibniz wird nicht in die Untersuchung einbezogen, weil er das
Problem des Irrtums nicht als eigenes, in sich abgeschlossenes Problem
behandelte.

Wihrend Schwarz bei seiner Darstellung der thomistischen Losung des
Irrtumsproblems aus guten Griinden mit keinem Wort den Einflul des
Willens beriihrt, spitzt sich das ganze Kapitel Keelers iiber Thomas von
Aquin auf die These zu, daf3 nach Thomas das falsche Urteil unter dem
EinfluB des Willens stehe. Darnach wiirde der Akt des Willens zur Wesens-

Divus Thomas. 15



226 Literarische Besprechungen

struktur des Irrtums gehoren, wie er zur Wesensstruktur der Meinung,
des Glaubens, des Zweifels gehort. Dem aber ist nicht so. Die aus Thomas
angefiihrten Texte beweisen nichts fiir die angenommene These. Wohl
ist der Wille die Quelle der verschiedensten Irrtiimer. Der Irrtum aber
als Irrtum kann und muB aus dem objektiven Schein erklirt und definiert
werden. Der objektive Schein ist eine Scheinevidenz. Somit bleibt das
Prinzip bestehen: Der Verstand kann nur durch das evidente Objekt bestimmdt
werden, d. h. durch das wirklich oder scheinbar evidente Objekt. Der
objektive Schein aber wird erzeugt entweder durch die Imagination oder
durch die Vernunft. Wie sich die Imagination zu den Sinnen, so verhilt
sich die Vernunft zum Verstand. Wie sich die Imagination von den Sinnen,
so kann sich die Vernunft vom Verstande emanzipieren. Die emanzipierte
Imagination und die emanzipierte Vernunft erzeugen den objektiven
Schein. Der objektive Schein aber vermag den Verstand unabhingig vom
Willen zu bestimmen.

Nehmen wir ein Beispiel : Wie viele hundert Jahre lebte die Menschheit
im Irrtum, daB die Sonne sich um die Erde drehe ? Hier haben wir es mit
einem klassischen Falle eines objektiven Scheins zu tun. War nun bei der
Erzeugung dieses objektiven Scheines oder bei der affirmativen Stellung-
nahme der Menschheit zu diesem objektiven Scheine der menschliche
Wille irgendwie beteiligt ?

Was der Verf. von Aristoteles und Augustinus sagt, ist besser, als das,
was er aus Thomas macht. Das Buch Keelers verdient auch neben dem
von Schwarz gelesen zu werden. In mehreren Punkten ergianzt er ihn
wesentlich.

Freiburg (Albertinum). A. Rohner O. P.

A. Mitterer : Der Bewegungssatz (Omne quod movetur ab alio movetur)
nach dem Weltbild des hl. Thomas und dem der Gegenwart. (Sonderab-
druck aus der Zeitschrift « Scholastik ».) 1934.

M. le professeur Dr Albert Mitterer a publi¢ dans la revue « Scho-
lastik » (IX. Jahrgang. Heft 3 und 4) un consciencieux travail dont la
lecture est particulierement intéressante. Il a minutieusement exploré la
physique aristotélicienne de saint Thomas et 'oppose a l'image du monde
(Weltbild) que nous fournissent les recherches des physiciens contem-
porains. Le savant auteur est bien renseigné, et nous trouvons dans son
travail des remarques que tout philosophe, spéculant sur I'univers maté-
riel, devrait avoir toujours sous les yeux.

Il remarque trés justement qu’il est futile de vouloir fusionner les
idées cosmologiques de saint Thomas, pour autant qu'elles dépendent
de l'expérience, avec les conceptions théoriques qui résultent de la
physique actuelle. Il a parfaitement raison lorsqu’il dit que ces diver-
gences, et méme ces oppositions radicales, n'ont rien a voir avec la
philosophie chrétienne. Saint Thomas possédait des renseignements limités,
et il les agence en une synthése cohérente. Nous connaissons beaucoup
de phénomeénes qu'il ignorait ; et notre « image du monde » s’est modifiée



Literarische Besprechungen 227

en conséquence. Il est fort probable que dans un siecle nos théories seront
surannées et devront faire place a des « images » plus opportunes. Tout
cela n’a rien a voir avec une philosophie parfaitement conciliable avec
la doctrine chrétienne. ILes théories physiques auxquelles le professeur
Mitterer donne trés légitimement la préférence, sont, pour le moment,
celles de tout le monde, méme des thomistes.

Cependant la these fondamentale du professeur Mitterer est erronée,
et la tendance générale de ce travail nous parait regrettable, parce qu’il
est de nature a entretenir des confusions. Notons quelques méprises qui
peuvent prolonger les malentendus.

Quelle idée peut avoir le professeur Mitterer de l'ontologie, qu’il a soin
de caractériser comme allgemeine Metaphysik (p. 594) ? Nous avons tou-
jours cru que la métaphysique générale est la science philosophique de
I'étre et de ce qui lui convient comme étre. Le professeur Mitterer intro-
duit dans l'ontologie non seulement des déterminations particuliéres
expérimentales de I'étre, mais des théories physiques, extrémement ingé-
nieuses, éminemment utiles sans doute, mais que personne ne prétendra
avoir été l'objet d’observation directe. Il va donc méme au dela de ce qui
fait I'objet de la métaphysique spéciale. C’est pourquoi il aboutit a des
affirmations déconcertantes, qui paraitront, & certains lecteurs, de pures
absurdités. Ne prétend-il pas que des propositions « ontologiquement,
métaphysiquement » vraies peuvent étre fausses, d'un étre particulier ?
L’exemple qu’il donne (p. 484-485) montre nettement qu’il n'y a pas
lieu de se scandaliser. « Zwei mal Zwei ist vier, das ist innerlich wahr, es
hat aber doch nur Geltung fiir zwei mal zwei und nicht fiir drei mal
fiinf. » Mais deux, trois, cinq, n'ont rien a voir avec l'ontologie; et la
nécessité métaphysique qui fait que deux fois deux font quatre est exacte-
ment la méme qui régit la proposition : trois fois cinq font quinze. —
Bref, le professeur Mitterer désigne sous le nom de « métaphysique géné-
rale » ou ontologie ce que l'on considére généralement comme l'objet de
la cosmologie ou philosophie de la nature sensible, et méme comme des
hypothéses explicatives, indispensables, mais toujours provisoires, dans
les sciences empiriques. Cette différence de terminologie a son importance ;
elle a une influence sur tout le travail du savant auteur.

Il parle encore des physikalische Eigenschaften, die eine Urstoff (dési-
gnée a la page 507 sous le nom de « materia prima ») haben kénne und
miisse (p. 508). Il est clair qu'on ne s’entend pas. Dans notre conception,
et nous croyons bien dans la conception de saint Thomas, la matiere pre-
miére est une « pura potentia » qui n’a pas et ne peut pas avoir des
« physikalische Eigenschaften ».

M. Mitterer n'a vraiment pas peur des équivoques lorsqu’il écrit
Korper und Korperwelt ist in diesem Sinne (en tant que le temps est une
quantité fondamentale pour la physique actuelle) vierdimensional. 11 sait
certainement que le ¢ des mathématiciens et des physiciens n’est pas le
temps en soi, mais la détermination physiquement possible du temps. Le
temps, existence actuelle des choses temporaires, est déterminé, mesuré
et divis¢é au moyen du mouvement local dans l'espace; mais méme ce



228 Literarische Besprechungen

temps relatif n’a absolument rien a4 voir avec une dimension spatiale. 11
est simplement une quatriéme variable dont il faut tenir compte dans la
détermination, non du mouvement en soi, mais des points spatiaux ou
passe le mobile. 1l est d’autant plus dangereux d’appeler cette quatrieme
variable une quatriéme dimension que celle-ci se congoit, au sens propre
du mot, dans I'espace mathématique pur.

N’insistons pas sur ces détails. Ce qui est incomparablement plus
important, c’est l'interprétation que le professeur Mitterer donne de
I'adage bien connu : Omne quod movetur ab alio movetur. 11 estime que
chez saint Thomas cette formule est essentiellement cosmologique et n’a
pas la portée universelle que certains thomistes lui attribuent. L’adage
n'est pas « le principe de causalité », mais un « Kausalsatz », qui détermine
une relation causale dans un cas particulier. Ceci est une erreur profonde
et dangereuse. Il est parfaitement exact que saint Thomas, sur la base
de ses informations physiques limitées, s’efforce de montrer des applica-
tions du principe, qui ne sont pas fausses, mais basées sur des données
trés imparfaites. Mais dans les commentaires sur les « Physiques », aussi
bien qu’ailleurs, il est guidé par le principe métaphysique, dont il tiche
de surprendre, avec des défaillances inévitables au XIIIme siecle, les appli-
cations expérimentales. Il ne laisse d’ailleurs aucune place a une méprise
sur ses intentions. Il suffit d’examiner la « prima via » dans la Somme
théologique pour se convaincre que le « motus » est universellement
le « transitus de potentia ad actum » ; et n’oublions pas que actus et polentia
dividunt ens et quodlibet genus entis.

C’est 1a la méprise fondamentale de tout le travail et elle méne le
professeur Mitterer 4 des vues vraiment déconcertantes. C’est ainsi que
(p. 516) il constate que dans la philosophie de saint Thomas, Dieu est a
la fois « Factor » et « Motor » ; et il ajoute : « Man sieht ohne weiteres, dass
diese beiden Attribute Gottes gleichsam ein Produkt bilden, das Konstant
bleiben muss : F x M = K. Je mehr Gott Factor ist, desto weniger
braucht er Motor zu sein ; und je mehr er Motor ist, desto weniger war
er Factor ». Ceci fera réver tous ceux qui se sont familiarisés avec la
métaphysique de saint Thomas. Pour ceux-ci, c'est exactement le con-
traire. Il suffit de lire, — mais sans prévention — l'art. 7 de la question III
de Potentia, pour comprendre que la motion de Dieu n’est pas en raison
inverse, mais en raison directe de I’étre des créatures. Nous ne pouvons
pas insister sur un probléme qui nous entrainerait trop loin. Qu’on réflé-
chisse sur le « motus » qu'implique l'existence temporaire de l'univers
sensible. Il n’en faut pas davantage pour se convaincre que la formule
du professeur Mitterer : ' ¥ M = K n’a aucun sens intelligible, ou qu’il
entend par M une chose a laquelle saint Thomas n’a jamais pensé,

L’examen des travaux de M. Mitterer sera toujours laborieux et
peut-étre stérile aussi longtemps qu’il prétendra rattacher ses convic-
tions & celles de saint Thomas, ne fat-ce que pour les leur opposer. Qu'il
s’efforce de résoudre ces probléemes pour son compte ; mais qu’il ait bien
soin de définir ce qu’il entend par métaphysique ou ontologie, qu'il se ren-
seigne exactement sur la valeur objective d’'une théorie explicative en



Literarische Besprechungen 229

science expérimentale, qu’il n’emprunte pas trop facilement aux Aages
passés une terminologie qui couvre des idées completement différentes.
Nous sommes certains que ces travaux ne pourront pas manquer d’intéreét,
et nous pourrons les discuter pour notre avantage mutuel.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

R. Kaszas : Vestigia Dei in creaturis seu viginti novem argumenta
pro existentia Dei. Budapestini, Soc. S. Stephani. 1930. 58 SS.

Der Verfasser will die « Spuren Gottes in den Geschépfen » als Beweise
fiir das Dasein Gottes aufzeigen. IEr findet deren etwa 30. «Sed nullo
modo affirmamus, solummodo tot vestigia demonstrativa existentiae Dei
esse, nam generatim loquendo tot sunt vestigia existentiae Dei, quot rela-
tiones creaturarum pro hominibus ostensibiles sunt ad Deum » (Praefatio).
Die Abhandlung ist in drei Artikel geteilt. Der erste bringt 14 meta-
physische Beweise fiir das Dasein Gottes (pag. 5-24), der zweite 9 physische
(p. 25-44), der dritte 6 moralische (p. 45-54). Den Abschlufl bildet die
Losung einiger Argumente gegen die Existenz Gottes (p. 54-57).

Auf die Frage nach dem Kausalprinzip will K. nicht weiter eingehen,
sondern diesbeziigl. die Lehre des hl. Thomas voraussetzen (p. 4).

Die einzelnen Beweise : Als erster metaphysischer Beweis wird ein
«argumentum ex principiis universalibus veritatis » aufgestellt. Aus der
Tatsache, daBl es gewisse allgemeine Wahrheiten gibt, die immer und iiber-
all wahr sind und waren, wird auf Gott als den ersten Intellekt und Triger
dieser Wahrheiten geschlossen, weil die erste Ursache und das Subjekt
dieser Wahrheiten weder die kérperliche Materie noch die geschaffene geistige
Welt sein konne. Das letztere nicht, weil die geistige Welt geschaffen sei
nach (secundum) diesen Wahrheiten. — Ja, wenn schon feststeht, daB
die geistige Welt iiberhaupt geschaffen ist. Wir glauben, dal der Beweis
in dieser Form nicht iiberzeugen kann. Der ideologische Beweis ist aber
auch in jeder Form wohl nicht als selbstindiges Argument anzusprechen.
Er ist nur als Teil oder Sonderfall innerhalb der quarta via des hl. Thomas
zu verwenden.

Der zweite Beweis ist « ex mundo possibili haustum ». Der Hauptsatz
lautet : « Omnia existentia praeterita, praesentia, futura aliquando in statu
ideali seu possibili erant. Sed status idealis duo supponit : conceptum rei
et aliquam potentiam potentem realizare respectivos conceptus. Sed tum
conceptus, tum facultas realizans supponunt correspondens subiectum
rationale, ergo existit Deus tanquam fundamentum seu principium rationale
mundi possibilis ». Man ist erstaunt, gleich darauf die Worte zu lesen :
cargumentum hoc est argumentum tertium s. Thomae (I 2, 3)» Folgt
dann der ganze Text der I1la via, woran nur angefiigt wird : « Argumentum
hoc demonstrativum est, quia nititur principio, vi cuius nihil fit sine ratione
sufficienti ». Dem Verfasser ist ein Milverstindnis begegnet. Das possibile
beim hl. Thomas ist nicht das logisch Mogliche, das, « von der realen Welt
und dem Nichts verschieden ist» (p. 7). Der englische Lehrer steht in
allen seinen Beweiswegen auf dem Boden der realen, greifbaren Welt und



230 Literarische Besprechungen

geht nur von ihr aus, niemals von bloBen Denkbarkeiten und Méglich-
keiten. Das wire schon die Dunstsphdare des ontologischen Argumentes.
Darum sagt der heilige Lehrer hier, « cum quaedam inveniantur generari
et corrumpi et per consequens possibilia esse et non esse ». Man vergleiche
auch die kiirzere Fassung derselben via in C. G. I c¢. 15 ca. med. : Amplius,
videmus in mundo etc. Ausgangspunkt der IIla via sind also die real
existierenden Dinge der sichtbaren Welt, die sich durch ihr Entstehen
und Vergehen als kontingent erweisen, d. h. als ihrem Wesen nach indifferent
gegen Sein und Nicht-sein. Dies bezeichnet der hl. Thomas mit possibile
esse et non esse. Die Geistsubstanz besitzt diese Indifferenz nicht. Siche
C. G. IT c. 30, 55. Der zweite Beweis des Verfassers ist nicht schliissig,
auch darum nicht, weil er gratis voraussetzt, daB alles Existierende einmal
im Zustand der bloBen Méglichkeit war.

Die beiden folgenden Beweise sollen «ex contingentia mundi» sein.
Daf3 die Welt nicht notwendig sei, gehe daraus hervor, daBl die wirkliche
Existenz nicht in dem Begriff der Welt enthalten sei. Es sei widerspruchs-
voll, daB3 die ihrer Natur nach trige Materie durch ihre Wesenheit die
wirkliche Existenz fordere usw. In Wirklichkeit ist durch die angegebenen
Gedankenexperimente die Kontingenz der Welt nicht erwiesen. Die Kon-
tingenz des Weltstoffes zu beweisen, ist keine so leichte Aufgabe. Sie kann
durchschlagend nur indirekt gelost werden, indem das unmittelbare Er-
gebnis der aposteriorischen Beweise, die causa prima incausata zunichst
weitergefiihrt wird zum esse subsistens, welches notwendig actus absolute
purus, simpliciter infinitus, simplicissimus, immutabilis ist. Diese Iligen-
schaften hat der Weltstoff evident nicht, also ist er nicht ens a se. Das
ist aber nicht Ausgangspunkt eines Gottesbeweises. — Das in neun Zeilen
erledigte vierte Argument versucht aus dem Umstand zu schlieBen, daf3,
wie eine andere als die gegenwirtige Welt moglich war, so auch der Zustand
der bloBen Moglichkeit unserer Welt vorherging. Weil nun diese und
nicht eine andere Welt zur Existenz gelangte, folgt, daB sie von einem
notwendigen Wesen hervorgebracht ist. Das Argument enthilt gegeniiber
dem zweiten und dritten keinen neuen Gedanken und ist nicht stichhaltig.

An fiinfter Stelle wird der Bewegungsbeweis des hl. Thomas vorgelegt
und gegen gewisse Bedenken -— Selbstbewegung der Lebewesen u. 4. —
mit Recht in Schutz genommen. Es hitte aber niher erklirt werden sollen,
in welchem Sinne und warum ein regressus in infinitum in der Reihe der
Bewegten und Bewegenden evident unmdoglich ist.

Der folgende Beweis aus der Beschrinkung der Weltdinge verwertet
Gedanken der IVa via des hl. Thomas. Der Untersatz : es ist unmaoglich,
daB die Beschrinkung zur Natur der Dinge als solcher gehére, bediirfte
der Erklarung. Denn viele Dinge sind doch ihrer Natur nach beschrinkt,
wie die leblosen Substanzen, die Pflanzen usw., iberhaupt alle spezifischen
Wesenheiten der sichtbaren Welt. Aber daBl die in ihnen stufenweise
verwirklichten transzendentalen Vollkommenheiten beschrinkt sind, findet
seine ursichliche Erklirung nur in dem « Allerwahrsten, Besten und Edelsten
(Vollkommensten), das-die Ursache des Daseins, der Giite und jedweder
Vollkommenheit in allen Dingen ist. Dies nennen wir Gott» (S. Th. I 2, 3).



Literarische Besprechungen 231

Diese Gedanken hat der Verfasser leider nicht ausgesprochen, geschweige
denn entwickelt.

Der Beweis aus der Reihe der Ursachen, der siecbente, soll identisch
sein mit dem zweiten Weg des hl. Thomas. Der englische Lehrer wiirde
aber niemals zum Gesetz der Tragheit und der Entropie seine Zuflucht
nehmen, um zu zeigen, daf3 die Materie zusammen mit der Energie nicht
die erste Ursache der in Frage kommenden Erscheinungen sein kann. Fiir
die Unmdoglichkeit der unendlichen Reihe wird auf das 15. Argument ver-
wiesen. Dort ist mit keinem Wort die subordinatio causarum erwihnt,
und die gegen die unendliche Reihe, vielmehr die unendliche Zahl oder Menge
vorgebrachten Griinde stehen allen Angriffen offen und iiberzeugen nicht.

Als achter und neunter metaphysischer Beweis werden auffallender-
weise angefiihrt ein «argumentum ex natura animae sensitivae » und «ex
instinctu animalium ». Die sinnlichen Lebewesen, hei3t es, sind nicht aus
sich, weil nach der Geologie organisches Leben in den frithesten Erdperioden
unmdoglich war. Auch aus der korperlichen Materie sind die sinnlichen
Lebensakte nicht erklirbar, nicht aus den Pflanzen. Also sind die Sinnes-
wesen auf die gottliche Erschaffung zuriickzufithren. Die Folgerung scheint
doch recht sprunghaft. Der Beweis aus den kunstvollen Instinkthandlungen
der Tiere ist ein Teilausschnitt aus dem teleologischen Beweis, der Va via
des hl. Thomas.

Das ganz kurze zehnte Argument will aus der Natur der mensch-
lichen Vernunft schlieBen. Die Vernunft hat eine die Koérpermaterie und
die sinnliche Seele tiberragende Tétigkeit, « woraus folgt, dal3 der mensch-
liche Verstand von einem iiberweltlichen Wesen hervorgebracht ist ». « Wenn
er iiberhaupt hervorgebracht ist» wird der Atheist entgegnen.

Das elfte metaphysische Argument, « ex passivitate intellectus humani »
ist leider in dem Irrtum des ontologisch-kartesianischen Beweises befangen.
Der menschliche Verstand ist wesentlich passiv. Wir koénnen nur denken,
was real oder ideal unabhingig von uns existiert. Die unabhingig von uns
bestehende Idee des vollkommensten Wesens existiert entweder wie eine
platonische Idee — das wiare Gott —, oder in einem hoheren Intellekt.
Aber schlieBlich kann nur ein unendlich vollkommener Intellekt die Idee
des unendlichen Wesens aus dem Nichts hervorbringen. Zum Uberflu3
wird noch beigefiigt : Sed intellectus infinite perfectus supponit subiectum
infinite perfectum, ergo existit Deus. — Nicht genug mit diesem « Beweis » ;
an dreizehnter Stelle wird eigens das «argumentum Anselmianum ex
conceptu Dei» vorgelegt. Der Mangel des ontologischen Argumentes von
Anselmus, Leibniz und Descartes wird mit den Worten des hl. Thomas,
C. G. I 11, anerkannt. Aber durch Einfiigen der Passivitit des mensch-
lichen Verstandes soll diesem Mangel abgeholfen. werden. — Nein, die
Berufung auf die Passivitit des Verstandes heilt nicht den schweren
Erbfehler des Argumentes.

Ausgangspunkt des zwolften Beweises ist die Uberzeugung des ganzen
Menschengeschlechtes von der Existenz Gottes. Der menschliche Verstand
neigt also naturhaft dazu, Gott anzuerkennen. Diese Neigung stammt
von dem, der die Natur des Verstandes hervorbrachte, der ein intellectus



232 Literarische Besprechungen

subsistens sein muf} : Gott. Ist das auch ein metaphysisches Argument ?
Woher steht fest, dall der menschliche Verstand hervorgebracht ist ?

Der vierzehnte und letzte metaphysische Beweis, aus der Natur des
Willens : Die Freiheit verbiirgt, da3 nur ein die Korperwelt iiberragendes
Wesen, ein Geist, den wir Gott nennen, den menschlichen Willen hervor-
bringen konnte. — Derselbe Fehler, wie beim fo. und 12. Argument.

Im zweiten Artikel folgen die neun physischen Beweise. Der erste
soll aus dem zeitlichen Anfang der Materie gewonnen werden. Hitte der
Verfasser doch die Worte des Meisters der Schule beherzigt, « mundum
incepisse est credibile, non autem demonstrabile vel scibile. Et hoc utile
est ut consideretur, ne forte aliquis, quod fidei est demonstrare praesumens,
rationes non necessarias inducat, quae praebeant materiam irridendi infi-
delibus ... (S. Th. T 46, 2). K. macht sich selbst die Schwierigkeit, dal
sein Argument gegen die Lehre des hl. Thomas sei, der die Ewigkeit der
Welt gelehrt habe. In der Antwort leugnet K., dal Thomas die Ewigkeit
der Welt, soll jedenfalls heilen, die philosophische Moglichkeit einer ewigen
Welt gelehrt habe. Wahr ist, daB der hl. Thomas sich in dieser Frage
kritisch zuriickhaltend verhilt : die bloBe Vernunft kann weder das eine
noch das andere, also auch nicht die Unmdoglichkeit einer ewigen Welt
stringent beweisen. Vgl. S. Th. I 46, 2 ad 8. Damit ist aber gegeben, dal3
man den zeitlichen Anfang der Welt nicht zur Grundlage eines Gottes-
beweises machen kann. «Der hl. Thomas lehrt fast unzidhlige Male die
Unmoglichkeit einer unendlichen Reihe », bezgl. der causae per se ordinatae,
ja. Daraus folgt noch gar nicht, daB ein der Dauer nach anfangloses
Geschopf undenkbar ist. Auch zugestanden, dall es eine unendliche Menge
nicht geben kann, und daB eine unendliche Reihe in keiner Weise durch-
schreitbar ist, ist noch nicht bewiesen, daf3 nicht eine Substanz im Zustand
der Ruhe von Ewigkeit her geschaffen sein kann, sondern nur, daB} es
eine Aufeinanderfolge, einen Weltprozel3 nicht von Ewigkeit her gibt.
Es ist auch irrig zu sagen, daB die Materie notwendig existiert, falls sie von
Ewigkeit her bestinde. Denn auch dann ginge ihr Nicht-sein ideell und der
Natur nach ihrem Sein voraus. In Nr. 4 des Argumentes sind, wie wir gern
feststellen, richtige Beweisgedanken fiir die Erschaffung der Materie aus-
gesprochen.

Das Argument aus der Beziehung zwischen Materie und Energie besagt,
die trige Materie hat die Bewegung, vor allem die geordnete, regelméiGige,
nicht aus sich; also von einer duleren, verniinftigen Ursache, Gott. —
Das dritte physische, das kosmogonische Argument : keine der aufgestellten
kosmogonischen Theorien erklirt den Ursprung der regelmidBigen Himmels-
bewegungen. — Die Tatsache der geordneten Bewegung bietet gewil3 ein
Beweismoment. Ob es aber gliicklich ausgewertet ist durch Heranziehung
der angeblich wesenhaften Passivitit der Materie ?

Aus der Entropie — viertes physisches Argument — kann ein selb-
stindiger, sicherer Gottesbeweis schwerlich gefiihrt werden,

Der fiinfte physische Beweis, aus der qualitativen Verschiedenheit der
Materie, greift unter anderem auf den angeblich bewiesenen zeitlichen
Anfang der Materie zuriick.



Literarische Besprechungen 233

Der biologische Beweis, aus dem zeitlichen Anfang des Lebens, das
nicht aus der leblosen Materie entstehn konnte, — sechster physischer
Beweis — ist unter allen physischen Argumenten das plausibelste. Ob
freilich die gegen die Kosmozoenhypothese aufgestellte Behauptung, dafB
der frithere Zustand des Weltganzen jedwedes organische Leben ausschloB,
so gianzlich dem Zweifel entriickt ist ?

Das folgende Argument ist aus der Ordnung genommen. Die einzelnen
Wissenschaften offenbaren uns ein Reich der Ordnung, die entweder
unmittelbar aus einem ordnenden Verstand herzuleiten ist, oder aus Natur-
gesetzen, die einen iiberweltlichen Intellekt als Ursache voraussetzen. « Die
Naturgesetze konnen nicht in der Luft umherfliegen und in sich substantiell
bestehn ». — Daf3 die Ordnung nicht aus dem Zufall stammen kann, ist
durch die angefiihrte Wahrscheinlichkeitsiiberlegung zu schwach begriindet.
Unklar ist der Satz: ordo iste nmon provenit ab essentia materiae, nam
quoad eam (?) indifferens est qualitas compositionis.

Der teleologische Beweis — der achte physische — beginnt : « Omne
ens habet proprium finem et secundum hunc finem est instructum ». Philo-
sophisch scharfer und sicherer der englische Lehrer : videmus quod aliqua
quae cognitione carent, scilicet corpora naturalia, operantur propter finem.
Die Existenz Gottes noch nicht vorausgesetzt, ist es nicht so evident, daB3
jedes Ding einen eigentiimlichen Zweck hat.

Der letzte physische Beweis, aus der Existenz der Naturgesetze, setzt
ohne weiteres voraus, dafl die Naturgesetze eine bewirkende Ursache haben,

Im dritten Artikel werden sechs moralische Argumente vorgelegt.
Der erste aus dem Fundament der Sittlichkeit : Gibe es keinen Gott, so
ware das Fundament, d. i. das hochste Gesetz der sittlichen Ordnung,
das Gute ist zu tun, das Bose zu lassen, eine Wirkung von materiellen
Geschehnissen. Das ist unmoglich, weil die Materie nichts Allgemeines
hervorbringen kann. — Aber nicht jeder Atheist, d. h. Leugner eines
persénlichen Gottes, ist Materialist.

Der zweite moralische Beweis schlieBt vom Naturstreben nach Gliick-
seligkeit, das von keiner Kreatur befriedigt wird, unmittelbar auf die
Existenz des unendlichen Gottes. — Auf pessimistische Denker wird das
keinen grofen Eindruck machen.

Trotz des schon friither verwendeten Gedankens der allgemeinen Uber-
zeugung der Menschheit von der Existenz Gottes wird noch eigens ein
moralischer Beweis ex consensu generis humani aufgestellt. Wir méchten
mit P. ‘Gredt dazu sagen : servit ad fidem faciendam, non ad scientiam
generandam (Elementa Phil. 115, 196).

Esfolgt ein cargumentum ex miraculis» und eines «ex prophetiis sumptum.

An letzter Stelle wird ein « argumentum ex sequelis atheismi» auf-
gestellt. Der Atheismus hebt die Sanktion der sittlichen Ordnung auf.
Diese schlechte Frucht zeigt, daB er falsch ist.

Zu den Schwierigkeiten und Gegenargumenten der Atheisten werden
meist zutreffende Losungen gegeben. S. 55 f. scheint aber irrigerweise
gesagt zu sein, dafl nach der Erschaffung in Gott eine reale Beziehung
zur Welt sei.



234 Literarische Besprechungen

Im ganzen wire es viel ratsamer gewesen, statt der unniitzen Hiufung
der Argumente, wenige durchschlagende Beweise besser zu entwickeln
und sie auch weiter zu fithren bis zu der unendlichen Vollkommenheit,
Einfachheit, Unverianderlichkeit, Einzigkeit und folglich wesentlichen Ver-
schiedenheit Gottes von der Welt. Erst an diesem Punkte ist der Gottes-
beweis vollendet.

Sprachlich fillt auf, dal mehreremal ut consecutivum mit dem Indikativ
steht, z. B. S. 18, 19, 56. Auf S. 43 heilit es, dal gewisse Organe «in
retrograd directionem tendunt», und « mutatio eorum in retrograd direc-
tionem vertebatur ».

St. Gabriel, Modling. P. A. Wirtgen S. V. D.

M. Picard : Die Flucht vor Gott. Erlenbach-Ziirich und Leipzig. 1934.
197 S.

« Die Flucht vor Gott » ist eine Erginzung und zugleich eine Vertiefung
des vom gleichen Verfasser geschriebenen Buches iiber « Das Menschen-
gesicht » (siehe « Divus Thomas» 1931, 93). Beide Biicher behandeln ein
in seiner Wurzel schon sehr altes Problem. In Griechenland stritten einst
die Herakliter und die Eleaten dariiber, ob die Bewegung in der Welt oder
die Ruhe in ihr nur Tduschung sei. Picard beriicksichtigt lediglich die
moralische Seite an dieser Frage : darf das Menschenleben ganz in Bewegung
aufgelost, oder mulBl jede Bewegung durch eine gewisse Ruhe gemiBigt
werden ? Bewegung gehort zum Wesen des Lebens, daher ist auch die
Bewegung von Gott gewollt. Aber der moderne Mensch will nur Bewegung,
er flieht jede Form der Ruhe und haBt alles, was immer seine Flucht
verlangsamt. Schon sein Profilgesicht liBt das erkennen. Die Wirtschalft,
die Sprache, die Kunst, die groB8e Stadt, ja sogar die Religion von heute,
sind auf der Flucht vor Gott. Gott verfolgt die vor ihm Fliehenden, aber
nicht aus HaB, vielmehr aus unendlich reiner Liebe. Schuld an dieser
Flucht ist der ginzliche Mangel an Glauben. Denn c«es gibt keinen
Glauben in der Welt der Flucht » (29). Die Bewegung zu Gott hin ist die
einzige, die auch die zu einem wohlgeordneten menschenwiirdigen Leben
erforderliche Ruhe mitenthilt. Diese Losung des Problems zeigt P. schon
am Anfang des Buches durch die Wahl seines Mottos deutlich an, das
er vom hl. Augustinus ibernimmt : Quo ibit fugiturus iste a facie Dei ?
Vertit se hac atque illac, quasi quaerens locum fugae suae. ... Quo iturus
es, quo fugies ? Si vis ab illo fugere, ad ipsum fuge. Ad ipsum fuge confi-
tendo, non ab ipso latendo : latere enim non potes, sed confiteri potes.

Rom (S. Anselmo). ~ Matthias T hiel.

Grabmann : Studien iiber den EinfluB der aristotelischen Philosophie
auf die mittelalterlichen Theorien iiber das Verhiltnis von Kirche und Staat.
Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philoso-
phisch-historische Abteilung, Jahrgang 1934, Heft 2. Miinchen 1934. 162 S.

Wie alle Studien Martin Grabmanns, sind auch diese neuen Unter-
suchungen so reich an unbekanntem oder wenigstens ungedrucktem Material,



Literarische Besprechungen 235

daBl wir an dieser Stelle darauf verzichten miissen, die reiche Ernte ein-
gehend zu besprechen. Was die verwertete Dominikanerliteratur betrifft,
werden wir im Archivum FF. Praed. darauf zuriickkommen. Das Inhalts-
verzeichnis wird hier geniigen, um die jlingste Publikation Grabmanns
fiir sich selbst reden zu lassen. In einem ersten Kapitel behandelt G. die
aristotelischen Elemente bei den Vertretern der Lehre von der potestas
indirecta papae in temporalibus (geméaBigte Richtung) : Thomas von Aquin,
Remigio de’ Gerolami von Florenz, Johannes Quidort von Paris, Herveus
Natalis, Durandus de S. Porciano, Petrus de Palude — alle Dominikaner —,
der thomistisch-eingestellte Abt Engelbert von Admont und der von
De regimine principum des hl. Thomas stark beeinflulte Fiirstenspiegel
des Kartiausers Michael. Im zweiten Kapitel wird der Averroismus der
einen extremen Richtung — durch Marsilius von Padua vertreten —, und
im dritten Kapitel die aristotelischen Elemente der anderen extremen
Richtung (hierokratisches System oder Lehre von der potestas directa
papae in temporalibus) erortert. Die dritte Gruppe besteht aus einer
Reihe von Theologen verschiedener Herkunft : Franziskaner, Dominikaner,
Augustiner usw. Der dritte Abschnitt dieses Kapitels erwihnt verschiedene
Traktate De ecclesiastica potestate aus dem XV. Jahrhundert in vati-
kanischen Hss., die wohl noch einer eingehenderen Untersuchung bediirfen,
bevor man ihre Autoren definitiv in eine der drei erwidhnten Gruppen
eingliedern darf. Zum SchluB gibt G. einen kurzen Uberblick iiber die
Periode von Kardinal Juan Torquemada bis Kardinal Robert Bellarmin,
wihrend der die Theorie von der potestas indirecta weiter ausgebildet
wurde und zu ihrer Vollendung gelang. Im Anhang finden wir zwei sehr
interessante ungedruckte Dokumente : 1. den Literaturbericht des Lauren-
tius de Aretio iiber mittelalterliche kirchenpolitische Traktate, und 2. den
Kommentar des Guido Vernani von Rimini O. P. zur Bulle Unam Sanctam.

G. hat das Verdienst, nicht nur eine Materialbereicherung zu bieten
und den bei vielen Ecclesiologen fehlenden Einblick in die aristotelischen
Quellen der Lehre iiber die Kirche als notwendig zu zeigen, sondern auch
eine kurze, aber in den groBen Linien richtige Skizze der Geschichte der
mittelalterlichen ecclesiologischen Theorien zu liefern, Wir wiinschten aber,
dal3 bei einer weiteren Ausarbeitung einer solchen Skizze, die dem Titel
dieses Heftes nach nicht der Hauptzweck dieser Studien war, deutlicher
unterschieden wiirde zwischen den verschiedenen Umstinden, die zu einem
VorstoB3 gegen die Suprematie des Papstes in spiritualibus AnlaB geboten
haben, z. B. der Streit gegen die Mendikantenprivilegien, deren Beziehung
zur pipstlichen Gewalt allzusehr auBler acht gelassen wurde ; der Avenio-
nesische Aufenthalt der Papste und die abendlindische Kirchenspaltung.
Diese geschichtlichen Tatsachen haben den Theologen und Philosophen,
welche die papstliche Gewalt in temporalibus und in spivitualibus verteidigen
oder bekampfen wollten, eine Einstellung inspiriert, die sie einlud, bei
Aristoteles die theoretische Begriindung ihrer Neigungen zu suchen, und
dann erst eine Theologie oder eine Soziologie « pour le besoin de la cause »
aufzubauen. Diese Bemerkung gilt natiirlich vor allem fiir das XIV. und
XV. Jahrhundert, aber sie verdient immer wiederholt zu werden, damit



236 Literarische Besprechungen

man in der Geschichte der mittelalterlichen Ecclesiologie einen richtigen
Einblick bekomme. Wir hoffen, bei der Behandlung der Beziehungen
zwischen den Dominikanertheologen und dem Basler Konzil tiefer darauf
einzugehen.

Rom (S. Sabina). G. Meersseman O. P.

F. X. Arnold : Die Staatslehre des Kardinals Bellarmin. Miinchen,
Hueber. 1934. viI-395 SS.

Da die Lehre vom Naturrecht die Norm war, nach der Bellarmin
zu allen grundlegenden Fragen der Staatslehre Stellung nahm, schickt
der Verfasser der Untersuchung der Staatslehre des neuen Kirchenlehrers
als ersten Teil eine Darlegung seiner Naturrechtslehre voraus. Dieser folgt
der zweite Teil mit der Untersuchung iiber die Staatslehre Bellarmins,
worauf der dritte Teil mit der Lehre des Verhiltnisses von Staat zu Staat
und vom Staat zur Kirche abschlief3t.

Im Gegensatz zu verschiedenen dlteren und neueren Ankligern Bellar-
mins ist das Ergebnis der Arbeit Arnolds das, daB, abgesehen von einigen
untergeordneten Nebenfragen, Bellarmin in seiner Rechts- und Staatslehre
der ebenso treue als geistesmichtige Vertreter und Verteidiger der aristo-
telisch-thomistischen Rechts- und Staatslehre war, wie sie namentlich
die salmatizenser Schule, ein Franz v. Vittoria O. P., ein Dominikus a Soto
O. P. u. a. vor ihm vertreten hatten. Sein Hauptverdienst war es, die
gesunde, tiberlieferte Lehre den zersetzenden Ideen des Nominalismus und
Ockhamismus, den Irrtiimern der sog. Reformatoren und dem Absolutismus
eines Jakob I. von England gegeniiber siegreich und zeitgemal3 zur Geltung
zu bringen. Seine maBvolle Lehre iiber das Verhidltnis von Kirche und
Staat, iiber die potestas Ecclesiae in temporalia lag ganz in der Richtung
der Lehre des hl. Thomas und der Thomistenschule : Kirche und Staat
sind innerhalb ihres Bereiches vollkommene und selbstindige Gesellschaften,
aber um des héheren Zweckes des ewigen Heiles willen kann die geistliche
Gewalt der Kirche auch solche zeitliche Dinge regeln und richten, die zum
ewigen Heile in notwendiger Beziehung stehen. Die Formel : potestas in-
directa in temporalia, die seit Bellarmin und Suarez dieser Lehre eigen
ist und an sich nicht jedes MiBverstiandnis ausschlieBt, da man sie so auf-
fassen konnte, als schriebe man der Kirche zwei Gewalten zu, eine geist-
liche, direkte iiber geistliche Dinge und eine zeitliche, indirekte iiber zeitliche
Dinge (vgl. Journet Ch. : « La juridiction de I'Eglise sur la Cité», p. 116 s.),
ist von Bellarmin selbst wiederholt so klar gedeutet worden, daB nicht der
leiseste Zweifel bleibt iiber seine Auffassung : die Kirche hat nur eine, und
zwar geistliche Gewalt, die sich an sich nur auf Geistliches bezieht, auf
Zeitliches nur infolge dessen unlgslicher Verbindung mit dem Geistlichen
(siehe z. B. S. 356 f.).

In der Frage nach der urspriinglichen, konkreten Konstituierung der
Staatsgewalt huldigte Bellarmin der geméBigten Vertragstheorie, wie sie
die Thomistenschule des XV. und XVI. Jahrhunderts, ein Vittoria, Domini-
kus a Soto u. a. vertraten und auch heute noch katholische Philosophen



Literarische Besprechungen 237

vertreten : Die Staatsgewalt liegt nach dem Naturrecht im Volksganzen
mit der unausweichlichen Bestimmung, von der Menge iibertragen zu
werden, sel es an einen Monarchen oder an eine Aristokratie oder an das
ganze Volk. Bellarmin glaubte diese Lehre auch beim hl. Thomas grund-
gelegt zu finden, nicht zwar an den Stellen, die seine Vorganger als klas-
sisch in der Sache ansahen, namlich S. Th. I-I1I q. 9o a. 3 und q. 97 a. 3
ad 3, sondern S. Th. II-11 q. 10 a. 10 und q. 12 a. 2. Aber eine umsichtige
Thomaserklarung scheint weder an diesen noch an anderen Stellen eine solche
Translationstheorie beim Aquinaten zu finden, sondern die sog. Designations-
lehre, d. h. die noch nicht zum Staat organisierte Menge ist nach dem
Naturrecht nicht Triagerin und Ubertrigerin der Staatsgewalt, sondern
nur Tragerin des zwingenden Bediirfnisses einer obersten Gewalt und darum
des Rechtes, die Person oder die Personen zu bezeichnen, die dann von Gott
die Regierungsgewalt erhalten. Jedenfalls steht diese zweite Ansicht mehr
im Einklang mit der Lehre Leos XIII. in der Enzykl. : « Diuturnum illud »
vom 29. Juni 1881 (Denz. 1855): « Hier ist zu bemerken, dall jene, die
an die Spitze des Staates treten sollen, in gewissen Féllen durch den Willen
und nach der Entscheidung des Volkes gewdhlt werden kénnen, ohne dal3
dies mit der katholischen Lehre im Widerspruch stinde. Freilich wird
durch jene Wahl der Herrscher nur bezeichnet, nicht etwa werden die
Rechte der Herrschaft verliehen, und es wird nicht die Gewalt iibertragen,
sondern nur bestimmt, wer sie auszuiiben habe» (S. 225 f.). Immerhin
hat Bellarmin, wie schon seine Vorgdnger, seine Lehre mit solchen Siche-
rungen umgeben, daB praktisch zwischen beiden Auffassungen kaum ein
namhafter Unterschied bleibt.

Die Darbietung des ganzen staatswissenschaftlichen Systems Bellarmins,
wie Dr. Arnold sie in vorliegendem Werke uns geschenkt hat, ist alles
Lobes wert : sie ist eingehend, griindlich, zuverlidssig und klar. Auler den
gedruckten Werken des hl. Kirchenlehrers standen ihm auch noch unver-
offentlichte handschriftlich erhaltene zur Verfiigung. Von ganz besonderer
Wichtigkeit ist darunter ein Kommentar zur Summe des hl. Thomas, den
Bellarmin fiir seine Lowener Vorlesungen in den Jahren 1570-1576 verfaB3t
hatte und aus dem viele Stellen zum ersten Mal bekannt gegeben
werden.

AbschlieBend mochte der Rezensent « die Staatslehre des hl. Bellarmin »
dem Studium aller mit den Fragen des Staatsrechtes sich befassenden
Katholiken bestens empfehlen als einen AbriB der unverginglichen katho-
lischen Grundsitze auf diesem so wichtigen und heute so vielfach ver-
wirrten Gebiet.

Sollte noch auf kleine Schatten hingewiesen werden, so diirften
dazu viele Wiederholungen zu rechnen sein, die doch wohl zum Teil
hitten vermieden werden koénnen. Sodann wird S. 14, Anm. 4, dem
hl. Thomas ein dreimaliger Meinungswechsel iiber die Dispensierbarkeit
der Gebote der zweiten Tafel des Dekalogs zugeschrieben. I. S. d. 47 a 4
(also um 1253) soll er sie bejaht haben ; in III. S. d. 37 a. 4 (also etwa 1255)
verneint ; dann De malo, IIT a. 1 ad 17 u. Quodl. I a. 18 (also etwa 1266
bis 1269) wieder bejaht ; endlich S. Th. I-II q. 100 a. 8 (etwa 1268-1270)



238 Literarische Besprechungen

endgiiltig verneint. Ich gestehe, daB ich das sehr unwahrscheinlich finde
und vielmehr glaube, der Heilige habe an den bejahenden Stellen nur
vorldufig eine noch ndher zu erklirende Dispensierbarkeit gelehrt, in den
verneinenden Stellen aber sie dahin erklirt, daB es nur eine uneigentliche,
nicht eine wahre Dispensation sei. S. 74 wird die Hauptbedeutung des
Molinismus darin gesehen, dall er « mit gutem Gespiir und sicherem Erfolg »
die menschliche Freiheit und die Unzerstérbarkeit der menschlichen Natur
festzuhalten gewuf3t habe. Andere denken dariiber anders. Was Bellarmin
angeht, so zitiert Arnold S. 147, Anm. 13, eine sehr interessante Stelle aus
dessen Kommentar zu S. Th. I q. 14 a. 13 : Quomodo Deus concurrat ad
actiones creaturarum : « ... Quarta conclusio : Deus ipsius naturae operatur
effectus omnes, quos causae secundae operantur. Haec est conclusio maximi
momenti et est aperte D. Thomae locis notatis. Sensus est : eodem instanti
temporis Deus et causae secundae operantur, sed tamen prius natura Deus
operatur et hoc tam in effectibus necessariis, quam contingentibus et
liberis ... ». Dazu bemerkt Arnold : « Am Rand ist von derselben Hand
geschrieben : De hac (quarta) conclusione non sum certus et potius con-
trarium putaverim esse verum. Vide quaestionem 1, 2 : An Deus sit causa
peccatorum ? » Das zeigt allerdings einen Wechsel in der Auffassung des
jungen Bellarmin, ein Zuriicktreten von einer Lehre, die vorher betrachtet
wurde als maximi momenti et aperte D. Thomae. Trat dieser Wechsel
etwa ein bei AnlaB der heftigen Bekdmpfung der Gnadenlehre des Lessius
durch die Lovanienses ? Jedenfalls: war die erste Ansicht fiir Bellarmin
kein Hindernis gewesen fiir die richtige Darstellung der aristotelisch-
thomistischen Rechts- und Staatslehre, so wenig als die gleiche Ansicht
ein Hindernis gewesen war fiir Vittoria, Soto und die anderen Thomisten,
denen Bellarmin in seiner Rechts- und Staatslehre weiterhin folgte.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.

G. M. Manser O.P.: Das Wesen des Thomismus. Zweite, erweiterte
Auflage. Freiburg (Schweiz), Universititsbuchhandlung : F. Riitschi. 19335.
virr-679 SS.

P. Mansers « Wesen des Thomismus» ist zu einem stattlichen Band
herangewachsen. Der Kern des Werkes ist der gleiche geblieben, aber es hat
bedeutende Zusitze erfahren. Ein erster, ganz neu hinzugefiigter Teil
« Thomas », soll den Leser iiber die Person des hl. Thomas unterrichten.
Der zweite Teil « Thomismus » wurde durch fiinf neue Artikel vermehrt :
iiber die Universalienlehre, die Praemotio, das Naturrecht, die Urmaterie
als reine Potenz und das Individuationsprinzip. « Den mir 6fter gemachten
Vorwurf », sagt P. Manser im Vorwort : « man mufl zwischen Thomismus
und Thomas wohl unterscheiden, habe ich gut verstanden ; er lieB den
Beweis erwarten, wo und inwieweit meine Auffassung von der Akt-Potenz-
lehre des Aristoteles und des Aquinaten, also vom wirklichen Thomismus,
abgehen wiirde. Statt dessen hat man mich auf eine ganz andere Alkt-
Potenzlehre hingewiesen, die, dem Nominalismus des XIV. Jahrhun lerts



Literarische Besprechungen - 239

entstammend, im Sinne eines « gelduterten » Thomismus die quidditative
Abstraktion und « damit den Primat des Universale und das Universale
in re leugnet und iiber die Urmaterie und die Individuation und vor allem
die Analogie des Seins, die grundlegend ist fiir all unsere Erkenntnisse,
ganz andere Thesen aufstellt ». Demgegeniiber behandelt der Verfasser in
den Zusatzen die Universalienlehre, das Naturrecht, die Universalien der
rechtlichen Ordnung und die mit den Universalien eng zusammenhdngenden
Fragen iiber die Urmaterie und das Individuationsprinzip. Nur auf Grund
der thomistischen Lehre iiber das Individuationsprinzip, die ihrerseits den
ersten Stoff als reine Moglichkeit voraussetzt, lit sich ja die Universalien-
frage lésen. Es muB im kérperlichen Einzelding nicht zwar die Einzelheit,
wohl aber die Wurzel der Einzelheit, der Stoff sachlich verschieden sein
von der Wurzel des artlichen Unterschiedes, von der Form. Sobald man das
ganze Ding durch sich selbst vereinzelt sein 1iBt, wird es unverstindlich,
wie man noch eine allgemein giiltige Wesenheit in der Zahl nach ver-
schiedenen Dingen haben kénne. « Interessant mag es sein», bemerkt
P. Manser S. 618, « dall von den Unsrigen jene Philosophen der thomistischen
Losung am entschiedensten zustimmen, die am meisten Sympathien fiir
die Naturwissenschaften hegen oder hegten ». In der Tat, nur vom thomi-
stischen Standpunkte aus hat es einen Sinn, wenn der Naturforscher Rassen,
systematische Arten und natiirliche Arten unterscheidet. Das soll natiirlich
nicht heiBen, daB man Rassen, systematische Arten und natiirliche Arten
mittels der thomistischen Lehre rein a priori bestimmen konne. Allein
die thomistische Lehre gibt den allgemeinen Grund an, auf dem diese Unter-
scheidungen beruhen. Der Grund des artlichen Unterschiedes, die Form
hat eine Spannweite, innerhalb derer die Unterschiede der systematischen
Arten und Rassen ebenso wie auch die geschlechtlichen Unterschiede und
andere individuelle Eigentiimlichkeiten liegen. Aber alle diese Unter-
schiede werden aus dem Stoff mittels der stofflichen Anlagen verwirklicht.
Auch die Lehre iiber die Praemotio, iiber das Wirken Gottes in der Tatig-
keit des Geschopfes bildet eine naturentsprechende Erginzung der ersten
Auflage des Werkes von P. Manser.

P. Manser vereinigt mit dem Scharfblick des Metaphysikers die genaue
Umsicht des Geschichtskenners. Er gibt uns einen tiefen Einblick in die
thomistische Lehre von Potenz und Akt, indem er uns zugleich die Kimpfe
vorfithrt, die der Thomismus zu bestehen hatte, um sich durchzusetzen.
P. Manser hat auch die Gabe einer klaren, fesselnden Darstellung. Hat
sich dadurch das « Wesen des Thomismus » alsbald viele Freunde erworben,
so daB in kurzer Zeit eine Neuauflage erscheinen konnte, so wird die zweck-
miBig erweiterte Neuauflage fernerhin dazu beitragen, daB der echte
Thomismus immer mehr bekannt und in seiner Wahrheit anerkannt werde.

Rom (S. Anselmo). P. Jos. Gredt O.S. B.



240 ~ Literarische Besprechungen

Textausgaben.

S. Thomae Aqu.: In Aristotelis librum de anima Commentarium.
Ed. A. M. Pirotta O. P. Taurini, Marietti. 1925 (XI11-307 SS.)

Das Unternehmen M. R. Cathalas O. P., die Werke des hl. Thomas
von Aquin den Studierenden in handlichen Einzelausgaben zuginglich
zu machen — wir verdanken ihm auf diese Weise eine sehr brauchbare
Ausgabe des Kommentars des hl. Thomas zur Metaphysik des Aristoteles
— fihrt A. Pirotta O. P. weiter und hat so zunichst den KKommentar des
Aquinaten zu des Aristoteles drei Biichern iiber die Seele erscheinen lassen.
An der Spitze einer jeden Lectio steht der darin erklirte Abschnitt des
aristotelischen Werkes in der alten lateinischen Ubersetzung, die der
sprachenkundige Zeitgenosse des hl. Thomas, Wilhelm von Moerbeke O. P.,
auf dessen Veranlassung besorgt hatte. Am Rande sind dazu die Kapitel-
einteilung der Bekker'schen Ausgabe vermerkt. Kurze Inhaltsangaben
nach diesen Textabschnitten erleichtern die Ubersicht iiber den Gang
der Untersuchung. Die Darlegungen des Kommentars selbst sind durch
Zerlegung der einzelnen lectiones in kleinere, mit Nummern versehene
Abschnitte wohlgegliedert und so leichter fafilich gemacht. Die Aristoteles-
stellen, die der hl. Thomas anfiihrt, werden nach der Ausgabe von Firmin-
Didot genau angegeben. Ein sorgfiltig zusammengestelltes Sachregister
erhoht den praktischen Wert dieses Buches. Das hier iiber die Methode
Gesagte gilt auch von der folgenden Ausgabe :

S. Thomae Aqu.: In Aristotelis libros de sensu et sensato, memoria
et reminiscentia commentarium. Ed. A. M. Pirotta O. P. Taurini, Marietti.
1928. (x1-158 SS.)

Beziiglich der Abfassungszeit des Kommentars zu den Biichern des
Aristoteles iiber die Seele und der sich zeitlich anschlieBenden Kommentare
zu den Schriften iiber die Sinneswahrnehmung und iiber Gedichtnis und
Erinnerung wiren nach Grabmann, Die Werke des hl. Thomas von Aquin
(Beitrage z. Gesch. d. Phil. u. Theol. d. Mittelalters, XXII, 1/2), Miinster
1931, 265 f., wohl die Jahre 1270-72 anzunehmen ; Pirotta meint « versus
annum 1268 vel 1269-1272» (Komm. zu De Anima, XI).

Wien. Dr. Carl Joh. Jellouschek O.S. B.

S. Thomas Aq. : In decem libros Ethicorum Aristotelis ad Nicomachum
expositio. Ed. A. Pirotta O. P. Turin, Marietti, 1934. XXI1vV-747 pp.

Wir zweifeln keinen Augenblick, die Frage, ob der Thomist, der die
Lehre des hl. Thomas in weiteren Kreisen verbreiten will, einen krif-
tigeren VorstoB dazu macht durch weitliufige Abhandlungen als durch
praktisch brauchbare Textausgaben, zu Gunsten der letzteren Methode
zu beantworten. In dieser Bezichung hat der unermiidliche Herausgeber
der Thomastexte, P. Pirotta, dem Thomismus unberechenbare Dienste
erwiesen. Von allen Aristoteleskommentaren des hl. Thomas war mit der
Metaphysik die Ethik wohl die am meisten verlangte. Die miihselige Arbeit



Literarische Besprechungen 241

des Textherausgebers, auch wenn er, wie in diesem Falle, keine kritische
Herstellung beanspruchen will, wird in gewissen Kreisen allzuwenig geschiitzt
und die Dankbarkeit denjenigen gegeniiber, die ihren Namen hinter dem
des hl. Thomas verstecken, wird in diesen FFillen allzuwenig geiibt. Die
vorliegende Ausgabe ist fiir den alltiglichen Gebrauch sicher ausreichend,
bis die Commissio Leonina eine kritische Handausgabe fertig stellen kann.
Praktisch ist die Einteilung in Paragraphen. Man koénnte hie und da eine
andere Einteilung als eine bessere vorschlagen, aber im Ganzen ist die-
jenige des Herausgebers die einzig mogliche. Der Sachindex (S. 691-747)
ist das, was er sein muf3 : praktisch. Auf Vollstindigkeit wird der Heraus-
geber wohl nicht hingesteuert haben. ‘Der Text ist im allgemeinen gut,
und wir haben, um uns davon zu iiberzeugen, anhand einiger Hss. ver-
schiedene Stichproben gemacht. Dasselbe Lob kann nicht gespendet
werden, was die wversio antiqua des Rob. Grosseteste betrifft, die jeder
lectio vorausgeht. Die Arbeit kritisch zu machen, ist ungemein schwer,
um so mehr, da Thomas sicher nicht eine « kritische » Ausgabe dieser versio
im Gebrauch hatte ! Wir haben den Text, den Pirotta abdruckt, mit zwei
Hss. ganz kollationiert, und miissen zugeben, daB er im allgemeinen einen
sehr schlecht iiberlieferten Text abgedruckt hat. Aber auch ohne Hand-
schriften heranzuziehen, hitte der Herausgeber doch einige sehr schlimme
Fehler korrigieren kénnen, um so mehr, da derselbe Text in der Erkliarung
des hl. Thomas selbst, wie Pirotta ihn abdruckt, ganz richtig tiberliefert
ist. Ein paar Beispiele : Lib. I, lect. 14, S. 55 a lesen wir: « Unde et quae-
ritur utrum est discibile (statt disciplinabile) vel assuescibile vel aliter
qualiter exercitabile vel secundum quamdam divinam providentiam (statt
particulam) vel propter fortunam advenit ». Das discibile statt disciplinabile
geht noch ; aber das providentiam ist wirklich schlimm, um so mehr, da
die averroistische Ethikerklirung sich oft auf die particula divina im
Menschen stiitzte. Nicht nur die Hss., sondern auch der Thomastext bei
Pirotta liest richtig (Nr. 166) : « Et hoc est quod quaerit : utrum felicitas
sit aliquid disciplinabile, sicut scientia, vel assuescibile, sicut virtus moralis,
vel aliqualiter (in der Ubersetzung des Grosseteste steht richtig, aliter
qualiter (Vat. lat. 2171, f. 22 tb) = 2Mw: 7ws) exercitabile, sicut industria
artificialium operationum. Secundum membrum pertinet ad causam
divinam, et hoc est quaerit, utrum felicitas sit in nobis secundum quamdam
divinam particulam et secundum qualemcumque participationem alicuius
divinorum super hominem existentium ». Es ist wirklich schade, daB3 die
Herausgabe in dieser Beziehung nicht besser iiberwacht wurde : ein wenig
Aufmerksamkeit beim Durchlesen der Ubersetzung hitte vieles gutmachen
kénnen, Die Ausgabe von Pirotta hitte dann auch groBe Dienste leisten
konnen auf verschiedenen anderen Gebieten, denn nicht nur Thomas,
sondern auch Albert und die meisten Ethikkommentatoren nach 1250 haben
diese Versio beniitzt. So schlecht wie die Ausgabe Marchesis der ethica nova
und der ethica wvetus ist die von Pirotta abgedruckte wversio Grossetestes
nicht ; sie wird manchem Forscher und Studenten ein unentbehrliches
Hilfsmittel zum Studium der mittelalterlichen Scholastik an die Hand geben.
Rom (S. Sabina). G. Meersseman O. P.

Divus Thomas. 16



242 Literarische Besprechungen

S. Thomas Aq.: Scriptum super Sententiis, Magistri Petri Lombardi.
Ed. M. F. Moos O.P. Tom. III. Parisiis, . Lethielleux. 1933. (xv-1358 SS.)

Wihrend sich Cathala und Pirotta in ihren Thomasausgaben damit
begniigen, den herkémmlichen Text, von Druckfehlern und offensichtlichen
Unrichtigkeiten méglichst gereinigt und iibersichtlich gegliedert, neu heraus-
zugeben, geht M. F. Moos O. P. in seiner Edition des Kommentars des
Aquinaten zum dritten Buch der Sentenzen des Petrus Lombardus —
« Scriptum super Sententiis » nach den Kodizes und dem sog. offiziellen
Katalog der Werke des hl. Thomas iiberschrieben — viel weiter. Unter
Zugrundelegung der zweiten Pariser Thomasausgabe von Viveés und Heran-
ziehung auch der iibrigen Gesamtausgaben (IEd. Piana, Antwerpicnsis,
Parisiensis 1., Veneta 1T., Parmensis) wird der Text durchgehends mit
zwei Handschriften verschiedener Herkunft verglichen und gegebenenfalls
jene Lesart gewihlt, in der diese beiden Kodizes iibereinkommen, die
wiederum, wie eine eingehende Untersuchung ergab, meist in Uberein-
stimmung mit anderen Handschriften zu den Lesarten der Druckausgaben
in Gegensatz stehen. So ist eine ganze Reihe von Handschriften fiir die
Zwecke dieser neuen Edition irgendwie herangezogen worden ; auf S. xv
der Vorrede werden Kodizes von Briigge, Briissel, Paris, Angers und Rom
namhaft gemacht. Die zuriickgestellten Lesarten der beniitzten Druck-
ausgabe und Handschriften werden unter dem Strich angemerkt. Der
Sentenzentext in der Ausgabe von Vives wird einer sorgsamen Revision
nach dem kritischen Text in der Bonaventuraausgabe von Quaracchi
unterzogen. Viterstellen werden nach der Patrologiec von Migne, Texte
aus Aristoteles nach der Bekker’schen Ausgabe, solche aus Thomas nach der
Leoninischen oder Turiner (Marietti) Ausgabe zitiert. An der Spitze der
Artikel oder quaestiunculae finden wir Hinweise auf Parallelstellen.

Ein groBer Vorzug vorliegender Ausgabe ist die wohldurchdachte
Gliederung und ungemein iibersichtliche Anordnung des Textes, wozu die
Verwendung mannigfacher Typen und von Nummern am Rande sehr viel
beitrigt. Nach dem Gebrauche der Handschriften wird zu Beginn des
Corpus articuli stets Responsio statt Respondeo geschrieben.

Fiir diese neue Ausgabe des Kommentars des hl. Thomas zum dritten
Buche des Sentenzenwerkes des Lombarden, die einen groBen Fortschritt
gegeniiber den bisherigen Ausgaben darstellt, mu3 man dem Herausgeber
wirklich vielen herzlichen Dank wissen, zumal es bisher an einer Einzel-
ausgabe des so bedeutsamen Sentenzenkommentars gebrach ; wenn dessen
Edition in der bisherigen Weise voranschreitet und zu Ende gelangt, wird
fiir ein gewinnbringendes, vertieftes Theologiestudium ein gar wertvoller
Behelf geschaffen sein. Unser Dank gebiihrt aber auch dem um die
Forderung der katholischen Wissenschaft wohlverdienten Verlag, der sich
durch die Drucklegung unseres Sentenzenkommentars, die er auf Betreiben
P. Mandonnets, eines der groBen Fiihrer in der thomistischen Bewegung,
in Angriff nahm, ein neues groBes Verdienst um die Hebung der schola-
stischen Theologie erworben hat.

Wien. Dr. Carl Joh. Jellouschek O. S. B.



Literarische Besprechungen 243

Deutsche Mystikerbriefe des Mittelalters 1100-1550, herausgegeben von
Dr. Wilhelm Oehl. (= Mystiker des Abendlandes, hg. von R. F. Merkel, 1.)
Miinchen, Georg Miiller. 1931. XxXX11-844 SS.

Im Laufe der Erforschung der deutschen Mystik wurde eine Gattung
von Schriften und Quellen oft stiefmiitterlich behandelt : die Briefe der
Mystiker und der mit ihnen stattgehabte Briefwechsel. Hoéchstens etwa
bei Heinrich von Nordlingen wurde man sich bewuflt, dal er im Mittel-
punkte einer weitausgedehnten Korrespondenz stand, weil hier der gesamte
mit seiner Person in Verbindung stehende Briefwechsel als solcher schon
vor vielen Jahren durch den Altmeister Phil. Strauch ex professo heraus-
gegeben und kommentiert worden war. Im tibrigen sind die Mystikerbriefe
recht wenig beachtet worden, selbst in IFillen, in denen wir eine Ausgabe
derselben besaBen. Der hier zur Besprechung vorliegende Band des als
griindlicher Kenner der deutschen Mystik bekannten Freiburger Professors
Wilhelm Oehl, fiillt deshalb eine spiirbare Liicke innerhalb der Monographien
iber die deutschen Mystiker aus; zum ersten Mal wird das ganze Corpus
der Briefe, welche von den deutschen Mystikern geschrieben oder an sie
gerichtet wurden, im Zusammenhang gewiirdigt und wenigstens in den
Hauptvertretern dieser Literaturgattung zuginglich gemacht. Es konnte
sich nicht darum handeln, eine vollstindige Edition aller Mystikerbriefe
in der Ursprache zu bieten, wollte man sich nicht auf den kleinen Kreis
der Forscher als Leser beschrianken ; es war vielmehr gegeben, eine Auswahl
zu treffen und eine Umschrift des alten Textes in die moderne Schrift-
sprache zu versuchen.

Wir miissen freudig zugestehen, daB dem gelehrten Herausgeber
beides in besonderem MaBe gegliickt ist. Von Rupert von Deutz bis Maria
von Osterwijk werden uns rund 4o Hauptvertreter der deutschen Mystik
in vielen hundert Briefen vorgefiihrt ; von jedem erhalten wir eine eingehende
Probe des um seine Person gefiihrten Briefwechsels. Die Art und Weise,
wie die Auswahl getroffen wurde, wie gerade das zur Kennzeichnung einer
Personlichkeit Charakteristische herausgestrichen wurde, muB3 uns restlos
befriedigen. Man wiirde ja im einzelnen iiber die Notwendigkeit der Auf-
nahme eines Stiickes hier und da briiderlich streiten kénnen und gelegent-
lich einer Kiirzung das Wort reden kénnen, wenn sich die gleichen Gedanken-
ginge in mehreren Briefen wiederholen ; es gilt aber nicht, hier iiber solche
Dinge zu rechten. Denn das Hauptziel des Werkes, eine aus den Briefen
erarbeitete, moglichst klare und durchsichtige Charakteristik der ver-
schiedenen Mystiker und Mystikerinnen, ist wenigstens dort, wo ein umfang-
reicher Briefwechsel zur Verfiigung stand, immer erreicht worden. Man wird
mit viel Genul3 etwa die Briefe der Hildegart von Bingen, des Dominikaner-
generals Jordans von Sachsen, des gemiitvollen Seuse oder des problem-
reichen und geschiftigen Nikolaus von Cues durchlesen ; man spiirt hier,
daB Quellen vorliegen, die das personliche Wesen des Briefschreibers
oder Briefempfingers in einzigartiger Lebendigkeit umreiBen und uns
Einblicke gestatten, die uns durch die eigentlichen mystischen Werke der
gleichen Schriftsteller kaum oder gar nicht vermittelt werden kénnen.



244 Literarische Besprechungen

Wir bedauern es aus diesem Grunde sehr, dal3 sich von zahlreichen
Mystikern iiberhaupt keine oder doch nur Bruchstiicke einer Korrespondenz
vorfinden : wie miilte uns etwa die Person eines Meister Eckhart oder eines
Tauler auf Grund von Briefen in einem neuen Lichte erscheinen! Aber
gerade hier lassen uns die Quellen leider fast ganzlich im Stich.

Die Ubersetzung der urspriinglich lateinischen oder mitteldeutschen
Stiicke wurde mit sehr groBem Geschick vorgenommen. Der goldene
Mittelweg zwischen einer sklavischen Ubertragung und einer freien Wieder-
gabe wurde iiberall gefunden. Die eigentiimliche Stilkunst des einzelnen
Mystikers leuchtet immer durch; man spiirt es, dal es sich um altehr-
wiirdige Texte handelt, deren Schonheit oft in ihrer sprachlichen Fassung
beruht. Dieser an alte Zeiten erinnernde Sprachgeist blieb in der Uber-
setzung immer gewahrt, wenn auch die Klippe des bedachten Altertiimlich-
Sein-Wollens iiberall vermieden wurde. Man liest dort die einzelnen Doku-
mente immer mit hohem GenuB und wird sich kaum bewuBt, dal3 es sich
um eine oft mit groBer Miihe erarbeitete Ubertragung in unsere heutige
Schriftsprache handelt. Diese hier beobachtete chrsetzungstcclmik, deren
Treue und Zuverlidssigkeit ich an zahlreichen Proben bestitigt fand, verdient
ein hohes Lob und darf fiiglich als mustergiiltig angesprochen werden ;
alle jene, die sich mit Ubertragungen alter Texte zu beschiftigen haben,
werden hier viel, ja sogar sehr viel zu lernen haben.

Der gelehrte Herausgeber hat dariiber hinaus jedem einzelnen Mystiker
eine recht ausfiihrliche Einleitung vorausgeschickt, in welcher die kurzen
Lebensdaten der einzelnen Mystiker nach dem Stande der neuesten
Forschung geboten werden und eine geschickte Wiirdigung der einzelnen
Mystiker versucht wird. Es liegt hier eine Unmenge iiberaus fleiiger und
einsichtiger Sammelarbeit vor, die nur der Berufene zu wiirdigen versteht.
Das Urteil ist immer sehr mafBvoll und in allen Teilen zuverlissig ; es ist
keine unnotige Lobhudelei auf die Mystiker, die wir hier zu héren
bekommen ; bei allem kritischen Sinne und der ernsten Bemiihung um
eine menschliche und psychologisch-kritische Wiirdigung der Mystiker
(man vgl. etwa die sehr besonnene Darstellung der Lebensgeschichte der
Christine von Stommeln und der Magdalena Beutler) erhalten wir eine
sachliche und verstiandnisvolle Wiirdigung der katholischen Mystik und ihrer
Erscheinungsformen. — Die veroffentlichten Briefe werden zudem in einem
eigenen Anhang sehr eingehend und zuverlissig kommentiert. In den
iberaus zahlreichen Anmerkungen ist ein sehr reiches Material zusammen-
getragen worden, das man immer gerne ausschopfen und beniitzen wird.

Die Literaturangaben sind iiberaus reichlich und vollstindig und bis
auf die Zeit des Erscheinens des Buches nachgefiihrt. Indessen mochte
ich gerade hier fiir eine zweite Auflage, die ich dem Buche von Herzen
wiinsche, eine kleine Anderung anbringen : es wird sich nicht vermeiden
lassen, daB die so ausfiihrlichen Angaben der Quellen nach bestimmten
Gesichtspunkten geordnet werden miissen. Ich méchte daher vorschlagen,
immer zuerst die Fundstellen der Briefe, dann die sonstigen Quellen zum
Leben der einzelnen Mystiker, die Ausgaben der Werke und endlich die
verschiedenen den Mystiker betreffenden Monographien gesondert anzu-



Literarische Besprechungen 245

fiilhren. Die Ubersicht wiirde durch ein solches Vorgehen bedeutend er-
leichtert und die so wertvolle Literatursammlung noch brauchbarer. Auch
wiirde es vielleicht gut sein, einzelne Exkurse (ich denke etwa an solche
iiber die Kartausermystik, 455 ff., iiber die kirchlichen Reformbestrebungen
in den Niederlanden und die damit zusammenhingenden Ordensreformen,
458 ff., iiber Franziskanermystik, 603 ff. u. 6.) nicht in die Lebensdar-
stellung eines einzelnen Mystikers zu verarbeiten, sondern sie eher in das
Vorwort oder in eine besondere Einleitung zu den einzelnen Schulen zu
iibernehmen. Schade ist auch, daB kein eingehender Namensindex die
Beniitzung des Buches, das ob seiner ganzen Anlage nicht nur ein Lese-,
sondern auch ein Nachschlagebuch geworden ist, erleichtert.

Das schone Buch des gelehrten Herausgebers verdient in allen Teilen
hohes Lob; es erschlieBt uns viel Neuland in selten groflem Umfange.
Schon aus diesem Grunde darf es unbedenklich den bedeutendsten Ver-
offentlichungen der letzten Jahre iiber die deutsche Mystik beigezihlt
werden.

Rom. Donmunikus Planzer O. P.

Opuscula et textus historiam Ecclesiae eiusque vitam atque doctrinam
illustrantia. Series Scholastica. Edita curantibus M. Grabmann et I, Pelster
S. J. Monasterii, Aschendorff.

Schon seit dem Jahre 1926 erschienen unter Grabmanns und Pelsters
bewiahrter Leitung die roten Heftchen dieser Sammlung kleiner Schriften
und Texte, die in ganz hervorragender Weise den scholastischen Interessen
dienen. Besonders rithmend muf3 an dieser Sammlung das Bemiihen um
kritisch zuverldssige Texte hervorgehoben werden. Es liegen uns hier
folgende Nummern vor :

Fasc. 5: F. Pelster S. J., Thomae de Sutton O.P. Quaestiones de veali
distinctione inter essentiam et esse. 1929 (64 S.)

Als Grund, warum nicht etwa Heinrich von Gent oder Agidius von
Rom, die in der Streitfrage des realen Unterschiedes von Wesenheit und
Dasein im XIII. Jahrhundert besonders hervortraten, sondern Thomas
von Sutton (1 nach 1311) hier zu Worte kommen, wird die gréBere Kiirze
und Klarheit angegeben, womit dieser unsere Irage und alle Argumente
fiir und wider erortert. Uber die Streitfrage selbst in ihren ersten Anfingen
finden wir in der Einleitung einige dankenswerte Bemerkungen. Ifir den
Text der Quaestio disp. 26 des Thomas von Sutton und seines 3. Quodl.
q. 9, die fiir unseren Gegenstand in Betracht kommen, ist Cod. 138 des
Merton College zu Oxford zugrunde gelegt, wihrend sonst nur noch zwei
Kodizes der Universititsbibliothek von Basel und der Stadtbibliothek von
Erfurt ausfindig gemacht werden konnten.

Fasc. 6: J. Koch, Durandi de S. Porciano O. P. Quaestio de natura
cognitionis et Disputatio cum Anonymo quodam, nec non Deteyrminatio Hervei
Natalis O. P. 1929 (75 S.).

In dem ersten dieser fiir das Verstindnis der Psychologie des Durandus
wertvollen Texte wird die Ansicht vertreten, Denken und Empfinden



246 ’ Literarische Besprechungen

seien nicht von den entsprechenden Seelenvermogen real verschiedene und
mit ihnen eine reale Zusammensetzung bewirkende absolute Akzidentien,
auch komme uns durch diese Vermogen eine urspriingliche Aktivitit zu,
wahrend dem Objekte nur die Rolle einer causa sine qua non zuzusprechen
sei: « Sentire et intelligere non dicunt aliquid reale additum super sensum
et intellectum, faciens cum eis realem compositionem ; et ulterius, quod
tales actus sunt in nobis per se a dante sensum et intellectum, quod est
creans vel generans, ab obiecto autem sicut a causa sine qua non» (S. 18,
Z. 24-30). Unsere Quaestio gehort der ersten Redaktion des Kommentars
zum 2. Buch der Sentenzen (d. 3, q. 5) an, die uns nur in sehr ausfiithrlichen
Zitaten im Sentenzenkommentar des Petrus de Palude erhalten ist. Fiir die
Edition wurde eine Basler und eine Vatikanische Handschrift des 2. Buches
dieses Kommentars verwendet. — Auch der zweite Text — Disputatio
Durandi et Anonymi cuiusdam —, nach einem Erfurter Kodex (Amplon,
F 369) ediert, betrifft die Frage: Utrum intelligere sit aliquid additum
intellectui faciens compositionem realem »; ebenso lautet auch die Frage-
stellung des dritten Textes aus dem Quodlibet 3 q. 8 des Herveus Natalis,
eines Hauptgegners des Durandus : « Utrum actus intelligendi dicat aliquid
superadditum potentie ». Dieser Text wurde mit Zuhilfenahme von zwei
alten Druckausgaben und einer Madrider sowie zweier Vatikanischen Hand-
schriften der Quodlibeta des Herveus herausgegeben. — Dem verdienten
Erforscher der Gedankenwelt des «Doctor .modernus» (vgl. J. Koch,
Durandus de S. Porciano O. P. Forschungen zum Streit um Thomas von
Aquin zu Beginn des XIV. Jahrhunderts, 1. Teil, Literaturgeschichtliche
Grundlegung [Beitrige z. Gesch. d. Philos. d. Mittelalt. XXVI, 1], Miinster
1927) verdanken wir noch eine zweite Nummer vorliegender Sammlung,
namlich :

Tasc. 8 : J. Koch, Durandi de S. Porciano O. P. Tractatus de habitibus
quaestio 1V. 1930 (80 S.).

Die q. 4 des genannten Traktates, die von den verschiedenen Sub-
jekten der Habitus handelt — z. B.,a. 1: Utrum in corpore sit aliquis
habitus; a. 2: Utrum ... in anima; a. 3: Utrum in potentiis sensitivis
exterioribus ... ; a. 4: Utrum in potentiis sensitivis interioribus ... ;
a. 6 : Utrum in appetitu sensitivo ... ;a. 7: ... inangelis ...; a. 8: ...
in intellectu ... ; a. 9 : Utrum in voluntate sit aliquis habitus — erginzt
die vorausgehende Untersuchung iiber die ILrkenntnis der Engel und
Menschen und zeigt uns auch die teilweise Anderung und Weiterbildung,
die Durandus an seiner Seelenlehre vorgenommen hat. Fir die Edition
wurden ein Kodex der Madrider Nationalbibliothek, drei der Vatikanischen
Bibliothek und Cod. Amplon, F. 369 von Erfurt herangezogen. Aus diesem
letzterwihnten Kodex wird am Schlusse noch eine kritische Untersuchung
eines anonymen Thomisten iiber schwierigere Punkte der Habituslehre des
Durandus angefiigt : « Utrum habitus acquisitus intellectualis vel moralis
sit ponendus in illa potentia subiective, cuius actum primo et immediate
respicit »,

Fasc. 7: A. Heysse O. F. M., Liber de sex principiis Gilberto Porretano
ascriptus. 1929 (36 S.).



Literarische Besprechungen 247

Heysse hat die Neuausgabe dieser neben den logischen Schriften des
Aristoteles und der Isagoge Porphyrs fiir den Logikunterricht des Mittel-
alters massgebenden Abhandlung iiber die letzten sechs Kategorien des
Aristoteles mit Hilfe dreier Handschriften veranstaltet.

Fasc. 10: M. Grabmann, Quaestio de universali secundum viam et
doctrinam Guilelmi de Ockham. 1930 (40 S).

Aus dem Cod. Vatic. Palat. 998, der an erster Stelle die Summa artis
veteris des Wilhelm von Ockham enthilt, gibt Grabmann unsere Quaestio
heraus, die eine treffliche Ubersicht tiber die Argumente des Realismus
gegen den Nominalismus und deren IKritik bietet und auch die nomina-
listische Universalienlehre so lichtvoll darlegt und beweist, daB3 sie sehr
wohl als eine Einfiihrung in die Lehre Ockhams angesehen werden und
zu deren leichterer und zuverliassigerer Deutung dienen kann. Bedauerlich
ist, daB man den im Explicit dieser kleinen Schrift wahrscheinlich an-
gefiilhrten Verfassernamen infolge einer Rasur nicht zu lesen vermag.

Fasc. 11: I'. Mitzka S. J., Henrici de Liibeck O. P. Quaestiones de
motu creaturarum et de concursu divino. 1932 (63 S.).

Die hier mit Hilfe eines Wiener und eines Miinchener Kodex aus den
Quodlibeta des Dominikaners Heinrich von Liibeck, der 1325-1336 der
Ordensprovinz Saxonia vorstand, erstmalig herausgegebenen Quaestiones
fithren uns in den Stand der Frage iiber den Concursus divinus in der alten
Thomistenschule ein. Die an erster Stelle stehende Quaestio: « Utrum
gravia et levia movent seipsa », ist wohl vorwiegend naturwissenschaftlicher
Art, indes erscheint gerade die Kentnnis der mittelalterlichen naturwissen-
schaftlichen Anschauungen fiir das Verstindnis der Lehre der Alten vom
Concursus naturalis nicht unwichtig ; zugleich werden hier auch mancherlei
Lehrstiicke der scholastischen Philosophie beriihrt, die fiir seminaristische
Ubungen Anregung bieten mégen. Die 2. Quaestio macht uns mit den
damals herrschenden Ansichten iiber den Concursus naturalis bekannt ;
die 3. handelt vom Concursus divinus im Hinblick auf verdienstliche Akte.
Heinrich erweist sich hier als getreuen Nachfolger des hl. Thomas.

Fasc. 12 : A. Lang, Henrici Totting de Oyta Quaestio de Sacra Scriptura.
1932 (58 S.).

Heinrich von Oyta (T 1397), der sich mit Heinrich von Hainbuch
(Henricus de Hassia d. A., T 1397) um die alte Wiener Universitit die
groBten Verdienste erwarb, verfaBte neben anderen Werken « Quaestiones
super libros Sententiarum ». Die umfangreichen ersten drei dieser 13 Quae-
stiones gehoéren der Fundamentaltheologie an. Fiir vorliegende Ausgabe
kam die Quaestio 2, die man geradezu schon als eine Grundlegung des
theologischen Traktates De locis theologicis bezeichnen kann, in Betracht,
und zwar die ersten beiden Artikel iiber die Heilige Schrift ; der 3. Artikel
soll einem eigenen Heftchen vorbehalten sein. Die Herausgabe wurde
mit Hilfe von drei Miinchener Kodizes und einer Berliner und Grazer Hand-
schrift besorgt. Eine etwas eingehendere Einleitung bietet alles Wissens-
werte iiber den Autor, seine Schriften, unsere Quaestio und deren LEdition
sowie auch iiber den damaligen Stand der Lehre von der Heiligen Schrift.
Die Form « favuisse » (S. 6) kann in einer Neuauflage verbessert werden. Der



248 Literarische Besprechungen

Herausgeber, der sich schon in seiner schitzenswerten Untersuchung : « Die
Wege der Glaubensbegriindung bei den Scholastikern des XIV. Jahr-
hunderts » (Beitrage z. Gesch. d. Philos. d. Mittelalt. XXX, 1-2), Miinster
1930, S. 218-237, mit Heinrich von Oyta befaflte, stellt in unserem Heftchen
S. 66, Anm. 3, eine eigene Monographie tiber dessen Schrifttum in Aussicht.

Fasc. 13: R. Barsotti, Sigevi de Brabantia De aeternitate mundi. 1933
(30 S.).

Dieses Schriftchen des Hauptvertreters des lateinischen Averroismus
an der Pariser Artistenfakultit, das bereits P. Mandonnet in seinem grof3-
angelegten Werke : « Siger de Brabant et I’Averroisme latin du XIIIme siécle »
im Jahr 1899 mit Hilfe zweier Handschriften der Pariser Nationalbibliothek
herausgegeben hatte, wird hier neuerdings unter Heranziehung weiterer
Handschriften (Cod. 17 d. Seminarbibliothek von Santa Caterina zu Pisa
und Cod. 2299 (Fondo Geral) d. Nationalbibl. zu Lissabon) veréffentlicht.
Wenn auch Siger vom christlichen Standpunkte aus die Ewigkeit der Welt
ablehnen mufite, so meinte er doch, als Philosoph dafiir vernunftmaBig
unwiderlegliche Beweise erbringen zu koénnen. Thomas von Aquin nimmt
zu unserer Frage in seinem aus dem Jahre 1270 stammenden Opusculum :
« De aeternitate mundi contra murmurantes » Stellung.

Fasc. 14 : J. de Vries S. ., De cognitione veritatis textus selecti S. Thomae
Aquinatis. 1933 (60 S.).

In vorliegender Zusammenstellung von Texten aus Thomas iiber die
Wahrheitserkenntnis wird als Hauptstelle De veritate, (. 1 a. 9 an die Spitze
gesetzt. Es wird hier die Reflexion auf die Natur des Verstandes als Grund-
lage der Wahrheitserkenntnis hingestellt, und man findet hier sozusagen
ein ganzes erkenntnistheoretisches System in seinen Grundziigen angedeutet.
Freilich gehen die Auslegungen dieses Textes nicht selten weit auseinander.
Den Grund hiefiir findet J. de Vries zum Teil darin, daB man diesen Text
pisweilen ganz fiir sich und nicht im Zusammenhange mit anderen AuBe-
rungen des hl. Thomas, die zur Klarstellung mancher Dunkelheit unseres
Textes beitragen kénnen, betrachtet. So ging denn das Bestreben des ge-
nannten Gelehrten dahin, eine Anzahl von Texten zu sammeln, die sich
zur richtigen Ausdeutung jener Hauptstelle als geeignet erweisen kénnen.
Die Stellen sind, soweit moglich, der Leoninischen Thomasausgabe ent-
nommen, die Stellen aus dem Kommentar zur Metaphysik und zu De
anima der Turiner Ausgabe ; die Texte aus den ersten 22 qq. disp. De veri-
tate aber wurden nach Cod. Vatic. lat. 781, der von q. 2 an bis q. 22 das
Autograph des hl. Thomas selbst bietet, in der . 1 aber dem Autograph
ganz nahe kommt, neu ediert.

Fasc. 15 : B. Rosenmdller, Philosophia S. Bonaventurae textibus ex eius
operibus selectis illustvata. 1933 (64 S.).

Rosenmoller will durch eine passende Auswahl von Stellen aus des
hl. Bonaventura Schrifttum, die aus der mustergiiltigen Bonaventura-
Ausgabe von Quaracchi abgedruckt werden, einen Einblick in die philo-
sophischen Grundsitze des heiligen Lehrers und in die Eigenlehren des
Augustinismus ermoglichen ; zugleich soll auch durch Heriibernahme ein-
zelner groBerer zusammenhingender Stiicke und ganzer Quaestionen die



Literarische Besprechungen 249

hervorragende Disputierkunst Bonaventuras aufgezeigt werden. Die ersten
zehn Kapitel handeln vom Gegenstand der Metaphysik und dessen Er-
kenntnis ; die folgenden Kapitel 11-17 befassen sich mit einzelnen wichtigeren
anthropologischen Problemen.

Wien. Dr. Carl Joh. Jellouschek O.S. B.

B. Geyer et J. Zellinger : Florilegium Paftristicum, tam veteris quam
medii aevi auctores complectens. Bonnae, Hanstein.

Das von Gerhard Rauschen (f 1917) begriindete verdienstvolle Flori-
legium Patristicum wird von den beiden obgenannten Professoren auf
breiterer Basis in dankenswerter Weise weitergefiihrt ; es werden namlich
nunmehr auch Autoren des Mittelalters in das Florilegium einbezogen, und
so kommt dieses auch fiir die scholastischen Bestrebungen in Betracht.
Es liegen uns hier die fasciculi 17-21 und 26-28 vor. Eigentlich patristisch
sind davon :

Fasc. 17 : Benedicti Regula Monasteriorum. Ed. B. Linderbauer O. S. B.,
1928 (v-84 S.). Linderbauer, der iibrigens bereits i. J. 1922 eine wertvolle
Regelausgabe mit philosophischem Kommentar erscheinen lie — S. Bene-
dicti Regula Monachorum, Metten 1922 — legt seiner philosophisch wohl-
ausgestatteten Ausgabe den weitaus besten Text des auf das Normal-
exemplar Karls d. GroBen zuriickgehenden Codex Sangallensis 914 zugrunde.

Fasc. 21 : S. Thasci Caecili Cypriant, De lapsis. Rec. J. Martin, 1930
(48 S.). Es war dem Herausgeber dieses auch fiir die Geschichte der alten
BulBdisziplin wichtigen Hirtenschreibens Cyprians moéglich, die Ausgabe
von Hartel im Corpus script, eccl. lat. der Wiener Akademie der Wissensch
mehrfach zu verbessern.

Fasc. 27: S. Aureliv Augustini De beata vita liber. Ed. M. Schmaus,
1031 (23 S.). Zugrundegelegt wird dieser schénen Ausgabe einer der
friithesten literarischen Leistungen des hl. Augustinus noch aus der Zeit
vor seiner Taufe im ganzen der Text von Knoll der soeben erwidhnten
Wiener Kirchenviterausgabe.

In den fasciculi 18, 20 und 28 macht F. S. Schmitt O.S. B. einzelne
bedeutsame Schriften des hl. Anselm (f 1109), des Vaters der Scholastik,
einem weiteren Kreise von Lesern bequem zuginglich. — In fasc. 18:
S. Anselmi Liber Cur Deus Homo, 1929 (x-65 S.), veranstaltet Schmitt mit
Beiseitesetzung der bisherigen unzulinglichen Druckausgaben auf solider
handschriftlicher Grundlage (vor allem Ms. Bodley 271 der Bodleiana zu
Oxford und Cod. Monac. lat. 21248) eine ganz neue Edition. — Ahnlich
verhdlt es sich mit fasc. 20: S. Anselmi Liber Monologion, 1929 (VII-65 S.).
Zu den eben angefiihrten Handschriften muf3 hier noch Cod. Rawlinson
A 392 der Bodleiana hinzugefiigt werden. — Fasc. 28 : S. Anselmi Epistola
de Incarnatione Verbi, 1931 (40 S.) enthilt die gegen den Nominalisten
Roscelin vom Compiégne gerichtete Schrift nicht nur in ihrer endgiiltigen
Form — bald nach Anselms Erhebung zum Erzbischof von Canterbury
1. J. 1003 veroffentlicht — sondern auch in ihrer ersten unabgeschlossenen



250 Literarische Besprechungen

Fassung, die Schmitt im Cod. 224 Bibl. palatii Lambethiani Londonien.
aufzufinden gliickte. Fiir die Herausgabe der zweiten Rezension zog er
auller den vorgenannten Handschriften (Cod. Bodley 271 und Clm, 21248)
noch Cod. Bodley 569 heran.

H. Ostlender, dem wir die Schrift « Peter Abaelards Theologia und die
Sentenzenbiicher seiner Schule » (Breslauer kath.-theolog. Diss. 1926) ver-
danken, legt von den zur unmittelbaren theologischen Schule Abaelards
gehorigen Sentenzenwerken die Sentenzen einer Handschrift des ober-
osterreichischen Augustiner Chorherrenstiftes St. Florian im Fasc. 19:
Sententiae Iloriacenses, 1929 (vilI-48 SS.) erstmalig in einer sorgfiltig
gearbeiteten Ausgabe vor. Beigegeben ist der Brief Walters von Mortagne
gegen Abaeclards und seiner Schiiler I.ehren.

W. Lampen O. F. M. besorgte in fasc. 26 : De Causalitate Sacvamentorum
tuxta Scholam Franciscanam, 1931 (60 S.), eine treffliche Sammlung von
Texten, in denen sich fiihrende alte Franziskanertheologen, und zwar
Alexander von Hales, Bonaventura, Richard von Middletown, Wilhelm von
Ware und Johannes Duns Scotus, iiber die Natur der Wirksamkeit der
Sakramente dullern; so soll den Theologiebeflissenen ermoglicht werden,
sich an der Hand der mafBgebenden Texte selbst ein Urteil iiber die An-
schauungen der Franziskanerschule in dieser Frage zu bilden, ohne sich
einzig auf die oft weit auseinandergehenden Behauptungen in den verschie-
denen theologischen Handbiichern verlassen zu miissen. Fiir die Text-
gestaltung werden wohl bereits vorhandene Druckausgaben zugrundegelegt,
dabei aber auch fort und fort Handschriften eingesehen ; nur bei den zwei
Abschnitten aus der hervorragenden Bonaventuraausgabe, Quaracchi 1882-
1902, erschien das nicht nétig. Zum erstenmal aber wird in dem vorliegenden
Hefte aus dem die Quaestio : « Utrum Sacramenta possint efficere aliquid
absolutum in anima », nach Cod. Florent. Bibl. Laurent. S. Crucis, Plut. 33,
dext. 1 unter Beizichung von Cod. Florent., Bibl. Nation., Conv. A. IV, 42
veroffentlicht.

Nach allem kann das hier in ectlichen seiner Nummern ganz kurz
besprochene Florilegium, das auch &duBerlich vom Verlage in gefilliger
Weise ausgestattet ist, fiir Seminarzwecke angelegentlichst empfohlen
werden.

Wien. Dr. Carl Joh. Jellouschek O.S. B.



	Literarische Besprechungen

