
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

B. Schwarz : Der Irrtum in der Philosophie. Münster, Aschendorff.
1934. vIII-3°° SS.

L. W. Keeler S. J. : The problem oî error. A historial and critical study.
Rom, Universitas Gregoriana. 1934. vm-278 SS.

Beinahe zur gleichen Zeit erschienen zwei Werke über den Irrtum,
das eine von Schwarz in deutscher, das andere von Keeler in englischer
Sprache. Beide enthalten eine Geschichte des Irrtums von Piaton bis
Kant. (Schwarz dehnt seine geschichtlichen Untersuchungen auf die Vor-
platoniker aus.) Und beide sind in dieser Hinsicht sehr kostbar, weil bisher
über die Geschichte des Irrtumsproblems so viel wie nichts geschrieben
war. Während Schwarz seinem geschichtlichen Teil eine sehr ins einzelne
gehende systematische Behandlung der Irrtumsprobleme vorausschickt,
begnügt sich Keeler mit kritischen Bemerkungen, die er mit seiner
historischen Darlegung verwebt.

Wir haben es bei Herrn Prof. B. Schwarz mit einem jungen Gelehrten
zu tun, auf den wir die größten Hoffnungen setzen dürfen. Die Aufgabe,
die er sich in vorliegendem Werke setzte, war sowohl nach der systematischen
als auch historischen Seite hin nicht leicht. Er hat sie glänzend gelöst.
Die phänomenologische Schulung, mit der er ernste thomistische Studien
verband, gibt ihm die Befähigung, in seinen Urteilen große Klarheit mit
großer Sicherheit zu verbinden.

Das Kernstück des systematischen Teiles ist das 3. Kapitel : « Die
Irrtumsform der stillschweigenden Identifizierung ». In diesem Kapitel hat
Herr Schwarz seinen ganzen Scharfsinn geoffenbart. Sein Buch wäre wertvoll,

wenn es gar nichts anderes als dieses Kapitel enthielte. Aber auch
die übrigen Kapitel, insbesondere das achte und neunte, « Mängel der
vorphilosophischen Erkenntnis als Irrtumsquelle » und « Irrtumsquellen im
Bereiche des emotionalen Lebens » sind sehr lesenswert.

Alle Irrtumsformen werden von Schwarz als spezifische Produkte des
intellectus agens angesehen. Eine Art « superactio » des intellectus agens,
in der er zum Teil über den Sachverhalt hinausgeht, erzeugt den objektiven
Schein, auf dem aller Irrtum ruht. Schwarz schreibt somit dem intellectus
agens eine ganz bedeutende Rolle bei der Entstehung des Irrtums zu.

An dieser Stelle wurde ich stutzig. Nach Thomas von Aquin ist (loch
der intellectus agens so etwas wie eine Sonne in unserem Geiste, die alle
Sachverhalte, die sich uns aufdrängen, beleuchtet bezw. durchleuchtet,
damit sie dem intellectus possibilis als Gegenstände ansichtig, einsichtig
bezw. durchsichtig werden. Wie kann aber die Sonne Ursache des Dunkels



Literarische Besprechungen 225

sein Wie kann der intellectus agens schuld sein am « objektiven Schein »

Wie kann man von einer « Überactio » des intellectus agens sprechen
Ich dachte immer : Je mehr, um so besser, je kräftiger der intellectus agens
ist, um so solider ist die Erkenntnis, je heller der intellectus agens
leuchtet, um so klarer wird es im Kopf.

Wie kommt Schwarz dazu, dem intellectus agens alle Irrtumsformen
aufzubürden

Er unterscheidet zwei Operationen des intellectus agens : « Die Herauslösung

des Wesenssachverhaltes aus seiner Konkretisierung » (33) und « die
ausdrückliche geistige Herausarbeitung des Wesensgefüges des
Gegenständlichen » (34). Für die zweite Operation zitiert der Verf. S. Th. I q. 84
a. 2 ad 3. —• Es soll wohl heißen : a. 4, denn in a. 2 ist vom intellectus agens
nicht die Rede. Diese zwei Operationen kommen jedoch dem intellectus
agens nach Art eines geistigen Lichtes, nicht aber nach Art eines geistigen
Auges zu. Den Charakter des geistigen Auges hat nach Thomas ausschließlich

der intellectus possibilis. Deshalb kann der Irrtum, ebenso wie die
Wahrheit nur ein Akt des intellectus possibilis sein. Schwarz dagegen
sagt : Der Irrtum ist « als ein partielles Leerlaufen des intellectus agens,
als ein nicht voll an die Linien des Seins sich anschmiegendes, sondern
stellenweise freischwebendes Denken zu betrachten» (60). Der Irrtum
ist also ein Akt des intellectus agens. Der Intellectus agens ist nicht nur
Licht, sondern auch Auge, bezüglich des Irrtums ein schielendes Auge.
Diese Auflassung stimmt ganz sicher nicht mit der Anschauung des

hl. Thomas überein. Die Überactio, die den objektiven Schein verschuldet,
ist nicht — wie Schwarz meint — dem intellectus agens, sondern der ratio
zuzuschreiben. Von Seiten des intellectus agens muß man eher von einer
« Unteractio » sprechen.

Dieser Fehler, den ich glaubte, kräftig hervorheben zu müssen, tut
indessen dem Wert der Arbeit durchaus keinen Abbruch. Die feinen
Analysen des Verfassers bleiben feine Analysen. Sie müssen nur da, wo es

sich um den intelleötus agens handelt, anders adressiert werden. Schwarz
darf den Ruhm für sich beanspruchen, das Beste und Gründlichste über
das Problem des Irrtums und seine Geschichte geschrieben zu haben.

Sehr gut und sehr gründlich ist auch die Geschichte des

Irrtumsproblems von P. Keeler.
P. Keeler teilt das Ganze in folgende Kapitel ein : Die griechischen

Sophisten und Piaton, Aristoteles, die nacharistotelischen Schulen,
Augustinus, Thomas, Scotus und die Spätscholastiker, Descartes, Spinoza, die

englischen Denker, Kant.
Leibniz wird nicht in die Untersuchung einbezogen, weil er das

Problem des Irrtums nicht als eigenes, in sich abgeschlossenes Problem
behandelte.

Während Schwarz bei seiner Darstellung der thomistischen Lösung des

Irrtumsproblems aus guten Gründen mit keinem Wort den Einfluß des

Willens berührt, spitzt sich das ganze Kapitel Keelers über Thomas von
Aquin auf die These zu, daß nach Thomas das falsche Urteil unter dem
Einfluß des Willens stehe. Darnach würde der Akt des Willens zur Wesens-

Divus Thomas. 15



22Ô Literarische Besprechungen

struktur des Irrtums gehören, wie er zur Wesensstruktur der Meinung,
des Glaubens, des Zweifels gehört. Dem aber ist nicht so. Die aus Thomas
angeführten Texte beweisen nichts für .die angenommene These. Wohl
ist der Wille die Quelle der verschiedensten Irrtümer. Der Irrtum aber
als Irrtum kann und muß aus dem objektiven Schein erklärt und definiert
werden. Der objektive Schein ist eine Scheinevidenz. Somit bleibt das

Prinzip bestehen: Der Verstand kann nur durch das evidente Objekt bestimmt
werden, d. h. durch das wirklich oder scheinbar evidente Objekt. Der
objektive Schein aber wird erzeugt entweder durch die Imagination oder
durch die Vernunft. Wie sich die Imagination zu den Sinnen, so verhält
sich die Vernunft zum Verstand. Wie sich die Imagination von den Sinnen,
so kann sich die Vernunft vom Verstände emanzipieren. Die emanzipierte
Imagination und die emanzipierte Vernunft erzeugen den objektiven
Schein. Der objektive Schein aber vermag den Verstand unabhängig vom
Willen zu bestimmen.

Nehmen wir ein Beispiel : Wie viele hundert Jahre lebte die Menschheit
im Irrtum, daß die Sonne sich um die Erde drehe Hier haben wir es mit
einem klassischen Falle eines objektiven Scheins zu tun. War nun bei der
Erzeugung dieses objektiven Scheines oder bei der affirmativen Stellungnahme

der Menschheit zu diesem objektiven Scheine der menschliche
Wille irgendwie beteiligt

Was der Verf. von Aristoteles und Augustinus sagt, ist besser, als das,

was er aus Thomas macht. Das Buch Keelers verdient auch neben dem

von Schwarz gelesen zu werden. In mehreren Punkten ergänzt er ihn
wesentlich.

Freiburg (Albertinum). A. Rohner O. P.

A. Mitterer : Der Bewegungssatz (Omne quod movetur ab alio movetur)
nach dem Weltbild des hl. Thomas und dem der Gegenwart. (Sonderabdruck

aus der Zeitschrift « Scholastik ».) 1934.

M. le professeur Dr Albert Mitterer a publié dans la revue «

Scholastik » (IX. Jahrgang. Heft 3 und 4) un consciencieux travail dont la
lecture est particulièrement intéressante. Il a minutieusement exploré la
physique aristotélicienne de saint Thomas et l'oppose à l'image du monde
(Weltbild) que nous fournissent les recherches des physiciens contemporains.

Le savant auteur est bien renseigné, et nous trouvons dans son
travail des remarques que tout philosophe, spéculant sur l'univers matériel,

devrait avoir toujours sous les yeux.
Il remarque très justement qu'il est futile de vouloir fusionner les

idées cosmologiques de saint Thomas, pour autant qu'elles dépendent
de l'expérience, avec les conceptions théoriques qui résultent de la
physique actuelle. Il a parfaitement raison lorsqu'il dit que ces
divergences, et même ces oppositions radicales, n'ont rien à voir avec la
philosophie chrétienne. Saint Thomas possédait des renseignements limités,
et il les agence en une synthèse cohérente. Nous connaissons beaucoup
de phénomènes qu'il ignorait ; et notre « image du monde » s'est modifiée



Literarische Besprechungen 227

en conséquence. Il est fort probable que dans un siècle nos théories seront
surannées et devront faire place à des « images » plus opportunes. Tout
cela n'a rien à voir avec une philosophie parfaitement conciliable avec
la doctrine chrétienne. Les théories physiques auxquelles le professeur
Mitterer donne très légitimement la préférence, sont, pour le moment,
celles de tout le monde, même des thomistes.

Cependant la thèse fondamentale du professeur Mitterer est erronée,
et la tendance générale de ce travail nous paraît regrettable, parce qu'il
est de nature à entretenir des confusions. Notons quelques méprises qui
peuvent prolonger les malentendus.

Quelle idée peut avoir le professeur Mitterer de l'ontologie, qu'il a soin
de caractériser comme allgemeine Metaphysik (p. 594) Nous avons
toujours cru que la métaphysique générale est la science philosophique de
l'être et de ce qui lui convient comme être. Le professeur Mitterer introduit

dans l'ontologie non seulement des déterminations particulières
expérimentales de l'être, mais des théories physiques, extrêmement
ingénieuses, éminemment utiles sans doute, mais que personne ne prétendra
avoir été l'objet d'observation directe. Il va donc même au delà de ce qui
fait l'objet de la métaphysique spéciale. C'est pourquoi il aboutit à des

affirmations déconcertantes, qui paraîtront, à certains lecteurs, de pures
absurdités. Ne prétend-il pas que des propositions « ontologiquement,
métaphysiquement » vraies peuvent être fausses, d'un être particulier
L'exemple qu'il donne (p. 484-485) montre nettement qu'il n'y a pas
lieu de se scandaliser. « Zwei mal Zwei ist vier, das ist innerlich wahr, es

hat aber doch nur Geltung für zwei mal zwei und nicht für drei mal
fünf. » Mais deux, trois, cinq, n'ont rien à voir avec l'ontologie ; et la
nécessité métaphysique qui fait que deux fois deux font quatre est exactement

la même qui régit la proposition : trois fois cinq font quinze. —-

Bref, le professeur Mitterer désigne sous le nom de « métaphysique générale

» ou ontologie ce que l'on considère généralement comme l'objet de
la cosmologie ou philosophie de la nature sensible, et même comme des

hypothèses explicatives, indispensables, mais toujours provisoires, dans
les sciences empiriques. Cette différence de terminologie a son importance ;

elle a une influence sur tout le travail du savant auteur.
Il parle encore des physikalische Eigenschaften, die eine Urstoff (désignée

à la page 507 sous le nom de « materia prima ») haben könne und
müsse (p. 508). Il est clair qu'on ne s'entend pas. Dans notre conception,
et nous croyons bien dans la conception de saint Thomas, la matière
première est une « pura potentia » qui n'a pas et ne peut pas avoir des
« physikalische Eigenschaften ».

M. Mitterer n'a vraiment pas peur des équivoques lorsqu'il écrit
Körper und Körperwelt ist in diesem Sinne (en tant que le temps est une
quantité fondamentale pour la physique actuelle) vierdimensional. Il sait
certainement que le t des mathématiciens et des physiciens n'est pas le
temps en soi, mais la détermination physiquement possible du temps. Le
temps, existence actuelle des choses temporaires, est déterminé, mesuré
et divisé au moyen du mouvement local dans l'espace ; mais même ce



228 Literarische Besprechungen

temps relatif n'a absolument rien à voir avec une dimension spatiale. Il
est simplement une quatrième variable dont il faut tenir compte dans la
détermination, non du mouvement en soi, mais des points spatiaux où

passe le mobile. Il est d'autant plus dangereux d'appeler cette quatrième
variable une quatrième dimension que celle-ci se conçoit, au sens propre
du mot, dans l'espace mathématique pur.

N'insistons pas sur ces détails. Ce qui est incomparablement plus
important, c'est l'interprétation que le professeur Mitterer donne de

l'adage bien connu : Omne quod movetur ab alto movetur. Il estime que
chez saint Thomas cette formule est essentiellement cosmologique et n'a
pas la portée universelle que certains thomistes lui attribuent. L'adage
n'est pas « le principe de causalité », mais un « Kausalsatz », qui détermine
une relation causale dans un cas particulier. Ceci est une erreur profonde
et dangereuse. Il est parfaitement exact que saint Thomas, sur la base
de ses informations physiques limitées, s'efforce de montrer des applications

du principe, qui ne sont pas fausses, mais basées sur des données
très imparfaites. Mais dans les commentaires sur les « Physiques », aussi
bien qu'ailleurs, il est guidé par le principe métaphysique, dont il tâche
de surprendre, avec des défaillances inévitables au XIIIme siècle, les
applications expérimentales. Il ne laisse d'ailleurs aucune place à une méprise
sur ses intentions. Il suffit d'examiner la « prima via » dans la Somme
théologique pour se convaincre que le « motus » est universellement
le « transitus de potentia ad actum » ; et n'oublions pas que actus et potentia
dividunt ens et quodlibet genus entis.

C'est là la méprise fondamentale de tout le travail et elle mène le
professeur Mitterer à des vues vraiment déconcertantes. 'est ainsi que
(p. 516) il constate que dans la philosophie de saint Thomas, Dieu est à

la fois « Factor » et « Motor » ; et il ajoute : « Man sieht ohne weiteres, dass
diese beiden Attribute Gottes gleichsam ein Produkt bilden, das Konstant
bleiben muss : F X M K. Je mehr Gott Factor ist, desto weniger
braucht er Motor zu sein ; und je mehr er Motor ist, desto weniger war
er Factor ». Ceci fera rêver tous ceux qui se sont familiarisés avec la
métaphysique de saint Thomas. Pour ceux-ci, c'est exactement le
contraire. Il suffit de lire, — mais sans prévention — l'art. 7 de la question III
de Potentia, pour comprendre que la motion de Dieu n'est pas en raison
inverse, mais en raison directe de l'être des créatures. Nous ne pouvons
pas insister sur un problème qui nous entraînerait trop loin. Qu'on
réfléchisse sur le « motus » qu'implique l'existence temporaire de l'univers
sensible. Il n'en faut pas davantage pour se convaincre que la formule
du professeur Mitterer : F x M K n'a aucun sens intelligible, ou qu'il
entend par M une chose à laquelle saint Thomas n'a jamais pensé.

L'examen des travaux de M. Mitterer sera toujours laborieux et
peut-être stérile aussi longtemps qu'il prétendra rattacher ses convictions

à celles de saint Thomas, ne fût-ce que pour les leur opposer. Qu'il
s'efforce de résoudre ces problèmes pour son compte ; mais qu'il ait bien
soin de définir ce qu'il entend par métaphysique ou ontologie, qu'il se
renseigne exactement sur la valeur objective d'une théorie explicative en



Literarische Besprechungen 229

science expérimentale, qu'il n'emprunte pas trop facilement aux âges
passés une terminologie qui couvre des idées complètement différentes.
Nous sommes certains que ces travaux ne pourront pas manquer d'intérêt,
et nous pourrons les discuter pour notre avantage mutuel.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

R. Kaszas : Vestigia Dei in creaturis seu viginti novem argumenta
pro existentia Dei. Budapestini, Soc. S. Stephani. 1930. 58 SS.

Der Verfasser will die « Spuren Gottes in den Geschöpfen » als Beweise
für das Dasein Gottes aufzeigen. Er findet deren etwa 30. « Sed nullo
modo affirmamus, solummodo tot vestigia demonstrativa existentiae Dei
esse, nam generatim loquendo tot sunt vestigia existentiae Dei, quot rela-
tiones creaturarum pro hominibus ostensibiles sunt ad Deum » (Praefatio).
Die Abhandlung ist in drei Artikel geteilt. Der erste bringt 14
metaphysische Beweise für das Dasein Gottes (pag. 5-24), der zweite 9 physische
(p. 25-44), der dritte 6 moralische (p. 45-54). Den Abschluß bildet die
Lösung einiger Argumente gegen die Existenz Gottes (p. 54-57).

Auf die Frage nach dem Kausalprinzip will K. nicht weiter eingehen,
sondern diesbezügl. die Lehre des hl. Thomas voraussetzen (p. 4).

Die einzelnen Beweise : Als erster metaphysischer Beweis wird ein
« argumentum ex prineipiis universalibus veritatis » aufgestellt. Aus der
Tatsache, daß es gewisse allgemeine Wahrheiten gibt, die immer und überall

wahr sind und waren, wird auf Gott als den ersten Intellekt und Träger
dieser Wahrheiten geschlossen, weil die erste Ursache und das Subjekt
dieser Wahrheiten weder die körperliche Materie noch die geschaffene geistige
Welt sein könne. Das letztere nicht, weil die geistige Welt geschaffen sei

nach (secundum) diesen Wahrheiten. — Ja, wenn schon feststeht, daß
die geistige Welt überhaupt geschaffen ist. Wir glauben, daß der Beweis
in dieser Form nicht überzeugen kann. Der ideologische Beweis ist aber
auch in jeder Form wohl nicht als selbständiges Argument anzusprechen.
Er ist nur als Teil oder Sonderfall innerhalb der quarta via des hl. Thomas
zu verwenden.

Der zweite Beweis ist « ex mundo possibili haustum ». Der Hauptsatz
lautet : « Omnia existentia praeterita, praesentia, futura aliquando in statu
ideali seu possibili erant. Sed status idealis duo supponit : conceptum rei
et aliquam potentiam potentem realizare respectivos conceptus. Sed tum
conceptus, tum facultas realizans supponunt correspondens subiectum
rationale, ergo existit Deus tanquam fundamentum seu prineipium rationale
mundi possibilis ». Man ist erstaunt, gleich darauf die Worte zu lesen :

«argumentum hoc est argumentum tertium s. Thomae (I 2, 3) ». Folgt
dann der ganze Text der lila via, woran nur angefügt wird : « Argumentum
hoc demonstrativum est, quia nititur prineipio, vi cuius nihil fit sine ratione
sufficienti ». Dem Verfasser ist ein Mißverständnis begegnet. Das possibile
beim hl. Thomas ist nicht das logisch Mögliche, das, « von der realen Welt
und dem Nichts verschieden ist » (p. 7). Der englische Lehrer steht in
allen seinen Beweiswegen auf dem Boden der realen, greifbaren Welt und



230 Literarische Besprechungen

geht nur von ihr aus, niemals von bloßen Denkbarkeiten und Möglichkeiten.

Das wäre schon die Dunstsphäre des ontologischen Argumentes.
Darum sagt der heilige Lehrer hier, « cum quaedam inveniantur generari
et corrumpi et per consequens possibilia esse et non esse ». Man vergleiche
auch die kürzere Fassung derselben via in C. G. I c. 15 ca. med. : Amplius,
videmus in mundo etc. Ausgangspunkt der lila via sind also die real
existierenden Dinge der sichtbaren Welt, die sich durch ihr Entstehen
und Vergehen als kontingent erweisen, d. h. als ihrem Wesen nach indifferent
gegen Sein und Nicht-sein. Dies bezeichnet der hl. Thomas mit possibile
esse et non esse. Die Geistsubstanz besitzt diese Indifferenz nicht. Siehe
C. G. II c. 30, 55. Der zweite Beweis des Verfassers ist nicht schlüssig,
auch darum nicht, weil er gratis voraussetzt, daß alles Existierende einmal
im Zustand der bloßen Möglichkeit war.

Die beiden folgenden Beweise sollen « ex contingentia mundi » sein.
Daß die Welt nicht notwendig sei, gehe daraus hervor, daß die wirkliche
Existenz nicht in dem Begriff der Welt enthalten sei. Es sei widerspruchsvoll,

daß die ihrer Natur nach träge Materie durch ihre Wesenheit die
wirkliche Existenz fordere usw. In Wirklichkeit ist durch die angegebenen
Gedankenexperimente die Kontingenz der Welt nicht erwiesen. Die
Kontingenz des Weltstoffes zu beweisen, ist keine so leichte Aufgabe. Sie kann
durchschlagend nur indirekt gelöst werden, indem das unmittelbare
Ergebnis der aposteriorischen Beweise, die causa prima incausata zunächst
weitergeführt wird zum esse subsistens, welches notwendig actus absolute
purus, simpliciter infinitus, simplicissimus, immutabilis ist. Diese
Eigenschaften hat der Weltstoff evident nicht, also ist er nicht ens a se. Das
ist aber nicht Ausgangspunkt eines Gottesbeweises. — Das in neun Zeilen
erledigte vierte Argument versucht aus dem Umstand zu schließen, daß,
wie eine andere als die gegenwärtige Welt möglich war, so auch der Zustand
der bloßen Möglichkeit unserer Welt vorherging. Weil nun diese und
nicht eine andere Welt zur Existenz gelangte, folgt, daß sie von einem
notwendigen Wesen hervorgebracht ist. Das Argument enthält gegenüber
dem zweiten und dritten keinen neuen Gedanken und ist nicht stichhaltig.

An fünfter Stelle wird der Bewegungsbeweis des hl. Thomas vorgelegt
und gegen gewisse Bedenken — Selbstbewegung der Lebewesen u. ä. —
mit Recht in Schutz genommen. Es hätte aber näher erklärt werden sollen,
in welchem Sinne und warum ein regressus in infinitum in der Reihe der
Bewegten und Bewegenden evident unmöglich ist.

Der folgende Beweis aus der Beschränkung der Weltdinge verwertet
Gedanken der IVa via des hl. Thomas. Der Untersatz : es ist unmöglich,
daß die Beschränkung zur Natur der Dinge als solcher gehöre, bedürfte
der Erklärung. Denn viele Dinge sind doch ihrer Natur nach beschränkt,
wie die leblosen Substanzen, die Pflanzen usw., überhaupt alle spezifischen
Wesenheiten der sichtbaren Welt. Aber daß die in ihnen stufenweise
verwirklichten transzendentalen Vollkommenheiten beschränkt sind, findet
seine ursächliche Erklärung nur in dem « Allerwahrsten, Besten und Edelsten
(Vollkommensten), das die Ursache des Daseins, der Güte und jedweder
Vollkommenheit in allen Dingen ist. Dies nennen wir Gott » (S. Th. I 2, 3).



Literarische Besprechungen 231

Diese Gedanken hat der Verfasser leider nicht ausgesprochen, geschweige
denn entwickelt.

Der Beweis aus der Reihe der Ursachen, der siebente, soll identisch
sein mit dem zweiten Weg des hl. Thomas. Der englische Lehrer würde
aber niemals zum Gesetz der Trägheit und der Entropie seine Zuflucht
nehmen, um zu zeigen, daß die Materie zusammen mit der Energie nicht
die erste Ursache der in Frage kommenden Erscheinungen sein kann. Für
die Unmöglichkeit der unendlichen Reihe wird auf das 15. Argument
verwiesen. Dort ist mit keinem Wort die subordinatio causarum erwähnt,
und die gegen die unendliche Reihe, vielmehr die unendliche Zahl oder Menge
vorgebrachten Gründe stehen allen Angriffen offen und überzeugen nicht.

Als achter und neunter metaphysischer Beweis werden auffallenderweise

angeführt ein « argumentum ex natura animae sensitivae » und « ex
instinctu animalium ». Die sinnlichen Lebewesen, heißt es, sind nicht aus
sich, weil nach der Geologie organisches Leben in den frühesten Erdperioden
unmöglich war. Auch aus der körperlichen Materie sind die sinnlichen
Lebensakte nicht erklärbar, nicht aus den Pflanzen. Also sind die Sinneswesen

auf die göttliche Erschaffung zurückzuführen. Die Folgerung scheint
doch recht sprunghaft. Der Beweis aus den kunstvollen Instinkthandlungen
der Tiere ist ein Teilausschnitt aus dem teleologischen Beweis, der Va via
des hl. Thomas.

Das ganz kurze zehnte Argument will aus der Natur der menschlichen

Vernunft schließen. Die Vernunft hat eine die Körpermaterie und
die sinnliche Seele überragende Tätigkeit, « woraus folgt, daß der menschliche

Verstand von einem überweltlichen Wesen hervorgebracht ist ». « Wenn
er überhaupt hervorgebracht ist », wird der Atheist entgegnen.

Das elfte metaphysische Argument, « ex passivitate intellectus humani »

ist leider in dem Irrtum des ontologisch-kartesianischen Beweises befangen.
Der menschliche Verstand ist wesentlich passiv. Wir können nur denken,
was real oder ideal unabhängig von uns existiert. Die unabhängig von uns
bestehende Idee des vollkommensten Wesens existiert entweder wie eine

platonische Idee — das wäre Gott —, oder in einem höheren Intellekt.
Aber schließlich kann nur ein unendlich vollkommener Intellekt die Idee
des unendlichen Wesens aus dem Nichts hervorbringen. Zum Überfluß
wird noch beigefügt : Sed intellectus infinite perfectus supponit subiectum
infinite perfectum, ergo existit Deus. — Nicht genug mit diesem « Beweis » ;

an dreizehnter Stelle wird eigens das « argumentum Anselmianum ex
conceptu Dei » vorgelegt. Der Mangel des ontologischen Argumentes von
Anseimus, Leibniz und Descartes wird mit den Worten des hl. Thomas,
C. G. I 11, anerkannt. Aber durch Einfügen der Passivität des menschlichen

Verstandes soll diesem Mangel abgeholfen, werden. — Nein, die
Berufung auf die Passivität des Verstandes heilt nicht den schweren
Erbfehler des Argumentes.

Ausgangspunkt des zwölften Beweises ist die Überzeugung des ganzen
Menschengeschlechtes von der Existenz Gottes. Der menschliche Verstand
neigt also naturhaft dazu, Gott anzuerkennen. Diese Neigung stammt
von dem, der die Natur des Verstandes hervorbrachte, der ein intellectus



232 Literarische Besprechungen

subsistens sein muß : Gott. Ist das auch ein metaphysisches Argument
Woher steht fest, daß der menschliche Verstand hervorgebracht ist

Der vierzehnte und letzte metaphysische Beweis, aus der Natur des

Willens : Die Freiheit verbürgt, daß nur ein die Körperwelt überragendes
Wesen, ein Geist, den wir Gott nennen, den menschlichen Willen
hervorbringen konnte. — Derselbe Fehler, wie beim to. und 12. Argument.

Im zweiten Artikel folgen die neun physischen Beweise. Der erste
soll aus dem zeitlichen Anfang der Materie gewonnen werden. Hätte der
Verfasser doch die Worte des Meisters der Schule beherzigt, « mundum
incepisse est credibile, non autem demonstrabile vel scibile. Et hoc utile
est ut consideretur, ne forte aliquis, quod fidei est demonstrare praesumens,
rationes non necessarias inducat, quae praebeant materiam irridendi infi-
delibus (S. Th. I 46, 2). K. macht sich selbst die Schwierigkeit, daß
sein Argument gegen die Lehre des hl. Thomas sei, der die Ewigkeit der
Welt gelehrt habe. In der Antwort leugnet K., daß Thomas die Ewigkeit
der Welt, soll jedenfalls heißen, die philosophische Möglichkeit einer ewigen
Welt gelehrt habe. Wahr ist, daß der hl. Thomas sich in dieser Frage
kritisch zurückhaltend verhält : die bloße Vernunft kann weder das eine
noch das andere, also auch nicht die Unmöglichkeit einer ewigen Welt
stringent beweisen. Vgl. S. Th. I 46, 2 ad 8. Damit ist aber gegeben, daß

man den zeitlichen Anfang der Welt nicht zur Grundlage eines
Gottesbeweises machen kann. « Der hl. Thomas lehrt fast unzählige Male die
Unmöglichkeit einer unendlichen Reihe », bezgl. der causae per se ordinatae,
ja. Daraus folgt noch gar nicht, daß ein der Dauer nach anfangloses
Geschöpf undenkbar ist. Auch zugestanden, daß es eine unendliche Menge
nicht geben kann, und daß eine unendliche Reihe in keiner Weise
durchschreitbar ist, ist noch nicht bewiesen, daß nicht eine Substanz im Zustand
der Ruhe von Ewigkeit her geschaffen sein kann, sondern nur, daß es
eine Aufeinanderfolge, einen Weltprozeß nicht von Ewigkeit her gibt.
Es ist auch irrig zu sagen, daß die Materie notwendig existiert, falls sie von
Ewigkeit her bestände. Denn auch dann ginge ihr Nicht-sein ideell und der
Natur nach ihrem Sein voraus. In Nr. 4 des Argumentes sind, wie wir gern
feststellen, richtige Beweisgedanken für die Erschaffung der Materie
ausgesprochen.

Das Argument aus der Beziehung zwischen Materie und Energie besagt,
die träge Materie hat die Bewegung, vor allem die geordnete, regelmäßige,
nicht aus sich ; also von einer äußeren, vernünftigen Ursache, Gott. —
Das dritte physische, das kosmogonische Argument : keine der aufgestellten
kosmogonischen Theorien erklärt den Ursprung der regelmäßigen
Himmelsbewegungen. — Die Tatsache der geordneten Bewegung bietet gewiß ein
Beweismoment. Ob es aber glücklich ausgewertet ist durch Heranziehung
der angeblich wesenhaften Passivität der Materie

Aus der Entropie — viertes physisches Argument — kann ein
selbständiger, sicherer Gottesbeweis schwerlich geführt werden.

Der fünfte physische Beweis, aus der qualitativen Verschiedenheit der
Materie, greift unter anderem auf den angeblich bewiesenen zeitlichen
Anfang der Materie zurück.



Literarische Besprechungen 233

Der biologische Beweis, aus dem zeitlichen Anfang des Lebens, das
nicht aus der leblosen Materie entstehn konnte, — sechster physischer
Beweis — ist unter allen physischen Argumenten das plausibelste. Ob
freilich die gegen die Kosmozoenhypothese aufgestellte Behauptung, daß
der frühere Zustand des Weltganzen jedwedes organische Leben ausschloß,
so gänzlich dem Zweifel entrückt ist

Das folgende Argument ist aus der Ordnung genommen. Die einzelnen
Wissenschaften offenbaren uns ein Reich der Ordnung, die entweder
unmittelbar aus einem ordnenden Verstand herzuleiten ist, oder aus
Naturgesetzen, die einen überweltlichen Intellekt als Ursache voraussetzen. « Die
Naturgesetze können nicht in der Luft umherfliegen und in sich substantiell
bestehn ». — Daß die Ordnung nicht aus dem Zufall stammen kann, ist
durch die angeführte Wahrscheinlichkeitsüberlegung zu schwach begründet.
Unklar ist der Satz : ordo iste non provenit ab essentia materiae, nam
quoad earn indifferens est qualitas compositionis.

Der teleologische Beweis — der achte physische — beginnt : « Omne
ens habet proprium finem et secundum hunc finem est instructum ».

Philosophisch schärfer und sicherer der englische Lehrer : videmus quod aliqua
quae cognitione carent, scilicet corpora naturalia, operantur propter finem.
Die Existenz Gottes noch nicht vorausgesetzt, ist es nicht so evident, daß
jedes Ding einen eigentümlichen Zweck hat.

Der letzte physische Beweis, aus der Existenz der Naturgesetze, setzt
ohne weiteres voraus, daß die Naturgesetze eine bewirkende Ursache haben.

Im dritten Artikel werden sechs moralische Argumente vorgelegt.
Der erste aus dem Fundament der Sittlichkeit : Gäbe es keinen Gott, so

wäre das Fundament, d. i. das höchste Gesetz der sittlichen Ordnung,
das Gute ist zu tun, das Böse zu lassen, eine Wirkung von materiellen
Geschehnissen. Das ist unmöglich, weil die Materie nichts Allgemeines
hervorbringen kann. — Aber nicht jeder Atheist, d. h. Leugner eines

persönlichen Gottes, ist Materialist.
Der zweite moralische Beweis schließt vom Naturstreben nach

Glückseligkeit, das von keiner Kreatur befriedigt wird, unmittelbar auf die
Existenz des unendlichen Gottes. — Auf pessimistische Denker wird das
keinen großen Eindruck machen.

Trotz des schon früher verwendeten Gedankens der allgemeinen
Überzeugung der Menschheit von der Existenz Gottes wird noch eigens ein
moralischer Beweis ex consensu generis humani aufgestellt. Wir möchten
mit P. 'Gredt dazu sagen : servit ad fidem faciendam, non ad scientiam
generandam (Elementa Phil. II 5, 196).

Es folgt ein « argumentum ex miraculis » und eines « ex prophetiis sumptum ».

An letzter Stelle wird ein « argumentum ex sequelis atheismi »

aufgestellt. Der Atheismus hebt die Sanktion der sittlichen Ordnung auf.
Diese schlechte Frucht zeigt, daß er falsch ist.

Zu den Schwierigkeiten und Gegenargumenten der Atheisten werden
meist zutreffende Lösungen gegeben. S. 55 f. scheint aber irrigerweise
gesagt zu sein, daß nach der Erschaffung in Gott eine reale Beziehung
zur Welt sei.



234 Literarische Besprechungen

Im ganzen wäre es viel ratsamer gewesen, statt der unnützen Häufung
der Argumente, wenige durchschlagende Beweise besser zu entwickeln
und sie auch weiter zu führen bis zu der unendlichen Vollkommenheit,
Einfachheit, Unveränderlichkeit, Einzigkeit und folglich wesentlichen
Verschiedenheit Gottes von der Welt. Erst an diesem Punkte ist der Gottesbeweis

vollendet.
Sprachlich fällt auf, daß mehreremal ut consecutivum mit dem Indikativ

steht, z. B. S. 18, 19, 56. Auf S. 43 heißt es, daß gewisse Organe « in
retrograd directionem tendunt », und « mutatio eorum in retrograd direc-
tionem vertebatur ».

St. Gabriel, Mödling. P. A. Wirtgen S. V. D.

M. Picard : Die Flucht vor Gott. Erlenbach-Zürich und Leipzig. 1934.
197 s.

« Die Flucht vor Gott » ist eine Ergänzung und zugleich eine Vertiefung
des vom gleichen Verfasser geschriebenen Buches über « Das Menschengesicht

» (siehe « Divus Thomas» 1931, 93). Beide Bücher behandeln ein
in seiner Wurzel schon sehr altes Problem. In Griechenland stritten einst
die Herakliter und die Eleaten darüber, ob die Bewegung in der Welt oder
die Ruhe in ihr nur Täuschung sei. Picard berücksichtigt lediglich die
moralische Seite an dieser Frage : darf das Menschenleben ganz in Bewegung
aufgelöst, oder muß jede Bewegung durch eine gewisse Ruhe gemäßigt
werden Bewegung gehört zum Wesen des Lebens, daher ist auch die
Bewegung von Gott gewollt. Aber der moderne Mensch will nur Bewegung,
er flieht jede Form der Ruhe und haßt alles, was immer seine Flucht
verlangsamt. Schon sein Profilgesicht läßt das erkennen. Die Wirtschaft,
die Sprache, die Kunst, die große Stadt, ja sogar die Religion von heute,
sind auf der Flucht vor Gott. Gott verfolgt die vor ihm Fliehenden, aber
nicht aus Haß, vielmehr aus unendlich reiner Liebe. Schuld an dieser
Flucht ist der gänzliche Mangel an Glauben. Denn « es gibt keinen
Glauben in der Welt der Flucht » (29). Die Bewegung zu Gott hin ist die
einzige, die auch die zu einem wohlgeordneten menschenwürdigen Leben
erforderliche Ruhe mitenthält. Diese Lösung des Problems zeigt P. schon
am Anfang des Buches durch die Wahl seines Mottos deutlich an, das

er vom hl. Augustinus übernimmt : Quo ibit fugiturus iste a facie Dei
Vertit se hac atque iliac, quasi quaerens locum fugae suae. Quo iturus
es, quo fugies Si vis ab illo fugere, ad ipsum fuge. Ad ipsum fuge confi-
tendo, non ab ipso latendo : latere enim non potes, sed confiteri potes.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel.

Grabmann : Studien über den Einfluß der aristotelischen Philosophie
auf die mittelalterlichen Theorien über das Verhältnis von Kirche und Staat.
Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften.
Philosophisch-historische Abteilung, Jahrgang 1934, Heft 2. München 1934. 1^>2 S.

Wie alle Studien Martin Grabmanns, sind auch diese neuen
Untersuchungen so reich an unbekanntem oder wenigstens ungedrucktem Material,



Literarische Besprechungen 235

daß wir an dieser Stelle darauf verzichten müssen, die reiche Ernte
eingehend zu besprechen. Was die verwertete Dominikanerliteratur betrifft,
werden wir im Archivum FF. Praed. darauf zurückkommen. Das
Inhaltsverzeichnis wird hier genügen, um die jüngste Publikation Grabmanns
für sich selbst reden zu lassen. In einem ersten Kapitel behandelt G. die
aristotelischen Elemente bei den Vertretern der Lehre von der potestas
indirecta papae in temporalibus (gemäßigte Richtung) : Thomas von Aquin,
Remigio de' Gerolami von Florenz, Johannes Quidort von Paris, Herveus
Natalis, Durandus de S. Porciano, Petrus de Palude — alle Dominikaner —,
der thomistisch-eingestellte Abt Engelbert von Admont und der von
De regimine principum des hl. Thomas stark beeinflußte Fürstenspiegel
des Kartäusers Michael. Im zweiten Kapitel wird der Averroismus der
einen extremen Richtung — durch Marsilius von Padua vertreten —, und
im dritten Kapitel die aristotelischen Elemente der anderen extremen
Richtung (hierokratisches System oder Lehre von der potestas directa
papae in temporalibus) erörtert. Die dritte Gruppe besteht aus einer
Reihe von Theologen verschiedener Herkunft : Franziskaner, Dominikaner,
Augustiner usw. Der dritte Abschnitt dieses Kapitels erwähnt verschiedene
Traktate De ecclesiastica potestate aus dem XV. Jahrhundert in
vatikanischen Hss., die wohl noch einer eingehenderen Untersuchung bedürfen,
bevor man ihre Autoren definitiv in eine der drei erwähnten Gruppen
eingliedern darf. Zum Schluß gibt G. einen kurzen Uberblick über die
Periode von Kardinal Juan Torquemada bis Kardinal Robert Bellarmin,
während der die Theorie von der potestas indirecta weiter ausgebildet
wurde und zu ihrer Vollendung gelang. Im Anhang finden wir zwei sehr
interessante ungedruckte Dokumente : 1. den Literaturbericht des Laurentius

de Aretio über mittelalterliche kirchenpolitische Traktate, und 2. den
Kommentar des Guido Vernani von Rimini O. P. zur Bulle Unam Sanctam.

G. hat das Verdienst, nicht nur eine Materialbereicherung zu bieten
und den bei vielen Ecclesiologen fehlenden Einblick in die aristotelischen
Quellen der Lehre über die Kirche als notwendig zu zeigen, sondern auch
eine kurze, aber in den großen Linien richtige Skizze der Geschichte der
mittelalterlichen ecclesiologischen Theorien zu liefern. Wir wünschten aber,
daß bei einer weiteren Ausarbeitung einer solchen Skizze, die dem Titel
dieses Heftes nach nicht der Hauptzweck dieser Studien war, deutlicher
unterschieden würde zwischen den verschiedenen Umständen, die zu einem
Vorstoß gegen die Suprematie des Papstes in spiritualibus Anlaß geboten
haben, z. B. der Streit gegen die Mendikantenprivilegien, deren Beziehung
zur päpstlichen Gewalt allzusehr außer acht gelassen wurde ; der Avenio-
nesische Aufenthalt der Päpste und die abendländische Kirchenspaltung.
Diese geschichtlichen Tatsachen haben den Theologen und Philosophen,
welche die päpstliche Gewalt in temporalibus und in spiritualibus verteidigen
oder bekämpfen wollten, eine Einstellung inspiriert, die sie einlud, bei
Aristoteles die theoretische Begründung ihrer Neigungen zu suchen, und
dann erst eine Theologie oder eine Soziologie « pour le besoin de la cause »

aufzubauen. Diese Bemerkung gilt natürlich vor allem für das XIV. und
XV. Jahrhundert, aber sie verdient immer wiederholt zu werden, damit



236 Literarische Besprechungen

man in der Geschichte der mittelalterlichen Ecclesiologie einen richtigen
Einblick bekomme. Wir hoffen, bei der Behandlung der Beziehungen
zwischen den Dominikanertheologen und dem Basler Konzil tiefer darauf
einzugehen.

Rom (S. Sabina). G. Meersseman O. P.

F. X. Arnold : Die Staatslehre des Kardinals Bellarmin. München,
Hueber. 1934. vi-395 SS.

Da die Lehre vom Naturrecht die Norm war, nach der Bellarmin
zu allen grundlegenden Fragen der Staatslehre Stellung nahm, schickt
der Verfasser der Untersuchung der Staatslehre des neuen Kirchenlehrers
als ersten Teil eine Darlegung seiner Naturrechtslehre voraus. Dieser folgt
der zweite Teil mit der Untersuchung über die Staatslehre Bellarmins,
worauf der dritte Teil mit der Lehre des Verhältnisses von Staat zu Staat
und vom Staat zur Kirche abschließt.

Im Gegensatz zu verschiedenen älteren und neueren Anklägern Bellarmins

ist das Ergebnis der Arbeit Arnolds das, daß, abgesehen von einigen
untergeordneten Nebenfragen, Bellarmin in seiner Rechts- und Staatslehre
der ebenso treue als geistesmächtige Vertreter und Verteidiger der aristo-
telisch-thomistischen Rechts- und Staatslehre war, wie sie namentlich
die salmatizenser Schule, ein Franz v. Vittoria O. F., ein Dominikus a Soto
O. P. u. a. vor ihm vertreten hatten. Sein Hauptverdienst war es, die
gesunde, überlieferte Lehre den zersetzenden Ideen des Nominalismus und
Ockhamismus, den Irrtümern der sog. Reformatoren und dem Absolutismus
eines Jakob I. von England gegenüber siegreich und zeitgemäß zur Geltung
zu bringen. Seine maßvolle Lehre über das Verhältnis von Kirche und
Staat, über die potestas Ecclesiae in temporalia lag ganz in der Richtung
der Lehre des hl. Thomas und der Thomistenschule : Kirche und Staat
sind innerhalb ihres Bereiches vollkommene und selbständige Gesellschaften,
aber um des höheren Zweckes des ewigen Heiles willen kann die geistliche
Gewalt der Kirche auch solche zeitliche Dinge regeln und richten, die zum
ewigen Heile in notwendiger Beziehung stehen. Die Formel : potestas in-
directa in temporalia, die seit Bellarmin und Suarez dieser Lehre eigen
ist und an sich nicht jedes Mißverständnis ausschließt, da man sie so
auffassen könnte, als schriebe man der Kirche zwei Gewalten zu, eine geistliche,

direkte über geistliche Dinge und eine zeitliche, indirekte über zeitliche
Dinge (vgl. Journet Ch. : « La juridiction de l'Eglise sur la Cité », p. 116 s.),
ist von Bellarmin selbst wiederholt so klar gedeutet worden, daß nicht der
leiseste Zweifel bleibt über seine Auffassung : die Kirche hat nur eine, und
zwar geistliche Gewalt, die sich an sich nur auf Geistliches bezieht, auf
Zeitliches nur infolge dessen unlöslicher Verbindung mit dem Geistlichen
(siehe z. B. S. 356 f.).

In der Frage nach der ursprünglichen, konkreten Konstituierung der
Staatsgewalt huldigte Bellarmin der gemäßigten Vertragstheorie, wie sie
die Thomistenschule des XV. und XVI. Jahrhunderts, ein Vittoria, Dominikus

a Soto u. a. vertraten und auch heute noch katholische Philosophen



Literarische Besprechungen 237

vertreten : Die Staatsgewalt liegt nach dem Naturrecht im Volksganzen
mit der unausweichlichen Bestimmung, von der Menge übertragen zu
werden, sei es an einen Monarchen oder an eine Aristokratie oder an das

ganze Volk. Bellarmin glaubte diese Lehre auch beim hl. Thomas grundgelegt

zu finden, nicht zwar an den Stellen, die seine Vorgänger als
klassisch in der Sache ansahen, nämlich S. Th. I-II q. 90 a. 3 und q. 97 a. 3

ad 3, sondern S. Th. II-II q. 10 a. 10 und q. 12 a. 2. Aber eine umsichtige
Thomaserklärung scheint weder an diesen noch an anderen Stellen eine solche
Translationstheorie beim Aquinaten zu finden, sondern die sog. Designationslehre,

d. h. die noch nicht zum Staat organisierte Menge ist nach dem
Naturrecht nicht Trägerin und Überträgerin der Staatsgewalt, sondern
nur Trägerin des zwingenden Bedürfnisses einer obersten Gewalt und darum
des Rechtes, die Person oder die Personen zu bezeichnen, die dann von Gott
die Regierungsgewalt erhalten. Jedenfalls steht diese zweite Ansicht mehr
im Einklang mit der Lehre Leos XIII. in der Enzykl. : « Diuturnum illud »

vom 29. Juni 1881 (Denz. 1855) : «Hier ist zu bemerken, daß jene, die
an die Spitze des Staates treten sollen, in gewissen Fällen durch den Willen
und nach der Entscheidung des Volkes gewählt werden können, ohne daß
dies mit der katholischen Lehre im Widerspruch stünde. Freilich wird
durch jene Wahl der Herrscher nur bezeichnet, nicht etwa werden die
Rechte der Herrschaft verliehen, und es wird nicht die Gewalt übertragen,
sondern nur bestimmt, wer sie auszuüben habe» (S. 225 f.). Immerhin
hat Bellarmin, wie schon seine Vorgänger, seine Lehre mit solchen
Sicherungen umgeben, daß praktisch zwischen beiden Auffassungen kaum ein
namhafter Unterschied bleibt.

Die Darbietung des ganzen staatswissenschaftlichen Systems Bellarmins,
wie Dr. Arnold sie in vorliegendem Werke uns geschenkt hat, ist alles
Lobes wert : sie ist eingehend, gründlich, zuverlässig und klar. Außer den

gedruckten Werken des hl. Kirchenlehrers standen ihm auch noch
unveröffentlichte handschriftlich erhaltene zur Verfügung. Von ganz besonderer
Wichtigkeit ist darunter ein Kommentar zur Summe des hl. Thomas, den
Bellarmin für seine Löwener Vorlesungen in den Jahren 1570-1576 verfaßt
hatte und aus dem viele Stellen zum ersten Mal bekannt gegeben
werden.

Abschließend möchte der Rezensent « die Staatslehre des hl. Bellarmin »

dem Studium aller mit den Fragen des Staatsrechtes sich befassenden
Katholiken bestens empfehlen als einen Abriß der unvergänglichen
katholischen Grundsätze auf diesem so wichtigen und heute so vielfach
verwirrten Gebiet.

Sollte noch auf kleine Schatten hingewiesen werden, so dürften
dazu viele Wiederholungen zu rechnen sein, die doch wohl zum Teil
hätten vermieden werden können. Sodann wird S. 14, Anm. 4, dem
hl. Thomas ein dreimaliger Meinungswechsel über die Dispensierbarkeit
der Gebote der zweiten Tafel des Dekalogs zugeschrieben. I. S. d. 47 a 4

(also um 1253) soll er sie bejaht haben ; in III. S. d. 37 a. 4 (also etwa 1255)
verneint ; dann De malo, III a. 1 ad 17 u. Quodl. I a. 18 (also etwa 1266
bis 1269) wieder bejaht ; endlich S. Th. I-II q. 100 a. 8 (etwa 1268-1270)



238 Literarische Besprechungen

endgültig verneint. Ich gestehe, daß ich das sehr unwahrscheinlich finde
und vielmehr glaube, der Heilige habe an den bejahenden Stellen nur
vorläufig eine noch näher zu erklärende Dispensierbarkeit gelehrt, in den
verneinenden Stellen aber sie dahin erklärt, daß es nur eine uneigentliche,
nicht eine wahre Dispensation sei. S. 74 wird die Hauptbedeutung des
Molinismus darin gesehen, daß er « mit gutem Gespür und sicherem Erfolg »

die menschliche Freiheit und die Unzerstörbarkeit der menschlichen Natur
festzuhalten gewußt habe. Andere denken darüber anders. Was Bellarmin
angeht, so zitiert Arnold S. 147, Anm. 13, eine sehr interessante Stelle aus
dessen Kommentar zu S. Th. I q. 14 a. 13 : Quomodo Deus concurrat ad
actiones creaturarum : « Quarta conclusio : Deus ipsius naturae operatur
effectus omnes, quos causae secundae operantur. Haec est conclusio maximi
momenti et est aperte D. Thomae locis notatis. Sensus est : eodem instanti
temporis Deus et causae secundae operantur, sed tarnen prius natura Deus

operatur et hoc tarn in effectibus necessariis, quam contingentibus et
liberis ». Dazu bemerkt Arnold : « Am Rand ist von derselben Hand
geschrieben : De hac (quarta) conclusione non sum certus et potius con-
trarium putaverim esse verum. Vide quaestionem 1, 2 : An Deus sit causa
peccatorum » Das zeigt allerdings einen Wechsel in der Auffassung des

jungen Bellarmin, ein Zurücktreten von einer Lehre, die vorher betrachtet
wurde als maximi momenti èt aperte D. Thomae. Trat dieser Wechsel
etwa ein bei Anlaß der heftigen Bekämpfung der Gnadenlehre des Lessius
durch die Lovanienses Jedenfalls-war die erste Ansicht für Bellarmin
kein Hindernis gewesen für die richtige Darstellung der aristotelisch-
thomistischen Rechts- und Staatslehre, so wenig als die gleiche Ansicht
ein Hindernis gewesen war für Vittoria, Soto und die anderen Thomisten,
denen Bellarmin in seiner Rechts- und Staatslehre weiterhin folgte.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

G. M. Manser 0. P. : Das Wesen des Thomismus. Zweite, erweiterte
Auflage. Freiburg (Schweiz), Universitätsbuchhandlung : F. Rütschi. 1935.
vni-679 SS.

P. Mansers « Wesen des Thomismus » ist zu einem stattlichen Band
herangewachsen. Der Kern des Werkes ist der gleiche geblieben, aber es hat
bedeutende Zusätze erfahren. Ein erster, ganz neu hinzugefügter Teil
« Thomas », soll den Leser über die Person des hl. Thomas unterrichten.
Der zweite Teil « Thomismus » wurde durch fünf neue Artikel vermehrt :

über die Universalienlehre, die Praemotio, das Naturrecht, die Urmaterie
als reine Potenz und das Individuationsprinzip. « Den mir öfter gemachten
Vorwurf », sagt P. Manser im Vorwort : « man muß zwischen Thomismus
und Thomas wohl unterscheiden, habe ich gut verstanden ; er ließ den
Beweis erwarten, wo und inwieweit meine Auffassung von der Akt-Potenzlehre

des Aristoteles und des Aquinaten, also vom wirklichen Thomismus,
abgehen würde. Statt dessen hat man mich auf eine ganz andere Akt-
Potenzlehre hingewiesen, die, dem Nominalismus des XIV. Jahrhunderts



Literarische Besprechungen 239

entstammend, im Sinne eines « geläuterten » Thomismus die quidditative
Abstraktion und « damit den Primat des Universale und das Universale
in re leugnet und über die Urmaterie und die Individuation und vor allem
die Analogie des Seins, die grundlegend ist für all unsere Erkenntnisse,
ganz andere Thesen aufstellt ». Demgegenüber behandelt der Verfasser in
den Zusätzen die Universalienlehre, das Naturrecht, die Universalien der
rechtlichen Ordnung und die mit den Universalien eng zusammenhängenden
Fragen über die Urmaterie und das Individuationsprinzip. Nur auf Grund
der thomistischen Lehre über das Individuationsprinzip, die ihrerseits den
ersten Stoff als reine Möglichkeit voraussetzt, läßt sich ja die Universalienfrage

lösen. Es muß im körperlichen Einzelding nicht zwar die Einzelheit,
wohl aber die Wurzel der Einzelheit, der Stoff sachlich verschieden sein
von der Wurzel des artlichen Unterschiedes, von der Form. Sobald man das

ganze Ding durch sich selbst vereinzelt sein läßt, wird es unverständlich,
wie man noch eine allgemein gültige Wesenheit in der Zahl nach
verschiedenen Dingen haben könne. « Interessant mag es sein », bemerkt
P. Manser S. 618, « daß von den Unsrigen jene Philosophen der thomistischen
Lösung am entschiedensten zustimmen, die am meisten Sympathien für
die Naturwissenschaften hegen oder hegten ». In der Tat, nur vom
thomistischen Standpunkte aus hat es einen Sinn, wenn der Naturforscher Rassen,
systematische Arten und natürliche Arten unterscheidet. Das soll natürlich
nicht heißen, daß man Rassen, systematische Arten und natürliche Arten
mittels der thomistischen Lehre rein a priori bestimmen könne. Allein
die thomistische 1 .ehre gibt den allgemeinen Grund an, auf dem diese
Unterscheidungen beruhen. Der Grund des artlichen Unterschiedes, die Form
hat eine Spannweite, innerhalb derer die Unterschiede der systematischen
Arten und Rassen ebenso wie auch die geschlechtlichen Unterschiede und
andere individuelle Eigentümlichkeiten liegen. Aber alle diese
Unterschiede werden aus dem Stoff mittels der stofflichen Anlagen verwirklicht.
Auch die Lehre über die Praemotio, über das Wirken Gottes in der Tätigkeit

des Geschöpfes bildet eine naturentsprechende Ergänzung der ersten
Auflage des Werkes von P. Manser.

P. Manser vereinigt mit dem Scharfblick des Metaphysikers die genaue
Umsicht des Geschichtskenners. Er gibt uns einen tiefen Einblick in die
thomistische Lehre von Potenz und Akt, indem er uns zugleich die Kämpfe
vorführt, die der Thomismus zu bestehen hatte, um sich durchzusetzen.
P. Manser hat auch die Gabe einer klaren, fesselnden Darstellung. Hat
sich dadurch das « Wesen des Thomismus » alsbald viele Freunde erworben,
so daß in kurzer Zeit eine Neuauflage erscheinen konnte, so wird die zweckmäßig

erweiterte Neuauflage fernerhin dazu beitragen, daß der echte
Thomismus immer mehr bekannt und in seiner Wahrheit anerkannt werde.

Rom (S. Anselmo). P. Jos. Gredt O. S.B.



240 Literarische Besprechungen

Textausgaben.
S. Thomae Aqu. : In Aristotelis librum de anima Commentarium.

Ed. A. M. Pirotta O. P. Taurini, Marietti. 1925 (xn-307 SS.)

Das Unternehmen M. R. Cathalas O. P., die Werke des hl. Thomas
von Aquin den Studierenden in handlichen Einzelausgaben zugänglich
zu machen — wir verdanken ihm auf diese Weise eine sehr brauchbare
Ausgabe des Kommentars des hl. Thomas zur Metaphysik des Aristoteles
— führt A. Pirotta O. P. weiter und hat so zunächst den Kommentar des

Aquinaten zu des Aristoteles drei Büchern über die Seele erscheinen lassen.
An der Spitze einer jeden Lectio steht der darin erklärte Abschnitt des
aristotelischen Werkes in der alten lateinischen Übersetzung, die der
sprachenkundige Zeitgenosse des hl. Thomas, Wilhelm von Moerbeke O. P.,
auf dessen Veranlassung besorgt hatte. Am Rande sind dazu die
Kapiteleinteilung der Bekker'schen Ausgabe vermerkt. Kurze Inhaltsangaben
nach diesen Textabschnitten erleichtern die Übersicht über den Gang
der Untersuchung. Die Darlegungen des Kommentars selbst sind durch
Zerlegung der einzelnen lectiones in kleinere, mit Nummern versehene
Abschnitte wohlgegliedert und so leichter faßlich gemacht. Die Aristotelesstellen,

die der hl. Thomas anführt, werden nach der Ausgabe von Firmin-
Didot genau angegeben. Ein sorgfältig zusammengestelltes Sachregister
erhöht den praktischen Wert dieses Buches. Das hier über die Methode
Gesagte gilt auch von der folgenden Ausgabe :

S. Thomae Aqu. : In Aristotelis libros de sensu et sensato, memoria
et reminiscentia commentarium. Ed. A. M. Pirotta O. P. Taurini, Marietti.
1928. (xi-158 SS.)

Bezüglich der Abfassungszeit des Kommentars zu den Büchern des
Aristoteles über die Seele und der sich zeitlich anschließenden Kommentare
zu den Schriften über die Sinneswahrnehmung und über Gedächtnis und
Erinnerung wären nach Grabmann, Die Werke des hl. Thomas von Aquin
(Beiträge z. Gesch. d. Phil. u. Theol. d. Mittelalters, XXII, 1/2), Münster
1931, 265 f., wohl die Jahre 1270-72 anzunehmen ; Pirotta meint « versus
annum 1268 vel 1269-1272 » (Komm, zu De Anima, XI).

Wien. Dr. Carl Joh. Jellouschek O. S. B.

S. Thomas Aq. : In decern libros Ethicorum Aristotelis ad Nicomachum
expositio. Ed. A. Pirotta O. P. Turin, Marietti, 1934. xxiv-747 pp.

Wir zweifeln keinen Augenblick, die Frage, ob der Thomist, der die
Lehre des hl. Thomas in weiteren Kreisen verbreiten will, einen
kräftigeren Vorstoß dazu macht durch weitläufige Abhandlungen als durch
praktisch brauchbare Textausgaben, zu Gunsten der letzteren Methode
zu beantworten. In dieser Beziehung hat der unermüdliche Herausgeber
der Thomastexte, P. Pirotta, dem Thomismus unberechenbare Dienste
erwiesen. Von allen Aristoteleskommentaren des hl. Thomas war mit der
Metaphysik die Ethik wohl die am meisten verlangte. Die mühselige Arbeit



Literarische Besprechungen 241

des Textherausgebers, auch wenn er, wie in diesem Falle, keine kritische
Herstellung beanspruchen will, wird in gewissen Kreisen allzuwenig geschätzt
und die Dankbarkeit denjenigen gegenüber, die ihren Namen hinter dem
des hl. Thomas verstecken, wird in diesen Fällen allzuwenig geübt. Die
vorliegende Ausgabe ist für den alltäglichen Gebrauch sicher ausreichend,
bis die Commissio Leonina eine kritische Handausgabe fertig stellen kann.
Praktisch ist die Einteilung in Paragraphen. Man könnte hie und da eine
andere Einteilung als eine bessere vorschlagen, aber im Ganzen ist
diejenige des Herausgebers die einzig mögliche. Der Sachindex (S. 691-747)
ist das, was er sein muß : praktisch. Auf Vollständigkeit wird der Pierausgeber

wohl nicht hingesteuert haben. Der Text ist im allgemeinen gut,
und wir haben, um uns davon zu überzeugen, anhand einiger Hss.
verschiedene Stichproben gemacht. Dasselbe Lob kann nicht gespendet
werden, was die versio antiqua des Rob. Grosseteste betrifft, die jeder
lectio vorausgeht. Die Arbeit kritisch zu machen, ist ungemein schwer,
um so mehr, da Thomas sicher nicht eine « kritische » Ausgabe dieser versio
im Gebrauch hatte Wir haben den Text, den Pirotta abdruckt, mit zwei
Hss. ganz kollationiert, und müssen zugeben, daß er im allgemeinen einen
sehr schlecht überlieferten Text abgedruckt hat. Aber auch ohne
Handschriften heranzuziehen, hätte der Herausgeber doch einige sehr schlimme
Fehler korrigieren können, um so mehr, da derselbe Text in der Erklärung
des hl. Thomas selbst, wie Pirotta ihn abdruckt, ganz richtig überliefert
ist. Ein paar Beispiele : Lib. I, lect. 14, S. 55 a lesen wir : « Unde et quae-
ritur utrum est discibile (statt disciplinabile) vel assuescibile vel aliter
qualiter exercitabile vel secundum quamdam divinam providentiam (statt
particulam) vel propter fortunam advenit ». Das discibile statt disciplinabile
geht noch ; aber das providentiam ist wirklich schlimm, um so mehr, da
die averroistische Ethikerklärung sich oft auf die particula divina im
Menschen stützte. Nicht nur die Hss., sondern auch der Thomastext bei
Pirotta liest richtig (Nr. 166) : « Et hoc est quod quaerit : utrum félicitas
sit aliquid disciplinabile, sicut scientia, vel assuescibile, sicut virtus moralis,
vel aliqualiter (in der Übersetzung des Grosseteste steht richtig, aliter
qualiter (Vat. lat. 2171, f. 22 rb) aXXio; rroç) exercitabile, sicut industria
artificialium operationum. Secundum membrum pertinet ad causam
divinam, et hoc est quaerit, utrum félicitas sit in nobis secundum quamdam
divinam particulam et secundum qualemcumque partieipationem alieuius
divinorum super hominem existentium ». Es ist wirklich schade, daß die

Herausgabe in dieser Beziehung nicht besser überwacht wurde : ein wenig
Aufmerksamkeit beim Durchlesen der Übersetzung hätte vieles gutmachen
können. Die Ausgabe von Pirotta hätte dann auch große Dienste leisten
können auf verschiedenen anderen Gebieten, denn nicht nur Thomas,
sondern auch Albert und die meisten Ethikkommentatoren nach 1250 haben
diese Versio benützt. So schlecht wie die Ausgabe Marchesis der ethica nova
und der ethica vetus ist die von Pirotta abgedruckte versio Grossetestes
nicht ; sie wird manchem Forscher und Studenten ein unentbehrliches
Hilfsmittel zum Studium der mittelalterlichen Scholastik an die Hand geben.

Rom (S. Sabina). G. Meersseman O. P.

Divus Thomas. 16



242 Literarische Besprechungen

S. Thomas Aq. : Scriptum super Sententiis, Magistri Petri Lombardi.
Ed. M. F. Moos O.P. Tom. III. Parisiis, P. Lethielleux. 1033. (xv-1358 SS.)

Während sich Cathala und Pirotta in ihren Thomasausgaben damit
begnügen, den herkömmlichen Text, von Druckfehlern und offensichtlichen
Unrichtigkeiten möglichst gereinigt und übersichtlich gegliedert, neu
herauszugeben, geht M. F. Moos O. P. in seiner Edition des Kommentars des

Aquinaten zum dritten Buch der Sentenzen des Petrus Lombardus —
« Scriptum super Sententiis » nach den Kodizes und dem sog. offiziellen
Katalog der Werke des hl. Thomas überschrieben — viel weiter. Unter
Zugrundelegung der zweiten Pariser Thomasausgabe von Vivès und
Heranziehung auch der übrigen Gesamtausgaben (Ed. Piana, Antwerpicnsis,
Parisiensis I., Veneta II., Parmensis) wird der Text durchgehends mit
zwei Handschriften verschiedener Herkunft verglichen und gegebenenfalls
jene Lesart gewählt, in der diese beiden Kodizes übereinkommen, die
wiederum, wie eine eingehende Untersuchung ergab, meist in
Übereinstimmung mit anderen Handschriften zu den Lesarten der Druckausgaben
in Gegensatz stehen. So ist eine ganze Reihe von Handschriften für die
Zwecke dieser neuen Edition irgendwie herangezogen worden ; au! S. xv
der Vorrede werden Kodizes von Brügge, Brüssel, Paris, Angers und Rom
namhaft gemacht. Die zurückgestellten Lesarten der benützten
Druckausgabe und Handschriften werden unter dem Strich angemerkt. Der
Sentenzentext in der Ausgabe von Vives wird einer sorgsamen Revision
nach dem kritischen Text in der Bonaventuraausgabe von Quaracchi
unterzogen. Väterstellen werden nach der Patrologie von Migne, Texte
aus Aristoteles nach der Bekker'schen Ausgabe, solche aus Thomas nach der
Leoninischen oder Turiner (Marietti) Ausgabe zitiert. An der Spitze der
Artikel oder quaestiuneulae finden wir Hinweise auf Parallelstellen.

Ein großer Vorzug vorliegender Ausgabe ist die wohldurchdachte
Gliederung und ungemein übersichtliche Anordnung des Textes, wozu die
Verwendung mannigfacher Typen und von Nummern am Rande sehr viel
beiträgt. Nach dem Gebrauche der Handschriften wird zu Beginn des

Corpus articuli stets Responsio statt Respondeo geschrieben.
Für diese neue Ausgabe des Kommentars des hl. Thomas zum dritten

Buche des Sentenzenwerkes des Lombarden, die einen großen Fortschritt
gegenüber den bisherigen Ausgaben darstellt, muß man dem Herausgeber
wirklich vielen herzlichen Dank wissen, zumal es bisher an einer
Einzelausgabe des so bedeutsamen Sentenzenkommentars gebrach ; wenn dessen

Edition in der bisherigen Weise voranschreitet und zu Ende gelangt, wird
für ein gewinnbringendes, vertieftes Theologiestudium ein gar wertvoller
Behelf geschaffen sein. Unser Dank gebührt aber auch dem um die
Förderung der katholischen Wissenschaft wohlverdienten Verlag, der sich
durch die Drucklegung unseres Sentenzenkommentars, die er auf Betreiben
P. Mandonnets, eines der großen Führer in der thomistischen Bewegung,
in Angriff nahm, ein neues großes Verdienst um die Hebung der
scholastischen Theologie erworben hat.

Wien. Dr. Carl Joh. Jellouschek O. S. B.



Literarische Besprechungen 243

Deutsche Mystikerbriefe des Mittelalters 1100-1550, herausgegeben von
Dr. Wilhelm Oehl. Mystiker des Abendlandes, hg. von R. F. Merkel, 1.)

München, Georg Müller. 1931. xxxn-844 SS.

Im Laufe der Erforschung der deutschen Mystik wurde eine Gattung
von Schriften und Quellen oft stiefmütterlich behandelt : die Briefe der
Mystiker und der mit ihnen stattgehabte Briefwechsel. Höchstens etwa
bei Heinrich von Nördlingen wurde man sich bewußt, daß er im
Mittelpunkte einer weitausgedehnten Korrespondenz stand, weil hier der gesamte
mit seiner Person in Verbindung stehende Briefwechsel als solcher schon

vor vielen Jahren durch den Altmeister Phil. Strauch ex professo
herausgegeben und kommentiert worden war. Im übrigen sind die Mystikerbriefe
recht wenig beachtet worden, selbst in Fällen, in denen wir eine Ausgabe
derselben besaßen. Der hier zur Besprechung vorliegende Band des als
gründlicher Kenner der deutschen Mystik bekannten Freiburger Professors
Wilhelm Oehl, füllt deshalb eine spürbare Lücke innerhalb der Monographien
über die deutschen Mystiker aus ; zum ersten Mal wird das ganze Corpus
der Briefe, welche von den deutschen Mystikern geschrieben oder an sie

gerichtet wurden, im Zusammenhang gewürdigt und wenigstens in den
Hauptvertretern dieser Literaturgattung zugänglich gemacht. Es konnte
sich nicht darum handeln, eine vollständige Edition aller Mystikerbriefe
in der Ursprache zu bieten, wollte man sich nicht auf den kleinen Kreis
der Forscher als Leser beschränken ; es war vielmehr gegeben, eine Auswahl
zu treffen und eine Umschrift des alten Textes in die moderne
Schriftsprache zu versuchen.

Wir müssen freudig zugestehen, daß dem gelehrten Herausgeber
beides in besonderem Maße geglückt ist. Von Rupert von Deutz bis Maria
von Osterwijk werden uns rund 40 Hauptvertreter der deutschen Mystik
in vielen hundert Briefen vorgeführt ; von jedem erhalten wir eine eingehende
Probe des um seine Person geführten Briefwechsels. Die Art und Weise,
wie die Auswahl getroffen wurde, wie gerade das zur Kennzeichnung einer
Persönlichkeit Charakteristische herausgestrichen wurde, muß uns restlos
befriedigen. Man würde ja im einzelnen über die Notwendigkeit der
Aufnahme eines Stückes hier und da brüderlich streiten können und gelegentlich

einer Kürzung das Wort reden können, wenn sich die gleichen Gedankengänge

in mehreren Briefen wiederholen ; es gilt aber nicht, hier über solche

Dinge zu rechten. Denn das Hauptziel des Werkes, eine aus den Briefen
erarbeitete, möglichst klare und durchsichtige Charakteristik der
verschiedenen Mystiker und Mystikerinnen, ist wenigstens dort, wo ein umfangreicher

Briefwechsel zur Verfügung stand, immer erreicht worden. Man wird
mit viel Genuß etwa die Briefe der Hildegart von Bingen, des Dominikanergenerals

Jordans von Sachsen, des gemütvollen Seuse oder des problemreichen

und geschäftigen Nikolaus von Cues durchlesen ; man spürt hier,
daß Quellen vorliegen, die das persönliche Wesen des Briefschreibers
oder Briefempfängers in einzigartiger Lebendigkeit umreißen und uns
Einblicke gestatten, die uns durch die eigentlichen mystischen Werke der
gleichen Schriftsteller kaum oder gar nicht vermittelt werden können.



244 Literarische Besprechungen

Wir bedauern es aus diesem Grunde sehr, daß sich von zahlreichen
Mystikern überhaupt keine oder doch nur Bruchstücke einer Korrespondenz
vorfinden : wie müßte uns etwa die Person eines Meister Eckhart oder eines
Tauler auf Grund von Briefen in einem neuen Lichte erscheinen Aber
gerade hier lassen uns die Quellen leider fast gänzlich im Stich.

Die Übersetzung der ursprünglich lateinischen oder mitteldeutschen
Stücke wurde mit sehr großem Geschick vorgenommen. Der goldene
Mittelweg zwischen einer sklavischen Übertragung und einer freien Wiedergabe

wurde überall gefunden. Die eigentümliche Stilkunst des einzelnen
Mystikers leuchtet immer durch ; man spürt es, daß es sich um
altehrwürdige Texte handelt, deren Schönheit oft in ihrer sprachlichen Passung
beruht. Dieser an alte Zeiten erinnernde Sprachgeist blieb in der
Übersetzung immer gewahrt, wenn auch die Klippe des bedachten Altertümlich-
Sein-Wollens überall vermieden wurde. Man liest dort die einzelnen
Dokumente immer mit hohem Genuß und wird sich kaum bewußt, daß es sich
um eine oft mit großer Mühe erarbeitete Übertragung in unsere heutige
Schriftsprache handelt. Diese hier beobachtete Übersetzungstechnik, deren
Treue und Zuverlässigkeit ich an zahlreichen Proben bestätigt fand, verdient
ein hohes Lob und darf füglich als mustergültig angesprochen werden ;

alle jene, die sich mit Übertragungen alter Texte zu beschäftigen haben,
werden hier viel, ja sogar sehr viel zu lernen haben.

Der gelehrte Herausgeber hat darüber hinaus jedem einzelnen Mystiker
eine recht ausführliche Einleitung vorausgeschickt, in welcher die kurzen
Lebensdaten der einzelnen Mystiker nach dem Stande der neuesten
Forschung geboten werden und eine geschickte Würdigung der einzelnen
Mystiker versucht wird. Es liegt hier eine Unmenge überaus fleißiger und
einsichtiger Sammelarbeit vor, die nur der Berufene zu würdigen versteht.
Das Urteil ist immer sehr maßvoll und in allen Teilen zuverlässig ; es ist
keine unnötige Lobhudelei auf die Mystiker, die wir hier zu hören
bekommen ; bei allem kritischen Sinne und der ernsten Bemühung um
eine menschliche und psychologisch-kritische Würdigung der Mystiker
(man vgl. etwa die sehr besonnene Darstellung der Lebensgeschichte der
Christine von Stommeln und der Magdalena Beutler) erhalten wir eine
sachliche und verständnisvolle Würdigung der katholischen Mystik und ihrer
Erscheinungsformen. — Die veröffentlichten Briefe werden zudem in einem
eigenen Anhang sehr eingehend und zuverlässig kommentiert. In den
überaus zahlreichen Anmerkungen ist ein sehr reiches Material zusammengetragen

worden, das man immer gerne ausschöpfen und benützen wird.
Die Literaturangaben sind überaus reichlich und vollständig und bis

auf die Zeit des Erscheinens des Buches nachgeführt. Indessen möchte
ich gerade hier für eine zweite Auflage, die ich dem Buche von Herzen
wünsche, eine kleine Änderung anbringen : es wird sich nicht vermeiden
lassen, daß die so ausführlichen Angaben der Quellen nach bestimmten
Gesichtspunkten geordnet werden müssen. Ich möchte daher vorschlagen,
immer zuerst die Fundstellen der Briefe, dann die sonstigen Quellen zum
Leben der einzelnen Mystiker, die Ausgaben der Werke und endlich die
verschiedenen den Mystiker betreffenden Monographien gesondert anzu-



Literarische Besprechungen 245

führen. Die Übersicht würde durch ein solches Vorgehen bedeutend
erleichtert und die so wertvolle Literatursammlung noch brauchbarer. Auch
würde es vielleicht gut sein, einzelne Exkurse (ich denke etwa an solche
über die Kartäusermystik, 455 ff., über die kirchlichen Reformbestrebungen
in den Niederlanden und die damit zusammenhängenden Ordensreformen,
458 ff., über Franziskanermystik, 603 ff. u. ö.) nicht in die Lebensdarstellung

eines einzelnen Mystikers zu verarbeiten, sondern sie eher in das
Vorwort oder in eine besondere Einleitung zu den einzelnen Schulen zu
übernehmen. Schade ist auch, daß kein eingehender Namensindex die
Benützung des Buches, das ob seiner ganzen Anlage nicht nur ein Lese-,
sondern auch ein Nachschlagebuch geworden ist, erleichtert.

Das schöne Buch des gelehrten Herausgebers verdient in allen Teilen
hohes Lob ; es erschließt uns viel Neuland in selten großem Umfange.
Schon aus diesem Grunde darf es unbedenklich den bedeutendsten
Veröffentlichungen der letzten Jahre über die deutsche Mystik beigezählt
werden.

Rom. Dominikus Planzer O. P.

Opuscula et textus historiam Eeclesiae eiusque vitam atque doctrinam
illustrantia. Series Scholastica. Edita curantibus M. Grabmann et F. Pelster
S. J. Monasterii, Aschendorff.

Schon seit dem Jahre 1926 erschienen unter Grabmanns und Pelsters
bewährter Leitung die roten Heftchen dieser Sammlung kleiner Schriften
und Texte, die in ganz hervorragender Weise den scholastischen Interessen
dienen. Besonders rühmend muß an dieser Sammlung das Bemühen um
kritisch zuverlässige Texte hervorgehoben werden. Es liegen uns hier
folgende Nummern vor :

Fase. 5 : F. Pelster S. J., Thomae de Sutton O. P. Quaestiones de reali
distinetione inter essentiam et esse. 1929 (64 S.)

Als Grund, warum nicht etwa Heinrich von Gent oder Ägidius von
Rom, die in der Streitfrage des realen Unterschiedes von Wesenheit und
Dasein im XIII. Jahrhundert besonders hervortraten, sondern Thomas
von Sutton (f nach 1311) hier zu Worte kommen, wird die größere Kürze
und Klarheit angegeben, womit dieser unsere Frage und alle Argumente
für und wider erörtert. Über die Streitfrage selbst in ihren ersten Anfängen
finden wir in der Einleitung einige dankenswerte Bemerkungen. Für den
Text der Quaestio disp. 26 des Thomas von Sutton und seines 3. Quodl.
q. 9, die für unseren Gegenstand in Betracht kommen, ist Cod. 138 des

Merton College zu Oxford zugrunde gelegt, während sonst nur noch zwei
Kodizes der Universitätsbibliothek von Basel und der Stadtbibliothek von
Erfurt ausfindig gemacht werden konnten.

Fase. 6 : J. Koch, Durandi de S. Porciano O. P. Quaestio de natura
cognitionis et Disputatio cum Anonynio quodam, nec non Determinatio Hervel
Natalis O. P. 1929 (75 S.).

In dem ersten dieser für das Verständnis der Psychologie des Durandus
wertvollen Texte wird die Ansicht vertreten, Denken und Empfinden



246 Literarische Besprechungen

seien nicht von den entsprechenden Seelenvermögen real verschiedene und
mit ihnen eine reale Zusammensetzung bewirkende absolute Akzidentien,
auch komme uns durch diese Vermögen eine ursprüngliche Aktivität zu,
während dem Objekte nur die Rolle einer causa sine qua non zuzusprechen
sei : « Sentire et intelligere non dicunt aliquid reale additum super sensum
et intellectum, faciens cum eis realem compositionem ; et ulterius, quod
tales actus sunt in nobis per se a dante sensum et intellectum, quod est
creans vel generans, ab obiecto autem sicut a causa sine qua non » (S. 18,
Z. 24-30). Unsere Quaestio gehört der ersten Redaktion des Kommentars
zum 2. Buch der Sentenzen (d. 3, q. 5) an, die uns nur in sehr ausführlichen
Zitaten im Sentenzenkommentar des Petrus de Palude erhalten ist. Für die
Edition wurde eine Basler und eine Vatikanische Handschrift des 2. Buches
dieses Kommentars verwendet. — Auch der zweite Text — Disputatio
Durandi et Anonymi cuiusdam —-, nach einem Erfurter Kodex (Amplon.
F 369) ediert, betrifft die Frage : Utrum intelligere sit aliquid additum
intellectui faciens compositionem realem » ; ebenso lautet auch die
Fragestellung des dritten Textes aus dem Quodlibet 3 q. 8 des Herveus Natalis,
eines Hauptgegners des Durandus : « Utrum actus intelligendi dicat aliquid
superadditum potentie ». Dieser Text wurde mit Zuhilfenahme von zwei
alten Druckausgaben und einer Madrider sowie zweier Vatikanischen
Handschriften der Quodlibeta des Herveus herausgegeben. — Dem verdienten
Erforscher der Gedankenwelt des « Doctor .modernus » (vgl. J. Koch,
Durandus de S. Porciano O. P. Forschungen zum Streit um Thomas von
Aquin zu Beginn des XIV. Jahrhunderts, I. Teil, Literaturgeschichtliche
Grundlegung [Beiträge z. Gesch. d. Philos, d. Mittelalt. XXVI, 1], Münster
1927) verdanken wir noch eine zweite Nummer vorliegender Sammlung,
nämlich :

Fase. 8 : J. Koch, Durandi de S. Porciano O. P. Tractatus de habitibus
quaestio IV. 1930 (80 S.).

Die q. 4 des genannten Traktates, die von den verschiedenen
Subjekten der Habitus handelt — z. B., a. 1 : Utrum in corpore sit aliquis
habitus ; a. 2 : Utrum in anima ; a. 3 : Utrum in potentiis sensitivis
exterioribus ; a. 4 : Utrum in potentiis sensitivis interioribus ;

a. 6 : Utrum in appetitu sensitivo ; a. 7 : in angelis ; a. 8 :

in intellectu ; a. 9 : Utrum in voluntate sit aliquis habitus -— ergänzt
die vorausgehende Untersuchung über die Erkenntnis der Engel und
Menschen und zeigt uns auch die teilweise Änderung und Weiterbildung,
die Durandus an seiner Seelenlehre vorgenommen hat. Für die Edition
wurden ein Kodex der Madrider Nationalbibliothek, drei der Vatikanischen
Bibliothek und Cod. Amplon, F. 369 von Erfurt herangezogen. Aus diesem
letzterwähnten Kodex wird am Schlüsse noch eine kritische Untersuchung
eines anonymen Thomisten über schwierigere Punkte der Habituslehre des
Durandus angefügt : « Utrum habitus acquisitus intellectualis vel moralis
sit ponendus in ilia potentia subiective, cuius actum primo et immediate
respicit ».

Fase. 7 : A. Heysse O. F. M., Liber de sex prineipiis Gilberto Porretano
ascriptus. 1929 (36 S.).



Literarische Besprechungen 247

Heysse hat die Neuausgabe dieser neben den logischen Schriften des
Aristoteles und der Isagoge Porphyrs für den Logikunterricht des Mittelalters

massgebenden Abhandlung über die letzten sechs Kategorien des
Aristoteles mit Hilfe dreier Handschriften veranstaltet.

Fase. 10 : M. Grabmann, Quaestio de universali secundum viam et
doctrinam Guilelmi de Ockham. 1930 (40 S).

Aus dem Cod. Vatic. Palat. 998, der an erster Stelle die Summa artis
veteris des Wilhelm von Ockham enthält, gibt Grabmann unsere Quaestio
heraus, die eine treffliche Übersicht über die Argumente des Realismus
gegen den Nominalismus und deren Kritik bietet und auch die nomina-
listische Universalienlehre so lichtvoll darlegt und beweist, daß sie sehr
wohl als eine Einführung in die Lehre Ockhams angesehen werden und
zu deren leichterer und zuverlässigerer Deutung dienen kann. Bedauerlich
ist, daß man den im Explicit dieser kleinen Schrift wahrscheinlich
angeführten Verfassernamen infolge einer Rasur nicht zu lesen vermag.

Fase. 11 : F. Mitzka S. J., Henrici de Lübeck O. P. Quaestiones de

motu creaturarum et de concursu divino. 1932 (63 S.).
Die hier mit Hilfe eines Wiener und eines Münchener Kodex aus den

Quodlibeta des Dominikaners Heinrich von Lübeck, der 1325-1336 der
Ordensprovinz Saxonia vorstand, erstmalig herausgegebenen Quaestiones
führen uns in den Stand der Frage über den Concursus divinus in der alten
Thomistenschule ein. Die an erster Stelle stehende Quaestio : « Utrum
gravia et levia movent seipsa », ist wohl vorwiegend naturwissenschaftlicher
Art, indes erscheint gerade die Kentnnis der mittelalterlichen naturwissenschaftlichen

Anschauungen für das Verständnis der Lehre der Alten vom
Concursus naturalis nicht unwichtig ; zugleich werden hier auch mancherlei
Lehrstücke der scholastischen Philosophie berührt, die für seminaristische
Übungen Anregung bieten mögen. Die 2. Quaestio macht uns mit den
damals herrschenden Ansichten über den Concursus naturalis bekannt ;

die 3. handelt vom Concursus divinus im Hinblick auf verdienstliche Akte.
Heinrich erweist sich hier als getreuen Nachfolger des hl. Thomas.

Fase. 12 : A. Lang, Henrici Totting de Oyta Quaestio de Sacra Scriptura.
1932 (58 S.).

Heinrich von Oyta (f 1397), der sich mit Heinrich von Hainbuch
(Henricus de Hassia d. Ä., f 1397) um die alte Wiener Universität die
größten Verdienste erwarb, verfaßte neben anderen Werken « Quaestiones

super libros Sententiarum ». Die umfangreichen ersten drei dieser 13
Quaestiones gehören der Fundamentaltheologie an. Für vorliegende Ausgabe
kam die Quaestio 2, die man geradezu schon als eine Grundlegung des

theologischen Traktates De locis theologicis bezeichnen kann, in Betracht,
und zwar die ersten beiden Artikel über die Heilige Schrift der 3. Artikel
soll einem eigenen Heftchen vorbehalten sein. Die Herausgabe wurde
mit Hilfe von drei Münchener Kodizes und einer Berliner und Grazer Handschrift

besorgt. Eine etwas eingehendere Einleitung bietet alles Wissenswerte

über den Autor, seine Schriften, unsere Quaestio und deren Edition
sowie auch über den damaligen Stand der Lehre von der Heiligen Schrift.
Die Form « favuisse » (S. 6) kann in einer Neuauflage verbessert werden. Der



248 Literarische Besprechungen

Herausgeber, der sich schon in seiner schätzenswerten Untersuchung : « Dia
Wege der Glaubensbegründung bei den Scholastikern des XIV.
Jahrhunderts » (Beiträge z. Gesch. d. Philos, d. Mittelalt. XXX, 1-2), Münster
1930, S. 218-237, mit Heinrich von Oyta befaßte, stellt in unserem Heftchen
S. 66, Anm. 3, eine eigene Monographie über dessen Schrifttum in Aussicht.

Fase. 13 : R. Barsotti, Sigeri de Brabantia De aeternitate mundi. 1933
(30 S.).

Dieses Schriftchen des Hauptvertreters des lateinischen Averroismus
an der Pariser Artistenfakultät, das bereits P. Mandonnet in seinem
großangelegten Werke : « Siger de Brabant et l'Averroïsme latin du XIIImo siècle »

im Jahr 1899 mit Hilfe zweier Handschriften der Pariser Nationalbibliothek
herausgegeben hatte, wird hier neuerdings unter Heranziehung weiterer
Handschriften (Cod. 17 d. Seminarbibliothek von Santa Caterina zu Pisa
und Cod. 2299 (Fondo Geral) d. Nationalbibl. zu Lissabon) veröffentlicht.
Wenn auch Siger vom christlichen Standpunkte aus die Ewigkeit der Welt
ablehnen mußte, so meinte er doch, als Philosoph dafür vernunftmäßig
unwiderlegliche Beweise erbringen zu können. Thomas von Aquin nimmt
zu unserer Frage in seinem aus dem Jahre 1270 stammenden Opusculum :

« De aeternitate mundi contra murmurantes » Stellung.
Fase. 14 : J. de Vries S. J., De cognitione veritatis textus selecti S. Thomae

Aquinatis. 1933 (60 S.).
In vorliegender Zusammenstellung von Texten aus Thomas über die

Wahrheitserkenntnis wird als Hauptstelle De veritate, q. 1 a. 9 an die Spitze
gesetzt. Es wird hier die Reflexion auf die Natur des Verstandes als Grundlage

der Wahrheitserkenntnis hingestellt, und man findet hier sozusagen
ein ganzes erkenntnistheoretisches System in seinen Grundzügen angedeutet.
Freilich gehen die Auslegungen dieses Textes nicht selten weit auseinander.
Den Grund hiefür findet J. de Vries zum Teil darin, daß man diesen Text
bisweilen ganz für sich und nicht im Zusammenhange mit anderen
Äußerungen des hl. Thomas, die zur Klarstellung mancher Dunkelheit unseres
Textes beitragen können, betrachtet. So ging denn das Bestreben des
genannten Gelehrten dahin, eine Anzahl von Texten zu sammeln, die sich
zur richtigen Ausdeutung jener Hauptstelle als geeignet erweisen können.
Die Stellen sind, soweit möglich, der Leoninischen Thomasausgabe
entnommen, die Stellen aus dem Kommentar zur Metaphysik und zu De
anima der Turiner Ausgabe ; die Texte aus den ersten 22 qq. disp. De veritate

aber wurden nach Cod. Vatic, lat. 781, der von q. 2 an bis q. 22 das

Autograph des hl. Thomas selbst bietet, in der q. 1 aber dem Autograph
ganz nahe kommt, neu ediert.

Fase. 15 : B. Rosenmöller, Philosophia S. Bonaventurae textibus ex eius
operibus selectis illustrata. 1933 (64 S.).

Rosenmöller will durch eine passende Auswahl von Stellen aus des
hl. Bonaventura Schrifttum, die aus der mustergültigen Bonaventura-
Ausgabe von Quaracchi abgedruckt werden, einen Einblick in die
philosophischen Grundsätze des heiligen Lehrers und in die Eigenlehren des

Augustinismus ermöglichen ; zugleich soll auch durch Herübernahme
einzelner größerer zusammenhängender Stücke und ganzer Quaestionen die



Literarische Besprechungen 249

hervorragende Disputierkunst Bonaventuras aufgezeigt werden. Die ersten
zehn Kapitel handeln vom Gegenstand der Metaphysik und dessen
Erkenntnis ; die folgenden Kapitel 11-17 befassen sich mit einzelnen wichtigeren
anthropologischen Problemen.

Wien. Dr. Carl Joh. Jellcnischek O. S. B.

B. Geyer et J. Zellinger : Florilegium Patristicum, tarn veteris quam
medii aevi auctores complectens. Bonnae, Hanstein.

Das von Gerhard Rauschen (f 1917) begründete verdienstvolle
Florilegium Patristicum wird von den beiden obgenannten Professoren auf
breiterer Basis in dankenswerter Weise weitergeführt ; es werden nämlich
nunmehr auch Autoren des Mittelalters in das Florilegium einbezogen, und
so kommt dieses auch für die scholastischen Bestrebungen in Betracht.
Es liegen uns hier die fasciculi 17-21 und 26-28 vor. Eigentlich patristisch
sind davon :

Fase. 17 : Benedicti Regula Monasteriorum. Ed. B. Linderbauer O. S. B.,
1928 (v-84 S.). Linderbauer, der übrigens bereits i. J. 1922 eine wertvolle
Regelausgabe mit philosophischem Kommentar erscheinen ließ — S. Benedicti

Regula Monachorum, Metten 1922 — legt seiner philosophisch
wohlausgestatteten Ausgabe den weitaus besten Text des auf das
Normalexemplar Karls d. Großen zurückgehenden Codex Sangallensis 914 zugrunde.

Fase. 21 : S. Thasci Caecili Cypriani, De lapsis. Ree. J. Martin, 1930
(48 S.). Es war dem Herausgeber dieses auch für die Geschichte der alten
Bußdisziplin wichtigen Hirtenschreibens Cyprians möglich, die Ausgabe
von Härtel im Corpus script, eccl. lat. der Wiener Akademie der Wissensch
mehrfach zu verbessern.

Fase. 27 : S. Aurelii Augustini De beata vita liber. Ed. M. Schmaus,

1931 (23 S.). Zugrundegelegt wird dieser schönen Ausgabe einer der
frühesten literarischen Leistungen des hl. Augustinus noch aus der Zeit
vor seiner Taufe im ganzen der Text von Knöll der soeben erwähnten
Wiener Kirchenväterausgabe.

In den fasciculi 18, 20 und 28 macht F. S. Schmitt O. S. B. einzelne
bedeutsame Schriften des hl. Anselm (| 1109), des Vaters der Scholastik,
einem weiteren Kreise von Lesern bequem zugänglich. — In fasc. 18 :

S. Anselmi Liber Cur Deus Homo, 1929 (x-65 S.), veranstaltet Schmitt mit
Beiseitesetzung der bisherigen unzulänglichen Druckausgaben auf solider
handschriftlicher Grundlage (vor allem Ms. Bodley 271 der Bodleiana zu
Oxford und Cod. Monac. lat. 21248) eine ganz neue Edition. — Ähnlich
verhält es sich mit fasc. 20 : S. Anselmi Liber Monologion, 1929 (vii-65 S.).
Zu den eben angeführten Handschriften muß hier noch Cod. Rawlinson
A 392 der Bodleiana hinzugefügt werden. — Fasc. 28 : 5. Anselmi Epistola
de Incarnatione Verbi, 1931 (40 S.) enthält die gegen den Nominalisten
Roscelin vom Compiègne gerichtete Schrift nicht nur in ihrer endgültigen
Form — bald nach Anselms Erhebung zum Erzbischof von Canterbury
i. J. 1093 veröffentlicht -— sondern auch in ihrer ersten unabgeschlossenen



25o Literarische Besprechungen

Fassung, die Schmitt im Cod. 224 Bibl. palatii Lambethiani Londonien,
aufzufinden glückte. Für die Flerausgabe der zweiten Rezension zog er
außer den vorgenannten Handschriften (Cod. Bodley 271 und Olm. 21248)
noch Cod. Bodle}' 569 heran.

H. Ostlender, dem wir die Schrift « Peter Abaelards Theologia und die
Sentenzenbücher seiner Schule » (Breslauer kath.-theolog. Diss. 1926)
verdanken, legt von den zur unmittelbaren theologischen Schule Abaelards
gehörigen Sentenzenwerken die Sentenzen einer Handschrift des
oberösterreichischen Augustiner Chorherrenstiftes St. Florian im Fase. 19 :

Sententiae Floriacenses, 1929 (vin-48 SS.) erstmalig in einer sorgfältig
gearbeiteten Ausgabe vor. Beigegeben ist der Brief Walters von Mortagne
gegen Abaelards und seiner Schüler Lehren.

W. Lampen O. F. M. besorgte in fasc. 26 : De Causalitate Sacramentorum
iuxta Scholam Franciscanam, 1931 (60 S.), eine treffliche Sammlung von
Texten, in denen sich führende alte Franziskanertheologen, und zwar
Alexander von Haies, Bonaventura, Richard von Middletown, Wilhelm von
Ware und Johannes Duns Scotus, über die Natur der Wirksamkeit der
Sakramente äußern ; so soll den Theologiebeflissenen ermöglicht werden,
sich an der Hand der maßgebenden Texte selbst ein Urteil über die
Anschauungen der Franziskanerschule in dieser Frage zu bilden, ohne sich

einzig auf die oft weit auseinandergehenden Behauptungen in den verschiedenen

theologischen Handbüchern verlassen zu müssen. Für die
Textgestaltung werden wohl bereits vorhandene Druckausgaben zugrundegelegt,
dabei aber auch fort und fort Handschriften eingesehen ; nur bei den zwei
Abschnitten aus der hervorragenden Bonaventuraausgabe, Quaracchi 1882-

1902, erschien das nicht nötig. Zum erstenmal aber wird in dem vorliegenden
Hefte aus dem die Quaestio : « Utrum Sacramenta possint efficere aliquid
absolutum in anima », nach Cod. Florent. Bibl. Laurent. S. Crucis, Plut, 33,
dext. 1 unter Beiziehung von Cod. Florent., Bibl. Nation., Conv. A. IV, 42
veröffentlicht.

Nach allem kann das hier in etlichen seiner Nummern ganz kurz
besprochene Florilegium, das auch äußerlich vom Verlage in gefälliger
Weise ausgestattet ist, für Seminarzwecke angelegentlichst empfohlen
werden.

Wien. Dr. Carl Joh. Jellouschek O. S. B.


	Literarische Besprechungen

