Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik : die Plastik des Sittlichen
Autor: Schaezler, Constantin von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762580

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das subjektive oder Material-Prinzip
der Ethik.
Die Plastik des Sittlichen. !
Von Constantin von SCHAEZLER.

Von so hoher Bedeutung auch fiir eine tiefere Einsicht in den
Organismus des Sittlichen die von der Bibel aufgestellte ewige, objek-
tive Norm oder das géttliche Ideal der menschlichen Sittlichkeit ist
(Matth. 5, 48 ; Luc. 6, 36 ; Eph. 4, 24; Col. 3, 10; I. Petr. 1, 16; 2,
22-25), so gewinnen wir doch damit allein noch keineswegs eine all-
seitige Erkenntnis der theologischen Grundlage der Ethik. Es ist
vielmehr mit jenem Begriffe bloB deren objektives oder Formal-Prinzip
gegeben, dessen eingehendere Erliuterung jedoch dem zweiten Ab-
schnitte vorbehalten bleiben muf}, indem es die Methodik der Dar-
stellung erfordert, daB8 zuerst die eigentiimliche Natur des Elements
oder des Stoffes erkannt werde, in und aus welchem jenes gottliche
Ideal nachgebildet werden soll. Bevor wir daher die gottliche Form
oder das ewige Urbild aller Sittlichkeit in ihrer idealen Schéne und
himmlischen Erhabenheit zu begreifen suchen, hat sich zuvdérderst
unsere Untersuchung gleichsam mit dem ethischen Material zu befassen
oder dem in der Naturanlage menschlichen Geistes selbst liegenden,
innersten Zeug der Entwicklung.

I. Die wissenschaftliche Aufgabe eines subjektz'vcﬁ Prinzips der Ethik,

Wird der gottliche Grund des Sittlichen einseitig in der objektiven
Linie gesucht, so schleicht sich unwillkiirlich eine Art von Dualismus
in das System der Ethik ein. Denn da die Sittlichkeit wesentlich ein
Freiheitsstreben ist, und eben als solches aus dem innerlichsten Grunde
des Geistes ihren Ausgang nimmt, so wird neben einem als einseitig
objektives gedachten Moralprinzip notwendig noch ein anderes schlecht-

1 Vgl. Das Prinzip der christlichen Ethik, Heft 1, SS. 23-40.



168 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

hin subjektives aufgestellt werden miissen, so dal} es eigentlich zwei
oberste Prinzipien der Ethik gibe, nimlich auf der einen Seite die gott-
liche Vollkommenheit als oberste Norm der Sittlichkeit, auf der anderen
die menschliche Freiheit als deren Vollzieherin. Das ethische Gebiet
ist allerdings ein wesentlich subjektives, und kommt es auch einst-
weilen gar nicht unmittelbar darauf an, jenes wesentlich subjektive
Moment der Ethik oder den menschlichen Freiheitsbegriff hier niher
in Erorterung zu ziehen ; es soll vielmehr blofl dessen Verhiltnis zu
dem objektiven Ethos der Gegenstand der folgenden Untersuchung
sein, welche darnach zunichst der Frage gilt : Ist das subjektive oder
Freiheitsmoment in der Tat als ein dem objektiven Prinzip der Ethik,
d. h. dem gottlichen Wesen selbst, dualistisch gegeniiberstehendes,
zweites ethisches Prinzip zu denken, oder hat nicht die Wissenschaft
vielmehr eine hohere Vermittlung und Verschlingung beider Prinzipien
zu vollziehen, dall so demnach das Prinzip der Ethik als ein subjektiv-
objektives, den objektiven gottlichen Faktor und das subjektive Frei-
heitsmoment zu einem einheitlichen Dynamismus verschlingendes,
gefaBt werden miiBte ?

Es ist die aufgestellte Frage nicht ohne praktisches Interesse. Ist
namlich die gottliche Grundlage aller Ethik, in welche allein, streng
genommen, deren schlechthin oberstes Prinzip verlegt werden kann,
etwas einseitig Objektives, so lauft nicht nur der Zyklus der subjektiven
Ethik augenscheinlich Gefahr, losgetrennt zu werden von jener hoheren
Region, deren stetes Hereinstrahlen in die subjektive Sphiire nach
christlicher Weltanschauung gerade den héchsten Adel geschopflichen
Seins und Wirkens und in vorziiglicher Weise jenen des freiheitlichen
Geisteswaltens begriindet ; sondern es geht damit auch fiir die christ-
liche Sittenlehre der tiefste spekulative Grund verloren, mit welchem
sie die Notwendigkeit der hiochsten und eigensten Tugend des Christen-
tums, der Tugend der Demut, unmittelbar aus dem theistischen Welt-
und Naturbegriff zu rechtfertigen imstande ist. Gibt es nimlich,
wenigstens fiir das begriffliche Denken, eine eindringlichere und krif-
tigere Weise, jene Grundtugend des Christentums zu predigen, als sie
eben eine Naturanschauung gewiihrt, die sich keinen einzigen Akt
geschopflichen Seins und geschopflichen Wirkens zu denken weill ohne
in steter, unmittelbarer Abhingigkeit von dem Urwirker und in der
innigsten dynamischen Verschlingung mit einem géttlichen Einflusse ?
Wie leblos und deistisch kalt dagegen sieht sich doch die Welt an,
und wie pelagianisch insbesondere gestaltet sich das sittliche Leben



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 169

und Wirken der Menschheit bei einer Philosophie, welcher jene so reiche
Idee von einem die gesamte geschopfliche (physische und ethische)
Natur dynamisch durchdringenden und durchsiuernden gottlichen
Ferment (dem Gottlichen in der Natur) entweder sich verfliichtiget
hat oder gidnzlich abhanden kam ?

2. Praktische Wichtigkeit.

Aber, um eben den praktischen Gesichtspunkt nicht aus dem
Auge zu verlieren, auch das Streben nach geistiger Vervollkommnung
oder das groBe Geschift der christlichen Askese wird unwillkiirlich
etwas schlecht AuBerliches und Mechanisches, wenn das gottliche
Element in der Ethik, wie wir es jetzt der Kiirze wegen nennen wollen,
blof in der Nachahmung Gottes erblickt wird. Es liegt da die
Versuchung nahe, die eine oder andere ganz bestimmte Form
ethischer Vollkommenheit, unter welcher allerdings einmal einzelne
Personen das gottliche Urbild in vorziiglichem Grade in sich nach-
gebildet haben, als die absolut hdochste und fiir alle Zeiten einzig
giiltige Form der Heiligkeit aufstellen zu wollen. Bei einer solchen
Vorstellung von der christlichen Vollkommenheit, bei welcher der
nimliche Typus der Heiligkeit als der ausschlieBlich korrekte allen
nach der Vollkommenheit Strebenden ohne Unterschied und ohne
Riicksicht auf tief eingreifende individuelle oder auch soziale Ver-
schiedenheiten zur Nachahmung vorgehalten wird, kommt gerade der-
jenige Zug des christlichen Lebens zu kurz, in welchem sich die
ethische Zeugungskraft des Christentums am glinzendsten betitigt ;
es ist dies die hiochste Mannigfaltigkeit ethischer Lebensgestaltungen,
die alle als frische Bliiten aus der Wurzel des Christentums empor-
sprieBen. Da geht denn auch nur allzu leicht die gesamte Tugend-
tibung in der gewissenhaften Wiederholung einzelner Akte auf und
fithrt auf diesem Weg bloB zur Erlangung gewisser Fertigkeiten oder
Zustindlichkeiten, durch deren kiinstliche Zusammensetzung in dem
einzelnen Menschen die Kopie einer bestimmten Musterform der
Heiligkeit zustande kommen soll. Die Folge davon ist ein allmihliches
Erkalten der innerlichen Frommigkeit, eine langsam fortschreitende
VeriuBerlichung des ganzen Menschen, ein Verwechseln des bloBen
Mittels mit dem Zweck, ein starres Festhalten an bloBen Formen,
ohne sich viel darum zu kiimmern, wie es mit dem Wesen stehe, welchem
doch jene .Formen ihrer urspriinglichen Einsetzung gemil zu dienen
haben, oder ob dem unverginglichen Wesen der Ethik durch die nim-



170 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

lichen Formen unter den gegenwirtigen Umstinden i{iberhaupt noch
gedient werde. Wie bei den Minnern eines solchen Standpunktes
die Wissenschaft nach der Schablone betrieben wird, richtet sich auch
nach ihr die sittliche Beurteilung des Menschen. Um die Erlaubtheit
oder Unerlaubtheit einer bestimmten Handlung zu erkennen, wird
nicht die sittliche Disposition oder das Herz des Menschen, um dessen
Tat oder Unterlassung es sich handelt, zum Ausgangspunkt der Unter-
suchung genommen, sondern richtet sich der priifende Blick, einseitig
objektiv, auf die Schablone der Erlaubtheit, ob sich in ihr nicht etwa
noch ein Fach oder Fichlein entdecken lasse, in welches der betreffende
Casus als erlaubter einzuschachteln sei.

Von der in kurzen Umrissen gezeichneten Verflachung kann sich
die Ethik nur dadurch bewahren, dal3 sie ihren eigentlichen innerlichen
Lebenskern und nicht allein ihre duBere Norm in die gottliche Region
verlegt, oder vielmehr dadurch, daB wir Gott auch als den tiefsten sub-
jektiven Grund der Ethik zu begreifen suchen, und zu diesem Behuf
das objektive gottliche Ethos mitten hineinziehen in das subjektive
Gebiet. Der Begriff, mittelst dessen diese subjektive Vermittlung des
objektiven Moralprinzips vollzogen wird, ist der theistische Begriff der
Schipfung.

3. Der theistische Schipfungsbegriff in seiner Bedeutung fiir die Ethik.

Der Schoépfungsbegriff, nach seiner immanenten Seite oder inso-
weit dadurch ein innergottliches Moment ausgedriickt wird, bedeutet,
nach unserer mangelhaften Weise, von Gottlichem zu reden, einen inner-
gottlichen Doppelakt, oder kommt hier das gottliche Wesen gerade
insofern in Betracht, als es sich in der Richtung auf einen auBer-
gottlichen Gegenstand als Denken und Wollen desselben betiitigt. In
einem praktischen und damit schopferischen Imperativ des gottlichen
Verstandes, wie sich die Schule ausdriickt, wurzelt die gesamte ge-
schattene Natur, alles geschopfliche Leben und Weben auf dem Gebiete
der blinden Naturtitigkeit wie auf jenem der Ethik. Dies ist der tiefe
Sinn, die weittragende Bedeutung des Paulinischen Ausspruchs: «/n thm
leben, weben und sind wir » (Act. 17, 28), und : « Aus thm und in ihm
und durch ihn ist Alles» (Rom.11, 36). Denken wir uns nun den géttlichen
Schopfungsimperativ etwas genauer als ein wollendes Denken und als
ein denkendes Wollen Gottes, so gewinnen wir fiir die Ethik in jenem
Doppelbegriff eine einheitliche Wurzel, in welcher nidmlich sowohl das
letzte Kriterium der Sittlichkeit (objektives Prinzip), als auch deren



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik I71

letzte treibende Kraft (subjektives Prinzip der Ethik) der spekulativen
Betrachtung sich darbietet. Indem Gott in seinem Wesen die unend-
lichen Weisen schaut, in denen ein ErguB seiner Giite nach auBen
schopferisch sich vollziehen kann, sieht er da in seiner Weisheit, seiner
Idee, als dem obersten Gesetz seiner eigenen Schopferwirksamkeit,
auch zugleich das Urbild und die letzte Norm jeder freiheitlichen
Tiatigkeit, falls es ihm beliebte, auch neben sich, in seinem Nicht-Ich,
ein Freiheitswirken zu erwecken, damit es in der auBergéottlichen
Sphire ein Abbild seines eigenen Wirkens sei. Das gottliche Wesen
als Idee der Welt, als die ewige Urnorm aller einzelnen Beziehungen
der Zeitwesen und ihres Verkehrs untereinander, ist somit auch das
oberste Sittengesetz. Aber wirklichen Bestand gewinnt die Welt erst
dann, wenn zu jenem géttlichen Gedanken von der Welt ein Willens-
akt hinzutritt und sich jener damit als Schopferakt, als schopferischer
Imperativ betitigt, als das Fiat, von welchem die Genesis spricht.
«Er sprach und es ist geworden ; er befahl und es war' geschaffen »
(Ps. 32, g). Erst mit diesem Schopferwollen ergieBt sich die Giite Gottes
nach aullen, und ersteht hier dieses wundervolle System der mannig-
fachsten Seinsgrade, welches in seiner harmonischen Abstufung und
Gliederung die Welt bildet. Sie heiBt mit Recht der Kosmos, und ihr
innerstes Wesen ist durch und durch Schonheit, harmonische Ordnung,
weil sich eben in ihr die gottliche Schone selbst, das innerste Wesen
Gottes in einem duberen zeitlichen Abglanz spiegelt (die theologische
Grundlage der Asthetik). Und zwar hat nach einer tieferen Natur-
betrachtung Gott keinen einzigen der Grade des Seins, die in dem
reichen Schacht seines Wesens verborgen sind, der Welt vorenthalten,
sondern alle neidlos in sie ausgegossen. Die Welt ist daher eine voll-
kommene Offenbarung Gottes, so vollkommen, dal3, wenn der Reichtum
der in der Welt enthaltenen Seinsgrade in Betracht gezogen wird und die
Harmonie des Weltganzen, eine vollkommenere Welt, in welcher die
gottlichen Eigenschaften vollkommener, als dies in unserer Welt der
Fall ist, zum Ausdruck und zur Darstellung kidmen, gar nicht gedacht
werden kann, obschon allerdings die einzelnen Arfen des Seins, wie sie
in der Welt sich finden, einer Vermehrung und Vervollkommnung
durch die gottliche Allmacht fihig sind, sowie die Welt iiberhaupt
im einzelnen besser sein konnte (der christliche Optimismus).! So

LS. Thomas, 1 q. 22 a. 4: Post bonitatem autem divinam, quae est finis
a rebus separatus, principale bonum in ipsis rebus est perfectio universi: quae



172 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

ein Ferment, durch Gott in die Welt gelegt, um das Gottesbild in
ihr vollstindig zu machen, ist nun vor allem die Gabe der Freiheit,
das Vermogen der Selbstbestimmung, die ethische Befihigung. In
diesem ethischen Wirken der Kreatur offenbart sich in besonderer
Weise, wie dies schon in der Einleitung bemerkt wurde, das gottliche
Ethos, vorab die ethische Zeugungskraft der gittlichen Giite. Hier also,
in der Freiheit schaffenden Energie der gottlichen Aktion, liegt das
subjektive Prinzip der Ethik oder die tiefste Triebfeder aller sittlichen
Strebsamkeit.

4. Das Motiv des gottlichen Schipferwirkens.

Gleichwie aber Gott in sich selbst, in seiner Weisheit und
Gerechtigkeit, in deren ewigem Anschauen seine Seligkeit besteht,
das Gesetz seines Wirkens hat, und gleichwie das goéttliche Wesen in
seiner alles virtuell umfassenden Seinsfiille das Medium 1ist, durch
dessen Erkenntnis Gott auch das auller ihm Seiende erkennt : ebenso
ist ihm die eminente, zur Mitteilung dringende Produktivitit seiner
Giite oder die Liebe zu sich selbst, die Lust an seiner eigenen Schone,
der Beweggrund, weshalb er noch anderes auBler sich selbst will. Nur
so, durch eine schopferische Mitteilung seiner Giite nach aullen, vermag
die Selbstliecbe Gottes, die wie alle Liebe eine Erhohung ihres
Geliebten will, als werktitige sich zu bewihren. Weil die gottliche
Giite, welche in allem seinem Wollen durch Gott gewollt wird, in
sich selbst die Fiille des Seins und deshalb einer innerlichen Verviel-
faltigung oder Steigerung durchaus unfihig ist, deshalb kann die durch
die Selbstliebe Gottes ersehnte Verherrlichung seiner Giite nur dadurch
zustande kommen, dall Gott ein neues Reich neben sich erstehen lilt,
damit es ein Abglanz seiner Giite sei, und sich diese in mannig-
faltiger Strahlenbrechung in ihm spiegle. [Jede Licbesneigung Goltes
zu einem aufergottlichen Gut gilt daher schlieflich seiner eigenen Giite,
In diesem Sinn deutet St. Thomas das bekannte Wort des Pseudo-
Dionysius : « Die Liebe habe es Gott nicht gestattet, ohne Spréfiling
in sich selbst zu bleiben». Ohne SproBling, bemerkt erliuternd
St. Thomas, d. h. ohne auBler und neben sich ein neues, das
geschipfliche Sein, erstehen zu lassen. Die hochste Vollkommenheit
des Schopfungsaktes wurzelt daher in seinem Motiv, indem es die

quidem non esset, si non omnes gradus essendi invenirentur in rebus. Unde ad
divinam providentiam pertinet, omnes gradus entium producere.



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 173

gottliche Selbstliebe war, welche Gott dazu antrieb, nicht innerhalb
der Schranken seiner eigenen Seligkeit zu bleiben, sondern seinen
Reichtum nach aullen zu ergieBen und hier andere Wesen daran
teilnehmen zu lassen, insoweit niamlich auller Gott eine Empfinglich-
keit fiir seine Giite ist, oder etwas, was nicht selbst Gott ist, gleichwohl
Gott dhnlich sein kann. ! Das Geniigen, welches Gott in seiner eigenen
Giite findet, schlieBt daher nicht aus, daB3 noch etwas anderes, auller
Gott selbst, das Objekt seines Wollens sei; nur ist es immer das
nimliche Motiv, die eine gottliche Giite, wodurch sich Gott in seinem
ganzen Wollen leiten liBt, auch wo dieses etwas Aullergottliches zu
seinem Gegenstand hat.? Im AnschluB an die Schriftlehre, dall Gott
alles um seiner selbst willen wirkte (Prov. 16, 4), mull die bewegende
Kraft der gesamten Teleologie in Gott selbst oder niher in der géttlichen
Giite gesucht werden ; weshalb die alte Schule Gott nicht allein als
Vorbild und Schopfer der Welt gedacht wissen will, sondern noch
iiberdies als deren causa finalis. Die Funktion des Endziels, bemerkt
St. Thomas, kann einem Ding nur insofern vindiziert werden, als es
ein Gut ist ; in Gott aber betitigt sich die Giite als Natur und damit
in ihrer Vollkraft. Daraus folgt, dal in dem Grad, wie nichts Auler-
gottliches das Endziel des gottlichen Wirkens sein kann, alle Kreatur
nur Gottes wegen da ist. 3 .

5. Die Selbstliebe Gottes als subjektives Prinzip der Ethik.

Der aus der bisherigen Entwicklung des Schopfungsbegriffs fiir
die Ethik erzielte, in der folgenden Betrachtung weiter zu verwertende
spekulative Reinertrag liegt in der gewonnenen Einsicht: daB, wenn
die gottliche Selbsterkenntnis als das objektive oder Ideal-Prinzip der
Ethik gedacht werden kann, ihr subjektives und Real-Prinzip in der
Selbstliebe Gottes zu suchen ist.

Um die Bedeutung richtig zu wiirdigen, welche der Begriff der
Selbstliebe Gottes fiir die Schopfungslehre und weiterhin fiir die Ethik
hat, kommt es darauf an, das Interesse aufzuweisen, welches die
gottliche Selbstliebe, das ausschlieBliche Motiv der gesamten Schépfer-
titigkeit, an den einzelnen Kreaturen findet. Wenn nach der Lehre
der Heiligen Schrift Gott alles seiner selbst willen gemacht hat, so

In lib. De div. nom. c¢. 4 L. 9.
[ q. 19 a. 2 ad 3.
Ibid. a. 1 ad 1.

@ o =



174 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

kann die Theologie sich nicht der Aufgabe entziehen, auch in dem
Wesen geschaffener Natur selbst einen ontologischen Erklirungsgrund
aufzusuchen fiir jene Teleologie der gottlichen Schopterwirksamkeit.
Denn die durch die Schépfung gesetzte Beziehung der gesamten Kreatur
auf Gott als ihr Endziel setzt notwendig in jener selbst Gott gegeniiber
eine teleologische Proportion voraus, d. h. die Féihigkeit, auf Gott als
ihr Endziel bezogen zu werden. Der Grund, weshalb sich die gottliche
Selbstliebe auch auf die Geschopfe ausdehnt, ist nun nach der gewohn-
lichen Erklirungsweise die durch die Kreatur zu bewerkstelligende
Verherrlichung goéttlicher Giite. Diese Fihigkeit geschaffener Natur,
Gott zu verherrlichen, ist ithre hochste Wiirde, indem sie eben dadurch
zu einem wiirdigen Gegenstand gottlicher Liebe wird. Es darf dieselbe
selbstverstindlich nicht als etwas gedacht werden, was unabhingig
von dem gottlichen Schopfereinflull in der Natur vorausbestiinde. Die
der Kreatur eigene Giite sollizitiert zwar die gottliche Schopferliebe,
aber ist doch hinwiederum nach ihrem ganzen Vollgehalt durch sie
gewirkt, worin sich die Liebe Gottes zu seinen Geschopfen gerade
im hochsten Sinn als effektive Liebe betitigt, im Unterschied von der
bloB affektiven. Um nidmlich die Liebe Gottes zu seiner Kreatur in ihrer
ganzen GroBe zu verstehen, muB man sich daran erinnern, daB} es
eine zweifache Liebe gibt. Die eine setzt in ihrem Gegenstand die
Liebenswiirdigkeit voraus, die andere schafft sie; erstere, weil in dem
Liebenden durch den ihn wirksam affizierenden Reiz eines fremden
Gutes als Affekt erwachend, heiBt die affektive Liebe, wiithrend die andere
als effektive sich bewihrt, d. h. sich selbst schopferisch ein ihrer wiirdiges
Objekt bereitet, wobei der Liebende nicht passiv durch die priiexistie-
rende Gite des geliebten Gegenstandes aftiziert wird, sondern vielmehr
aktiv alles, was er in jenem liebt, demselben aus der Fiille seines eigenen
Reichtums mitteilt. Jede Liebe wirkt einigend und bildet ein Band
zwischen dem Liebenden und dem Geliebten ; aber es ist die Okonomie
dieser, der Liebe wesentlichen, unitiven Wirksamkeit, eine verschiedene,
je nachdem die Liebe affektiv oder effektiv ist. In der affektiven Liebe
zieht das Objekt durch den ihm eigenen Reiz das Subjekt zu sich
heran, und dieses erhiilt hier, in der Vereinigung mit einem von ihm
selbst verschiedenen Gut, sein Komplement, seine letzte Vollendung.
Bei der effektiven Liebe dagegen geht die Stromung vom Subjeckt
aus und miindet in dem Objekt, diesem die Signatur des Liebenden
aufdriickend, so daB hier die Vereinigung von Subjekt und Objekt,
des Liebenden mit dem Geliebten, nicht, wie bei der affektiven Liebe,



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 175

ihr Zement auf der subjektiven Seite hat, in einer Vervollkommnung
des liebenden Subjekts, sondern vielmehr mittelst eines in dem Objekt
selbst rezipierten Einflusses sich vollzieht, mittelst eines ihm gewor-
denen Anteils an des Liebenden eigener Giite ; und es ist daher hier
gerade umgekehrt das Subjekt der aktive Faktor oder das einigende
Band der Vereinigung. Denn durch seinen schépferischen Einfluf in
dem Objekt sich ein Gleichnis machend, zieht es dieses, mittelst der
ihm aufgedriickten Ahnlichkeit, fortwihrend auf sich, als dessen Urbild
und Urgrund, zuriick und vereinigt sich so mit ihm in Liebe, in einem
werktitigen, in dem Sein des geliebten Gegenstandes selbst perennie-
renden, effektiven Liebesergul3. Verrit die affektive Liebe ein Be-
diirfnis, das nach Befriedigung sucht, eine innere Leere, die von aullen
ausgefiillt werden mul}, so flieBt in der effektiven Liebe die eigene
Fiille iiber, und in der Produktivitit des also Liebenden bewihrt sich
das Vollmall der ihm immanenten Energie.

Jeder Liebe, lehrt St. Thomas, ist es eigen, den Liebenden in den
Geliebten gleichsam umzuformen ; aber es kann dies auf zweifache
Weise geschehen : einmal kann diese Umformung dadurch stattfinden,
daB der Liebende einen Anteil an dem gewinnt, was des Geliebten ist ;
sodann umgekehrt, indem der Liebende von dem Seinigen dem Geliebten
mitteilt ; jenes bewirkt die affektive Liebe, dieses die effektive. Ist
es nun allerdings unmoglich, dall ein geschaffenes Objekt gottlicher
Liebe Gott in sich umwandle, so formt sich doch Golt selbst in gewisser
Weise in die Kreatur um, indem er diese leilnehmen lifit an seiner
eigenen Giite.1 Wenn aber Gott etwas will, wird das von ihm gewollte
Objekt nicht als immanentes Ingrediens in die Gemeinschaft Gottes
mitaufgenommen, sondern es ergibt sich daraus in Gott lediglich
eine (Vernunft-)Beziehung nach aulen, in der Richtung auf das in
seiner konkreten Einzelnatur zu realisierende Objekt. ? Dagegen wird
der durch den schopferischen EinfluB der effektiven Liebe Gottes
seiner Kreatur gewidhrte Anteil an gottlicher Giite in jener das Real-
Fundament zu einer (gleichfalls realen) Riickbeziechung der Kreatur
auf die immanente Giite Gottes, das ausschlieBliche Motiv des gottlichen
Wirkens nach aullen, und erhebt insofern auch das Aullergottseiende
zu einem proportionierten Zielpunkt goéttlichen Wollens. * So an-
gesehen, ist das schopferische Wollen Gottes nur ein Wollen der Verherr-

1 II1, Sent. d. 32 q. 1 a. 1 ad 3.
2 De Verit. q. 23 a. 4 ad 13.
3C. G.Ic. 78.



176 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

lichung seiner eigenen Giite, und indem Gott nur diese um ihrer selbst
willen liebt, umfalit derselbe Liebesakt zugleich alle die einzelnen
Objekte, in welchen eine Spur, ein Abglanz jenes hichsten, um seiner
selbst willen und mit Notwendigkeit geliebten Gutes zu entdecken
ist. 1 Gott sieht in der Kreatur ein Bild seiner Giite, und diese lif3t
hier, in ihrer geschipflichen Kopie, den géttlichen Willen ebenso wenig
indifferent, als derselbe gleichgiiltig bleiben kann beim Anblick des
ewigen Originals, 2

6. Die ontologische Wurzel der geschipflichen Teleologie.

Die bisherige Untersuchung hat uns also dié Selbstliebe Gottes
als das ausschlieBliche Motiv oder den einzigen subjektiven Grund
seiner Liebe zu der Kreatur gezeigt ; als deren objektiven Terminus
aber oder als das, was von Gott in der Kreatur selbst geliebt wird,
erkannten wir den ihr zugefallenen Anteil an der Giite Gottes, die ihr
aufgedriickte Signatur der Gotlihnlichkeit. Aus dem tiefsten Grund
jedes geschopflichen Seins strahlt somit der Lichtglanz gittlicher
Giite ; und in dem MaBe, als diese Ausstrahlung in der geschoépflichen
Sphire sich fixiert, weicht die einzelne Kreatur aus dem Nichts zurtick,
um zu Gott heranzutreten. Da es {iberhaupt der Liebe eigen ist,
einigend zu wirken, vorab die effektive Liebe, als deren Wirkung das
in jeder Kreatur latitierende Ferment von uns erkannt wurde, durch
ihre schopferischen Liebeserweise das geliebte Objekt zu dem Liebenden
heranzieht, so hat eben jene, den tiefsten Grund aller Kreatur
schipferisch druchdringende gottliche Kraftstromung eine doppelte
Funktion : sie li8t durch ihren perennierenden Einflull die Kreatur
fortwiithrend auBer dem Nichts bestehen, in ihrem Einzelsein stichhalten,
und zieht sie zugleich, als der geheimste Hebel und Regulator ihrer
Aktivitit, wiederum in den ewigen Urgrund zuriick, dessen schopfe-
rischer Liebesergull sie aus dem Nichts gerufen hat. Die teleologische
Tendenz der gesamten Natur hatl hier thre tiefste Wurzel ; von da der
geheimnisvolle Zug nach Gott hin, der durch die ganze Schoépfung
geht, die Sehnsucht aller Kreatur nach ihrem Schopfer. Es ist die
nimliche Giite Gottes, die in ihrer schopferischen ErgieBung nach auBlen
die Quelle alles auBergottlichen Seins ist, und welche dieses hin-
wiederum, mittelst des ihm aufgedriickten Siegels der Gottihnlichkeit,

1 Ibid. c. 75.
2 III. Sent. d. 32 q. 1 a. I.



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 77

auf Gott als sein Endziel zuriickbezieht. Nach dem der Giite imma-
nenten Trieb sich mitzuteilen, ergiel3t sich die géttliche Giite aus dem
Zentrum ihrer eigenen Seinsfiille in die Peripherie, 1iBt hier durch
eine Schopfung aus Nichts ein neues, von dem gottlichen verschiedenes
Sein erstehen, erhilt dasselbe durch einen perennierenden Schépfungsakt
in seiner peripherischen Einzelheit, und setzt es durch ihren belebenden
Impuls in Tétigkeit. Die namliche Ausstrahlung gottlicher Giite kehrt in
demselben Grad, als sie sich peripherisch ausdehnt, auch wiederum in
ihr Zentrum zuriick. So liegt der ganzen groBen Weltentwicklung eine
peripherisch-zentrale Doppelstromung zu Grunde, und es ist alles geschopf-
liche Leben und Weben Gott gegeniiber ein bestindiges Aus- und
Eingehen, wobei jeder RickfluBl immer in einem Ausflufl wurzelt, so daB,
wenn jede geschopfliche Titigkeit kraft der ihr wesentlichen teleolo-
gischen Tendenz eine Riickkehr ins Zentrum in sich schlieBt, diese
zentrale, riickflieBende Richtung jedesmal die Frucht ist einer peri-
pherischen Kraftstromung, der géttlichen Bewegung, welche die Seele
und die treibende Kraft aller geschopflichen Aktivitit ist. Gleichwie
sie diese dem Urgrund jeder Titigkeit, der goéttlichen Giite, entquellen
liBt, fihrt sie dieselben auch wiederum auf Gott als ihr Endziel
zuriick. Wenn nach dem Wort des Herrn (Jo. 13, 32) die Bewegung
der Ubernatur von dem erhéhten Christus ausgeht, so liegt die treibende
Kraft und die geheimste Triebfeder der ganzen grofen Naturbewegung
in der aus- und einstromenden Doppelenergie des in jeder Kreatur
perennierenden Gotteswirkens.

7. Die Kreatur fiir Gott kein Moittel zum Zweck.

Aus dem bisher entwickelten Motiv der gottlichen Schopferliebe
geht ferner deutlich hervor, dal, wenn die Geschopfe zur Verherr-
lichung gottlicher Giite dienen sollen, sie doch keineswegs als eigent-
liche Mittel zum Zweck von Gott gewollt sind. Denn es verhilt sich
etwas zu einem anderen nur dann im eigentlichen Sinn des Wortes
als Mittel, wenn entweder dieses andere ohne es gar nicht realisiert
werden kann, oder doch wenigstens seine Realisierung dadurch gefor-
dert wird ; in jedem Fall muB3 das Ding, welchem ein anderes als Mittel
dienen soll, einen wirklichen EinfluB desselben in sich erfahren, da
es sonst keinen Nutzen aus ihm ziehen koénnte, was doch von jedem
eigentlichen Mittel erwartet wird. Aber, wie jedermann sieht, keines
dieser Requisite, welche fiir den Begriff des Mittels erfordert werden,

Divus Thomas. 12



178 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

paBt auf das Verhiltnis der Kreatur zu Gott. Ein eigentlicher Einflu,
durch die Kreatur auf die géttliche Giite ausgeiibt, wiirde den Schopfer
seinem Geschopf gegeniiber in ein Verhiltnis der Abhingigkeit bringen,
sowie, da Gott die Kreatur nur seiner eigenen Giite wegen liebt, das
Zugestdindnis, daB jene als Mittel geliebt werde, die gottliche Gite
selbst der Diirftigkeit zeihen wiirde. Auch verwahrt sich indirekt
St. Thomas gegen die Vorstellung, als sei die Kreatur in ihrer Beziehung
zu Gott als Endziel wie ein Mittel zum Zweck ; denn nicht minder
wie Gott zu der verniinftigen Kreatur, niher dem Erwihlten, eine
Liebe der Freundschaft trigt, ist nach St. Thomas die Liebe Gottes
zu der unverniinftigen und unbeseelten Natur, eine Liebe des Wohl-
wollens, wie sie selbstverstindlich da nicht besteht, wo jemand einem
andern nur deshalb ein Gut wiinscht, um dies schlieBlich als Mittel
zu seinem eigenen Vorteil zu gebrauchen. !

8. Der Unterschied zwischen gottlicher und geschopflicher Wirkungsweise.

Die durch das Endziel sollizitierte Titigkeit kann also einen zwei-
fachen Grund haben : sie entspringt nimlich entweder der Sehnsucht
nach einem noch zu erreichenden Gut oder der Liebe des bereits
besessenen. Hier liegt der tiefste Grund des Unterschieds zwischen gott-
licher und geschopflicher Wirkungsweise. Der Uberreichtunm gottlicher
Giite liBt in Gott den Liebesdrang erstehen, ein anderes neben sich,
ein Nicht-Ich aus dem Nichts zu erwecken und diesem sein Gleichnis,
einen Zug der Ahnlichkeit, die Signatur seiner Giite aufzudriicken ;
aber, in diesem der Kreatur eingeprigten Gottesbild liegt zugleich
deren ganze Vollkommenheit, gipfelt ihr eigener Vorteil : Gott hat
daher in seinem Wirken nach aullen neben seinem subjektiven End-
zweck (finis operantis), als welcher die Betitigung und Offenbarung
seiner Giite von uns erkannt wurde, noch ein objektives, der Kreatur
selbst immanentes Endziel (finis operis), nimlich deren eigene, durch
eine Teilnahme an Gottes Giite zu verwirklichende Seligkeit. Schopft
aber nach dem Gesagten die Kreatur ihre eigene Vollkommenheit, in
welcher das Endziel ihres Strebens liegt, nicht aus ihrem eigenen Grund,
und kann sie daher das Gut, welches sie in jedem ihrer Akte anstrebt,
nur als freies Geschenk von einem Hdéheren empfangen, so stellt sich
notwendig ihr Endziel als etwas fiir sie erst noch zu Erwartendes dar,

1 III. Sent. d. 32 q. 1 a. 2 ad 3.



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 179

was sie nicht aus sich selbst zieht, und wird die dadurch in ihr an-
geregte Titigkeit einer geheimen Seinsucht entspringen, im Unterschied
von dem gottlichen Walten, das sich als reine Liebe vollzieht. ! Nicht
minder wiirde das Motiv des gottlichen Wirkens nach auBlen getriibt,
wenn man das Endziel desselben, anstatt in der immanenten géttlichen
Giite selbst, in deren bloBen Manifestation zu erblicken glaubte ; bei
dieser Anschauung wiirde Gott in seinem Schopferwirken gleichsam
etwas suchen, was er frither nicht besalB, und wire jenes nicht mehr
ein reines Liebeswerk, nicht mehr ausschlieBlich durch die liberale
Absicht veranlaBt, andere teilnehmen zu lassen an dem eigenen
Reichtum. 2

9. Die Liberalitit des gottlichen Schopferwirkens.

Es wird weiter durch St. Thomas darauf hingewiesen, wie der
teleologische EinfluB, welchen ein bestimmtes Gut auf die Tatigkeit
eines Agens ausiibte, als ein zweifacher sich denken lasse. Jenes nim-
lich kann einmal durch seine eigene Preiswiirdigkeit in einem anderen
Subjekte den Wunsch erwecken, es zu besitzen und so diesem die
Veranlassung werden, nach ihm zu streben ; sodann kann es als bereits
besessenes die Freigebigkeit seines Besitzers sollizitieren und letzteren
dazu bewegen, von seinem Reichtum anderen mitzuteilen. So kann
das nidmliche Gut in dem einen Agens eine rezeptive Strebsamkeit
hervorrufen, und in dem anderen eine kommunikative. Es ist eine
Prirogative Gotles, sich in seinem Wirken von einer rvein kommunikativen
Absicht leiten zu lassen, alle geschopflichen Agentien, selbst da, wo sie
kommunikativ wirken und anderen von ihrem eigenen Reichtum mit-
teilen, haben einen rezeptiven Hintergedanken und wollen dabei auch
etwas fiir sich gewinnen. Jedes, auch das vornehmste Motiv geschopf-
lichen Strebens, ist mit einem egoistischen Sauerteig zersetzt, und
Gott allein handelt aus reiner Liberalitit. Aber, so verschieden auch
die subjektiven Motive gottlichen und geschipflichen Handelns sein
mogen, so strebt doch schlieBlich die gottliche wie die kreatiirliche
Titigkeit nach dem nimlichen objektiven Endziel. Denn wdihrend
Gott bei seinem ganzen Wirken nach aufen nur eine Mitleilung seiner
Giite beabsichtigt, ist es ein Anteil an der ndmlichen Giite Gottes,
welchen die Kreatur in einem jeden ihrer Akte erstrebt, da das nichste

! II. Sent. d. 1 q. 2 a. 1.
? De Pot. q. 3 a. 15 ad 14.



180 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

Ziel ihrer Strebsamkeit, die eigene Vollkommenheit der Kreatur, nur
ein Abglanz der géttlichen Giite und Vollkommenheit ist. Es liegt
daher die letzte Triebfeder aller Téatigkeit, der geschopilichen wie des
diese belebenden Wirkens Gottes nach aulen, in der magnetischen
Anziehungskraft gottlicher Giite. Durch sie erstand neben Gott die
Welt als ein System geschaffener Einzelgiiter, deren jedes in seiner
Weise ein Spiegel der Giite Gottes ist. Als gottliches Ferment die
Natur durchglithend, ist jene die geheimste Triebfeder alles Wollens.
Denn durch jedes Gut, auf welches immer das Wollen gerichtet ist,
leuchtet die nimliche Giite Gottes hindurch und entfaltet so mittelst
der kreatiirlichen Schonheit ithre magnetische Anziehungskraft. Aber,
da sich die in der geschépflichen Sphire dadurch angeregte Strebung
hier mit innerer Notwendigkeit nach der Empfinglichkeit des Subjekts
modifiziert, so ist sie zufolge der Beschrinktheit alles Geschoépflichen
tiberall mit einer egoistischen Tendenz durchwebt, wihrend Gott,
weil eben in seiner eigenen Giite sich selbst geniigend, in keinem Akt
seiner nach auBen gehenden Wirksamkeit -eine Vermehrung seines
eigenen Gliickes beabsichtigt, sondern allein aus reinem Wohlwollen
das Gliick und die Seligkeit anderer. !

10. Der spekulative Reichtum des theistischen Naturbegriffs.

Es gilt nun, im Lichte des gewonnenen Schopfungsbegriffes die
geschaffene Natur etwas niher ins Auge zu fassen, um von da aus
iiberzugehen zu einer Betrachtung des in ihr niedergelegten ethischen
Elements oder des Wesens der geschépflichen Freiheit. Zuniichst stellt
sich hier der Betrachtung dar der weiter oben als das eigentliche
Kennzeichen einer echt theistischen Weltanschauung erkannte dyna-
mische Ring zwischen Golt und Natur. Nach der unserer bisherigen
Untersuchung zu Grund gelegten immanenten Schopfungsidee, wie sie
von den groBten Theologen festgehalten wurde, ist der die Natur
wirkende, tragende und erhaltende Schopferakt oder die aktive
Schopfung, als etwas Innergittliches, mit gottlichem Wesen selbst
Identisches, begrifflich festzuhalten, wihrend die Schépfung nach ihrer
emanenten Seite, oder als passive Schépfung, schlechthin aufgeht in
der endlichen Natur, die eben insofern die Signatur der Geschépflichkeit
trigt, als ihr eine reale, ontologische Beziehung inhiriert auf das sie

11 q. 44 a. 4.



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 181

setzende, innergottliche Schopferagens. So bringt eine immanente
Schopfungslehre die geschaffene Natur in unmittelbaren Kontakt mit
den Tiefen der Gottheit; die immanente Energie gottlichen Wesens
selbst ist hier das Bindeglied, welches die streng theistisch gedachte
Beziehung von Gott und Welt zugleich als echt organische sich gestalten
1iBt, als eine eminent reale, kosmische Dialektik.

Wir haben hier die physische Voraussetzung der Ethik, und dirfte
es daher angemessen sein, die Bedeutung jenes immanenten Schépfungs-
begriffs fiir die Sittenlehre in wenigen kurzen Umrissen hervorzuheben.
Zunichst gewinnt damit die theistische Naturbetrachtung, ohne welche
es keine sichere Grundlage fiir eine reine Ethik gibt, eine tiefere echt
spekulative Basis. Ein Schopfungsbegriff, welcher die aktive, die Welt
schopferisch setzende Influenz als ausschlieBlich innergittliches Moment
gedacht wissen will, ist der energische Protest gegen eine pantheistische
Weltanschauung. Denn vollzieht sich der goéttliche Schopferakt als
innergottliche Tatsache, und liegt in der auBergéttlichen Linie bloB
die Schopferwirkung, so ist damit von selbst der AusfluB der Natur
aus Gott als Wesens-AusfluB negiert. Die Schopferaktion als inner-
gottliche, mit gottlichem Wesen, das bei seiner Unverinderlichkeit
keines Komplements fihig ist, identische Aktion kann auf seiten Gottes
kein Novum setzen, das als Wesensband Gott und Natur zusammen-
schlosse. Das reale Fundament, auf welchem das organische Band
zwischen Gott und Welt beruht, kann bei jenem immanenten Schépfungs-
begriff nicht als etwas gedacht werden, das Gott und Welt miteinander
gemein hitten, als kein gemeinsames Naturelement ; es ist vielmehr
jenes Band eine bloBe Beziehung ursichlicher Abhiingigkeit, die, weil
eben nur auf seiten der Kreatur in einem realen Novum griindend,
auch nur nach ihrer auBergéttlichen Seite sich als reale, ontologische
Beziehung darstellt ; von seiten Gottes dagegen als bloBe Vernunft-
beziehung, wobei immerhin das durch sie zwischen Gott und Welt
geschlungene Band sich als echt organisches bewihrt, insofern ndamlich
jene die Natur mit Gott in Verbindung setzende Beziehung in dem
innersten Sein der Kreatur ihr reales Fundament hat. Der AusfluB3
der Natur aus Gott vollzieht sich demgemil als iiberwesentliche,
eminent dynamische Emanation, deren voller Begriff sich nur dann
gewinnen liBlt, wenn der Schopferakt als pneumatischer, als reines
Geisteswirken festgehalten wird. Endlich konstatiert eine Schopfungs-
theorie, nach welcher das schopferische Agens selbst und dessen
Wirkung, die geschaffene Natur, nicht in der nimlichen Region zu



182 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

liegen kommen, eben damit das Dasein einer héheren, von geschaffener
Natur wesentlich verschiedenen Sphire, woraus sich von selbst ergibt,
daB eine etwaige Erhebung geschaffener Natur zu einer, wenn auch
noch so beschrinkten Teilnahme an jener hoéheren Region (wobei die
Moglichkeit einer solchen Erhebung vorerst noch bloBe Voraussetzung
bleibt) der Natur gegeniiber als etwas schlechthin Héheres, worauf
ihr nicht das geringste Anrecht zusteht, d. h. als Ubernatur sich
erweisen wiirde. '

11. Die Fretheit Goltes.

Ein Blick auf die hochste, immanente Seinsfiille gottlichen Wesens
lieB uns weiter oben nur eine emanente, oder in einem auBlergittlichen
Abbild derselben sich vollziehende Vervielfiltigung gottlicher Giite als
denkbar erscheinen. Es ergibt sich aber hieraus noch die weitere Ein-
sicht, daB der schopferische Liebesergull Gottes nach auflen nur als
ein durchaus frezes Wirken sich vollziechen konne. Denn ist die
immanente Vollkommenheit Gottes iiberhaupt keiner Steigerung fihig
und kann sie demgemiB auch nicht durch ihre emanente, in der
Schopfung sich vollziehende Verherrlichung in sich selbst erhoht werden,
so ist die Welt fiir Gott notwendig etwas, was, unbeschadet seiner
Unverinderlichkeit und héchsten Vollkommenheit, auch nicht sein
konnte, oder etwas Kontingentes. Die etwaige Vorstellung von einer
Zufilligkeit der Welt bleibt indes durch die obige Darstellung hin-
reichend ausgeschlossen, indem wir zwar die Schopfung als ein wesent-
lich freies Gotteswerk erkannten, dafiir aber doch einen tieferen Grund
in gottlichem Wesen selbst erblickt haben, in der hochsten Energie
der gottlichen Selbstliebe.

12. Die Wurzel der ;nenschlz'chen Fretheil.

Wird mit der absoluten Erhabenheit Gottes iiber geschaffene
Natur, wie sie gerade der immanente Schépfungsbegriff recht deutlich
hervortreten 1iBt, die wirkliche Setzung der Welt als ein Werk der
freiesten gottlichen Selbstbestimmung erkannt, so hat in dem nim-
lichen Begriff der Ubernatiirlichkeit und Uberwesentlichkeit Gottes, in
welchem der Freiheitscharakter gottlichen Schépferwirkens wurzelt,
auch die geschopfliche Freiheit ihre tiefste spekulative Wurzel.

Die natirliche Bestimmung des Menschen ist der Besitz Gottes.
Es wird bei diesem Gedanken selbstverstindlich hier einstweilen noch



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 183

abgesehen von der theologischen Streitfrage iiber die nihere Weise
jener Vereinigung mit dem hochsten Gute, welche der Mensch als sein
natiirliches Endziel anstrebt. Mit dieser Bestimmung des Menschen
zum Besitze Gottes eréffnet sich fiir ihn eine hdhere Teleologie, als sie
fiir die tibrige Natur besteht.” Denn der natiirlichen Fihigkeit, Gott
zu besitzen, entspricht in dem Menschen eine natiirliche Sehnsucht
nach ithm als dem hdéchsten Gute, ein geheimer Zug nach Gott hin.
Dieser Zug nach Gott hin ist fiir den geschaffenen Geist das Ndamliche, was
die gdttliche Selbstliebe fiir den gittlichen Willen ust, der geheime Hebel,
die treibende Kraft seines Wollens. Indem also die gottliche Selbstliebe
dem Menschen die Empfinglichkeit fiir das hochste Gut erteilt und
eine nur durch den Besitz desselben zu stillende Sehnsucht einfloBt,
entfaltet sie eine eminent subjektive Energie und macht ihr eigenstes
geheimstes Bewegungsprinzip, welches in der unendlichen Anziehungs-
kraft gottlicher Giite liegt, auch zu jenem des geschopflichen Wollens.

Es 1st zwar Gott als das hochste Gut, das gemeinsame Endziel
aller geschopflichen Wirksamkeit, da nach der Lehre der Heiligen
Schrift Gott alles seiner selbst willen gemacht hat, und daher alles
auBergéttlic}}e Leben und Weben, als das Werk Gottes, nur seinet-
wegen besteht und sich entfaltet; aber die nicht geistige, blinde
Naturtitigkeit hat eben doch nur die nichste und unmittelbare Be-
stimmung, eine bestimmte duBere Nachbildung gottlicher Giite in der
Peripherie zu verwirklichen ; sie liuft nicht unmittelbar aus ins Zentrum,
wie es die Geisteswirksamkeit tut, die allein in dem Besitze Gottes
ihren Sabbat feiert. Es ist daher ein Vorrecht des Geistes, in Gott
sein unmittelbares Endziel zu haben, und hier gerade griindet seine
Fretheit, insoweit der geschaffene Geist kraft der Erhabenheit seiner
Bestimmung durch keine geschaffene Giite dergestalt gefesselt werden
kann, daB es ithm unmdoglich wiirde, sie auch nicht anzustreben oder
etwas Anderem den Vorzug zu geben. Deshalb ist auch jeder Gegen-
stand, der nicht Gott ist, an sich fiir den Menschen etwas Gleichgiiltiges,
das von ihm gewollt werden kann oder auch nicht. Denn die gottliche
Giite, welcher allein gegeniiber sich der Mensch nicht gleichgiiltig
verhalten kann, ist ja in keinem geschaffenen Gut auf vollkommene,
addquate Weise ausgeprigt.

Gerade das natiirliche Bestimmtsein des geschopflichen Willens, das
Eine mit Notwendigkeit zu wollen, gibt ihm allem Anderen gegeniiber
das Vermogen der Selbstbestimmung. Die reale Fretheit des Menschen
oder der tiefere Grund jener in der Moglichkeit einer Wahl sich



184 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

bekundenden formalen und empirischen Freiheit liegt in der Erhaben-
heit seiner teleologischen Bestimmung. Gleichwie also die gottliche
Schopferfreiheit in der hiochsten, mit seiner eminenten Seinsfiille gege-
benen Notwendigkeit Gottes wurzelt, ebenso hat der geschaffene Wille
in der ihm notwendigen und angeborenen Sehnsucht nach dem héchsten
Gut (der noch unbewuliten Gottesliebe) eine Oberherrschaft tiber alle
anderen Giiter und die Macht, sich dieselben dienstbar zu machen
und zur Erreichung seines Endziels zu gebrauchen. Es kann demnach
die menschliche Freiheit begriffen werden als ein allerdings bedingler,
durch die geschipfliche Seinsweise beschrinkter MilgenufS der souverinen
Unabhingigkeit gittlicher Seinsfiille, und 1ist die Wirkung der mensch-
lichen Fretheilsentscheidung als eine zweite Schopfung zu denken. Weil
Gott die Giite selbst ist, ist er nicht allein die erste Ursache eines
jeden auBergéttlichen Guts, sondern wirkt auch alle seine Werke mit
Freiheit ; und weil der Mensch kraft seiner teleologischen Beziehung
auf Gott nur in ithm eine Befriedigung seiner Sehnsucht findet, sein
Wille durch kein geringeres als das géttliche Gut nach irgend welcher
Seite hin determiniert werden kann : deshalb ist er selbst der Schmied
seines Gliickes, in dem ihm angewiesenen Kreise der Schopfer seines
eigenen Schicksals. Die Freiheitswirksamkeit des Menséhen, wie sie
sich nach und nach im Verlauf seines Zeitlebens entfaltet, bildet einen
zweiten Schopfungszyklus, in welchem jeder Mensch einen bestimmten,
ihm zur Ausfithrung anvertrauten Teil des Weltplans zu verwirklichen
berufen ist.

Die Frucht der hier gewonnenen Einsicht ist ein echt organischer
Freiheitsbegriff. Dieser setzt die Uberwindung eines doppelten Gegen-
satzes voraus, die Vermittlung einer zweifachen Einseitigkeit. Bei
all ihrer sonstigen Divergenzen nimlich kommen die deterministische
und die dualistische Weltanschauung wenigstens darin iberein, dal}
sic beide die Okonomie menschlicher Freiheit zu einem schlechten
Mechanismus herabsetzen. Der organische Begriff der Freiheit liegt
in der héheren Mitte.

13. Der Determinismus.

DaB der Mensch durch die jeweiligen Umstinde, in denen er sich
gerade findet, unfehlbarerweise in einer bestimmten Richtung des
Handelns determiniert werde, davon kann bei dem eben von uns ent-
wickelten Freiheitsbegriff schlechterdings nicht mehr die Rede sein.
Denn schon die wesentliche teleologische Bestimmung des Menschen,



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 185

sowie der dieser entsprechende, mit menschlichem Wollen als dessen
geheimnisvoll treibende Kraft innigst verwobene, natiirliche Sehnsuchts-
drang geschaffenen Geistes liefern den tieferen spekulativen Erklirungs-
grund dafiir, daB kein geschaffenes Gut menschlichem Willen gegeniiber
eine Anzichungskraft zu betitigen imstande ist, welcher zu wider-
stehen jener nicht irgendwie die Macht besiBe. Auch ohne die Annahme
einer Priexistenz der Seelen ist in der menschlichen Willensentscheidung
ein aufer- oder besser neben-zeitliches Moment miteingeschlossen, durch
welches jene gewissermalen in der Ewigkeit steht. Diese ihre auBer-
zeitliche Griindung verdankt menschliche Freiheit der in letzterer
selbst, innerhalb der subjektiven Sphiire, ihre ethische Energie entfalten-
den gottlichen Selbstliebe. Damit gewinnt das menschliche Freiheits-
wirken, insoweit dies {iberhaupt menschliche Beschrinktheit zuli(t,
einen Anteil an dem Adel des nidmlichen Motivs, durch welches das
gottliche Schopferwalten gerade als ein durchaus freies sich gestaltet.
Gleichwie die wirkliche Entfaltung der gottlichen Schépferkraft eben
deshalb eine freie gottliche Tat ist, weil sie ithren Hebel ausschlieBlich
in der eigenen Giite Gottes hat und nicht in der Begierde nach irgend-
welchem auBergéttlichen Gut, gerade so ist auch die Ireiheit des
menschlichen Wollens durch dessen innerste Triebkraft verbiirgt, als
welche von einer organischen Freiheitslehre die eigene Giite Gottes
begriffen wird.

14. Die einseitrg dualistische Wellansicht.

Die Wurzel und stete Gewihr der menschlichen Freiheit liegt
also in der teleologischen Bestimmung des Menschen, niher in der mit
letzterer gegebenen innigeren Beziehung seines ganzen Wollens auf
Gott, das hochste Gut. In der Verkennung dieser Wahrheit liegt der
Wurzelirrtum der pelagianischen, sowie jeder Gott und Geschépf unver-
mittelt auseinander haltenden, einseitig dualistischen Weltansicht. Um
dem menschlichen Freiheitswirken das Moment der Selbstbestimmung
zu wahren, isoliert jene Anschauung so viel als moglich die freiheitliche
Titigkeit des Menschen von der Einwirkung Gottes. Aber gerade je
inniger und dynamischer die menschliche Freiheitsentscheidung mit
dem gottlichen Schépferwalten verschlungen ist und je tiefer jene in
einem nach auBen strebenden ErguBl der géttlichen Selbstliebe wurzelt,
desto unmittelbarer und inniger gestaltet sich das Band, durch welches
der Mensch mit dem Urquell der Freiheit, dem UbermaB géttlicher
Seinsfiille in Verbindung steht, und auf desto festerer Grundlage ruht



186 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

seine eigene Freiheit. Die dualistische Weltanschauung bekennt sich
zu einer einseitig formalen Freiheitslehre ; sie verwechselt das Wesen
der menschlichen Freiheit mit der empirischen Erscheinung dieses
Wesens und meint daher, es sei die Sache schon abgetan mit dem
empirischen Moment der Selbstbestimmung oder dem bloBen Wahl-
vermogen. Weil in dem Begriff der menschlichen Freiheit einseitig
den subjektiven Faktor ins Auge fassend, versteht sie es nicht, das
menschliche Freiheitswirken als ein organisches Glied einzufiigen in
das System der Weltordnung. Wo némlich diese noch begriffen wird
als unter der Leitung eines von der Welt selbst verschiedenen person-
lichen Gottes stehend — und gerade diese Unterordnung ist ein Priifstein
fiir die fheistische Reinheit einer philosophischen Weltanschauung —, da
liBt sich die menschliche Freiheit nur mittelst der weiter oben von uns
vollzogenen dynamischen Verschlingung in ein organisches Verhiltnis
der Unterordnung zu dem goéttlichen Weltlenker bringen. Kann also
der hier bekdmpfte dualistische Standpunkt in dem eigensten innersten
Wesen menschlicher Freiheit keinen Ankniipfungspunkt finden fiir ein
derartiges, echt organisches Vermittlungsband goéttlicher und mensch-
licher Kausalitit, so bleibt ihm nur noch Raum iibrig fiir eine wenigstens
auberliche mechanische Unterordnung der theistisch als causa secunda
zu denkenden geschopflichen Freiheit unter die gottliche Oberhoheit.

(Fortsetzung folgt.)



	Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik : die Plastik des Sittlichen

