
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik : die Plastik des Sittlichen

Autor: Schaezler, Constantin von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das subjektive oder Material-Prinzip
der Ethik.

Die Plastik des Sittlichen.1

Von Constantin von SCHAEZLER.

Von so hoher Bedeutung auch für eine tiefere Einsicht in den

Organismus des Sittlichen die von der Bibel aufgestellte ewige, objektive

Norm oder das göttliche Ideal der menschlichen Sittlichkeit ist

(Matth. 5, 48 ; Luc. 6, 36 ; Eph. 4, 24 ; Col. 3, 10 ; I. Petr. 1, 16 ; 2,

22-25), so gewinnen wir doch damit allein noch keineswegs eine

allseitige Erkenntnis der theologischen Grundlage der Ethik. Es ist
vielmehr mit jenem Begriffe bloß deren objektives oder Formal-Prinzip
gegeben, dessen eingehendere Erläuterung jedoch dem zweiten
Abschnitte vorbehalten bleiben muß, indem es die Methodik der

Darstellung erfordert, daß zuerst die eigentümliche Natur des Elements
oder des Stoffes erkannt werde, in und aus welchem jenes göttliche
Ideal nachgebildet werden soll. Bevor wir daher die göttliche Form
oder das ewige Urbild aller Sittlichkeit in ihrer idealen Schöne und
himmlischen Erhabenheit zu begreifen suchen, hat sich zuvörderst
unsere Untersuchung gleichsam mit dem ethischen Material zu befassen

oder dem in der Naturanlage menschlichen Geistes selbst liegenden,
innersten Zeug der Entwicklung.

1. Die wissenschaftliche Aufgabe eines subjektiven Prinzips der Ethik.

Wird der göttliche Grund des Sittlichen einseitig in der objektiven
Linie gesucht, so schleicht sich unwillkürlich eine Art von Dualismus
in das System der Ethik ein. Denn da die Sittlichkeit wesentlich ein

Freiheitsstreben ist, und eben als solches aus dem innerlichsten Grunde
des Geistes ihren Ausgang nimmt, so wird neben einem als einseitig
objektives gedachten Moralprinzip notwendig noch ein anderes schlecht-

1 Vgl. Das Prinzip der christlichen Ethik, Heft 1, SS. 23-40.



i68 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

hin subjektives aufgestellt werden müssen, so daß es eigentlich zwei
oberste Prinzipien der Ethik gäbe, nämlich auf der einen Seite die göttliche

Vollkommenheit als oberste Norm der Sittlichkeit, auf der anderen
die menschliche Freiheit als deren Vollzieherin. Das ethische Gebiet
ist allerdings ein wesentlich subjektives, und kommt es auch
einstweilen gar nicht unmittelbar darauf an, jenes wesentlich subjektive
Moment der Ethik oder den menschlichen Freiheitsbegriff hier näher
in Erörterung zu ziehen ; es soll vielmehr bloß dessen Verhältnis zu
dem objektiven Ethos der Gegenstand der folgenden Untersuchung
sein, welche darnach zunächst der Frage gilt : Ist das subjektive oder
Freiheitsmoment in der Tat als ein dem objektiven Prinzip der Ethik,
d. h. dem göttlichen Wesen selbst, dualistisch gegenüberstehendes,
zweites ethisches Prinzip zu denken, oder hat nicht die Wissenschaft
vielmehr eine höhere Vermittlung und Verschlingung beider Prinzipien
zu vollziehen, daß so demnach das Prinzip der Ethik als ein subjektiv-
objektives, den objektiven göttlichen Faktor und das subjektive
Freiheitsmoment zu einem einheitlichen Dynamismus verschlingendes,
gefaßt werden müßte

Es ist die aufgestellte Frage nicht ohne praktisches Interesse. Ist
nämlich die göttliche Grundlage aller Ethik, in welche allein, streng

genommen, deren schlechthin oberstes Prinzip verlegt werden kann,
etwas einseitig Objektives, so läuft nicht nur der Zyklus der subjektiven
Ethik augenscheinlich Gefahr, losgetrennt zu werden von jener höheren

Region, deren stetes Hereinstrahlen in die subjektive Sphäre nach
christlicher Weltanschauung gerade den höchsten Adel geschöpflichen
Seins und Wirkens und in vorzüglicher Weise jenen des freiheitlichen
Geisteswaltens begründet ; sondern es geht damit auch für die christliche

Sittenlehre der tiefste spekulative Grund verloren, mit welchem
sie die Notwendigkeit der höchsten und eigensten Tugend des Christentums,

der Tugend der Demut, unmittelbar aus dem theistischen Welt-
und Naturbegriff zu rechtfertigen imstande ist. Gibt es nämlich,
wenigstens für das begriffliche Denken, eine eindringlichere und
kräftigere Weise, jene Grundtugend des Christentums zu predigen, als sie
eben eine Naturanschauung gewährt, die sich keinen einzigen Akt
geschöpflichen Seins und geschöpflichen Wirkens zu denken weiß ohne
in steter, unmittelbarer Abhängigkeit von dem Urwirker und in der
innigsten dynamischen Verschlingung mit einem göttlichen Einflüsse
Wie leblos und deistisch kalt dagegen sieht sich doch die Welt an,
und wie pelagianisch insbesondere gestaltet sich das sittliche Leben



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

und Wirken der Menschheit bei einer Philosophie, welcher jene so reiche

Idee von einem die gesamte geschöpfliche (physische und ethische)
Natur dynamisch durchdringenden und durchsäuernden göttlichen
Ferment (dem Göttlichen in der Natur) entweder sich verflüchtiget
hat oder gänzlich abhanden kam

2. Praktische Wichtigkeit.

Aber, um eben den praktischen Gesichtspunkt nicht aus dem

Auge zu verlieren, auch das Streben nach geistiger Vervollkommnung
oder das große Geschäft der christlichen Askese wird unwillkürlich
etwas schlecht Äußerliches und Mechanisches, wenn das göttliche
Element in der Ethik, wie wir es jetzt der Kürze wegen nennen wollen,
bloß in der Nachahmung Gottes erblickt wird. Es liegt da die

Versuchung nahe, die eine oder andere ganz bestimmte Form
ethischer Vollkommenheit, unter welcher allerdings einmal einzelne

Personen das göttliche Urbild in vorzüglichem Grade in sich

nachgebildet haben, als die absolut höchste und für alle Zeiten einzig
gültige Form der Heiligkeit aufstellen zu wollen. Bei einer solchen

Vorstellung von der christlichen Vollkommenheit, bei welcher der
nämliche Typus der Heiligkeit als der ausschließlich korrekte allen
nach der Vollkommenheit Strebenden ohne Unterschied und ohne

Rücksicht auf tief eingreifende individuelle oder auch soziale
Verschiedenheiten zur Nachahmung vorgehalten wird, kommt gerade
derjenige Zug des christlichen Lebens zu kurz, in welchem sich die
ethische Zeugungskraft des Christentums am glänzendsten betätigt ;

es ist dies die höchste Mannigfaltigkeit ethischer Lebensgestaltungen,
die alle als frische Blüten aus der Wurzel des Christentums
emporsprießen. Da geht denn auch nur allzu leicht die gesamte Tugendübung

in der gewissenhaften Wiederholung einzelner Akte auf und
führt auf diesem Weg bloß zur Erlangung gewisser Fertigkeiten oder

Zuständlichkeiten, durch deren künstliche Zusammensetzung in dem

einzelnen Menschen die Kopie einer bestimmten Musterform der

Heiligkeit zustande kommen soll. Die Folge davon ist ein allmähliches
Erkalten der innerlichen Frömmigkeit, eine langsam fortschreitende

Veräußerlichung des ganzen Menschen, ein Verwechseln des bloßen
Mittels mit dem Zweck, ein starres Festhalten an bloßen Formen,
ohne sich viel darum zu kümmern, wie es mit dem Wesen stehe, welchem
doch jene Formen ihrer ursprünglichen Einsetzung gemäß zu dienen
haben, oder ob dem unvergänglichen Wesen der Ethik durch die näm-



170 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

liehen Formen unter den gegenwärtigen Umständen überhaupt noch

gedient werde. Wie bei den Männern eines solchen Standpunktes
die Wissenschaft nach der Schablone betrieben wird, richtet sich auch

nach ihr die sittliche Beurteilung des Menschen. Um die Erlaubtheit
oder Unerlaubtheit einer bestimmten Handlung zu erkennen, wird
nicht die sittliche Disposition oder das Herz des Menschen, um dessen

Tat oder Unterlassung es sich handelt, zum Ausgangspunkt der
Untersuchung genommen, sondern richtet sich der prüfende Blick, einseitig
objektiv, auf die Schablone der Erlaubtheit, ob sich in ihr nicht etwa
noch ein Fach oder Fächlein entdecken lasse, in welches der betreffende
Casus als erlaubter einzuschachteln sei.

Von der in kurzen Umrissen gezeichneten Verflachung kann sich
die Ethik nur dadurch bewahren, daß sie ihren eigentlichen innerlichen
Lebenskern und nicht allein ihre äußere Norm in die göttliche Region
verlegt, oder vielmehr dadurch, daß wir Gott auch als den tiefsten
subjektiven Grund der Ethik zu begreifen suchen, und zu diesem Behuf
das objektive göttliche Ethos mitten hineinziehen in das subjektive
Gebiet. Der Begriff, mittelst dessen diese subjektive Vermittlung des

objektiven Moralprinzips vollzogen wird, ist der theistische Begriff der

Schöpfung.

3. Der theistische Schöpfungsbegriff in seiner Bedeutung für die Ethik.

Der Schöpfungsbegriff, nach seiner immanenten Seite oder insoweit

dadurch ein innergöttliches Moment ausgedrückt wird, bedeutet,
nach unserer mangelhaften Weise, von Göttlichem zu reden, einen

innergöttlichen Doppelakt, oder kommt hier das göttliche Wesen gerade
insofern in Betracht, als es sich in der Richtung auf einen

außergöttlichen Gegenstand als Denken und Wollen desselben betätigt. In
einem praktischen und damit schöpferischen Imperativ des göttlichen
Verstandes, wie sich die Schule ausdrückt, wurzelt die gesamte
geschaffene Natur, alles geschöpfliche Leben und Weben auf dem Gebiete

der blinden Naturtätigkeit wie auf jenem der Ethik. Dies ist der tiefe

Sinn, die weittragende Bedeutung des Paulinischen Ausspruchs: «In ihm
leben, weben und sind wir)) (Act. 17, 28), und : « Aus ihm und in ihm
und durch ihn ist Alles)) (Rom.n, 36). Denken wir uns nun den göttlichen
Schöpfungsimperativ etwas genauer als ein wollendes Denken und als
ein denkendes Wollen Gottes, so gewinnen wir für die Ethik in jenem
Doppelbegriff eine einheitliche Wurzel, in welcher nämlich sowohl das
letzte Kriterium der Sittlichkeit (objektives Prinzip), als auch deren



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 171

letzte treibende Kraft (subjektives Prinzip der Ethik) der spekulativen
Betrachtung sich darbietet. Indem Gott in seinem Wesen die unendlichen

Weisen schaut, in denen ein Erguß seiner Güte nach außen

schöpferisch sich vollziehen kann, sieht er da in seiner Weisheit, seiner

Idee, als dem obersten Gesetz seiner eigenen Schöpferwirksamkeit,
auch zugleich das Urbild und die letzte Norm jeder freiheitlichen
Tätigkeit, falls es ihm beliebte, auch neben sich, in seinem Nicht-Ich,
ein Freiheitswirken zu erwecken, damit es in der außergöttlichen
Sphäre ein Abbild seines eigenen Wirkens sei. Das göttliche Wesen
als Idee der Welt, als die ewige Urnorm aller einzelnen Beziehungen
der Zeitwesen und ihres Verkehrs untereinander, ist somit auch das

oberste Sittengesetz. Aber wirklichen Bestand gewinnt die Welt erst

dann, wenn zu jenem göttlichen Gedanken von der Welt ein Willensakt

hinzutritt und sich jener damit als Schöpferakt, als schöpferischer

Imperativ betätigt, als das Fiat, von welchem die Genesis spricht.
« Er sprach und es ist geworden ; er befahl und es war' geschaffen »

(Ps. 32, 9). Erst mit diesem Schöpferwollen ergießt sich die Güte Gottes
nach außen, und ersteht hier dieses wundervolle System der
mannigfachsten Seinsgrade, welches in seiner harmonischen Abstufung und
Gliederung die Welt bildet. Sie heißt mit Recht der Kosmos, und ihr
innerstes Wesen ist durch und durch Schönheit, harmonische Ordnung,
weil sich eben in ihr die göttliche Schöne selbst, das innerste Wesen

Gottes in einem äußeren zeitlichen Abglanz spiegelt (die theologische
Grundlage der Ästhetik). Und zwar hat nach einer tieferen
Naturbetrachtung Gott keinen einzigen der Grade des Seins, die in dem

reichen Schacht seines Wesens verborgen sind, der Welt vorenthalten,
sondern alle neidlos in sie ausgegossen. Die Welt ist daher eine
vollkommene Offenbarung Gottes, so vollkommen, daß, wenn der Reichtum
der in der Welt enthaltenen Seinsgraic in Betracht gezogen wird und die

Harmonie des Weltganzen, eine vollkommenere Welt, in welcher die

göttlichen Eigenschaften vollkommener, als dies in unserer Welt der

Fall ist, zum Ausdruck und zur Darstellung kämen, gar nicht gedacht
werden kann, obschon allerdings die einzelnen Arten des Seins, wie sie

in der Welt sich finden, einer Vermehrung und Vervollkommnung
durch die göttliche Allmacht fähig sind, sowie die Welt überhaupt
im einzelnen besser sein könnte (der christliche Optimismus). 1 So

1 S. Thomas, I q. 22 a. 4 : Post bonitatem autem divinam, quae est finis
a rebus separatus, principale bonum in ipsis rebus est perfectio universi : quae



I7- Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

ein Ferment, durch Gott in die Welt gelegt, um das Gottesbild in
ihr vollständig zu machen, ist nun vor allem die Gabe der Freiheit,
das Vermögen der Selbstbestimmung, die ethische Befähigung. In
diesem ethischen Wirken der Kreatur offenbart sich in besonderer

Weise, wie dies schon in der Einleitung bemerkt wurde, das göttliche
Ethos, vorab die ethische Zeugungskraft der göttlichen Güte. Hier also,

in der Freiheit schaffenden Energie der göttlichen Aktion, liegt das

subjektive Prinzip der Ethik oder die tiefste Triebfeder aller sittlichen
Strebsamkeit.

4. Das Motiv des göttlichen Schöpferwirkens.

Gleichwie aber Gott in sich selbst, in seiner Weisheit und

Gerechtigkeit, in deren ewigem Anschauen seine Seligkeit besteht,
das Gesetz seines Wirkens hat, und gleichwie das göttliche Wesen in
seiner alles, virtuell umfassenden Seinsfülle das Medium ist, durch
dessen Erkenntnis Gott auch das außer ihm Seiende erkennt : ebenso

ist ihm die eminente, zur Mitteilung drängende Produktivität seiner

Güte oder die Liebe zu sich selbst, die Lust an seiner eigenen Schöne,
der Beweggrund, weshalb er noch anderes außer sich selbst will. Nur
so, durch eine schöpferische Mitteilung seiner Güte nach außen, vermag
die Selbstliebe Gottes, die wie alle Liebe eine Erhöhung ihres
Geliebten will, als werktätige sich zu bewähren. Weil die göttliche
Güte, welche in allem seinem Wollen durch Gott gewollt wird, in
sich selbst die Fülle des Seins und deshalb einer innerlichen
Vervielfältigung oder Steigerung durchaus unfähig ist, deshalb kann die durch
die Selbstliebe Gottes ersehnte Verherrlichung seiner Güte nur dadurch
zustande kommen, daß Gott ein neues Reich neben sich erstehen läßt,
damit es ein Abglanz seiner Güte sei, und sich diese in mannigfaltiger

Strahlenbrechung in ihm spiegle. Jede Liebesneigung Gottes

zu einem, außergöttlichen Gut gilt daher schließlich seiner eigenen Güte.

In diesem Sinn deutet St. Thomas das bekannte Wort des

PseudoDionysius : « Die Liebe habe es Gott nicht gestattet, ohne Sprößling
in sich selbst zu bleiben ». Ohne Sprößling, bemerkt erläuternd
St. Thomas, d. h. ohne außer und neben sich ein neues, das

geschöpfhche Sein, erstehen zu lassen. Die höchste Vollkommenheit
des Schöpfungsaktes wurzelt daher in seinem Motiv, indem es die

quidem non esset, si non omnes gradus essendi invenirentur in rebus. Unde ad
divinam providentiam pertinet, omnes gradus entium producere.



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik I73

göttliche Selbstliebe war, welche Gott dazu antrieb, nicht innerhalb
der Schranken seiner eigenen Seligkeit zu bleiben, sondern seinen

Reichtum nach außen zu ergießen und hier andere Wesen daran
teilnehmen zu lassen, insoweit nämlich außer Gott eine Empfänglichkeit

für seine Güte ist, oder etwas, was nicht selbst Gott ist, gleichwohl
Gott ähnlich sein kann.1 Das Genügen, welches Gott in seiner eigenen
Güte findet, schließt daher nicht aus, daß noch etwas anderes, außer
Gott selbst, das Objekt seines Wollens sei ; nur ist es immer das

nämliche Motiv, die eine göttliche Güte, wodurch sich Gott in seinem

ganzen Wollen leiten läßt, auch wo dieses etwas Außergöttliches zu
seinem Gegenstand hat. 2 Im Anschluß an die Schriftlehre, daß Gott
alles um seiner selbst willen wirkte (Prov. 16, 4), muß die bewegende
Kraft der gesamten Teleologie in Gott selbst oder näher in der göttlichen
Güte gesucht werden ; weshalb die alte Schule Gott nicht allein als

Vorbild und Schöpfer der Welt gedacht wissen will, sondern noch
überdies als deren causa finalis. Die Funktion des Endziels, bemerkt
St. Thomas, kann einem Ding nur insofern vindiziert werden, als es

ein Gut ist ; in Gott aber betätigt sich die Güte als Natur und damit
in ihrer Vollkraft. Daraus folgt, daß in dem Grad, wie nichts Äußer-

göttliches das Endziel des göttlichen Wirkens sein kann, alle Kreatur
nur Gottes wegen da ist. 3

5. Die Selbstliebe Gottes als subjektives Prinzip der Ethik.

Der aus der bisherigen Entwicklung des Schöpfungsbegriffs für
die Ethik erzielte, in der folgenden Betrachtung weiter zu verwertende

spekulative Reinertrag liegt in der gewonnenen Einsicht : daß, wenn
die göttliche Selbsterkenntnis als das objektive oder Ideal-Prinzip der

Ethik gedacht werden kann, ihr subjektives und Real-Prinzip in der

Selbstliebe Gottes zu suchen ist.
Um die Bedeutung richtig zu würdigen, welche der Begriff der

Selbstliebe Gottes für die Schöpfungslehre und weiterhin für die Ethik
hat, kommt es darauf an, das Interesse aufzuweisen, welches die

göttliche Selbstliebe, das ausschließliche Motiv der gesamten Schöpfertätigkeit,

an den einzelnen Kreaturen findet. Wenn nach der Lehre
der Heiligen Schrift Gott alles seiner selbst willen gemacht hat, so

1 In lib. De div. 110m. c. 4 1. 9.
2 l q. 19 a. 2 ad 3.
3 Ibid. a. 1 ad 1.



174 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

kann die Theologie sich nicht der Aufgabe entziehen, auch in dem
Wesen geschaffener Natur selbst einen ontologischen Erklärungsgrund
aufzusuchen für jene Teleologie der göttlichen Schöplerwirksamkeit.
Denn die durch die Schöpfung gesetzte Beziehung der gesamten Kreatur
auf Gott als ihr Endziel setzt notwendig in jener selbst Gott gegenüber
eine teleologische Proportion voraus, d. h. die Fähigkeit, auf Gott als

ihr Endziel bezogen zu werden. Der Grund, weshalb sich die göttliche
Selbstliebe auch auf die Geschöpfe ausdehnt, ist nun nach der gewöhnlichen

Erklärungsweise die durch die Kreatur zu bewerkstelligende
Verherrlichung göttlicher Güte. Diese Fähigkeit geschaffener Natur,
Gott zu verherrlichen, ist ihre höchste Würde, indem sie eben dadurch
zu einem würdigen Gegenstand göttlicher Liebe wird. Es darf dieselbe

selbstverständlich nicht als etwas gedacht werden, was unabhängig
von dem göttlichen Schöpfereinfluß in der Natur vorausbestünde. Die
der Kreatur eigene Güte sollizitiert zwar die göttliche Schöpferliebe,
aber ist doch hinwiederum nach ihrem ganzen Vollgehalt durch sie

gewirkt, worin sich die Liebe Gottes zu seinen Geschöpfen gerade
im höchsten Sinn als effektive Liebe betätigt, im Unterschied von der
bloß affektiven. Um nämlich die Liebe Gottes zu seiner Kreatur in ihrer

ganzen Größe zu verstehen, muß man sich daran erinnern, daß es

eine zweifache Liebe gibt. Die eine setzt in ihrem Gegenstand die

Liebenswürdigkeit voraus, die andere schafft sie ; erstcre, weil in dem

Liebenden durch den ihn wirksam affizierenden Reiz eines fremden
Gutes als Affekt erwachend, heißt die affektive Liebe, während die andere
als effektive sich bewährt, d. h. sich selbst schöpferisch ein ihrer würdiges
Objekt bereitet, wobei der Liebende nicht passiv durch die präexistierende

Güte des geliebten Gegenstandes afhziert wird, sondern vielmehr
aktiv alles, was er in jenem liebt, demselben aus der Fülle seines eigenen
Reichtums mitteilt. Jede Liebe wirkt einigend und bildet ein Band
zwischen dem Liebenden und dem Geliebten ; aber es ist die Ökonomie

dieser, der Liebe wesentlichen, unitiven Wirksamkeit, eine verschiedene,

je nachdem die Liebe affektiv oder effektiv ist. In der affektiven Liebe
zieht das Objekt durch den ihm eigenen Reiz das Subjekt zu sich

heran, und dieses erhält hier, in der Vereinigung mit einem von ihm
selbst verschiedenen Gut, sein Komplement, seine letzte Vollendung.
Bei der effektiven Liebe dagegen geht die Strömung vom Subjekt
aus und mündet in dem Objekt, diesem die Signatur des Liebenden
aufdrückend, so daß hier die Vereinigung von Subjekt und Objekt,
des Liebenden mit dem Geliebten, nicht, wie bei der affektiven Liebe.



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 175

ihr Zement auf der subjektiven Seite hat, in einer Vervollkommnung
des liebenden Subjekts, sondern vielmehr mittelst eines in dem Objekt
selbst rezipierten Einflusses sich vollzieht, mittelst eines ihm gewordenen

Anteils an des Liebenden eigener Güte ; und es ist daher hier
gerade umgekehrt das Subjekt der aktive Faktor oder das einigende
Band der Vereinigung. Denn durch seinen schöpferischen Einfluß in
dem Objekt sich ein Gleichnis machend, zieht es dieses, mittelst der
ihm aufgedrückten Ähnlichkeit, fortwährend auf sich, als dessen Urbild
und Urgrund, zurück und vereinigt sich so mit ihm in Liebe, in einem

werktätigen, in dem Sein des geliebten Gegenstandes selbst perennierenden,

effektiven Liebeserguß. Verrät die affektive Liebe ein

Bedürfnis, das nach Befriedigung sucht, eine innere Leere, die von außen

ausgefüllt werden muß, so fließt in der effektiven Liebe die eigene
Fülle über, und in der Produktivität des also Liebenden bewährt sich

das Vollmaß der ihm immanenten Energie.
Jeder Liebe, lehrt St. Thomas, ist es eigen, den Liebenden in den

Geliebten gleichsam umzuformen ; aber es kann dies auf zweifache
Weise geschehen : einmal kann diese Umformung dadurch stattfinden,
daß der Liebende einen Anteil an dem gewinnt, was des Geliebten ist ;

sodann umgekehrt, indem der Liebende von dem Seinigen dem Geliebten

mitteilt ; jenes bewirkt die affektive Liebe, dieses die effektive. Ist
es nun allerdings unmöglich, daß ein geschaffenes Objekt göttlicher
Liebe Gott in sich umwandle, so formt sich doch Gott selbst in gewisser
Weise in die Kreatur um, indem er diese teilnehmen läßt an seiner

eigenen Güte. 1 Wenn aber Gott etwas will, wird das von ihm gewollte
Objekt nicht als immanentes Ingrediens in die Gemeinschaft Gottes

mitaufgenommen, sondern es ergibt sich daraus in Gott lediglich
eine (Vernunft-)Beziehung nach außen, in der Richtung auf das in
seiner konkreten Einzelnatur zu realisierende Objekt. 2 Dagegen wird
der durch den schöpferischen Einfluß der effektiven Liebe Gottes
seiner Kreatur gewährte Anteil an göttlicher Güte in jener das Real-

Fundament zu einer (gleichfalls realen) Riickbeziehung der Kreatur
auf die immanente Güte Gottes, das ausschließliche Motiv des göttlichen
Wirkens nach außen, und erhebt insofern auch das Außergottseiende
zu einem proportionierten Zielpunkt göttlichen Wollens. 3 So

angesehen, ist das schöpferische Wollen Gottes nur ein Wollen der Verherr-

1 III. Sent. d. 32 q. i a. i ad 3.
2 De Verit. q. 23 a. 4 ad 13.
3 C. G. I c. 78.



lyb Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

lichung seiner eigenen Güte, und indem Gott nur diese um ihrer selbst
willen liebt, umfaßt derselbe Liebesakt zugleich alle die einzelnen

Objekte, in welchen eine Spur, ein Abglanz jenes höchsten, um seiner
selbst willen und mit Notwendigkeit geliebten Gutes zu entdecken
ist. 1 Gott sieht in der Kreatur ein Bild seiner Güte, und diese läßt
hier, in ihrer geschöpflichen Kopie, den göttlichen Willen ebenso wenig
indifferent, als derselbe gleichgültig bleiben kann beim Anblick des

ewigen Originals. 2

6. Die ontologische Wurzel der geschöpflichen Teleologie.

Die bisherige Untersuchung hat uns also did Selbstliebe Gottes
als das ausschließliche Motiv oder den einzigen subjektiven Grund
seiner Liebe zu der Kreatur gezeigt ; als deren objektiven Terminus
aber oder als das, was von Gott in der Kreatur selbst geliebt wird,
erkannten wir den ihr zugefallenen Anteil an der Güte Gottes, die ihr
aufgedrückte Signatur der Gottähnlichkeit. Aus dem tiefsten Grund
jedes geschöpflichen Seins strahlt somit der Lichtglanz göttlicher
Güte ; und in dem Maße, als diese Ausstrahlung in der geschöpflichen
Sphäre sich fixiert, weicht die einzelne Kreatur aus dem Nichts zurück,
um zu Gott heranzutreten. Da es überhaupt der Liebe eigen ist,
einigend zu wirken, vorab die effektive Liebe, als deren Wirkung das

in jeder Kreatur latitierende Ferment von uns erkannt wurde, durch
ihre schöpferischen Liebeserweise das geliebte Objekt zu dem Liebenden
heranzieht, so hat eben jene, den tiefsten Grund aller Kreatur
schöpferisch druchdringende göttliche Kraftströmung eine doppelte
Funktion : sie läßt durch ihren perennierenden Einfluß die Kreatur
fortwährend außer dem Nichts bestehen, in ihrem Einzelsein stichhalten,
und zieht sie zugleich, als der geheimste Hebel und Regulator ihrer
Aktivität, wiederum in den ewigen Urgrund zurück, dessen schöpferischer

Liebeserguß sie aus dem Nichts gerufen hat. Die teleologische

Tendenz der gesamten Natur hat hier ihre tiefste Wurzel ; von da der

geheimnisvolle Zug nach Gott hin, der durch die ganze Schöpfung
geht, die Sehnsucht aller Kreatur nach ihrem Schöpfer. Es ist die

nämliche Güte Gottes, die in ihrer schöpferischen Ergießung nach außen
die Quelle alles außergöttlichen Seins ist, und welche dieses

hinwiederum, mittelst des ihm aufgedrückten Siegels der Gottähnlichkeit,

1 Ibid. c. 75.
III. Sent. d. 32 q. 1 a. 1.



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 177

auf Gott als sein Endziel zurückbezieht. Nach dem der Güte
immanenten Trieb sich mitzuteilen, ergießt sich die göttliche Güte aus dem

Zentrum ihrer eigenen Seinsfülle in die Peripherie, läßt hier durch
eine Schöpfung aus Nichts ein neues, von dem göttlichen verschiedenes

Sein erstehen, erhält dasselbe durch einen perennierenden Schöpfungsakt
in seiner peripherischen Einzelheit, und setzt es durch ihren belebenden

Impuls in Tätigkeit. Die nämliche Ausstrahlung göttlicher Güte kehrt in
demselben Grad, als sie sich peripherisch ausdehnt, auch wiederum in
ihr Zentrum zurück. So liegt der ganzen großen Weltentwicklung eine

peripherisch-zentrale Doppelströmung zu Grunde, und es ist alles geschöpfliche

Leben und Weben Gott gegenüber ein beständiges Aus- und

Eingehen, wobei jeder Rückfluß immer in einem Ausfluß wurzelt, so daß,

wenn jede geschöpfliche Tätigkeit kraft der ihr wesentlichen
teleologischen Tendenz eine Rückkehr ins Zentrum in sich schließt, diese

zentrale, rückfließende Richtung jedesmal die Frucht ist einer

peripherischen Kraftströmung, der göttlichen Bewegung, welche die Seele

und die treibende Kraft aller geschöpflichen Aktivität ist. Gleichwie
sie diese dem Urgrund jeder Tätigkeit, der göttlichen Güte, entquellen
läßt, führt sie dieselben auch wiederum auf Gott als ihr Endziel
zurück. Wenn nach dem Wort des Herrn (Jo. 13, 32) die Bewegung
der Übernatur von dem erhöhten Christus ausgeht, so liegt die treibende

Kraft und die geheimste Triebfeder der ganzen großen Naturbewegung
in der aus- und einströmenden Doppelenergie des in jeder Kreatur
perennierenden Gotteswirkens.

7. Die Kreatur für Gott kein Mittel zum Zweck.

Aus dem bisher entwickelten Motiv der göttlichen Schöpferliebe
geht ferner deutlich hervor, daß, wenn die Geschöpfe zur Verherrlichung

göttlicher Güte dienen sollen, sie doch keineswegs als eigentliche

Mittel zum Zweck von Gott gewollt sind. Denn es verhält sich

etwas zu einem anderen nur dann im eigentlichen Sinn des Wortes
als Mittel, wenn entweder dieses andere ohne es gar nicht realisiert
werden kann, oder doch wenigstens seine Realisierung dadurch gefördert

wird ; in jedem Fall muß das Ding, welchem ein anderes als Mittel
dienen soll, einen wirklichen Einfluß desselben in sich erfahren, da
es sonst keinen Nutzen aus ihm ziehen könnte, was doch von jedem
eigentlichen Mittel erwartet wird. Aber, wie jedermann sieht, keines
dieser Requisite, welche für den Begriff des Mittels erfordert werden,

Divus Thomas. 12



178 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

paßt auf das Verhältnis der Kreatur zu Gott. Ein eigentlicher Einfluß,
durch die Kreatur auf die göttliche Güte ausgeübt, würde den Schöpfer
seinem Geschöpf gegenüber in ein Verhältnis der Abhängigkeit bringen,
sowie, da Gott die Kreatur nur seiner eigenen Güte wegen liebt, das

Zugeständnis, daß jene als Mittel geliebt werde, die göttliche Güte
selbst der Dürftigkeit zeihen würde. Auch verwahrt sich indirekt
St. Thomas gegen die Vorstellung, als sei die Kreatur in ihrer Beziehung
zu Gott als Endziel wie, ein Mittel zum Zweck ; denn nicht minder
wie Gott zu der vernünftigen Kreatur, näher dem Erwählten, eine

Liebe der Freundschaft trägt, ist nach St. Thomas die Liebe Gottes

zu der unvernünftigen und unbeseelten Natur, eine Liebe des

Wohlwollens, wie sie selbstverständlich da nicht besteht, wo jemand einem

andern nur deshalb ein Gut wünscht, um dies schließlich als Mittel
zu seinem eigenen Vorteil zu gebrauchen. 1

8. Der Unterschied zwischen göttlicher und geschöpflicher Wirkungsweise.

Die durch das Endziel sollizitierte Tätigkeit kann also einen
zweifachen Grund haben : sie entspringt nämlich entweder der Sehnsucht

nach einem noch zu erreichenden Gut oder der Liebe des bereits
besessenen. Hier hegt der tiefste Grund des Unterschieds zwischen
göttlicher und geschöpflicher Wirkungsweise. Der Überreichtunm göttlicher
Güte läßt in Gott den Liebesdrang erstehen, ein anderes neben sich,
ein Nicht-Ich aus dem Nichts zu erwecken und diesem sein Gleichnis,
einen Zug der Ähnlichkeit, die Signatur seiner Güte aufzudrücken ;

aber, in diesem der Kreatur eingeprägten Gottesbild liegt zugleich
deren ganze Vollkommenheit, gipfelt ihr eigener Vorteil : Gott hat
daher in seinem Wirken nach außen neben seinem subjektiven
Endzweck (finis operantis), als welcher die Betätigung und Offenbarung
seiner Güte von uns erkannt wurde, noch ein objektives, der Kreatur
selbst immanentes Endziel (finis operis), nämlich deren eigene, durch
eine Teilnahme an Gottes Güte zu verwirklichende Seligkeit. Schöpft
aber nach dem Gesagten die Kreatur ihre eigene Vollkommenheit, in
welcher das Endziel ihres Strebens liegt, nicht aus ihrem eigenen Grund,
und kann sie daher das Gut, welches sie in jedem ihrer Akte anstrebt,
nur als freies Geschenk von einem Höheren empfangen, so stellt sich

notwendig ihr Endziel als etwas für sie erst noch zu Erwartendes dar,

1 III. Sent. d. 32 q. i a. 2 ad 3.



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 179

was sie nicht aus sich selbst zieht, und wird die dadurch in ihr
angeregte Tätigkeit einer geheimen Sehnsucht entspringen, im Unterschied

von dem göttlichen Walten, das sich als reine Liehe vollzieht.1 Nicht
minder würde das Motiv des göttlichen Wirkens nach außen getrübt,
wenn man das Endziel desselben, anstatt in der immanenten göttlichen
Güte selbst, in deren bloßen Manifestation zu erblicken glaubte ; bei
dieser Anschauung würde Gott in seinem Schöpferwirken gleichsam
etwas suchen, was er früher nicht besaß, und wäre jenes nicht mehr
ein reines Liebeswerk, nicht mehr ausschließlich durch die liberale
Absicht veranlaßt, andere teilnehmen zu lassen an dem eigenen
Reichtum. 2

9. Die Liberalität des göttlichen Schöpferwirkens.

Es wird weiter durch St. Thomas darauf hingewiesen, wie der

teleologische Einfluß, welchen ein bestimmtes Gut auf die Tätigkeit
eines Agens ausübte, als ein zweifacher sich denken lasse. Jenes nämlich

kann einmal durch seine eigene Preiswürdigkeit in einem anderen

Subjekte den Wunsch erwecken, es zu besitzen und so diesem die

Veranlassung werden, nach ihm zu streben ; sodann kann es als bereits
besessenes die Freigebigkeit seines Besitzers sollizitieren und letzteren
dazu bewegen, von seinem Reichtum anderen mitzuteilen. So kann
das nämliche Gut in dem einen Agens eine rezeptive Strebsamkeit
hervorrufen, und in dem anderen eine kommunikative. Es ist eine

Prärogative Gottes, sich in seinem Wirken von einer rein kommunikativen
Absicht leiten zu lassen, alle geschöpfliehen Agentien, selbst da, wo sie

kommunikativ wirken und anderen von ihrem eigenen Reichtum
mitteilen, haben einen rezeptiven Hintergedanken und wollen dabei auch
etwas für sich gewinnen. Jedes, auch das vornehmste Motiv geschöpflichen

Strebens, ist mit einem egoistischen Sauerteig zersetzt, und
Gott allein handelt aus reiner Liberalität. Aber, so verschieden auch
die subjektiven Motive göttlichen und geschöp fliehen Handelns sein

mögen, so strebt doch schließlich die göttliche wie die kreatürliche
Tätigkeit nach dem nämlichen objektiven Endziel. Denn während
Gott bei seinem ganzen Wirken nach außen nur eine Mitteilung seiner
Güte beabsichtigt, ist es ein Anteil an der nämlichen Güte Gottes,

welchen die Kreatur in einem jeden ihrer Akte erstrebt, da das nächste

1 II. Sent. d. i q. 2 a. 1.
2 De Pot. q. 3 a. 15 ad 14.



l8o Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

Ziel ihrer Strebsamkeit, die eigene Vollkommenheit der Kreatur, nur
ein Abglanz der göttlichen Güte und Vollkommenheit ist. Es liegt
daher die letzte Triebfeder aller Tätigkeit, der geschöpflichen wie des

diese belebenden Wirkens Gottes nach außen, in der magnetischen
Anziehungskraft göttlicher Güte. Durch sie erstand neben Gott die

Welt als ein System geschaffener Einzelgüter, deren jedes in seiner
Weise ein Spiegel der Güte Gottes ist. Als göttliches Ferment die

Natur durchglühend, ist jene die geheimste Triebfeder alles Wollens.
Denn durch jedes Gut, auf welches immer das Wollen gerichtet iät,
leuchtet die nämliche Güte Gottes hindurch und entfaltet so mittelst
der kreatürlichen Schönheit ihre magnetische Anziehungskraft. Aber,
da sich die in der geschöpflichen Sphäre dadurch angeregte Strebung
hier mit innerer Notwendigkeit nach der Empfänglichkeit des Subjekts
modifiziert, so ist sie zufolge der Beschränktheit alles Geschöpflichen
überall mit einer egoistischen Tendenz durchwebt, während Gott,
weil eben in seiner eigenen Güte sich selbst genügend, in keinem Akt
seiner nach außen gehenden Wirksamkeit -eine Vermehrung seines

eigenen Glückes beabsichtigt, sondern allein aus reinem Wohlwollen
das Glück und die Seligkeit anderer. 1

io. Der spekulative Reichtum des theistischen Naturbegriffs.

Es gilt nun, im Lichte des gewonnenen Schöpfungsbegriffes die

geschaffene Natur etwas näher ins Auge zu fassen, um von da aus

überzugehen zu einer Betrachtung des in ihr niedergelegten ethischen

Elements oder des Wesens der geschöpflichen Freiheit. Zunächst stellt
sich hier der Betrachtung dar der weiter oben als das eigentliche
Kennzeichen einer echt theistischen Weltanschauung erkannte
dynamische Ring zwischen Gott und Natur. Nach der unserer bisherigen

Untersuchung zu Grund gelegten immanenten Schöpfungsidee, wie sie

von den größten Theologen festgehalten wurde, ist der die Natur
wirkende, tragende und erhaltende Schöpferakt oder die aktive
Schöpfung, als etwas Innergöttliches, mit göttlichem Wesen selbst

Identisches, begrifflich festzuhalten, während die Schöpfung nach ihrer
emanenten Seite, oder als passive Schöpfung, schlechthin aufgeht in
der endlichen Natur, die eben insofern die Signatur der Geschöpflichkeit
trägt, als ihr eine reale, ontologische Beziehung inhäriert auf das sie

1 I q. 44 a. 4.



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik i8l

setzende, innergöttliche Schöpferagens. So bringt eine immanente
Schöpfungslehre die geschaffene Natur in unmittelbaren Kontakt mit
den Tiefen der Gottheit ; die immanente Energie göttlichen Wesens

selbst ist hier das Bindeglied, welches die streng theistisch gedachte
Beziehung von Gott und Welt zugleich als echt organische sich gestalten
läßt, als eine eminent reale, kosmische Dialektik.

Wir haben hier die physische Voraussetzung der Ethik, und dürfte
es daher angemessen sein, die Bedeutung jenes immanenten Schöpfungsbegriffs

für die Sittenlehre in wenigen kurzen Umrissen hervorzuheben.
Zunächst gewinnt damit die theistische Naturbetrachtung, ohne welche

es keine sichere Grundlage für eine reine Ethik gibt, eine tiefere echt

spekulative Basis. Ein Schöpfungsbegriff, welcher die aktive, die Welt
schöpferisch setzende Influenz als ausschließlich innergöttliches Moment
gedacht wissen will, ist der energische Protest gegen eine pantheistische
Weltanschauung. Denn vollzieht sich der göttliche Schöpfen^/ als

innergöttliche Tatsache, und liegt in der außergöttlichen Linie bloß
die Schöpferwirkung, so ist damit von selbst der Ausfluß der Natur
aus Gott als Wesens-Ausfluß negiert. Die Schöpferaktion als

innergöttliche, mit göttlichem Wesen, das bei seiner Unveränderlichkeit
keines Komplements fähig ist, identische Aktion kann auf seiten Gottes
kein Novum setzen, das als Wesensband Gott und Natur zusammenschlösse.

Das reale Fundament, auf welchem das organische Band
zwischen Gott und Welt beruht, kann bei jenem immanenten Schöpfungsbegriff

nicht als etwas gedacht werden, das Gott und Welt miteinander
gemein hätten, als kein gemeinsames Naturelement ; es ist vielmehr
jenes Band eine bloße Beziehung ursächlicher Abhängigkeit, die, weil
eben nur auf seiten der Kreatur in einem realen Novum gründend,
auch nur nach ihrer außergöttlichen Seite sich als reale, ontologische
Beziehung darstellt ; von seiten Gottes dagegen als bloße
Vernunftbeziehung, wobei immerhin das durch sie zwischen Gott und Welt
geschlungene Band sich als echt organisches bewährt, insofern nämlich

jene die Natur mit Gott in Verbindung setzende Beziehung in dem
innersten Sein der Kreatur ihr reales Fundament hat. Der Ausfluß
der Natur aus Gott vollzieht sich demgemäß als überwesentliche,
eminent dynamische Emanation, deren voller Begriff sich nur dann

gewinnen läßt, wenn der Schöpferakt als pneumatischer, als reines
Geisteswirken festgehalten wird. Endlich konstatiert eine Schöpfungstheorie,

nach welcher das schöpferische Agens selbst und dessen

Wirkung, die geschaffene Natur, nicht in der nämlichen Region zu



I82 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

liegen kommen, eben damit das Dasein einer höheren, von geschaffener
Natur wesentlich verschiedenen Sphäre, woraus sich von selbst ergibt,
daß eine etwaige Erhebung geschaffener Natur zu einer, wenn auch
noch so beschränkten Teilnahme an jener höheren Region (wobei die

Möglichkeit einer solchen Erhebung vorerst noch bloße Voraussetzung
bleibt) der Natur gegenüber als etwas schlechthin Höheres, worauf
ihr nicht das geringste Anrecht zusteht, d. h. als Übernatur sich
erweisen würde.

Ii. Die Freiheit Gottes.

Ein Blick auf die höchste, immanente Seinsfülle göttlichen Wesens

ließ uns weiter oben nur eine emanente, oder in einem außergöttlichen
Abbild derselben sich vollziehende Vervielfältigung göttlicher Güte als

denkbar erscheinen. Es ergibt sich aber hieraus noch die weitere
Einsicht, daß der schöpferische Liebeserguß Gottes nach außen nur als

ein durchaus freies Wirken sich vollziehen könne. Denn ist die

immanente Vollkommenheit Gottes überhaupt keiner Steigerung fähig
und kann sie demgemäß auch nicht durch ihre emanente, in der

Schöpfung sich vollziehende Verherrlichung in sich selbst erhöht werden,
so ist die Welt für Gott notwendig etwas, was, unbeschadet seiner

UnVeränderlichkeit und höchsten Vollkommenheit, auch nicht sein

könnte, oder etwas Kontingentes. Die etwaige Vorstellung von einer

Zufälligkeit der Welt bleibt indes durch die obige Darstellung
hinreichend ausgeschlossen, indem wir zwar die Schöpfung als ein wesentlich

freies Gotteswerk erkannten, dafür aber doch einen tieferen Grund
in göttlichem Wesen selbst erblickt haben, in der höchsten Energie
der göttlichen Selbstliebe.

12. Die Wurzel der menschlichen Freiheit.

Wird mit der absoluten Erhabenheit Gottes über geschaffene

Natur, wie sie gerade der immanente Schöpfungsbegriff recht deutlich
hervortreten läßt, die wirkliche Setzung der Welt als ein Werk der

freiesten göttlichen Selbstbestimmung erkannt, so hat in dem
nämlichen Begriff der Übernatürlichkeit und Überwesentlichkeit Gottes, in
welchem der Freiheitscharakter göttlichen Schöpferwirkens wurzelt,
auch die geschöpfliche Freiheit ihre tiefste spekulative Wurzel.

Die natürliche Bestimmung des Menschen ist der Besitz Gottes.
Es wird bei diesem Gedanken selbstverständlich hier einstweilen noch



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 183

abgesehen von der theologischen Streitfrage über die nähere Weise

jener Vereinigung mit dem höchsten Gute, welche der Mensch als sein

natürliches Endziel anstrebt. Mit dieser Bestimmung des Menschen

zum Besitze Gottes eröffnet sich für ihn eine höhere Teleologie, als sie

für die übrige Natur besteht. Denn der natürlichen Fähigkeit, Gott
zu besitzen, entspricht in dem Menschen eine natürliche Sehnsucht
nach ihm als dem höchsten Gute, ein geheimer Zug nach Gott hin.
Dieser Zug nach Gott hin ist für den geschaffenen Geist das Nämliche, was
die göttliche Selbstliebe für den göttlichen Willen ist, der geheime Hebel,
die treibende Kraft seines Wollens. Indem also die göttliche Selbstliebe
dem Menschen die Empfänglichkeit für das höchste Gut erteilt und
eine nur durch den Besitz desselben zu stillende Sehnsucht einflößt,
entfaltet sie eine eminent subjektive Energie und macht ihr eigenstes

geheimstes Bewegungsprinzip, welches in der unendlichen Anziehungskraft

göttlicher Güte liegt, auch zu jenem des geschöpflichen Wollens.
Es ist zwar Gott als das höchste Gut, das gemeinsame Endziel

aller geschöpflichen Wirksamkeit, da nach der Lehre der Heiligen
Schrift Gott alles seiner selbst willen gemacht hat, und daher alles

außergöttliche Leben und Weben, als das Werk Gottes, nur seinetwegen

besteht und sich entfaltet ; aber die nicht geistige, blinde

Naturtätigkeit hat eben doch nur die nächste und unmittelbare
Bestimmung, eine bestimmte äußere Nachbildung göttlicher Güte in der

Peripherie zu verwirklichen ; sie läuft nicht unmittelbar aus ins Zentrum,
wie es die Geisteswirksamkeit tut, die allein in dem Besitze Gottes
ihren Sabbat feiert. Es ist daher ein Vorrecht des Geistes, in Gott
sein unmittelbares Endziel zu haben, und hier gerade gründet seine

Freiheit, insoweit der geschaffene Geist kraft der Erhabenheit seiner

Bestimmung durch keine geschaffene Güte dergestalt gefesselt werden

kann, daß es ihm unmöglich würde, sie auch nicht anzustreben oder

etwas Anderem den Vorzug zu geben. Deshalb ist auch jeder Gegenstand,

der nicht Gott ist, an sich für den Menschen etwas Gleichgültiges,
das von ihm gewollt werden kann oder auch nicht. Denn die göttliche
Güte, welcher allein gegenüber sich der Mensch nicht gleichgültig
verhalten kann, ist ja in keinem geschaffenen Gut auf vollkommene,
adäquate Weise ausgeprägt.

Gerade das natürliche Bestimmtsein des geschöpflichen Willens, das

Eine mit Notwendigkeit zu wollen, gibt ihm allem Anderen gegenüber
das Vermögen der Selbstbestimmung. Die reale Freiheit des Menschen

oder der tiefere Grund jener in der Möglichkeit einer Wahl sich



184 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

bekundenden formalen und empirischen Freiheit liegt in der Erhabenheit

seiner teleologischen Bestimmung. Gleichwie also die göttliche
Schöpferfreiheit in der höchsten, mit seiner eminenten Seinsfülle
gegebenen Notwendigkeit Gottes wurzelt, ebenso hat der geschaffene Wille
in der ihm notwendigen und angeborenen Sehnsucht nach dem höchsten
Gut (der noch unbewußten Gottesliebe) eine Oberherrschaft über alle
anderen Güter und die Macht, sich dieselben dienstbar zu machen
und zur Erreichung seines Endziels zu gebrauchen. Es kann demnach

die menschliche Freiheit begriffen werden als ein allerdings bedingter,
durch die geschöpfliche Seinsweise beschränkter Mitgenuß der souveränen

Unabhängigkeit göttlicher Seinsfülle, und ist die Wirkung der menschlichen

Freiheitsentscheidung als eine zweite Schöpfung zu denken. Weil
Gott die Güte selbst ist, ist er nicht allein die erste Ursache eines

jeden außergöttlichen Guts, sondern wirkt auch alle seine Werke mit
Freiheit ; und weil der Mensch kraft seiner teleologischen Beziehung
auf Gott nur in ihm eine Befriedigung seiner Sehnsucht findet, sein

Wille durch kein geringeres als das göttliche Gut nach irgend welcher
Seite hin determiniert werden kann : deshalb ist er selbst der Schmied
seines Glückes, in dem ihm angewiesenen Kreise der Schöpfer seines

eigenen Schicksals. Die Freiheitswirksamkeit des Menschen, wie sie

sich nach und nach im Verlauf seines Zeitlebens entfaltet, bildet einen

zweiten Schöpfungszyklus, in welchem jeder Mensch einen bestimmten,
ihm zur Ausführung anvertrauten Teil des Weltplans zu verwirklichen
berufen ist.

Die Frucht der hier gewonnenen Einsicht ist ein echt organischer

Freiheitsbegriff. Dieser setzt die Überwindung eines doppelten Gegensatzes

voraus, die Vermittlung einer zweifachen Einseitigkeit. Bei
all ihrer sonstigen Divergenzen nämlich kommen die deterministische
und die dualistische Weltanschauung wenigstens darin überein, daß

sip beide die Ökonomie menschlicher Freiheit zu einem schlechten

Mechanismus herabsetzen. Der organische Begriff der Freiheit liegt
in der höheren Mitte.

13. Der Determinismus.

Daß der Mensch durch die jeweiligen Umstände, in denen er sich

gerade findet, unfehlbarerweise in einer bestimmten Richtung des

Handelns determiniert werde, davon kann bei dem eben von uns
entwickelten Freiheitsbegriff schlechterdings nicht mehr die Rede sein.
Denn schon die wesentliche teleologische Bestimmung des Menschen,



Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik 185

sowie der dieser entsprechende, mit menschlichem Wollen als dessen

geheimnisvoll treibende Kraft innigst verwobene, natürliche Sehnsuchtsdrang

geschaffenen Geistes liefern den tieferen spekulativen Erklärungsgrund

dafür, daß kein geschaffenes Gut menschlichem Willen gegenüber
eine Anziehungskraft zu betätigen imstande ist, welcher zu
widerstehen jener nicht irgendwie die Macht besäße. Auch ohne die Annahme
einer Präexistenz der Seelen ist in der menschlichen Willensentscheidung
ein außer- oder besser neben-zeitliches Moment miteingeschlossen, durch
welches jene gewissermaßen in der Ewigkeit steht. Diese ihre
außerzeitliche Gründung verdankt menschliche Freiheit der in letzterer
selbst, innerhalb der subjektiven Sphäre, ihre ethische Energie entfaltenden

göttlichen Selbstliebe. Damit gewinnt das menschliche Freiheitswirken,

insoweit dies überhaupt menschliche Beschränktheit zuläßt,
einen Anteil an dem Adel des nämlichen Motivs, durch welches das

göttliche Schöpferwalten gerade als ein durchaus freies sich gestaltet.
Gleichwie die wirkliche Entfaltung der göttlichen Schöpferkraft eben

deshalb eine freie göttliche Tat ist, weil sie ihren Hebel ausschließlich
in der eigenen Güte Gottes hat und nicht in der Begierde nach
irgendwelchem außergöttlichen Gut, gerade so ist auch die Freiheit des

menschlichen Wollens durch dessen innerste Triebkraft verbürgt, als

welche von einer organischen Freiheitslehre die eigene Güte Gottes

begriffen wird.

14. Die einseitig dualistische Weltansicht.
•

Die Wurzel und stete Gewähr der menschlichen Freiheit liegt
also in der teleologischen Bestimmung des Menschen, näher in der mit
letzterer gegebenen innigeren Beziehung seines ganzen Wollens auf

Gott, das höchste Gut. In der Verkennung dieser Wahrheit liegt der

Wurzelirrtum der pelagianischen, sowie jeder Gott und Geschöpf
unvermittelt auseinander haltenden, einseitig dualistischen Weltansicht. Um
dem menschlichen Freiheitswirken das Moment der Selbstbestimmung
zu wahren, isoliert jene Anschauung so viel als möglich die freiheitliche

Tätigkeit des Menschen von der Einwirkung Gottes. Aber gerade je
inniger und dynamischer die menschliche Freiheitsentscheidung mit
dem göttlichen Schöpferwalten verschlungen ist und je tiefer jene in
einem nach außen strebenden Erguß der göttlichen Selbstliebe wurzelt,
desto unmittelbarer und inniger gestaltet sich das Band, durch welches

der Mensch mit dem Urquell der Freiheit, dem Übermaß göttlicher
Seinsfülle in Verbindung steht, und auf desto festerer Grundlage ruht



186 Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik

seine eigene Freiheit. Die dualistische Weltanschauung bekennt sich

zu einer einseitig formalen Freiheitslehre ; sie verwechselt das Wesen

der menschlichen Freiheit mit der empirischen Erscheinung dieses

Wesens und meint daher, es sei die Sache schon abgetan mit dem

empirischen Moment der Selbstbestimmung oder dem bloßen
Wahlvermögen. Weil in dem Begriff der menschlichen Freiheit einseitig
den subjektiven Faktor ins Auge fassend, versteht sie es nicht, das

menschliche Freiheitswirken als ein organisches Glied einzufügen in
das System der Weltordnung. Wo nämlich diese noch begriffen wird
als unter der Leitung eines von der Welt selbst verschiedenen persönlichen

Gottes stehend — und gerade diese Unterordnung ist ein Prüfstein
für die theistische Reinheit einer philosophischen Weltanschauung —, da

läßt sich die menschliche Freiheit nur mittelst der weiter oben von uns

vollzogenen dynamischen Verschlingung in ein organisches Verhältnis
der Unterordnung zu dem göttlichen Weltlenker bringen. Kann also

der hier bekämpfte dualistische Standpunkt in dem eigensten innersten
Wesen menschlicher Freiheit keinen Anknüpfungspunkt finden für ein

derartiges, echt organisches Vermittlungsband göttlicher und menschlicher

Kausalität, so bleibt ihm nur noch Raum übrig für eine wenigstens
äußerliche mechanische Unterordnung der theistisch als causa secunda

zu denkenden geschöpflichen Freiheit unter die göttliche Oberhoheit.

(Fortsetzung folgt.)


	Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik : die Plastik des Sittlichen

