Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Individuum und Gemeinschaft bei Agidus Romanus
Autor: Eichinger, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762579

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Individuum und Gemeinschaft
bei Agidius Romanus.

Von Joseph EICHINGER, Passau.

P. Edelbert Kurz forderte mit seinem Buch «Individuum und
Gemeinschaft » beim hl. Thomas von Aquin viele Gegner auf den
Plan. In der «Scholastik » [Jhrg. IX, H. 1] erschien ein Aufsatz :
« Gemeinnutz vor Eigennutz», der das Problem bei Remigius von
Florenz untersucht, um dadurch vielleicht auch eine Klirung bei
Thomas, dessen Schiiler Remigius ja ist, herbeizufithren. Am Schlusse
regt der Verfasser eine allgemeine Untersuchung bei den Zeitgenossen
des Aquinaten an.

Unser Aufsatz soll ein Versuch in dieser Linie sein; er gilt
Agidius Romanus, einem der hervorragendsten Schiiler des hl. Thomas.
Das Problem als solches bringt er wenig vorwiirts.

Agidius wendet durchgehend das Bild vom Ganzen und vom
Teil auf Individuum und Gemeinschaft an ; wir stellen also zuniichst
klar, wie unser Autor das Verhiltnis von pars und totum auffalt.
Am ausfiihrlichsten spricht er sich hieriiber in den Quodlibeta aus ;
er behandelt da ex professo die Irage, ob wir Gott mehr liecben miissen
als uns selber, und fiihrt als zweiten Grund hiefiir an, daB der Teil
das Ganze mehr lieben mul} als sich selbst : « Es ist namlich natiirlich,
dall der Arm sich fiir den Schutz des Ganzen und die Erhaltung des
Hauptes der Gefahr aussetzt; in ipsis enim membris nostris hanc
legem esse impressam ex instinctu naturae percipimus, quod partes
se exponunt periculo et morti pro defensione totius. Das wire nicht
der Fall, wenn es den Teilen nicht natiirlicherweise eingegeben wiire,
dal sie das Ganze mehr lieben als sich selber. ... Es ist natiirlich,
daB die Kreatur Gott mehr lieben muf} als sich selbst. Illa igitur verba
philosophi in Eth. amicabilia, quae sunt ad alterum, venerunt ex ami-
cabilibus quae sunt ad nos ipsos, intelligendum est de amore partis
ad partem. Nam amicabilia unius partis ad aliam surrexerunt ex ami-
cabilibus, quae sunt ad seipsam. Non autem intellegendum est de
amore partis ad totum, da der Teil das Ganze mehr liecben mul} als



Individuum und Gemeinschaft bei Agidius Romanus 161

sich selber » [quodl. IV, q. 14]. Zwischen Teil und Ganzem wird hier
ein grundsatzlicher Unterschied gemacht; der aristotelische Satz :
amicabilia quae sunt ad alterum venerunt ex amicabilibus quae sunt
ad nos ipsos wird auf die Teile unter sich beschrinkt, wihrend zwischen
Teil und Ganzem eine ganz andere Ordnung herrscht. Alle Ichbezogen-
heit der Liebe ist in diesem Fall fiir Agidius aufgehoben. Thomas
dagegen hilt die These des Aristoteles auch fiir das Verhiltnis von
Teil und Ganzem aufrecht, gibt ihr aber allerdings eine tiefere Begriin-
dung. Dal der Teil das Ganze mehr liebt als sich, das ist nach den
ausdriicklichen Worten des Agidius ein Naturgesetz : hanc legem esse
impressam ex instinctunaturae percipimus membrisnostris. Daher opfern
sich die Teile zum Schutze des Ganzen. Hiemit scheint unser Autor klar
eine Wesensverschiedenheit, eine differentia formalis, beider anzudeuten.

Daneben betont Agidius auch die Wichtigkeit der Teile, vor allem
der partes principales: «Quia ex imperfectione partium et maxime
principalium resultat imperfectio totius» [de reg. princ. II, I, 6]. Im
Zusammenhang bezieht sich diese Stelle auf die kinderlose IFamilie.
Es erhellt daraus, daB3 das Ganze ohne die Teile nicht existieren kann.
Wenn sie einen Fehler haben, so geht dieser auch auf das Ganze {iber.
Das Ganze hat also ein Interesse daran, daBl seine Teile moglichst
vollkommen sind, weil eben die eigene Vollkommenheit von der Voll-
kommenheit der Teile abhingt.

Diese Vorstellungen iibertrigt nun Agidius Romanus auf das
Verhiltnis von Individuum und Gemeinschaft : « Immer mull man
das bonum commune dem bonum privatum vorziehen ; es ist nimlich
natiirlich, dal} sich der Teil fiir das Ganze der Gefahr aussetzt ... ent-
gegen der natiirlichen Ordnung also handelt jeder Biirger, der sich
nicht fiir die Verteidigung des Vaterlandes der Gefahr aussetzt» [de
reg. princ. 111, I, 14]. Hier wird der Biirger mit dem Teil gleichgesetzt,
der sich fiir das Ganze hinopfern mul}, wenn dasselbe in Gefahr sich
befindet. Wenn das totum hier nur als Summe der Teile gedacht
wire, konnte man wohl nicht verlangen, dall der einzelne fiir die Er-
haltung dieser Summe sein Leben liBt, da er allen iibrigen gleich-
berechtigt gegeniiberstehen wiirde und keine Verpflichtung und Verant-
wortung fiir sie hitte. Ein anderes Mal wird pars sogar auf den Konig
bezogen, der sich fiir das ihm anvertraute bonum gentis totaliter ein-
setzt [de reg. princ. I, I, 14; I, I, 3]. Wie der einfache Biirger, so
bedeutet also auch der Konig gegeniiber dem beide iiberragenden
bonum gentis wenig.

Divus Thomas. 1L



162 Individuum und Gemeinschaft bei Agidius Romanus

Noch deutlicher ist die Uberlegenheit des bonum commune da-
durch begriindet, dal} es die Garantie fiir das bonum privatum bildet :
« Ubi requiritur magis ratio bonitatis, ibi esse debet magis principalis
et magis intensus amor. In bonis autem divinis et in bonis communi-
bus magis requiritur ratio bonitatis quam in privato bono. Modus
ergo quod quilibet debet esse amativus, est ut primo et principaliter
diligat bonum divinum et commune. Nam in bono divino magis habet
esse bonitatis uniuscuiusque quam etiam in semetipso. Bonum enim
divinum est conservativum boni nostri. ... Et quia bonum commune
est divinius quam singulare ut dicitur 1. Eth. et quia in communi bono
includitur bonum privatum. ... Hoc ergo modo quoslibet homines
decet esse amativos, ut primo et principaliter diligant bonum divinum
et commune : ex consequenti vero bonum proprium et privatum »
[de reg. princ. I, ITI, 3]. Agidius stellt hier zwar nicht ausdriicklich
die Frage, ob das Ganze von der Summe seiner Teile verschieden sei ;
man kann aber die ganze Stelle schwer anders verstehen, da man die
ratio bonitatis nicht als Gradunterschied fassen kann. Das bonum
commune wird hier in einem Atemzug mit dem bonum divinum genannt.
Nichst Gott findet sich die ratio bonitatis im bonum commune, wie
Agidius auch an anderer Stelle bemerkt: « Eoquod bonum quanto
communius, tanto divinius : omne enim bonum in commune reductum
(secundum Boéthium) pulchrius elucescit » [de reg. princ. II, III, 6].
Daher miissen wir das bonum commune natiirlicherweise mehr lieben
als uns selber, in ihm lieben wir zugleich auch uns mit, denn in bono
communi includitur bonum privatum. Was vom bonum divinum
ausgesagt wird, nimlich, dal es conservativum boni nostri sei, diirfen
wir dem engen Zusammenhang zufolge auch auf das bonum commune
anwenden. In ihm ist das bonum privatum schon mitgegeben und er-
hialt dadurch zugleich seine letzte Sicherung.

Der vir bonus erstrebt daher mehr das bonum commune als sein
eigenes bonum, weil es gottlicher, divinius, ist als irgend ein anderes
Gut [de reg. princ. I1I, II, 6]. Im bonum commune kommt eben mehr
die ratio bonitatis zum Ausdruck.

Alle guten Biirger sind fiir das bonum commune bedeutsam, am
wichtigsten die Regierenden, die partes principales : « Nam sicut sanitas
corporis naturalis dependet ex sanitate omnium membrorum et maxime
ex sanitate cordis et membrorum principalium, eo quod cor et princi-
palia membra habent influere in alia et rectificare ipsa : sic bonitas
regni dependet ex bonitate omnium civium, maxime tamen ex iis



Individuum und Gemeinschaft bei Agidius Romanus 163

qui principantur et dominantur in regno [de reg. princ. II, II, 2].
Daher miissen bei Gefahr vor allem die Glieder gerettet werden, a qui-
bus principaliter dependet salus corporis, ne totum corpus pereat
[de reg. princ. I, III, 3].

Die Gesetze miissen immer im bonum commune ihre Begriindung
finden, niemals diirfen sie durch das bonum privatum veranlaf3t sein,
cum bonum commune sit divinius quam bonum privatum et bonum
privatum ordinetur ad ipsum, weil das bonum commune mehr «den
Charakter des Zieles» hat. ... «Immo quia bonum privatum non
habet rationem boni nisi ut ordinetur ad bonum commune » [de reg.
princ. ITI, TI, 26]. Stirker kann man wirklich das Ubergewicht des
bonum commune nicht mehr betonen ; mit diesem Satz scheint Agidius
fast den Wert der individuellen Personlichkeit zu leugnen. Das bonum
privatum mubl auf das bonum commune hingeordnet sein, sonst verliert
es den Charakter des bonum iiberhaupt ; es ist folglich mit dem bonum
commune nicht gleichberechtigt, sondern mul} sich diesem unter-
ordnen, es mull mit ihm iibereinstimmen. Von diesem Boden aus
argumentiert Agidius auch gegen die Templer, dal sie als pars nicht
mit der Kirche iibereinstimmen, sondern immer Vorrechte haben
wollten : « Et quia pars ex toto et ex ordine ad totum habet quandam
pulchritudinem ... turpis est illa pars universo suo non congruens.
Qui vero nolunt aliis communicare et volunt exempti, nolunt vivere
vita civili ... et si sunt pars ecclesiae, non sunt pars conveniens suo
toti» [contra Exemptos, 26]. Der Teil empfangt also seine Schoénheit
dadurch, daB er sich dem Ganzen einordnet.

Ein Ubeltiter wird bestraft oder getitet, weil er das bonum com-
mune gefihrdet. Ein solches Glied wird entfernt, ne totum corpus
pereat [de reg. princ. I1I, TI, 24]. Die Strafgewaltsteht nur der voll-
kommenen Gemeinschaft des Staates, nicht dem einzelnen zu [de reg.
princ. IIT, II, 27].

Auch wenn bonum commune und bonum privatum material
identisch sind, so iiberragt doch das eine das andere, weil sie eben
irgendwie wesensmilig verschieden sind : « Si idem est bonum gentis
et unius singularis personae semper divinius et excellentius est bonum
gentis quam unius secundum 1. Eth.» [Sent. IT d. 11 q. 1 a. 3]. Jeder
Gradunterschied ist damit ausgeschlossen. Im Zusammenhang handelt
es sich um die Aufgaben der verschiedenen Engelgruppen. Nur die
cinfachen Engel werden zum Dienst einer Einzelperson abgeordnet,
alle iibrigen dienen dem bonum multitudinis. Wenn nun auch das



164 Individuum und Gemeinschaft bei Agidius Romanus

Gut, das in Frage steht, das gleiche ist, treten doch verschiedene
Engel in Funktion, weil eben das bonum commune gottlicher ist.

An all diesen Stellen wird implicite ein Wesensunterschied zwischen
bonum commune und bonum privatum ausgesprochen, beide unter-
scheiden sich nicht der Quantitdt nach, sondern qualitativ. Das bonum
commune ist eben als organisches totum gedacht, dem die Teile ein-
und untergeordnet sind. Sie kénnen nicht in Gegensatz zu jenem
treten ohne des Bonum-Charakters verlustig zu gehen. Wichtig ist
hier noch die Iehre vom duplex ordo, die von Aristoteles und
Thomas her bekannt ist, weil sie am besten diese organische Unter-
und Uberordnung deutlich macht : « Duplex est ordo in universo.
Unus est totius universi ad Deum sicut totius exercitus ad ducem :
alius est partium universi ad invicem secundum quod se iuvant ad
invicem : sicut partium exercitus ad invicem, sicut una pars aliam
partem iuvat. Ordo autem totius ad Deum est ordo primarius ; ordo
autem partium universi ad invicem est ordo secundarius ; Est enim
hic ordo propter ordinem primarium, ut propter ordinem totius ad
Deum. Deus est ergo finis operis principalis et in eo principaliter
tendit totum universum ; sed homo est finis secundarius : prout partes
aliae universi ordinantur in utilitatem huius partis quae est homo »
[Sent. IT d. 1 p. IT q. 1 a. 4]. Wir kommen sicher der Vorstellung des
Agidius vom Universum am nichsten, wenn wir das Bild vom Organis-
mus zu Hilfe nehmen. [Agidius vergleicht ja selbst den Staat wie jede
andere Gemeinschaft einmal sehr ausfiihrlich mit einem animalischen
Korper : « Quodlibet enim regnum et quaelibet congregatio assimilatur
cuidam corpori naturali» [de reg. princ. I, II, 11]). Nichts steht in
diesem Organismus fiir sich ; das Hohere begieift das Niedere in sich ;
es herrschen zwei wesensverschiedene ordines, der ordo ad invicem zu
den gleichberechtigten Teilen derselben Stufe und der ordo ad ducem
zum iibergeordneten Gut. Der Satz homo est finis secundarius scl.
universi konnte auf den ersten Blick sehr individualistisch wirken, wird
aber sofort erklirt prout partes aliae universi ordinantur in utilitatem
huius partis, quae est homo. Es wird also ausdriicklich betont, dal
der Mensch auch hier nicht absolut fiir sich steht, sondern Teil des
Universums ist und daB ihm als solchem die untergeordneten Teile
dienen. Noch klarer fiir diese gegenseitige Unterordnung spricht
folgende Stelle : Duplex est bonum, ducis et ordinis; totum ergo
universum et quaelibet pars universi est quoddam bonum ordinis,
id est quoddam bonum ordinatum ad aliud bonum ipsum autem bonum



Individuum und Gemeinschaft bei Agidius Romanus 165

divinum est sicut bonum ducis, quia ipse est dux et princeps universi
[Sent. TI d. 9 q. 1 a. 2]. Im Universum ist also jedes Gut auf ein
anderes hingeordnet, alles hingt in einer groBen Ordnung zusammen
und ist auf einander bezogen.

Es bleibt nur noch iibrig einige Stellen zu untersuchen, die man
vielleicht individualistisch deuten konnte. 1609 erschien in Koln ein
Physikkommentar zum Gebrauch an den Jesuitenschulen. Hier wird
im Anschlul an Arist., Phys. lib. I, cap. 2, 185 b, in mehreren
Quistionen eingehend die Frage untersucht, ob das Ganze von der
Summe seiner Teile verschieden sei. Agidius erscheint dabei in der
Reihe derer, die diese Frage verneinen; man stiitzt sich dabei auf
Sent. IIT d. 2 q. 2 p. IT a. 2. Bei seiner stark antiindividualistischen
Einstellung, wie wir sie bis jetzt kennen gelernt haben, ist das von
vorneherein nicht recht wahrscheinlich. An der angefiihrten Stelle
handelt es sich um die Frage, ob Christus die Menschheit mediante toto
oder mediantibus partibus angenommen habe. Es heillit da : « Natura
id est naturali intelligentia primum intellegitur unitum partibus origi-
naliter et in fieri, quia hoc modo partes praecedunt totum et medianti-
bus partibus intellegimus factum esse unionem ad totum, perfectione
vero et complemento prius natura id est naturali intelligentia facta
fuit unio ad totum et mediante toto ad partes, quia hoc modo totum
praecedit partes ... constitutione, resolutione, causalitate partes prae-
cedunt totum ... constituentia sunt priora constituto ... in partes
resolvitur totum ... partes sunt causa totius ... totum est prius
partibus perfectione, intentione et operatione ... in natura secundum
intentionem agentis totum est prius partibus . .. totiattribuitur operatio,
non parti [Sent. III d. 2 q. 2 p. IT a. 2]. Es ist eigentlich nicht recht
ersichtlich, worauf sich die angefiihrte These griindet ; man koénnte
hochstens an den Satz denken partes sunt causa totius. Dall wir das
aber nicht absolut verstehen diirfen, mag uns Thomas von StraBburg,
einer der besten Schiiler des Agidius, zeigen ; in seinem Sentenzen-
kommentar schlieBt sich Thomas von Strallburg sehr eng an seinen
Meister an : « Quamvis factione completiva partes dicantur fieri factione
totius ut patet (per phil. 7. Metaph. 1035 b) originaliter tamen et
incomplete factio partium in aliquo peiori naturae praecedit factionem
totius » [Thomas von StraBburg, Sent. IIT d. 2 q. 2 a. 3]. Wir sehen
also, dafl hier eigentlich nichts anderes zu Grunde liegt als die gut
scholastische Lehre, daB3 die Teile ordine executionis frither sind als
das Ganze, wihrend das Ganze ordine intentionis friiher ist als die



166 Individuum und Gemeinschaft bei Agidius Romanus

Teile, was auch schon Aristoteles lehrt [Metaphysik, lib. 7, 1035 b].
Damit ist die Handhabe genommen diesen Satz individualistisch zu deuten.
Weiter lesen wir bei Agidius folgende Stelle iiber das Verhiiltnis
von Teil und Ganzem : « Quaelibet pars in se accepta magis est alia
a toto quam sit eadem toti. Si enim omnes partes simul sumerentur
dubium forte esset utrum omnes partes sic sumptae essent eaedem
toti : sumendo tamen quamlibet partem sigillatim in se, non est dubium
quamlibet partem sic sumptam magis esse aliam a toto quam eandem
toti» [Phys.-Com. lib. 7, lect. 1, zu Arist., Phys., lib. 7 cap. 1, 242 a).
Hier steht eigentlich zur krage, ob der einzelne Teil vom Ganzen
verschieden sei. Ganz nebenbei erwihnt Agidius: « Wenn man alle
Teile zusammennihme, wiirde es vielleicht zweifelhaft sein, ob sie
nicht, so genommen, dem Ganzen gleich wiren». Er geht auf die
ganze Frage nicht nédher ein, schiebt sie vielmehr von sich, er will
dariiber nichts entscheiden. Die ganze Art der Formulierung macht
es vielmehr wahrscheinlich, daB er diese These sich nicht zu eigen macht.
Zu Arist., Phys. lib. 4, cap. 5, 212 b, bemerkt Agidius : « Dicendum
quod es ridiculum dicere omnes partes mutare locum et tamen totum
non mutare locum, cum totum non videatur esse aliud quam omnes
partes » [Physik-Com., lib. 4, lect. 8]. Hier steht allerdings klar und
deutlich ausgesprochen, daBl das Ganze die Summe seiner Teile dar-
stellt. Aber es ist hier wohl zu beachten, dall wir es mit rein physi-
kalisch mechanischen Betrachtungen zu tun haben. Man darf daher
von dieser Stelle aus keine Schliisse ziehen auf die Meinung des
Agidius Romanus iiber das Verhiltnis von Individuum und Gemein-
schaft, da es sich dabei um zu grundverschiedene Dinge handelt.

Wir gewinnen folgendes Ergebnis: An allen angefiithrten Stellen
stoBen wir auf eine starke Uberbetonung der Gemeinschaft, die Person-
lichkeitsrechte des Individuums finden wir dagegen niemals gegeniiber
der Gemeinschaft verteidigt. Ohne jede Einschrinkung gebraucht
Agidius pars und totum von Individuum und Gemeinschaft ; wie der
Teil zum Ganzen, so steht das Individuum zur Gemecinschaft. Eine
nihere Abgrenzung der beiderseitigen Rechte finden wir nirgends, so
fehlt bei ihm vor allem die so wichtige Unterscheidung des «si codem
genere» vollig, die bei Thomas erst eine befriedigende Losung ermoglicht.
Damit gewinnt man den Eindruck, daB Agidius Romanus die Spannung
Individuum und Gemeinschaft bei weitem nicht so stark fiihlte wie
wir, sonst wire er sicherlich diesen IFragen ausfiihrlicher nathgcgangen.



	Individuum und Gemeinschaft bei Ägidus Romanus

