
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Individuum und Gemeinschaft bei Ägidus Romanus

Autor: Eichinger, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762579

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Individuum und Gemeinschaft

bei Ägidius Romanus.
Von Joseph EICHINGER, Passau.

P. Edelbert Kurz forderte mit seinem Buch « Individuum und
Gemeinschaft » beim hl. Thomas von Aquin viele Gegner auf den

Plan. In der « Scholastik » [Jhrg. IX, H. i] erschien ein Aufsatz :

« Gemeinnutz vor Eigennutz », der das Problem bei Remigius von
Florenz untersucht, um dadurch vielleicht auch eine Klärung bei

Thomas, dessen Schüler Remigius ja ist, herbeizuführen. Am Schlüsse

regt der Verfasser eine allgemeine Untersuchung bei den Zeitgenossen
des Aquinaten an.

Unser Aufsatz soll ein Versuch in dieser Linie sein ; er gilt
Ägidius Romanus, einem der hervorragendsten Schüler des hl. Thomas.
Das Problem als solches bringt er wenig vorwärts.

Ägidius wendet durchgehend das Bild vom Ganzen und vom
Teil auf Individuum und Gemeinschaft an ; wir stellen also zunächst
klar, wie unser Autor das Verhältnis von pars und totum auffaßt.
Am ausführlichsten spricht er sich hierüber in den Quodlibeta aus ;

er behandelt da ex professo die Frage, ob wir Gott mehr lieben müssen
als uns selber, und führt als zweiten Grund hiefür an, daß der Teil
das Ganze mehr lieben muß als sich selbst : « Es ist nämlich natürlich,
daß der Arm sich für den Schutz des Ganzen und die Erhaltung des

Hauptes der Gefahr aussetzt ; in ipsis enim membris nostris banc

legem esse impressam ex instinctu naturae percipimus, quod partes
se exponunt periculo et morti pro defensionc totius. Das wäre nicht
der Fall, wenn es den Teilen nicht natürlicherweise eingegeben wäre,
daß sie das Ganze mehr lieben als sich selber. Es ist natürlich,
daß die Kreatur Gott mehr heben muß als sich selbst. Ilia igitur verba

philosophi in Eth. amicabilia, quae sunt ad alteram, vénérant ex ami-
cabilibus quae sunt ad nos ipsos, intelligendum est de amore partis
ad partem. Nam amicabilia unius partis ad aliam surrexerunt ex ami-
cabilibus, quae sunt ad seipsam. Non autem intellegendum est de

amore partis ad totum, da der Teil das Ganze mehr heben muß als



Individuum und Gemeinschaft bei Ägidius Romanus i6l

sich selber» [quodl. IV, q. 14]. Zwischen Teil und Ganzem wird hier
ein grundsätzlicher Unterschied gemacht ; der aristotelische Satz :

amicabilia quae sunt ad alteram venerunt ex amicabilibus quae sunt
ad nos ipsos wird auf die Teile unter sich beschränkt, während zwischen
Teil und Ganzem eine ganz andere Ordnung herrscht. Alle Ichbezogenheit

der Liebe ist in diesem Fall für Ägidius aufgehoben. Thomas

dagegen hält die These des Aristoteles auch für das Verhältnis von
Teil und Ganzem aufrecht, gibt ihr aber allerdings eine tiefere Begründung.

Daß der Teil das Ganze mehr liebt als sich, das ist nach den

ausdrücklichen Worten des Ägidius ein Naturgesetz : hanc legem esse

impressam ex instinctunaturae percipimusmembris nostris. Daher opfern
sich die Teile zum Schutze des Ganzen. Hiemit scheint unser Autor klar
eine Wesensverschiedenheit, eine differentia formalis, beider anzudeuten.

Daneben betont Ägidius auch die Wichtigkeit der Teile, vor allem
der partes principales : « Quia ex imperfectione partium et maxime

principalium résultat imperfectio totius » [de reg. princ. II, I, 6], Im
Zusammenhang bezieht sich diese Stelle auf die kinderlose Familie.
Es erhellt daraus, daß das Ganze ohne die Teile nicht existieren kann.
Wenn sie einen Fehler haben, so geht dieser auch auf das Ganze über.
Das Ganze hat also ein Interesse daran, daß seine Teile möglichst
vollkommen sind, weil eben die eigene Vollkommenheit von der
Vollkommenheit der Teile abhängt.

Diese Vorstellungen überträgt nun Ägidius Romanus auf das

Verhältnis von Individuum und Gemeinschaft : « Immer muß man
das bonum commune dem bonum privatum vorziehen ; es ist nämlich

natürlich, daß sich der Teil für das Ganze der Gefahr aussetzt

entgegen der natürlichen Ordnung also handelt jeder Bürger, der sich

nicht für die Verteidigung des Vaterlandes der Gefahr aussetzt» [de

reg. princ. III, I, 14]. Hier wird der Bürger mit dem Teil gleichgesetzt,
der sich für das Ganze hinopfern muß, wenn dasselbe in Gefahr sich

befindet. Wenn das totum hier nur als Summe der Teile gedacht

wäre, könnte man wohl nicht verlangen, daß der einzelne für die

Erhaltung dieser Summe sein Leben läßt, da er allen übrigen
gleichberechtigt gegenüberstehen würde und keine Verpflichtung und
Verantwortung für sie hätte. Ein anderes Mal wird pars sogar auf den König
bezogen, der sich für das ihm anvertraute bonum gentis totaliter
einsetzt [de reg. princ. I, I, 14 ; I, I, 3]. Wie der einfache Bürger, so

bedeutet also auch der König gegenüber dem beide überragenden
bonum gentis wenig.

Divus Thomas. 11



IÖ2 Individuum und Gemeinschaft bei Ägidius Romanus

Noch deutlicher ist die Überlegenheit des bonum commune
dadurch begründet, daß es die Garantie für das bonum privatum bildet :

« Ubi requiritur magis ratio bonitatis, ibi esse debet magis principalis
et magis intensus amor. In bonis autem divinis et in bonis communi-
bus magis requiritur ratio bonitatis quam in privato bono. Modus

ergo quod quilibet debet esse amativus, est ut primo et principaliter
diligat bonum divinum et commune. Nam in bono divino magis habet
esse bonitatis uniuscuiusque quam etiam in semetipso. Bonum enim
divinum est conservativum boni nostri. Et quia bonum commune
est divinius quam singulare ut dicitur i. Eth. et quia in communi bono

includitur bonum privatum. Hoc ergo modo quoslibet homines
decet esse amativos, ut primo et principaliter diligant bonum divinum
et commune : ex consequenti vero bonum proprium et privatum »

[de reg. princ. I, III, 3]. Ägidius stellt hier zwar nicht ausdrücklich
die Frage, ob das Ganze von der Summe seiner Teile verschieden sei ;

man kann aber die ganze Stelle schwer anders verstehen, da. man die

ratio bonitatis nicht als Gradunterschied fassen kann. Das bonum

commune wird hier in einem Atemzug mit dem bonum divinum genannt.
Nächst Gott findet sich die ratio bonitatis im bonum commune, wie

Ägidius auch an anderer Stelle bemerkt : « Eoquod bonum quanto
communius, tanto divinius : omne enim bonum in commune reductum
(secundum Boëthium) pulchrius elucescit » [de reg. princ. II, III, 6].
Daher müssen wir das bonum commune natürlicherweise mehr lieben
als uns selber, in ihm lieben wir zugleich auch uns mit, denn in bono
communi includitur bonum privatum. Was vom bonum divinum
ausgesagt wird, nämlich, daß es conservativum boni nostri sei, dürfen
wir dem engen Zusammenhang zufolge auch auf das bonum commune
anwenden. In ihm ist das bonum privatum schon mitgegeben und
erhält dadurch zugleich seine letzte Sicherung.

Der vir bonus erstrebt daher mehr das bonum commune als sein

eigenes bonum, weil es göttlicher, divinius, ist als irgend ein anderes

Gut [de reg. princ. III, II, 6], Im bonum commune kommt eben mehr
die ratio bonitatis zum Ausdruck.

Alle guten Bürger sind für das bonum commune bedeutsam, am
wichtigsten die Regierenden, die partes principales : « Nam sicut sanitas

corporis naturalis dependet ex sanitate omnium membrorum et maxime
ex sanitate cordis et membrorum principalium, eo quod cor et princi-
palia membra habent influere in alia et rectificare ipsa : sic bonitas
regni dependet ex bonitate omnium civium, maxime tarnen ex iis



Individuum und Gemeinschaft bei Ägidius Romanus 163

qui principantur et dominantur in regno [de reg. princ. II, II, 2].
Daher müssen bei Gefahr vor allem die Glieder gerettet werden, a qui-
bus principaliter dependet salus corporis, ne totum corpus pereat
[de reg. princ. I, III, 3].

Die Gesetze müssen immer im bonum commune ihre Begründung
finden, niemals dürfen sie durch das bonum privatum veranlaßt sein,

cum bonum commune sit divinius quam bonum privatum et bonum

privatum ordinetur ad ipsum, weil das bonum commune mehr « den

Charakter des Zieles » hat. « Immo quia bonum privatum non
habet rationem boni nisi ut ordinetur ad bonum commune » [de reg.
princ. III, II, 26]. Stärker kann man wirklich das Übergewicht des

bonum commune nicht mehr betonen ; mit diesem Satz scheint Ägidius
fast den Wert der individuellen Persönlichkeit zu leugnen. Das bonum

privatum muß auf das bonum commune hingeordnet sein, sonst verliert
es den Charakter des bonum überhaupt ; es ist folglich mit dem bonum

commune nicht gleichberechtigt, sondern muß sich diesem
unterordnen, es muß mit ihm übereinstimmen. Von diesem Boden aus

argumentiert Ägidius auch gegen die Templer, daß sie als pars nicht
mit der Kirche übereinstimmen, sondern immer Vorrechte haben

wollten : « Et quia pars ex toto et ex ordine ad totum habet quandam
pulchritudinem turpis est illa pars universo suo non congruens.
Qui vero nolunt aliis communicare et volunt exempti, nolunt vivere
vita civili et si sunt pars ecclesiae, non sunt pars conveniens suo

toti » [contra Exemptos, 26]. Der Teil empfängt also seine Schönheit

dadurch, daß er sich dem Ganzen einordnet.
Ein Übeltäter wird bestraft oder getötet, weil er das bonum

commune gefährdet. Ein solches Glied wird entfernt, ne totum corpus
pereat [de reg. princ. III, II, 24]. Die Strafgewalt steht nur der
vollkommenen Gemeinschaft des Staates, nicht dem einzelnen zu [de reg.

princ. III, II, 27].
Auch wenn bonum commune und bonum privatum material

identisch sind, so überragt doch das eine das andere, weil sie eben

irgendwie wesensmäßig verschieden sind : « Si idem est bonum gentis
et unius singularis personae semper divinius et excellentius est bonum

gentis quam unius secundum 1. Eth. » [Sent. II d. 11 q. 1 a. 3]. Jeder
Gradunterschied ist damit ausgeschlossen. Im Zusammenhang handelt
es sich um die Aufgaben der verschiedenen Engelgruppen. Nur die
einfachen Engel werden zum Dienst einer Einzelperson abgeordnet,
alle übrigen dienen dem bonum multitudinis. Wenn nun auch das



164 Individuum und Gemeinschaft bei Ägidius Romanus

Gut, das in Frage steht, das gleiche ist, treten doch verschiedene

Engel in Funktion, weil eben das bonum commune göttlicher ist.
An all diesen Stellen wird implicite ein Wesensunterschied zwischen

bonum commune und bonum privatum ausgesprochen, beide
unterscheiden sich nicht der Quantität nach, sondern qualitativ. Das bonum
commune ist eben als organisches totum gedacht, dem die Teile ein-
und untergeordnet sind. Sie können nicht in Gegensatz zu jenem
treten ohne des Bonum-Charakters verlustig zu gehen. Wichtig ist
hier noch die Lehre vom duplex ordo, die von Aristoteles und
Thomas her bekannt ist, weil sie am besten diese organische Unter-
und Überordnung deutlich macht : « Duplex est ordo in universo.
Unus est totius universi ad Deum sicut totius exercitus ad ducem ;

alius est partium universi ad invicem secundum quod se iuvant ad
invicem : sicut partium exercitus ad invicem, sicut una pars aliam

partem iuvat. Ordo autem totius ad Deum est ordo primarius ; ordo

autem partium universi ad invicem est ordo sccundarius ; Est enim
hie ordo propter ordinem primarium, ut propter ordinem totius ad

Deum. Deus est ergo finis operis principalis et in eo principaliter
tendit totum Universum ; sed homo est finis sccundarius : prout partes
aliae universi ordinantur in utilitatem huius partis quae est homo »

[Sent. II d. i p. II q. i a. 4]. Wir kommen sicher der Vorstellung des

Ägidius vom Universum am nächsten, wenn wir das Bild vom Organismus

zu Hilfe nehmen. [Ägidius vergleicht ja selbst den Staat wie jede
andere Gemeinschaft einmal sehr ausführlich mit einem animalischen

Körper : « Quodlibet enim regnum et quaelibet congregatio assimilatur
cuidam corpori naturali » [de reg. princ. I, II, 11]). Nichts steht in
diesem Organismus für sich ; das Höhere begieift das Niedere in sich ;

es herrschen zwei wesensverschiedene ordines, der ordo ad invicem zu
den gleichberechtigten Teilen derselben Stufe und der ordo ad ducem

zum übergeordneten Gut. Der Satz homo est finis sccundarius sei.

universi könnte auf den ersten Blick sehr individualistisch wirken, wird
aber sofort erklärt prout partes aliae universi ordinantur in utilitatem
huius partis, quae est homo. Es wird also ausdrücklich betont, daß

der Mensch auch hier nicht absolut für sich steht, sondern Teil des

Universums ist und daß ihm als solchem die untergeordneten Teile
dienen. Noch klarer für diese gegenseitige Unterordnung spricht
folgende Stelle : Duplex est bonum, ducis et ordinis ; totum ergo
Universum et quaelibet pars universi est quoddam bonum ordinis,
id est quoddam bonum ordinatum ad aliud bonum ipsum autem bonum



Individuum und Gemeinschaft bei Ägidius Romanus 165

divinum est sicut bonum ducis, quia ipse est dux et princeps universi
[Sent. II d. 9 q. 1 a. 2]. Im Universum ist also jedes Gut auf ein

anderes hingeordnet, alles hängt in einer großen Ordnung zusammen
und ist auf einander bezogen.

Es bleibt nur noch übrig einige Stellen zu untersuchen, die man
vielleicht individualistisch deuten könnte. 1609 erschien in Köln ein

Physikkommentar zum Gebrauch an den Jesuitenschulen. Hier wird
im Anschluß an Arist., Phys. lib. I, cap. 2, 185 b, in mehreren

Quästionen eingehend die Frage untersucht, ob das Ganze von der

Summe seiner Teile verschieden sei. Ägidius erscheint dabei in der
Reihe derer, die diese Frage verneinen ; man stützt sich dabei auf
Sent. III d. 2 q. 2 p. II a. 2. Bei seiner stark antiindividualistischen
Einstellung, wie wir sie bis jetzt kennen gelernt haben, ist das von
vorneherein nicht recht wahrscheinlich. An der angeführten Stelle

handelt es sich um die Frage, ob Christus die Menschheit mediante toto
oder mediantibus partibus angenommen habe. Es heißt da : « Natura
id est naturali intelligentia primum intellegitur unitum partibus origi-
naliter et in fieri, quia hoc modo partes praecedunt totum et mediantibus

partibus intellegimus factum esse unionem ad totum, perfectione
vero et complemento prius natura id est naturali intelligentia facta
fuit unio ad totum et mediante toto ad partes, quia hoc modo totum
praecedit partes constitutione, resolutione, causalitate partes
praecedunt totum constituents sunt priora constituto in partes-*

resolvitur totum partes sunt causa totius totum est prius
partibus perfectione, intentione et operatione in natura secundum
intentionem agentis totum est prius partibus toti attribuitur operatio,
non parti [Sent. III d. 2 q. 2 p. II a. 2]. Es ist eigentlich nicht recht
ersichtlich, worauf sich die angeführte These gründet ; man könnte
höchstens an den Satz denken partes sunt causa totius. Daß wir das

aber nicht absolut verstehen dürfen, mag uns Thomas von Straßburg,
einer der besten Schüler des Ägidius, zeigen ; in seinem
Sentenzenkommentar schließt sich Thomas von Straßburg sehr eng an seinen

Meister an : « Quamvis factione completiva partes dicantur fieri factione
totius ut patet (per phil. 7. Metaph. 1035 b) originaliter tarnen et

incomplete factio partium in aliquo peiori naturae praecedit factionem
totius» [Thomas von Straßburg, Sent. III d. 2 q. 2 a. 3]. Wir sehen

also, daß hier eigentlich nichts anderes zu Grunde hegt als die gut
scholastische Lehre, daß die Teile ordine executionis früher sind als
das Ganze, während das Ganze ordine intentionis früher ist als die



166 Individuum und Gemeinschaft bei Ägidius Romanus

Teile, was auch schon Aristoteles lehrt [Metaphysik, lib. 7, 1035 b].
Damit ist die Handhabe genommen diesen Satz individualistisch zu deuten.

Weiter lesen wir bei Ägidius folgende Stelle über das Verhältnis
von Teil und Ganzem : « Quaelibet pars in se accepta magis est alia
a toto quam sit eadem toti. Si enim omnes partes simul sumerentur
dubium forte esset utrum omnes partes sie sumptae essent eaedem

toti : sumendo tarnen quamlibet partem sigillatim in se, non est dubium
quamlibet partem sic sumptam magis esse aliam a toto quam eandem

toti» [Phys.-Com. lib. 7, lect. 1, zu Arist., Phys., lib. 7 cap. 1, 242 a].
Hier steht eigentlich zur Frage, ob der einzelne Teil vom Ganzen

verschieden sei. Ganz nebenbei erwähnt Ägidius : « Wenn man alle
Teile zusammennähme, würde es vielleicht zweifelhaft sein, ob sie

nicht, so genommen, dem Ganzen gleich wären ». Er geht auf die

ganze Frage nicht näher ein, schiebt sie vielmehr von sich, er will
darüber nichts entscheiden. Die ganze Art der Formulierung macht
es vielmehr wahrscheinlich, daß er diese These sich nicht zu eigen macht.

Zu Arist., Phys. lib. 4, cap. 5, 212 b, bemerkt Ägidius : « Dicendum

quod es ridiculum dicere omnes partes mutare locum et tarnen totum
non mutare locum, cum totum non videatur esse aliud quam omnes

partes » [Physik-Com., lib. 4, lect. 8]. Hier steht allerdings klar und
deutlich ausgesprochen, daß das Ganze die Summe seiner Teile
darstellt. Aber es ist hier wohl zu beachten, daß wir es mit rein
physikalisch mechanischen Betrachtungen zu tun haben. Man darf daher

von dieser Stelle aus keine Schlüsse ziehen auf die Meinung des

Ägidius Romanus über das Verhältnis von Individuum und Gemeinschaft,

da es sich dabei um zu grundverschiedene Dinge handelt.
Wir gewinnen folgendes Ergebnis : An allen angeführten Stellen

stoßen wir auf eine starke Überbetonung der Gemeinschaft, die
Persönlichkeitsrechte des Individuums finden wir dagegen niemals gegenüber
der Gemeinschaft verteidigt. Ohne jede Einschränkung gebraucht
Ägidius pars und totum von Individuum und Gemeinschaft ; wie der
Teil zum Ganzen, so steht das Individuum zur Gemeinschaft. Eine
nähere Abgrenzung der beiderseitigen Rechte finden wir nirgends, so

fehlt bei ihm vor allem die so wichtige Unterscheidung des « si eodem

genere» völlig, die bei Thomas erst eine befriedigende Lösung ermöglicht.
Damit gewinnt man den Eindruck, daß Ägidius Romanus die Spannung
Individuum und Gemeinschaft bei weitem nicht so stark fühlte wie
wir, sonst wäre er sicherlich diesen Fragen ausführlicher nachgegangen.


	Individuum und Gemeinschaft bei Ägidus Romanus

