
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophische
und nichtphilosophische Weisheit.

Von P. Matthias THIEL 0. S. B., Rom (S. Anselmo).

Über das letzte Ziel der Philosophie gibt schon ihr Name den

ersten Aufschluß. Denn auf Grund seiner Herkunft bedeutet dieser

soviel wie Liebe zur Weisheit. Das Wort Weisheit aber hat dieselbe

Wurzel wie Wissen : in beiden findet sich der gleiche Stamm wie im
lateinischen videre und im griechischen ISeïv. Nach Piaton ist jedes

strenge Wissen erstens wahr, zweitens fest und drittens unmittelbar
auf eine Idee als Gegenstand gerichtet. Diese Ideen sind von Piaton
als für sich seiende Substanzen über der Welt des Werdens gedacht,
aber nicht ohne Beziehung zu ihr. Vielmehr ist alles in dieser nur durch
Teilnahme an ihnen. Dadurch erhält das Wissen auch eine Hinordnung
auf die veränderlichen Dinge, in bezug auf die es die vierte Eigenschaft
hat, ein Erkennen aus der Ursache zu sein. Aristoteles hat die Ideenlehre

Piatons abgelehnt. Trotzdem bekennt auch er sich zu den vier
genannten Wesensmerkmalen des Wissens. Besonderen Wert legt er
auf das letzte. Wissen bedeutet in seiner Philosophie das Erkennen
der Ursache, durch die etwas ist ; jedoch muß die Ursache als solche

erkannt sein, und es muß dem Erkennenden bewußt werden, daß die
Sache sich nicht anders verhalten kann, weil zwischen ihr und jener
Ursache ein innerer Zusammenhang besteht. 1

In der platonischen Philosophie kann noch jedes wahre Wissen

auch Weisheit genannt werden. Eine klare Scheidung der beiden wurde
erst durch die aristotelische Vierursachenlehre möglich. Denn von
nun an konnte man das Wissen in vollkommenes und unvollkommenes
einteilen und den Begriff Weisheit auf das erste einschränken. Das

war für die weitere Entwicklung des Wissenschaftsbegriffes von der

größten Bedeutung ; denn es war der Anfang einer immer größer

1 Vgl. Anal. post. 1. c. 2, 71 b 9.

Divus Thomast 9



130 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

werdenden Aufteilung der Philosophie in eine Vielheit von
Wissenschaften. Aristoteles selbst hat besonders zwischen erster und nicht-
erster Weisheit unterschieden. 1 Die Verehrung, die man allgemein
dem Weisen entgegenbringt, das Wort « weise » weit gefaßt, führt er
auf folgende sechs Vorzüge desselben zurück : Universalität des Wissens,

Ausdehnung dieses Wissens auch auf schwer zu verstehende Dinge,
Sicherheit, Erfassung der Ursachen, Liebe zur Weisheit um ihrer selbst
willen und endlich die Fähigkeit, andere zu leiten. 2 Unter diesen sechs

Eigenschaften des Weisen ist die Kenntnis der Ursachen die wesentlichste.

Denn ohne sie sind die übrigen nicht denkbar. Aber es genügt
nicht, die nächsten Ursachen zu kennen. Vielmehr ist für den Besitz
der Weisheit die Kenntnis einer Ursache um so unentbehrlicher, je
tiefer diese liegt. So tut es der Weisheit eines Menschen keinerlei

Eintrag, wenn er nicht weiß, wie Elektrizität erzeugt wird : das ist
nur Unwissenheit. Glaubt er dagegen, die Elektronen seien die schlechthin

letzte Ursache der Elektrizität und überhaupt der Welt, so ist das

mit der Weisheit nicht mehr vereinbar. Desgleichen liegt keine
Unweisheit darin, wenn jemand den Fürsten oder den Minister nicht
kennt, der ein bestimmtes Gesetz erlassen hat, wohl aber darin, wenn
er nicht weiß, daß die Gesetze eine tiefer liegende Ursache haben als

den Willen ihres menschlichen Erlassers. Daher macht erst das Erkennen
der Dinge aus ihren letzten Ursachen unser Wissen ganï zur Weisheit. 3

Wir müssen indessen hier gleich eine doppelte Ursache unterscheiden :

eine des Erkennens und eine andere des Seins. Die Prämissen eines

Beweises sind immer die Erkenntnisursache der im Schlußsatze
enthaltenen Wahrheit, aber sie offenbaren nicht immer deren Seinsursache.

Dadurch entstehen die verschiedenen Arten wissenschaftlicher Urteile.
Der Weise urteilt auf Grund einer genauen Kenntnis sowohl der ersten

1 Vgl. Met. 6, 1 ; 1026 a 24 ff. Von der Physik sagt Aristoteles a. a. O. 4, 3 ;

1005 b I ausdrücklich : ïo-i <ro^ta Ttç xai r, ç'joixri, àXX' où upurrr,.
2 Der hl. Thomas faßt diese sechs Eigenschaften des Weisen in folgende

Definition zusammen : « Ille sapiens dicatur, qui seit omnia etiam difficilia per
certitudinem et causam, ipsum scire propter se quaerens, alios ordinans et per-
suadens ». In Met. I, lect. 2 n. 43 (Edit. Taur. 1926). Eine eingehendere Erklärung
dieser Definition gibt Rég. Garrigou-Lagrange in seinem Buche : « Le sens du
mystère et le Clair-Obscur intellectuel», Paris 1934, 36-40.

3 Vgl. Nikom. Ethik VI c. 7 ; 1141 a 17 : «80t xpa tov <tocpov irr, pövov tx
ix 7(.)v ipyüfi eiSevoti, i),Xx xai TtEpi tx; xpyx; àXx]6eÙ£tv r.>tte etxj xv r, oojpt'a voü;
xxi to<j7zip x£px).x(v eyouox i—tiT-pur, Toiv Tcpu<oTXTo>v ». Thomas, C. G. I 94 :

« Sapientia in cognitione altissimarum causarum consistit ».



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 131

Erkenntnisprinzipien, aus denen die Richtigkeit seiner Aussagen direkt
oder indirekt beweisbar ist, als auch der letzten Seinsgründe.1

Auf diese wichtigste Eigenschaft des Weisen, alle Dinge aus ihren
letzten Ursachen zu erkennen, soll im folgenden die Aufmerksamkeit
besonders gelenkt werden, weil darin, daß der Philosoph nach den

letzten Ursachen forscht, gar nichts Besonderes zu liegen scheint :

ist doch im Grunde niemand ganz zufrieden, solange er nicht wenigstens
glaubt, die letzte Ursache für das zu kennen, was er wissen möchte.
Sodann wird keiner leugnen wollen, daß die Kenntnis der letzten
Ursachen auch von anderen als vom eigentlichen Berufsphilosophen
erreichbar sei. Wie also unterscheidet sich die vom Philosophen
erstrebte Weisheit gleichwohl von der eines Menschen, der sie ohne das

Studium eines philosophischen Systems erlangt hat, und die wir im
gleichen Sinne « nichtphilosophisch » nennen, wie ein solcher sich selbst

als einen « Nichtphilosophen » bezeichnen wird

I. Voraussetzungen jeder Weisheit.

Jedes Streben ist wesentlich auf das Erlangen eines Gutes

hingerichtet. Um aber dieses wirklich zu erlangen, müssen in der Regel
bestimmte Voraussetzungen erfüllt sein. Welche Voraussetzungen das

im einzelnen Falle sind, hängt von der Natur des Aktes ab, durch
den wir das erstrebte Gut erreichen. Dieser ist für die Weisheit offenbar
ein Urteil. Denn ein einzelner Begriff ist noch kein vollkommenes Wissen

oder Erkennen der Dinge aus ihren letzten Ursachen. Aber auch unter
den Urteilen hat eine Art das besondere Merkmal, daß sie selbst dann
unweise sind, wenn sie eine tiefe Wahrheit enthalten : das sind die

sogenannten Vorurteile. Um das zu begründen, brauchen wir nur
Wesen und Zustandekommen der menschlichen Urteile überhaupt
etwas näher ins Auge zu fassen. Die Wesensmerkmale des Urteils
sind Subjekt, Prädikat und Kopula. Der sprachliche Ausdruck für
diese Kopula ist immer derselbe, insofern alle Urteile mit einem

anderen Zeitwort in solche mit « ist » umgewandelt werden können,
z. B. «Petrus läuft» in «Petrus ist laufend». Es gibt jedoch zwei

Weisen, das Zeitwort Sein zu gebrauchen. Die eine haben wir in dem

Urteil « Gott ist », und die andere in « Gott ist gut ». Bei dem ersten

Urteil denken wir unmittelbar an den Akt des Daseins, bei dem zweiten

1 In Met. I, lect. 1 n. 35 sagt der hl. Thomas : « Scientia ilia quae denominatur
sapientia, videtur esse circa primas causas et circa prima prineipia ».



132 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

dagegen direkt an die Identität zwischen Subjekt und Prädikat. Der
Unterschied zwischen diesen beiden Urteilen liegt indessen nicht darin,
daß das Zeitwort in dem einen nur den Akt des Daseins bezeichnet,
und in dem anderen nur die Identität zwischen Subjekt und Prädikat,
vielmehr enthält das « ist » des ersten Urteils der Kraft nach auch
das Prädikat, mit dem es das Subjekt identifiziert, so daß sein Inhalt
erst durch den Satz «Gott ist daseiend» vollkommen ausgedrückt ist.
Und ebenso bedeutet das « ist » des Urteils « Gott ist gut » beides :

das Dasein und die Identität von Subjekt und Prädikat. Denn es

bezeichnet ja diese Identität in der Weise, daß es aussagt, die Gegenstände

der zwei Begriffe, die wir als Subjekt und Prädikat
unterscheiden, seien in bezug auf ihr Dasein identisch. Das gilt selbst dann,
wenn der Gegenstand des Subjektbegriffes nur ein Gedankending ist.
Die beiden Urteile « Gott ist » und « Gott ist gut » unterscheiden sich

einzig dadurch, daß die sprachliche Ausdrucksweise des ersten die

Identität zwischen Subjekt und Prädikat weniger klar erkennen läßt,
im zweiten dagegen das Dasein des Subjektes und des Prädikates nur
mitgemeint ist. 1 Daraus ersehen wir schon, daß jedes Urteil nur einen

Gegenstand hat, der aber in Subjekt und Prädikat zerlegt ist. Und

um es bilden zu können, müssen wir von diesem Gegenstand wissen,
daß er ist oder wenigstens möglich ist, negativ ausgedrückt, daß er
keinen Widerspruch in sich schließt ; denn sonst wird unser Urteil
niemals eine wirkliche Erkenntniswahrheit haben können.

Das Urteil selbst besteht zwar in einem einzigen Akt, nämlich
in einer positiven oder negativen Behauptung, aber dieser Akt setzt
wesentlich vier andere Verstandestätigkeiten voraus, nämlich erstens :

die Bildung eines Begriffes, der das Wesen des zukünftigen
Urteilsgegenstandes wenigstens unvollkommen erfaßt, also schon die innere

Widerspruchslosigkeit des Gegenstandes voraussetzt. So hat einer,
der das Urteil fällt : « Der Mensch ist ein vernunftbegabtes Wesen »,

1 5. Thomas, In Periherm. i, 2, lect. 2 n. 2 (Edit. Rom. 1882) : «Ad cuius
evidentiam considerandum est quod quandoque in enuntiatione praedicatur est

secundum se ; ut cum dicitur, Socrates est : per quod nihil aliud intendimus signi-
ficare, quam quod Socrates sit in rerum natura. Quandoque vero non praedicatur

per se, quasi principale praedicatum, sed quasi coniunctum principali prae-
dicato ad connectendum ipsum subiecto ; sicut cum dicitur, Socrates est albus,
non est intentio loquentis ut asserat Socratem esse in rerum natura, sed ut attribuât
ei albedinem mediante hoc verbo est ; et ideo in talibus est praedicatur ut ad-
jacens principali praedicato ». Siehe auch /. Maritain, Éléments de Philosophie,
Paris 1923, II 66.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 133

schon gleich, wenn er den Begriff Mensch denkt, die Idee von einer
Wesenheit, die ist oder wenigstens sein kann. Sodann setzt jedes
Urteil die Bildung eines zweiten, vom ersten der Form nach
verschiedenen Begriffes voraus, bei dem der menschliche Verstand eben

wegen dieser formalen Verschiedenheit im Augenblick des Bildens
nicht ohne weiteres erkennt, daß er dieselbe Wesenheit bezeichnet
wie der erste, und deshalb mit diesem inhaltlich identisch ist. So

unterscheidet sich der Begriff Vernunftwesen der Form nach von dem

Begriff Mensch. Daher bedarf es eines dritten Aktes, mittels dessen

die so gebildeten begriffe « Mensch » und « Vernunftwesen » miteinander
verglichen werden. Das Ergebnis dieses Vergleiches ist ein vierter
Akt, bestehend in der Erkenntnis, daß der zweite Begriff trotz seiner

formalen Verschiedenheit inhaltlich dasselbe bezeichnet wie der erste,
und daher mit diesem identifiziert werden kann. Der Fortschritt
dieser Erkenntnis liegt darin, daß die durch den ersten Begriff nur
unvollkommen erfaßte Wesenheit nunmehr genauer erkannt wird. Die
im ersten Begriff enthaltene Erkenntnis verhält sich zu der des zweiten
wie die Materie zur Form, die Möglichkeit zur Wirklichkeit, das

Unvollkommenere zum Vollkommeneren. Erst auf die Erkenntnis der
inhaltlichen Identität zwischen den zwei Begriffen « Mensch » und
« Vernunftwesen » folgt der eigentliche Urteilsakt.

Die Urteile werden unterschieden in unmittelbare und mittelbare.
Bei diesen zweiten fordert die Erkenntniswahrheit, das will sagen die

klare Einsicht in die Wahrheit des Urteils, daß dessen Subjekt und
Prädikat zunächst mit einem dritten, bekannteren Begriff verglichen
werden. So ist das Urteil « alle Menschen sind sterblich » nicht unmittelbar

einleuchtend. Daher müssen Subjekt und Prädikat desselben
zunächst anderen Begriffen gegenübergestellt werden ; und erst aus ihrer
Identität mit ein und demselben dritten gewinnen wir die Gewißheit,
daß sie durch die Kopula auch unter sich identifiziert werden dürfen.
Wie die ganze Lehre von den Schlüssen deutlich zeigt, ist diese Bildung
der mittelbaren Urteile um so schwieriger, je mehr Begriffe zu Hilfe

genommen werden müssen. Und um so leichter entsteht auch ein

Irrtum. Jeder Irrtum kommt dadurch zustande, daß unser Verstand
ein Urteil fällt, bevor ihm die inhaltliche Identität zwischen Subjekt
und Prädikat einleuchtet. An sich widerstrebt das seiner Natur, denn
als solcher muß er danach verlangen, alles zu verstehen und einzusehen.
Das aber geht ihm gerade im Irrtum ab. Daher kann ein Irrtum seine

Ursache immer nur im Willen haben, der den Verstand auch zur



134 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

Setzung von Urteilsakten ohne befriedigende Einsicht in den wahren
Sachverhalt bewegen kann. Ein solches ohne genügende Einsicht
in den wahren Sachverhalt gefälltes Urteil ist selbst dann ein
Vorurteil, wenn seine Wahrheit wenigstens nachträglich eingesehen wird.
Und auch dann hat das Vorurteil seine nächste Ursache im Willen.
Schon das Wort deutet die Minderwertigkeit solcher Urteile an. Denn
wie aus der eben gegebenen Analyse erhellt, ist das Urteil ein Akt,
den vollwertig zu setzen nur der imstande ist, der eine bestimmte
Einsicht erlangt hat. Jedes Vorurteil aber liegt vor dieser Einsicht.
Daher muß jedes Vorurteil, selbst wenn es zufällig wahr ist, als

unweise bezeichnet werden. Der Weise ist an nichts so sicher zu
erkennen wie an seiner Vorurteilslosigkeit. Diese ist die wesentliche

Vorbedingung seines ganzen Soseins. Wir sagten eben, die eigentliche
Ursache aller Vorurteile sei der Wille. Das gilt nur von der
Wirkursache. Seine äußere Formalursache sowie sein Ziel hat das
Vorurteil in der Phantasie und in den Leidenschaften. Wir werden im
zweiten Teil unserer Untersuchung zeigen, wie die Phantasie dem

Verstände hier auf Erden nicht nur unentbehrliche Dienste leistet,
sondern beim Erkennen der Wahrheit auch große Gefahren bereitet.
Der Durchgang des Erkennens durch die Phantasie wird aber besonders

dadurch gefahrvoll, daß auf jede Phantasievorstellung unmittelbar
eine Leidenschaft entsteht, die befriedigt werden möchte und deshalb

unsere Aufmerksamkeit immer nur auf die Seite der Dinge hinzieht,
nach der diese Gegenstand der Leidenschaft sind. So sieht der
leidenschaftlich Liebende im Geliebten nur die guten Seiten, der Hasser

dagegen vielleicht im nämlichen Individuum nur die schlechten. Das
Sehen beider erhält von der Leidenschaft sowohl Form als Ziel. Goudin
führt alle falschen Urteile auf vier Ursachen zurück. 1 Die erste sieht

er in einem fehlerhaften Erfassen der Worte, deren Sinn manchmal

nur unvollständig, dunkel und verschwommen verstanden werde. Als
zweite Ursache bezeichnet er die Überstürzung (praecipitatio), als dritte
die Voreingenommenheit (praeoccupatio) und als vierte endlich den

Umstand, daß etwas einen besonders starken Eindruck auf die Sinne

macht. Von diesen vier Ursachen falscher Urteile sind die zweite
und dritte zugleich die Hauptquellen der vielen Vorurteile, von denen
kein Sterblicher ganz frei ist. Die schlimmen Auswirkungen solcher

1 Philosophia iuxta inconcussa tutissimaque Divi Thomae dogmata. Coloniae
Agrippinac 1704, I 52 ff.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 135

Vorurteile im wissenschaftlichen Arbeiten beschreibt Braig in seinem

Buche « Vom Denken » 1 treffend folgendermaßen : « Ein Geist mit
vorgefaßten Meinungen vermag so wenig scharf zu unterscheiden als

das Auge, das sich an gefärbte, schiefgeschliffene Gläser gewöhnt hat.
Prout unusquisque affectus est, ita judicat. Schon bei der Sammlung
des Denkstoffes machen sich Fehler geltend : Man sieht, was man
sucht (moderne Biologie) ; man übersieht, was man fürchtet (Instanzen) ;

man verwechselt die Hypothesen und Theorien mit den Gegenständen,
die Erklärungstwfffe/ mit dem ErklärungstwAa/f (Psychophysik) ; man
verspottet, was man nicht versteht ; man verkleinert oder übertreibt,
was man nicht zu widerlegen weiß ; man verdächtigt den Vertreter einer

Sache, welche dem reinen Denken nicht weichen will ; man ruft nach
Gewalt, wenn die Gründe nicht vorhalten usw. » Daß die Überstürzung
Vorurteile verursacht, leuchtet ohne weiteres ein. Jede Überstürzung
aber hat ihre Ursache in einer noch nicht ganz gezügelten Leidenschaft.

Bei der Voreingenommenheit muß man unterscheiden. Diese

braucht nicht notwendig ihre Wurzel in einer Leidenschaft zu haben.
Sie kann auch daher rühren, daß jemand von anderen schon gewisse
Vorurteile beigebracht worden sind, z. B. von seinen Eltern, seinen

Lehrern oder Freunden. Zahlreicher als diese Voreingenommenheiten
des Verstandes sind indessen die des Willens. Diese haben ihre Wurzel
unmittelbar in einem ungeordneten Affekt oder einer Leidenschaft,
z. B. in der sinnlichen Liebe, im Haß, im Neid, im Zorn, im Stolz. 2

Daher betonten die Alten, besonders Piaton und die Platoniker, so sehr

die Notwendigkeit einer Katharsis, die der Mensch durchmachen

müsse, um die Weisheit zu erlangen. 3 Und Boöthius gibt in seinem

Buche « De consolatione philosophiae » die schöne Anweisung :

1 Freiburg 1896, 139. Vgl. B. Reiser, System der Philosophie, Einsiedeln
1920, 308.

2 Über den Einfluß der Leidenschaften auf das Verstandesleben siehe
H. C. Plaßmann, Die Schule des hl. Thomas von Aquino. Soest 1858. Bd. II
550 ff. (Logik) ; A. Huber, Die Hemmnisse der Willensfreiheit, Münster i. W.
1908 2, 19 ff. ; K. Schmitt, Die menschliche Willensfreiheit in ihrem Verhältnis
zu den Leidenschaften, Engelberg 1925, 330 ff. Aus der pädagogischen Literatur
sei nur das Urteil Fr. IV. Försters angeführt, der in seinem Buche : « Schule und
Charakter » (Zürich 1912 u, 13) schreibt : « Die Befreiung des Menschen von seinen
Leidenschaften, die Stärkung seines Charakters und die Verfeinerung seines
Gewissens ist auch für die höchsten Leistungen des Intellekts selber von größter
Bedeutung ». — Den Zusammenhang zwischen der Philosophie und der Liebe hat
unter den neueren Philosophen besonders M. Scheler betont. Moralia, Leipzig
1923, 110 ff.

3 Vgl. E. Rohde, Psyche, Tübingen 1925 10, II 281.



136 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

Tu quoque si vis
lumine claro

cernere verum,
tramite recto

carpere callem ;

gaudia pelle

Nubila mens est

vinctaque fraenis,
haec ubi regnat.1

spemque fugato,
nec dolor adsit.

pelle timorem,

Die übernatürliche Weisheit ist mit der schweren Sünde nicht
einmal im Zustand des unvollkommenen Besitzens vereinbar, weil sie

wesentlich die übernatürliche Gottesliebe voraussetzt. Zwischen der
natürlichen Weisheit und der Sünde besteht kein so uneingeschränkter
Gegensatz, weil die natürliche Weisheit eine rein spekulative Tugend
ist. 2 Dennoch ist die Beherrschung der Leidenschaften schon für
das Streben nach dieser eine notwendige Voraussetzung, weil der
leidenschaftliche Mensch niemals vorurteilslos sein kann. Und hat sich

jemand bereits eine gewisse natürliche Weisheit erworben, so wird
er dieselbe durch die erste schwere Sünde zwar nicht gleich verlieren,
aber er wird in dieser Seelenverfassung von ihr nur sehr schwer und

mangelhaft Gebrauch machen können. Nach dem hl. Thomas
vervollkommnet die Weisheit, und das gilt von jeder Weisheit, den Menschen,
sofern er mit Vernunft begabt ist. 3 Außer der physischen Erkrankung
hindert uns aber einzig die Leidenschaft an dem richtigen Gebrauch
der Vernunft. Deshalb hält der Aquinate soviele sittlichen Tugenden
für erforderlich, als es Arten von Leidenschaften gibt. 4 Wie innig
die Verbindung zwischen der Weisheit und den sittlichen Tugenden
ist, dafür liefern die mittelalterlichen Scholastiker die besten Beispiele.
Es ist gewiß kein reiner Zufall, daß gerade die größten unter ihnen
auch durch die Heiligkeit ihres Lebens sich auszeichneten. In besonders

enger Beziehung zur Weisheit steht die sittliche Tugend der Klugheit.
Wo diese fehlt, wird der Nichtphilosoph niemals von Weisheit reden.

1 I. Metr. 7 (MPL 63, 656 f.). Vgl. Heiser, a. a. O., u. Jos. Mausbach, Grundlagen

und Ausbildung des Charakters nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin,
Freiburg i. Br. 1920 3, 107 ff.

2 Vgl. S. Th. I q. 12 a. 12 ad 3 ; II-II q. 45 a. 4 ad 2.
3 A. a. O. III q. 3 a. 8 : « Homo in sapientia perficitur, quae est propria

eius perfectio, prout est rationalis ». In Met. I, lect. in. 1 : « Sapientia est
potissima perfectio rationis, cuius proprium est cognoscere ordinem ».

4 S. Th. II-II q. 146 a. 2 : « Virtus moralis conservât bonum rationis contra
impetum passionum : et ideo ubi invenitur specialis ratio qua passio abstrahit
a bono rationis, ibi necesse est esse specialem virtutem ».



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 137

Es ist daher nicht zuviel behauptet, wenn wir das Streben nach
sittlicher Vervollkommnung als die Grundvoraussetzung jeder Art) von
Weisheit bezeichnen. Das lateinische Wort sapientia kommt dieser

ethischen Seite der Weisheit viel näher als unser deutscher Ausdruck
für die gleiche Sache. Jeder Weisheit wohnt ein ganz eigener sapor,
d. i. Wohlgeschmack an der Wahrheit, inne, den der sittlich
verkommene Mensch niemals verspüren kann, weil seine Liebe nicht
geordnet ist. Die Liebe ist nach dem hl. Augustinus die Wurzel und
nach dem hl. Thomas die erste aller Leidenschaften. Deshalb muß
die Liebe auch an erster Stelle durch die sittliche Tugend geregelt
werden. Durch die von ihr vorausgesetzte geordnete Liebe greift
auch die natürliche Weisheit über den bloßen Verstand auf das geistige
und sinnliche Streben des Menschen über, wird sie so wenigstens
mittelbar zu einer Vollkommenheit des ganzen Menschen.1

11. Die philosophische Weisheit.

Die Weisheit ist eine reine Vollkommenheit, aber sie kann
unvollkommen erworben werden. Wir unterscheiden mit dem hl. Thomas
zwischen einer Weisheit schlechthin und einer anderen, die es nur in
einer gewissen Hinsicht ist. 2 In der natürlichen Ordnung ist die
vollkommene Weisheit dasselbe wie Metaphysik. Weil jedoch die
Philosophie in der Metaphysik ihre Krönung und Vollendung findet, können
wir sie auch als die philosophische bezeichnen. Um uns ein Bild von
ihr zu machen, gehen wir am besten von den zwei Grundlehren der
thomistischen Psychologie aus, daß unser Verstand trotz seiner größeren
Vollkommenheit nur in beständiger Abhängigkeit von den Sinnen

tätig ist, daß aber diese nicht die totale und adaequate Ursache der
Verstandeserkenntnis sind, sondern derselben bloß den Stoff liefern. 3

Und zwar liefern sie diesen Stoff in der Weise, daß der Verstand in
ihm wohl unterscheiden muß, um nicht in Irrtum geführt zu werden.
Es heißt immer, der Verstand abstrahiere die Wesenserkenntnisse von
den Phantasiebildern ; allein das darf nicht so verstanden werden,
als ob unsere Phantasie dem Verstände nicht auch Bilder darböte,

1 Vgl. Augustinus, De civit. Dei 1, 14 c. 7 u. Thomas, S. Th. z. B. I q. 20 a. 1 c.
2 Vgl. z. B. a. a. O. I q. 1 a. 6.
3 Vgl. a. a. O. q. 84 a. 6 : « Non potest dici quod sensibilis cognitio sit totalis

et perfecta causa intellectualis cognitionis, sed magis quodammodo est materia
causae ».



138 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

aus denen keine wahre Wesenserkenntnis gewonnen werden kann.

VerrrÄg doch unsere Phantasie die sinnlich wahrgenommenen Dinge
beliebig zerteilt und auseinandergenommen vorzustellen und ihre Teile
dann wieder auf das willkürlichste zusammenzusetzen. So entstehen

mannigfache Phantasiegebilde, die in der physischen Welt kein
entsprechendes Gegenstück haben. Man denke nur an die bekannten

Beispiele von Chimäre und Centaurus. Wollte jemand in allen seinen

Phantasievorstellungen eine Wesenheit finden, so geriete er aus einem

Irrtum in den anderen. Unsere äußeren Sinne können nur negativ
irren, das will heißen, in der Weise, daß sie ihren Gegenstand wegen
irgendeines Hindernisses nur mangelhaft erfassen. Das gleiche gilt
noch vom Gemeinsinn, weil auch er wesentlich intuitiv ist. Anders
dagegen liegt die Sache bei den drei höheren Sinnen : der Phantasie,
dem Schätzungsvermögen und dem sinnlichen Gedächtnis, die man,
das Wort etwas weiter nehmend, in der Scholastik oft einfach unter
dem Namen Phantasie zusammenfaßt. Diese drei Vermögen können
etwas vorstellen, was keine Wesenheit hat und deshalb überhaupt
nicht möglich ist. Dadurch entsteht für den Verstand die Gefahr,
auch positiv zu irren, d. h. etwas für eine Wesenheit zu halten, was

gar keine ist. Ob das von der Phantasie Vorgestellte tatsächlich

existiert, läßt sich in der Regel mit Hilfe der äußeren Sinne nachprüfen.
Aber wenn die Phantasie uns Dinge vorstellt, die nicht existieren,
dann hört das Zeugnis der äußeren Sinne auf, und der Verstand bedarf
dann eines anderen Kriteriums, um zu beurteilen, wieweit er der
Phantasie folgen darf, von der ein Dichter mit Recht gesagt hat, sie

sei ein guter Begleiter, aber ein schlechter Führer. Ein solches

Kriterium ist unserem Verstände im Prinzip des inneren
Widerspruchs gegeben. Im ersten Teil seiner theologischen Summe stellt
der hl. Thomas den Satz auf, nur das, was keinen Widerspruch in
sich schließe, sei möglich und gehöre deshalb zu dem, was unter die

göttliche Allmacht falle. 1 Der Grund dafür ist, weil nur das, was
keinen Widerspruch in sich enthält, eine Wesenheit ist. Denn was
sich innerlich widerspricht, hebt sich selbst im Sein auf, ist folglich
kein modus essendi, keine Seinsweise mehr. Daher kann man sich

das Verhältnis des Kontradiktionsprinzips zur Wesenserkenntnis kaum

1 Q. 25 a. 3 : « Quaecumque igitur contradictionem non implicant, sub illis
possibilibus continentur, respectu quorum dicitur Deus omnipotens. Ea vero
quae contradictionem implicant, sub divina omnipotentia non continentur, quia
non possunt habere possibilium rationem ».



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 139

eng genug denken. Dieses Prinzip wird schon aus der allgemeinsten
Seinserkenntnis gewonnen. Nach den Thomisten ist der Seinsbegriff
sowohl psychologisch als ontologisch der erste von allen. Ihm folgt
unmittelbar wenigstens das dunkle Bewußtsein, daß das, was ist, nicht
zugleich auch nicht ist. Wie der Seinsbegriff durch alle anderen Begriffe
nur näher bestimmt wird und deshalb in sie alle eingeht, so ist auch
das Kontradiktionsprinzip die denkbar unvollkommenste
Urteilserkenntnis, aber gleichwohl für jedes andere Urteil die erste
Voraussetzung. 1 Deshalb kann seine objektive Geltung weder direkt noch
indirekt bewiesen werden. Trotzdem kann es zur Klarheit des folgenden

beitragen, wenn wir uns dieselbe durch ein Beispiel zum Bewußtsein

bringen. Nehmen wir das Grün der Blätter, die wir am Baume
sehen. Wenn wir in diesem Beispiel unser Unvermögen, ein Blatt auf
einmal nach allen Seiten genau ins Auge zu fassen, mit dem anderen

Unvermögen, ein Blatt gleichzeitig an der gleichen Stelle uns grün
und rot vorzustellen, vergleichen, so leuchtet uns sofort der große
Unterschied zwischen rein subjektiver Beschränktheit und objektiver
Unmöglichkeit auf. Der Grund dafür, daß wir schon um ein kleines

Blatt nach allen Seiten zu erkennen, eine Menge von Akten setzen

müssen, liegt einzig in der menschlichen Beschränktheit. Deshalb

fällt es niemand ein, das Nacheinander seiner Sehakte für mehr zu
halten als für etwas Subjektives. Daß wir uns dagegen dieselbe Stelle
eines Blattes nicht zugleich grün und rot denken können, kommt
daher, daß das Blatt um grün zu sein nicht rot sein darf. Wenn wir
daher ein Blatt jetzt grün sehen und nach einiger Zeit rot, so wissen

wir bestimmt, daß hier mehr vorliegt als eine Aufeinanderfolge zweier
Sehakte. Von der Stunde an, in der jemand das Prinzip des inneren

Widerspruchs nur mehr für ein Denkgesetz halten wollte, müßte ihm
sein angeborenes Verlangen nach Weisheit vorkommen wie das größte
Verhängnis seines Lebens oder wie die schlimmste Psychose. Denn
als Weltanschauung bliebe einem solchen Menschen nur noch ein
absoluter Skeptizismus übrig, der ihn, wenn er wirklich Ernst mit ihm
machte, unwiderstehlich zur Verzweiflung bringen müßte. Man denke

auch an die allgemein übliche Unterscheidung zwischen dem, was wirklich

oder zum mindesten möglich ist, und den sogenannten Gedankendingen.

Den reinen Gedankendingen, z. B. der Finsternis, der Blindheit,

1 Vgl. Jos Gredt, Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae, Freiburg
i. Br. 1932 6, n. 618, 3, nota.



140 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

dem viereckigen Kreis u. ä., sprechen wir gerade deshalb jede physische
Seinsmöglichkeit ab, weil ihre physische Wirklichkeit einen Widerspruch

in sich schlösse. Trotzdem machen wir sie zum Subjekt vieler
Aussagen : so, wenn wir der Finsternis die Schuld geben, daß wir
irgendwo gestolpert sind. Wäre das Prinzip vom Widerspruch nur ein

Denkgesetz, dann gäbe es keine reinen Gedankendinge, sondern man
müßte selbst den viereckigen Kreis zur Welt des Wirklichen rechnen,

er wäre zum mindesten physisch möglich. Um aber sagen zu können,
ein viereckiger Kreis sei zwar undenkbar, könne aber trotzdem seinsfähig

sein, muß einer erst alle Brücken zwischen Denken und Sein

abgebrochen haben.
Man hat viel darüber gestritten, ob das Kontradiktionsprinzip unter

den Denk- und Seinsgesetzen wirklich die erste Stelle einnehme. Es

ist hier nicht notwendig, auf diese Frage einzugehen. 1 Sicher ist in
jederh Falle das eine, daß niemand eines der anderen Gesetze leugnet,
ohne damit einschlußweise auch das Prinzip des inneren Widerspruchs
anzugreifen. 2 Daher braucht ihm zur Widerlegung nur dieser innere

Zusammenhang zum Bewußtsein gebracht zu werden. Das gleiche

gilt von dem, der eine abgeleitete Wahrheit verwirft. Nur dauert
es da in der Regel länger, bis der Widerspruch erkannt wird. Das

beste Beispiel hierfür ist der Streit zwischen Thomismus und
Molinismus. Gelänge es den Anhängern der einen Ansicht, die Vertreter
der anderen zu überzeugen, daß sie etwas behaupten, was mit dem

Kontradiktionsprinzip unvereinbar ist, dann wäre aller Kampf zu
Ende.

Welche Bedeutung das Kontradiktionsprinzip für das Streben nach

philosophischer Weisheit hat, zeigt am besten die Eigenschaft, ohne
die ein Sinnending überhaupt nicht sein kann : die Bewegung. Die
Sinne nehmen wahr, daß ihr Gegenstand entsteht und vergeht. Aber
der Verstand stellt auch in bezug auf dieses Werden der Sinnendinge
die Frage, was das ist, was zuerst nicht war und nun auf einmal da

ist. Dadurch gelangt er zu der Erkenntnis, daß solche Wesenheiten,
wie er sie aus der Sinneswahrnehmung abstrahiert, nicht notwendig
existieren, sondern nur notwendig möglich sind. Aber was ist möglich
Darauf antwortet ihm das Kontradiktionsprinzip, indem es alles das

1 Vgl. G. Manser, Das Wesen des Thomismus, Freiburg (Schweiz) 1932, 163 ff.
2 Das zeigt in bezug auf das oberste Prinzip der praktischen Ordnung :

das Gute ist anzustreben, das Böse zu meiden, G. Manser, in : Divus Thomas
933. 384. und hinsichtlich des Kausalitätsprinzips Th. Droege, ebenda 1934, 183 ff.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 141

vom Möglichsein ausschließt, was immer einen Widerspruch enthält,
das will sagen, dessen Wesenheit aus unvereinbaren Merkmalen gebildet
würde. Nicht ohne Widerspruch wäre aber auch die Wesenheit, die
sich selbst aus dem Zustand des Möglichseins in den der Wirklichkeit
überführte Daher kann unser Verstand nicht bei den sinnenfälligen
Dingen stehenbleiben. Solange er nicht weiß, wodurch dieselben sind,
hat er auch keine ganz klare und deutliche Kenntnis davon, was sie

sind. So zwingt ihn das Kontradiktionsprinzip förmlich zur
Beantwortung der Frage nach der letzten Ursache aller Dinge und damit
zum Streben nach Weisheit.

Wir teilen die Ursachen mit Aristoteles ein in die vier Gattungen
der Materialursache, der Formalursache, der Wirkursache und der
Zweckursache. Diese Einteilung ist nur eine analoge, da jede der
vier Ursachen das Sein auf andere Weise mitteilt. In der Reihenfolge,

in der sie ihre Ursächlichkeit ausüben, nimmt das Ziel
oder der Zweck die erste Stelle ein. Daher ist Gott auch in erster
Linie das Endziel aher Dinge, und die Erkenntnis, daß alles nur
ist, weil Gott es so will und auf sich als Endziel hingeordnet hat,
ist die letzte Erklärung des wirklichen Seins aller Dinge aus ihren
Ursachen. Nun setzt aber auch diese Hinordnung der Geschöpfe auf
Gott als Endziel schon voraus, daß sie innerlich möglich sind. Denn

sagen, sie würden eben dadurch innerlich möglich, daß Gott sie will,
heißt soviel wie in Gott die Ordnung zwischen Erkennen und Wollen
umkehren sowie die Freiheit zerstören, weil ein freies Wollen ohne

vorausgehendes Erkennen dessen, was man will, einen Widerspruch
in sich schließt. Früher als der göttliche Wille sind aber nur die

göttliche Wesenheit und der göttliche Verstand. Daher muß in diesen

beiden der letzte Grund für alles liegen, was irgendwie möglich ist.
Um die Entstehungsweise der inneren Möglichkeiten noch genauer zu
bestimmen, müssen wir von dem Wesen des Verursachens überhaupt
ausgehen. Alles Verursachen besteht in der Mitteilung eines Seins.

Wird der Empfänger dieses Seins selbst mitverursacht, dann nennt

man das ein Erschaffen, wird dagegen einem schon existierenden Subjekt

nur eine neue Seinsweise mitgeteilt, dann spricht man von einem

einfachen Hervorbringen. Im ersten Falle bewirkt das Verursachen
im Empfänger eine metaphysische und im zweiten eine physische
Veränderung, auf Grund deren seine Seinsweise als eine Nachahmung
des Seins im Mitteiler erscheint. Da nämlich' auch darin ein innerer
Widerspruch liegt, daß einer etwas nach außen mitteilt, was er selbst



142 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

nicht hat, muß zwischen Ursache und Wirkung immer eine gewisse
Ähnlichkeit bestehen. Das auf unsere Frage angewandt, ergibt sich
also : damit etwas überhaupt möglich ist, muß das göttliche Sein oder,

was dasselbe bedeutet, die göttliche Wesenheit durch einen Akt des

Verursachens auf diese bestimmte Weise mitteilbar oder nachahmbar
sein. Sonst fehlt die Grundvoraussetzung jeglichen Verursachens. In
der geschöpflichen Ordnung kann eine Ursache sich selbst so an eine

andere mitteilen, daß beide zusammen ein Ganzes bilden. Bei Gott
ist eine solche Mitteilung ausgeschlossen. Deshalb beruht die Möglichkeit
oder die Verursachbarkeit eines Dinges noch auf einer zweiten
Voraussetzung, die im Vergleich zur ersten mehr formalen Charakter hat.
Nach dem Gesagten muß es in der göttlichen Wesenheit etwas geben,
wodurch sie trotz ihrer absoluten Einfachheit auf eine vielfache Weise

nach außen mitteilbar und von anderen nachahmbar ist. Dieses

Etwas kann nur der Verstand sein ; erstens, weil der göttliche Wille,
wie bereits gesagt wurde, die Verursachbarkeit oder die Möglichkeit
des zu Verursachenden voraussetzt ; sodann, weil der Verstand das

einzige Vermögen ist, das in seiner Betätigung von der physischen
Existenz seines Gegenstandes absehen kann ; denn sein Gegenstand
sind ja die Wesenheiten, d. h. die Weisen, auf die etwas sein kann.

Wir sind so gewohnt, überall nach den Gründen zu forschen, daß wir
auch hier nicht haltmachen, sondern noch weiter wissen möchten,
wie denn die göttliche Wesenheit trotz ihrer unendlichen
Seinsvollkommenheit überhaupt noch als mit teilbar gedacht werden könne,
selbst von einem göttlichen Verstände. Allein hier sind wir an der
Grenze des für ein Geschöpf Wißbaren angelangt. Um uns mehr zu
offenbaren, müßte Gott aufhören, für uns unbegreiflich zu sein, müßte
unser Verstand selbst unendlich werden. Das einzige, was Gott uns
wie zum Tröste und zur Beruhigung noch erkennen läßt, ist die innere

Widerspruchslosigkeit einer solchen Mitteilung des göttlichen Seins an
die Geschöpfe. Diese innere Widerspruchslosigkeit erkennen wir daraus,
daß Gott ein rein geistiges Sein hat, rein Geistiges aber nach außen

mitteilbar ist, ohne selbst geteilt oder unvollkommen zu werden. Wir
müssen daher im göttlichen Selbsterkennen zwei Seiten unterscheiden :

nach der einen ist es göttlicher Selbstgrund, und nach der anderen
der letzte Grund für alles, was immer als ein Wesen und deshalb auch
als innerlich möglich erkannt wird. Das göttliche Selbsterkennen als

letzter Grund des innerlich Möglichen bezeichnet man in der Scholastik
jetzt durchweg als göttliche Ideen. Die göttlichen Ideen sind also



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 143

sachlich dasselbe wie der göttliche Verstand und die göttliche Wesenheit.
Daher gibt es, streng genommen, nur eine göttliche Idee. Daß wir
dessenungeachtet von ihr wie von vielen sprechen, will nur als eine

gedankliche Unterscheidung verstanden sein, die wir machen in Analogie
zu dem Verhältnis zwischen dem menschlichen Denken und seinen

Objekten. Man kann nicht einmal sagen, durch die eine göttliche
Idee würden viele Wesenheiten erschaffen oder verursacht. Alles, was
erschaffen oder sonstwie verursacht ist, hat damit schon eine gewisse

Wirklichkeit erlangt. Dadurch aber, daß Gott die Wesenheiten von
Ewigkeit erkennt, sind diese noch nicht wirklich, vielmehr nur innerlich
möglich. Trotzdem sind sie in diesem Zustand des reinen Erkanntseins

mehr als ein bloßes Gedankending, da dieses keine Weise
darstellt, auf die das göttliche Sein nach außen mitteilbar wäre. Noch

weniger darf man sie dem reinen Nichts gleichsetzen. Die in der

neueren Philosophie viel gebrauchten Begriffe « Wert » und « gelten »

sind hier schon deshalb nicht anwendbar, weil ihnen die notwendige
Weite fehlt. Wie mir scheint, wird das Sein, das die Wesenheiten durch
das Erkennen Gottes erlangen, am besten durch « vorwirklich »

ausgedrückt. Denn das Besondere am Sein des innerlich Möglichen liegt
eben darin, daß es noch nicht wirklich ist. Trotzdem besteht zwischen
ihm und dem göttlichen Denken schon ein sachlicher, positiver
Unterschied, weil es mehr ist als die reine Negation des Wirklichseins. Es
ist wesentlich nur vor dem Wirklichsein, zum mindesten der Natur
nach. — Wie das innerlich Mögliche durch die göttliche Idee ein eigenes
Sein erhält, so hat es durch dasselbe Erkanntsein auch schon eine

eigene Wahrheit. Wollen wir den Weg mitausdrücken, auf dem der
Mensch diese Wahrheit erkennt, so ist hier die Bezeichnung «

metaphysisch » ganz am Platze. In bezug auf den menschlichen Verstand
kann das Vorwirkliche auch die letzte ontologische Wahrheit der
außergöttlichen Dinge genannt werden ; denn hinter ihnen liegt nur noch

die reine Gotteserkenntnis. Aus diesem Grunde wird die Metaphysik
mit Recht allein als die philosophische Weisheit angesehen. Das
Verhältnis des innerlich Möglichen zum Wirklichen ist schon ein ursächliches,

aber kein wirkursächliches, vielmehr nur ein formalursächliches,
oder ein bestimmendes : nicht so, als ob, das Vorwirkliche mit dem
Wirklichen eine physische Verbindung einginge, wie etwa die Seele

mit dem Stoffe, sondern im Sinne von Maß und Vorbild, d. h. so, daß

alles nur in der Weise vom göttlichen Willen und erst recht von den

zweiten Ursachen verursachbar oder verwirklichungsfähig ist, wie der



144 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

göttliche Verstand es erkennt. Dadurch entsteht zwischen dem
göttlichen Denken und dem Sein eine absolute Gleichförmigkeit. Jedoch
ist diese Gleichförmigkeit mit dem innerlich möglichen oder verwirklichen

Sein der Dinge eine andere als mit deren Verwirklichung. Alles,
was immer Gott denkt, ist genau so, wie Gott es denkt, auch innerlich
möglich. Sonst würde der göttliche Verstand etwas denken, was keine
Wesenheit ist, und dadurch sich selbst widersprechen. Aber nicht
alles durch das göttliche Erkennen innerlich möglich Gewordene ist
auch bis zum letzten verwirklicht.1 Denn zum wirklichen Sein des

von Gott Gedachten ist außer dem Denken ein Willensakt erforderlich,
den zu setzen für Gott keinerlei Zwang besteht, dessen Setzung Gott

sogar von der freien Mitwirkung eines Geschöpfes abhängig machen

kann. Durch das göttliche Wollen hören die Wesenheiten schon auf,
bloß vorwirklich zu sein. Denn indem Gott etwas will, wird Er selbst

erste Wirkursache des Gewollten. Aus den geschöpflichen Ursachen

gehen die Akte einer nach dem anderen hervor. Eine solche Aufeinanderfolge

der Akte ist mit der göttlichen Allvollkommenheit unvereinbar.
Deshalb müssen wir sagen, Gott tue alles, was immer Er tut, von
Ewigkeit her. Nun ist aber ein Tun ohne ein anderes, das getan wird,
nicht denkbar. Folglich müssen die Wesenheiten, denen auf Grund des

göttlichen Erkennens bloß ein vorwirkliches Sein zukommt, schon

gleich durch das decretum praedeterminans, wie die Thomisten sagen,
d. h. dadurch, daß Gott sie zu irgendeiner Zeit verwirklichen will,
wirklich werden, obzwar nicht sofort in der Zeit, so doch in der

Ewigkeit. Unsere Schwierigkeit, das zu begreifen, ist nicht größer
als die, wie Gott in jedem Geschöpf mittätig und dennoch unveränderlich
sein kann. Mit unserer Bezeichnung des innerlich Möglichen als
vorwirklich stimmt auch die übliche Unterscheidung zwischen einem
zweifachen göttlichen Wissen aufs beste überein : jenes Erkennen,
durch das Gott letzter Formalgrund des Vorwirklichen ist, nennt man
Gottes scientia simplicis intelligentiae ; das andere hat nur die von
Gott für die Verwirklichung bestimmten Wesenheiten zum Gegenstand,

einerlei, ob dieselben tatsächlich schon verwirklicht sind oder es erst
in der Zukunft werden, und heißt scientia visionis, weil Gott diese

Wesenheiten von Ewigkeit in ihrer Wirklichkeit sieht.

Damit hätten wir die letzten Ursachen aufgedeckt, die erkannt

1 Vgl. Petrus Wintrath, Von der Subjektbezogenhcit unserer Erkenntnis, in :

Divus Thomas 1925, 309.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 145

sein müssen, damit von einer philosophischen Weisheit im vollen Sinne
des Wortes die Rede sein kann. Aber das ist noch nicht deren ganzer
Inhalt. Es ist nicht einmal ihr begehrtester Teil. So wertvoll es sein

mag, die letzten Ursachen der aus der Sinneswahrnehmung abstrahierten
Wesenheiten zu kennen, für das Leben wichtiger ist auf jeden Fall
die Kenntnis der Wesenheiten, die noch nicht physisch verwirklicht
und deshalb nicht aus der Sinneswahrnehmung abstrahierbar sind, die
aber doch einmal verwirklicht werden können. Denn was nützte uns
die Kenntnis der letzten Ursachen aller schon existierenden Dinge
ohne die Möglichkeit, aus diesen letzten Ursachen auch zu erkennen,
was zu den gegebenen Tatsachen der Erfahrungswelt noch hinzukommen
kann. Wir haben in der Einleitung schon zwischen den letzten
Seinsursachen und den obersten Erkenntnisprinzipien unterschieden. Der
Weise urteilt von beiden aus, ob etwas sein kann oder nicht. Denn

es ist sowohl töricht, Mögliches für unmöglich, als Unmögliches für
möglich zu halten. Nun ist, wie wir eben sahen, die letzte Seinsursache

aller Dinge Gott, und nimmt unter den Erkenntnisprinzipien das des

inneren Widerspruchs die erste Stelle ein. Dadurch erhalten wir für
die Lösung der Frage, welche Wesenheiten außer den bereits verwirklichten

in der physischen Welt noch Dasein erhalten können, drei
sichere Orientierungspunkte : Der erste liegt in den gegebenen
Erfahrungstatsachen, der zweite in Gott als letzter Seinsursache und der

dritte im Kontradiktionsprinzip. Denn was immer noch geschehen

mag, kann weder in innerem Widerspruch zu Gott stehen noch die
Wesenheit eines der schon existierenden Dinge zerstören ; es kann nur
deren Existenz aufheben. Für das Ganze genügt ein Beispiel :

Betrachten wir den kleinen Jungen, wie er mit seinem Schaukelpferdchen
Zwiesprache hält, so gewinnen wir den Eindruck, daß er glaubt, von
seinem Spielzeug verstanden zu werden. Das Verstehen anderer, das

in ihm selbst wirklich ist, hat ihn zu dem Glauben gebracht, daß

dasselbe auch seinem Pferdchen möglich sei. Die Erfahrung befreit
ihn zwar bald aus dieser Täuschung und belehrt ihn, daß nicht nur
sein Holzpferd, sondern sogar das Pferd im Stalle seines Vaters keinen

Verstand hat. Allein die Erfahrung belehrt ihn nur über das « Daß »

der Tatsache. Um auch den Grund zu erkennen, warum das Pferd
keinen Verstand hat, dazu bedarf es der philosophischen Erwägung,
daß ein mit Verstand ausgerüstetes Pferd zugleich ein Mensch wäre,
und daß dies einen inneren Widerspruch in sich schließt, weil der

menschliche Verstand wesentlich einen Organismus voraussetzt, der

Divus Thomas. 10



146 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

verschieden ist von dem aller nichtmenschlichen Lebewesen. Stellen

wir nun die andere Frage, ob ein Pferd möglich wäre, das vom Menschen

sich nicht nur wesentlich unterscheidet, sondern nicht einmal auf den

Menschen hingeordnet ist. Nach der Lehre des Aquinaten 1 sind alle

unvernünftigen Geschöpfe dazu da, dem Menschen zu dienen, wenn sie

ihn vielleicht auch nur zum Lobe Gottes anregen ; denn es

widerstreitet dem Wesen Gottes nicht nur, etwas außerhalb seines Selbst
als letztes Ziel anzustreben, sondern auch, Dinge zu erschaffen, die

in keiner Weise ihr Ziel erreichen. Dieses zweite aber wäre der Fall,
wenn die nur körperliche Dinge erkennenden unvernünftigen Geschöpfe
nicht die Bestimmung hätten, dem Menschen bei seinem Streben nach

Erkenntnis und Liebe Gottes dienlich zu sein und so wenigstens mittelbar

an ihr Ziel zu gelangen. Zeigt es sich, daß die Antwort auf eine

Frage mit dem Wesen einer Sache unvereinbar ist, dann muß sie

abgelehnt werden, mag der Schein noch so sehr für ihre Richtigkeit
sprechen. So widerspricht die Annahme, daß derselbe Körper gleichzeitig

an mehreren Orten gegenwärtig ist, dem Wesen der ihm
notwendig zukommenden Ausdehnung, daher lehnen die Thomisten und
auch manche Nichtthomisten dieselbe ab ungeachtet aller scheinbar

dafür sprechenden wunderbaren Begebenheiten aus dem Leben einiger
Heiligen. 2

Danach wäre also der Weg, den jemand gehen muß, um die

philosophische Weisheit zu erlangen, folgender : Anfang und zugleich
niemals aus dem Auge zu verlierender erster Orientierungspunkt seines

Weges müssen stets die durch die äußeren Sinne wahrnehmbaren
Tatsachen bleiben. "Von diesen ausgehend gelangt er zunächst zu den

übersinnlichen Wirklichkeiten, die zum Teil in ihm selbst sind : das

geistige Sein und Leben seiner Seele, zum Teil über ihm. Am Ende
dieser Wirklichkeitserkenntnisse steht Gott als die Urtatsache und

Urwirklichkeit, von der alle andere Wirklichkeit ihren Ursprung haben

muß, soll sie nicht innerlich widerspruchsvoll sein. Von der Kenntnis
des Wirklichen führt der Weg des Philosophen alsdann zu dem, was

zwar noch nicht wirklich, wohl aber möglich ist. Bei der Erforschung

1 S. Th. II-II q. 64 a. i : Ea quae tantum vivunt, ut plantae, sunt com-
muniter propter animalia ; omnia autem animalia sunt propter hominem. Vgl.
Compend. theologiae, c. 124 u. 148 ; II. Sent. dist. 1 q. 2 a. 3.

2 Vgl. Jos. Gredt, a. a. O. n. 325 ff. Ein anderes Beispiel siehe in der
Naturphilosophie des Johannes a S. Thoma, IV. Teil, quaest. 6, art. 1, wo die
physische Gegenwart des Gegenstandes für die äußere Sinneswahrnehmung als
absolut notwendig bewiesen wird.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 147

dieser vorwirklichen Wesenheiten hilft ihm das Prinzip des inneren

Widerspruchs gleich folgende drei Wahrheiten erkennen : erstens, nicht
kann möglich sein, was der unendlichen Vollkommenheit des

göttlichen Seins widerspricht ; ebensowenig kann etwas verursachbar sein,
dessen Wesen aus sich widersprechenden Merkmalen zusammengesetzt
wäre ; drittens kann ein schon Existierendes durch ein mit seiner

Natur in Widerspruch Stehendes nicht einmal nebensächlich weiter
vervollkommnet werden. Die erste und zweite Wahrheit leuchten
nach dem Gesagten ohne weiteres ein. Für die dritte genügt ein

Beispiel aus der Psychologie. Dort wird in der Frage, ob der Mensch

auch zu einer übernatürlichen Gotteserkenntnis des unmittelbaren
Anschauens erhoben werden könne, unterschieden : der menschliche
Verstand ist einer solchen Vervollkommnung fähig, die Natur der Sinne

dagegen verträgt sie nicht, weil es einen Widerspruch in sich schließt,
daß ein organisches Vermögen das Erkenntnisbild von etwas Geistigem
in sich aufnimmt. 1

Das Prinzip des inneren Widerspruchs hilft uns direkt nur
erkennen, was innerlich möglich oder vorwirklich ist. Es braucht aber

nicht alles, was innerlich möglich ist, auch äußerlich möglich zu sein.

Es wurde schon gesagt, daß von dem innerlich Möglichen nur das

auch äußerlich möglich sei, was Gott zu irgendeiner Zeit entweder
allein und ohne Werkzeug oder mittels geschöpflicher Ursachen ins
Dasein setzen will. Den ersten Fall haben wir bei allen Dingen, die nur
erschaffen werden können, also z. B. bei den menschlichen Seelen,

und den zweiten bei allem, was geschöpfliche Ursachen in einem schon

gegebenen Untergrund hervorbringen können. Das drängt uns die

Frage auf, was denn Gott alles verursacht haben will. Man kann
das auch äußerlich Mögliphe in zwei Gruppen unterscheiden. Zu der
ersten gehören alle Dinge, die von Gott allein abhängen. Von diesen

wissen wir vor ihrem Eintreten nur soviel, als Gott uns auf übernatürliche

Weise geoffenbart hat. Die andere Gruppe umfaßt jene Dinge,
deren Entstehen auch die Mitwirkung geschöpflicher Ursachen
voraussetzt. Welches diese Dinge sind, lehren uns die Naturgesetze und
die natürlichen Sittengesetze. Besonders die Erforschung der letzteren

1 Vgl. Jos. Gredt, a. a. O. u. 548, 6. In der Quaest. disp. de malo, q. 6 ad 16

unterscheidet der hl. Thomas ausdrücklich zwischen Dingen, die zwar in sich
möglich sind, aber nicht in Verbindung mit bestimmten anderen. « Etsi utrumque
oppositorum, ad quod potentia se habet, sit possibile, unum tarnen est irrcom-
possibile alteri ».



148 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

bildet den Abschluß jenes langen Weges, den der Philosoph gehen muß,

um in den Besitz der Weisheit zu gelangen. Nach der Terminologie
des hl. Thomas beginnt hier die praktische Ordnung. 1

Indessen sei, um einer Übertreibung in der Anwendung des

zuletzt Gesagten auf das praktische Leben vorzubeugen, noch folgendes

beigefügt : Wir sahen im vorausgehenden, daß der letzte Formalgrund
aller geschaffenen Wesenheiten im Zustande ihrer Vorwirklichkeit die

göttlichen Ideen sind. Nun setzt, wie ebenfalls schon bemerkt wurde,
alles äußerlich Mögliche notwendig voraus, daß es auch innerlich
möglich ist. So werden die göttlichen Ideen durch das Vorwirkliche
auch zum letzten Formalgrund alles Wirklichen. Jedes Ding, das

wirklich existiert, entspricht genau der Idee Gottes. Trotzdem braucht
dasselbe nicht das zu sein, was man unter einem Ideal versteht.
Vielmehr kann es noch sehr viele Mängel aufweisen und deshalb bedeutend
vollkommener gedacht und gewünscht werden. Soweit es sich um
rein physische Mängel handelt, muß man sogar sagen, daß auch sie

von Gott wenigstens nebenbei mitgewollt sind, insofern nämlich Gott
will, daß etwas entsteht was nicht ganz vollkommen ist. Gott braucht
nicht einmal zu wollen, daß das Unvollkommene jemals von allen

Mängeln ganz frei werde. Daher ist es ein vergebliches Bemühen,
aus jedem Ding ein Ideal machen zu wollen. Ideale gibt es in jeder
Art von Dingen immer nur eines. So ist für uns Menschen das einzige
Ideal im vollen Sinne des Wortes der menschgewordene Sohn Gottes

Jesus Christus. 2 Die Idee Gottes umfaßt das in einem Ding schon

Wirkliche mitsamt allem, was noch aus und in ihm werden kann.
Zur Weisheit gehört auch, unterscheiden zu können zwischen

dem, was überhaupt möglich ist und dem, was unter den nun einmal

gegebenen Umständen unerreichbar ist. Sapientis est ordinäre, sagt
der Aquinate im ersten Kapitel seiner philosophischen Summe. Nur

1 Vgl. In librum Boethii de Trinitate expositio, quaest. 5, art. 1. — Auf die
Beziehung der Weisheit zum Sittengesetz kommen wir im dritten leil unserer
Untersuchung wieder zu sprechen.

2 In der Quaest. disp. de potentia, q. 3 a. 16 sagt der hl. Thomas ad 5 :

h Assimilatio autem creaturae ad Deum attenditur secundum hoc quod creatura
implet id quod de ipsa est in intellectu et voluntate Dei», und ad 12 : « Quando
exemplatum perfecte repraesentat exemplar, ab uno exemplari non est nisi unum
exemplatum, nisi per accidens, in quantum exemplata materialiter distinguuntur.
Creaturae vero non perfecte imitantur suum exemplar. Unde diversimodo possunt
ipsum imitari, et sic esse diversa exemplata. Perfectus autem modus imitandi
est unus tantum : et propter hoc Filius, qui perfecte imitatur Patrem, non potest
esse nisi unus ».



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 149

der Weise vermag die Dinge richtig zu ordnen, weil er allein zwischen

Möglichem und Unmöglichem klar zu unterscheiden versteht : nicht
nur auf Grund einer reichen Erfahrung oder eines feinen Instinktes,
sondern weil er alles zu den obersten Erkenntnisprinzipien in Beziehung
zu bringen weiß, die ihm dann weiter erkennen helfen, was mit den

unleugbaren Erfahrungstatsachen einerseits und mit den letzten
Ursachen aller Dinge in Gott anderseits vereinbar ist. Das gibt seinem
Geiste die erforderliche Spannweite, alles richtig zu beurteilen, und
jene klare Ordnung des Denkens, die man von jeher an ihm bewundert
hat. 1 Ohne dieses beständige Betrachten aller Dinge im Lichte sowohl
der obersten Erkenntnisprinzipien als der letzten Seinsgründe fehlt
der Wissenschaft das, was sie zur Weisheit erhebt. 2 Das Verhältnis
einer solchen reinen Wissenschaft zur Weisheit können wir uns am
schnellsten mittelst einer Analogie klarmachen. Ein gewöhnlicher
Bauer und ein Lohnarbeiter kommen darin überein, daß sie sich den
Lebensunterhalt im Schweiße ihres Angesichtes verdienen müssen.

Aber beim Bauer ist sein Besitztum das erste. Auf diesem arbeitet
er, von ihm lebt er, ihm schenkt er sein ganzes Interesse, nach ihm
ordnet er seine Kräfte, mit ihm verwächst er förmlich, auf ihm möchte
er leben und sterben. Für den Arbeiter dagegen ist die Arbeit das

erste, ihm gewährt der Grund und Boden, auf dem er arbeitet, keine

Erholung, daher fallen bei ihm Ruhe und Bewegung auseinander. Auf
seiner Arbeitsstätte findet er keine Ruhe, und zu Hause hat er keine
Arbeit. Was für den Bauer Haus und Hof bedeuten, das ist für den
Weisen die Kenntnis der obersten Prinzipien und der letzten Ursachen.
Denn unsere Seele verlangt nicht nur danach, die nächsten Ursachen
der Dinge zu erkennen, sondern sie kommt erst dann zur Ruhe, wenn
sie bis zur letzten Ursache vorgedrungen ist. 3 Die ersten Erkenntnisprinzipien

und Seinsgründe bringen in das Leben des Weisen eine

1 Diese Gott und Welt umfassende Totalität des Wissens galt daher von
altersher als ein Wesensmerkmal der Philosophie. « Cognitio omnium rerum per
ultimas causas procédens sub lumine naturali rationis ». In seiner theol. Summe
I-II q. 57 a. 2 sagt der hl. Thomas von der Weisheit : « convenienter iudicat et
ordinat de omnibus ». Siehe auch die in der Einleitung wiedergegebene aristotelische

Definition von Weisheit.
2 Siehe Thomas, a. a. O. ad 1.
3 K. Jaspers schreibt in seinem Buche : « Psychologie der Weltanschauungen »,

Berlin 1925 3, 304 : « Es ist ein Trieb in uns, daß irgend etwas endgültig und
fertig sein soll. Der Mensch l«hnt es ab, immer nur von Aufgaben und
Fraglichkeiten zu leben. Der Prozeß soll irgendeinmal zur Vollendung kommen :

das Sein, die Einheit, die Geschlossenheit und die Ruhe werden geliebt ».



150 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

Ruhe, die wir im Leben des bloßen Wissenschaftlers vermissen. 1 Der
reine Wissenschaftler ist auch nur ein reiner Lohnarbeiter. 2 Wie der
Bauer durch sein Besitztum keineswegs der Mühe enthoben ist, täglich
von neuem alle Kräfte aufzubieten, um sein Leben zu erhalten, und
wie sein Besitztum die Bereitwilligkeit dazu nur noch steigert, ja ihn
antreibt, dasselbe um soundso viele Morgen Land zu vermehren, so

ist auch für den Weisen mit der Kenntnis der letzten Ursachen die
wissenschaftliche Forschungsarbeit noch lange nicht zu Ende. Denn
das vollkommene Wissen von einer Sache besteht nicht einzig in der
Erkenntnis ihrer letzten Ursache. 3 Nach allgemein thomistischer

Welterklärung ist jedes Geschöpf ein Werkzeug Gottes. Dem Werkzeug

aber kommt eine zwar untergeordnete, aber nichtsdestoweniger
eigene, wahre Ursächlichkeit zu, die mit dazu beiträgt, daß die

Wirkung so ausfällt, wie sie nach ihrem Entstandensein ontologisch
wahr ist. Sodann setzt die Kenntnis der letzten Ursachen nicht
notwendig die Kenntnis aller nächsten voraus. Denken wir nur an jene
Gerichtsfälle, in denen die Untersuchung noch lange weiter geht,
nachdem der eigentliche Anstifter eines Verbrechens über allen Zweifel
sicher bekannt ist. Daher ist die Ruhe des Weisen gleich der des Bauern
nichts weniger als eine Erstarrung, ein bequemer Quietismus oder
ein Ausruhen von der Arbeit, sie ist vielmehr eine Ruhe in der Arbeit.
In seinen beiden Büchern « Das Menschengesicht » 4 und « Die Flucht
vor Gott »5, sagt Max Piccard vom modernen Menschen, daß sein

Gesicht alle Ruhe verloren habe, daß es aus einem Frontalgesicht
ein Profilgesicht geworden sei ; der moderne Mensch sei nicht nur
in Bewegung, sondern geradezu auf der Flucht. Das mache sich in
seinem ganzen Seelenleben geltend. Ist dem wirklich so, dann scheint

mir der letzte Grund dafür darin zu liegen, daß in der Neuzeit die

1 A. a. O. I q. 79, a. 8 sagt der hl. Thomas : « Ratiocinari comparatur ad

intelligere, sicut moveri ad quiescere, vel acquirere ad habere ; quorum unum
est perfecti, aliud autem imperfecti ». Vgl. Q. disp. de verit. q. 15 a. 1.

2 In einem Briefe an seinen Freund Deussen hat Nietzsche einmal auch die

größten philologischen Talente « Fabrikarbeiter » « für irgendeinen großen
philosophischen Halbgott » genannt ; unter den philosophischen « Arbeitgebern » sah

er damals als den größten in dem ganzen letzten Jahrtausend Schopenhauer an.
Vgl. Fr. Nietzsches Werke, herausgeg. von Alfred Bäumler, Leipzig, Bd. VIII 36.

3 Im dritten Teil seiner theol. Summe, q. 4 a. 1 ad 1 sagt der hl. Thomas:
« Creaturae denominantur aliquales ex eo, quod competit eis secundum proprias
causas, non autem ex eo, quod convenit eis secundum primas causas et universales ».

4 Siehe : Divus Thomas 1931, 93.
6 Erlenbach-Zürich und Leipzig 1934.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 151

Weisheit wie ausgestorben ist. Schon Descartes hat den Anfang
gemacht, sie zu vernachlässigen, indem er die Zweckursache
unberücksichtigt ließ.1 David Hume ging dann soweit, daß er die Erkennbarkeit

der Ursachen leugnete ; damit war die Philosophie als Streben
nach Weisheit im Sinne der Alten schlechthin begraben. Kant wollte
nicht so extrem sein wie sein Anreger Hume, aber weil er die

Möglichkeit einer rationalen Metaphysik leugnete und glaubte, Ursache
und Wirkung seien nur ein apriorischer Verstandesbegriff, ist auch er
in der reinen Wissenschaft steckengeblieben. Seit Kant hat die
Philosophie wieder manche Wandlungen durchgemacht, nur nicht die, daß
sie zum Streben nach Weisheit im Sinne der Alten zurückkehrte. Für
die Alten mit ihrem natürlichen Realismus war die Weisheit ein Ideal,
das sie mit einem ungehemmten Optimismus anstrebten; der moderne
Mensch findet kaum noch Zeit an sie zu denken. Die Folge davon
ist, daß bei ihm alles auseinanderfällt : Ruhe und Bewegung, Wissen
und Glauben, Theorie und Praxis, Religion und Beruf.

Wie alle Tugenden und Vollkommenheiten, die sich der Mensch

mühsam erwerben muß, wird die Weisheit auch der größten
Philosophen immer noch sehr viel zu wünschen übriglassen. Denn welcher

geschaffene Geist vermöchte alle Dinge so zu durchschauen, daß er
bis zum letzten angeben könnte, was mit ihrem Wesen vereinbar ist.
Denken wir besonders an die potentia obedientialis, auf Grund deren
die Geschöpfe zu Vollkommenheiten erhoben werden können, für die

es in der natürlichen Ordnung kaum ein schwaches Analogon gibt :

z. B. die Art, wie Christus auch seinem menschlichen Leibe nach unter
den konsekrierten Gestalten von Brot und Wein gegenwärtig ist.
Selbst wenn jemand erkennt, daß etwas keinen Widerspruch in sich

schließt, sieht er vielleicht doch noch nicht ein, wie es positiv
möglich sein soll. So kann man ohne Offenbarung zwar erkennen,
daß in einer unmittelbaren Anschauung Gottes durch die menschliche

Seele kein innerer Widerspruch liegt, aber wie das geschieht,
das übersteigt unsere natürliche Erkenntniskraft. Das gehört zum
Objekt der theologischen Weisheit. Diese unterscheidet sich von der

philosophischen dadurch, daß sie nicht von den Erfahrungstatsachen
ausgeht, sondern von streng übernatürlichen Glaubenswahrheiten.
Daher ist sie wenigstens wurzelhaft übernatürlich. Über ihr gibt es

1 In seinem Kommentar zur Metaphysik des Aristoteles sagt der hl. Thomas
(lib. III, lect. 4 n. 378) : « Si sapientia est principalis et praeceptiva respectu
aliarum, maxime videtur quod procedat per causam finalem ».



152 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

noch eine dritte Weisheit, die auch formell übernatürlich ist und die

mystische genannt wird. Wer ihrer teilhaftig geworden ist, urteilt
nicht mehr, weder wie der Philosoph noch wie der Theologe,
schlußfolgernd, sondern unmittelbar auf Antrieb des Heiligen Geistes, unter
dessen sieben Gaben sie die erste Stelle einnimmt. 1 Zur
philosophischen Weisheit gehört auch die Bereitwilligkeit der Seele, sich

durch die theologische und erst recht durch die mystische weiter
vervollkommnen zu lassen. Indem der Mensch sich gegen die übernatürliche

Weisheit verschließt, sündigt er auch gegen die natürliche.
Weil die theologische Weisheit die philosophische voraussetzt,

arbeitet auch sie ungeachtet ihrer übernatürlichen Glaubensprinzipien
in einem fort mit dem Kontradiktionsprinzip. Man schaue nur einmal
die theologische Summe des hl. Thomas unter diesem Gesichtswinkel

an. Die übernatürliche Gabe der Weisheit ist auch mit jener natürlichen

Weisheit vereinbar, die wir mcÄfphilosophisch nennen, aber

wenn jemand diese durch die philosophische vervollständigt hat,
vervollkommnet die mystische sie alle beide. Und zwar geht sie dann mit
ihnen eine so enge Verbindung ein, daß ihr gemeinsames Subjekt nicht
einmal selbst feststellen kann, was er der einen Weisheit zu verdanken

hat, und was der anderen. 2

III. Die nichtphilosophische Weisheit.

Das ganze Leben des Menschen auf Erden ist nur die Vorbereitung
auf eine erst im anderen Leben vollkommen erreichbare Vereinigung
mit Gott. Diese Vorbereitung ist jedoch kein reiner Naturvorgang,
vielmehr eine von jedem einzelnen zu erfüllende Lebensarbeit, und zwar
in der Weise, daß dabei seine persönliche Freiheit vollkommen gewahrt
bleibt. Aus diesem Grunde werden alle göttlichen Gesetze, die diese

Vorbereitung des Menschen betreffen, als moralische Gesetze bezeichnet,
womit gesagt sein soll, daß sie den Menschen nicht, wie die reinen

Naturgesetze, zu einem bestimmten Handeln physisch zwingen, sondern

ihn durch Einwirkung auf den Willen nur antreiben, etwas zu wollen,
nämlich seine mores, d. i. seine Sitten, dem Willen Gottes entsprechend

1 Vgl- Joannes a S. Thoma, Cursus theol. torn. VI 634 ff. (Edit. Paris.) ;

Garrigou-Lagrange, a. a. O. 51-63; M. Hallfell, Züge zum Christusbilde beim
hl. Thomas von Aquin, in : DivuS Thomas 5 (Freiburg) 1927, 386 ff.

2 S. Th. II-II q. 171 a. 5 sagt der hl. Thomas vom Propheten : « Ad ea quae
cognoscit propheta per instinctum, aliquando sic se habet, ut non plene discernere
possit, utrum haec cogitaverit aliquo divino instinetu, vel per spiritum proprium ».



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 153

zu formen. Das Gesetz selbst, ganz allgemein genommen, wird vom
hl. Thomas definiert als Plan der göttlichen Weisheit, sofern diese

alle Handlungen und Bewegungen leitet. 1 Danach ist das Sittengesetz
jener Teil des göttlichen Gesetzes, der die frei zu setzenden Handlungen
der Menschen zum Gegenstand hat, und deshalb hat der Mensch zum
mindesten insoweit, als er dieses Gesetz mit Wissen und Willen erfüllt,
schon Anteil an der göttlichen Weisheit, mag er Philosoph sein oder

nicht.
Wie notwendig jeder Mensch die Weisheit braucht, zeigt sich

schon bei seiner Berufswahl. Alle Menschen haben das gleiche Endziel,
aber Gott ordnet jeden einzelnen von uns so auf dieses gemeinsame
Ziel hin, daß er ihm zugleich eine besondere Sendung für die Erde

mitgibt. Man nennt diese besondere Sendung des Einzelmenschen
seinen Beruf. Niemand ist ohne solchen Beruf. Aber weil ihm derselbe

in der Regel nicht durch eine positive Offenbarung Gottes mitgeteilt
wird, bedarf er schon einer gewissen Weisheit, um seinen eigentlichen
Beruf zu erkennen. Auf Grund des im zweiten Teil unserer
Untersuchung Gesagten können wir drei Kennzeichen des Berufes
unterscheiden : Das erste liegt in der notwendigen Begabung, um einen

bestimmten Pflichtenkreis zu erfüllen. Obgleich die Menschen in allem
Wesentlichen einander gleich sind, ist doch nicht allen das gleiche
möglich. Non ex omni ligno fit Mercurius, sagten die alten Römer.
Der hl. Thomas spricht von einer aptitudinis inchoatio, einem Anfang
von Befähigung, den der Mensch sowohl in bezug auf bestimmte
Verstandestüchtigkeiten als auch für die Erwerbung gewisser sittlicher
Tugenden ins Leben mitbringe. 2 Das zweite Kennzeichen des Berufes
ist eine gewisse angeborene Neigung zur Erfüllung der Pflichten und

zur Übung der Tugenden, die gerade in diesem Berufe von jemand
erwartet werden. Aristoteles bemerkt mit Recht, jeder tue das am
besten, woran er sein Ergötzen finde, das Gegenteil aber verrichte
er nachlässig oder gar nicht. 3 Wieweit indessen hier der einzelne

seiner Neigung folgen darf, hängt von dem dritten Kennzeichen ab.

Dieses bilden die äußeren Verhältnisse, in die jemand hineingeboren

1 S. Th. I II q. 93 a. 1 : « Ratio divinae sapientiae, secundum quod est
directiva omnium actuum et motionum ».

2 A. a. O. q. 45 a. 1.
3 Nikom. Ethik X 1175 a 22 ff. — In seinem Buche : « Pädagogische Psychologie

» (Berlin 1921, 162) bemerkt G. Grunwald mit Recht, daß Begabung und
Interesse als psychische Erscheinungen sehr verschiedene Dinge sind.



154 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

ist, und die er nicht ändern kann, ohne anderen Unrecht zu tun.
Daß diese Umstände für die Erreichung einer bestimmten Stellung in
der Gesellschaft wenig Aussicht bieten, ja sie unmöglich erscheinen

lassen, ist nicht entscheidend. Der Weise entdeckt auch die verstecktesten

Möglichkeiten, während der Tor nicht einmal die offensichtlichsten

bemerkt. Ist dagegen ein Ziel nicht ohne Sünde erreichbar,
so kann es niemals die einem Menschen von Gott gestellte Aufgabe
sein, dasselbe anzustreben, mag er noch so sehr dazu befähigt erscheinen.

Gott würde dadurch sich selbst widersprechen. In diesem Falle erfüllt
jemand auch dann seinen ganzen Beruf, wenn er tut, was ihm bei einer
solchen Befähigung unter den gegebenen Verhältnissen immer noch

möglich bleibt. 1

Auch das Studium der Philosophie als Streben nach Weisheit ist
ein besonderer Beruf. In der natürlichen Ordnung ist die Aufgabe
des Philosophen unter allen uns Menschen von Gott gestellten die erste,
nämlich die möglichst vollkommene Erkenntnis Gottes und seiner

Werke. Darin besteht ja die von ihm gesuchte Weisheit. Die
philosophische Weisheit stellt einen so hohen Grad der Gotteserkenntnis

dar, daß sie den meisten Menschen mit dem natürlichen Lichte ihrer
Vernunft niemals erreichbar ist. 2 Aber die Verherrlichung Gottes,

zu der die Welt und alles in ihr erschaffen ist, umfaßt mehr als die

reine Gotteserkenntnis. Daher braucht die philosophische
Gotteserkenntnis die Ergänzung durch andere Berufe. Als Erkennen der

Dinge aus ihren letzten Ursachen unterscheidet sich die Weisheit des

Philosophen vom bloßen Wissen in wesentlich gleicher Weise wie die

Weisheit der übrigen Menschen. Nichtsdestoweniger können wir
zwischen der philosophischen und der nichtphilosophischen Weisheit
vier große Unterschiede feststellen. Der erste liegt im Grade des

Besitzens. Die Erkenntniswahrheit in sich betrachtet, ist unteilbar,
aber ihr Besitz kann mehr oder weniger vollkommen sein. Man
unterscheidet besonders drei Hauptstufen, von denen jede wieder viele

Abstufungen aufweist. Die unterste nennt man eine dunkle Erkenntnis,

1 Siehe die Lehre des hl. Thomas über den Besitz der Tugenden, die zu
üben einer nur nicht in der Lage ist. S. Th. II-II q. 152 a. 3 ad 2.

2 In seiner philosophischen Summe Contra Gentiles I 4, sagt der Aquinate :

« A fruetu studiosae inquisitionis qui est veritatis inventio, plurimi impediuntur.
Quidam propter complexionis indispositionem, ex qua multi naturaliter sunt

indispositi ad sciendum : unde nullo studio ad hoc pertingere possent, ut summum
gradum humanae cognitionis attingerent, qui in cognoscendo Deum consistit ».



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 155

die zweite eine klare und die höchste eine deutliche. Die dunkle wird
vielfach auch als ein bloßes « Ahnen » bezeichnet ; für die klare, aber
noch verschwommene gebrauchen jetzt manche mit Vorliebe den
Ausdruck « Intuition ». Die deutliche Erkenntnis ist die streng
wissenschaftliche, besonders die philosophische. Diese Einteilung auf die
Weisheit angewandt, kann man also sagen : Der Nichtphilosoph wird
es in dieser höchstens bis zur Klarheit bringen. Er gleicht jenen vielen,
die ihre Taschenuhr soweit kennen, daß sie wissen, wie man sie

aufzieht und die Zeit auf ihr abliest, aber sich niemals Rechenschaft
darüber geben, was denn eigentlich die Zeit ist. Wie aber soll einer
eine deutliche Kenntnis vom Wesen der Uhr haben, wenn er nicht
weiß, was die Zeit ist Der Philosoph hat keine anderen Erkenntnisquellen

als der Nichtphilosoph. Aber was ihn von diesem zunächst
unterscheidet, ist das größere Erstaunen. Den philosophisch Veranlagten
treibt gerade das Staunen zum Forschen an und zum Versuch, bis an
die äußerste Grenze des für Menschen überhaupt Erkennbaren
vorzudringen. 1 Der Nichtphilosoph empfindet beim Anblick des Schönen

vielleicht eine größere Freude, aber kein so tiefes Erstaunen. Denn
wir staunen nur soweit über etwas als es in uns das Verlangen weckt,
seine Ursachen zu kennen. Auch der Nichtphilosoph kann Gewißheit

erlangen. Aber diese bezieht sich mehr auf das Ganze seiner Ansicht.
Es kommt ihm weniger darauf an, daß alles, was er sagt, bis auf das

Kleinste zutrifft, wenn nur « das Wesentliche » richtig ist. Der Philosoph

dagegen strebt eine Gewißheit an, die sich auch auf die Teile
der Wesenheiten erstreckt. So kümmert sich der Nichtphilosoph wenig
darum, welchen Wert die einzelnen Lebenserfahrungen haben, die ihm
in ihrer Gesamtheit eine volle Gewißheit vom Dasein Gottes geben.
Der Philosoph dagegen sucht nach einem Beweis, in dem jeder Satz

unanfechtbar ist und seinen bestimmten Wert hat.
Der zweite Unterschied zwischen der Weisheit des Philosophen

und jener des Nichtphilosophen hat seine Wurzel darin, daß unser
diskursives Denken sich aus zwei Aktreihen zusammensetzt. Denn es

besteht aus Urteilen und Schlüssen. 2 Wie wir im ersten Teil unserer

Untersuchung sahen, beruht jedes Urteil wesentlich auf einem Vergleich

1 Vgl. Aristoteles, Met. 1 2 ; 982 b 11 ff. ; Thomas, S. Th. III q. 5 a. 4. Siehe
auch Grunwald, a. a. O. 163 ff. und AI. Horväth, La sintesi scientifica di San
Tomaso d'Aquino. Torino 1932, 206.

2 S. Th. III q. 11 a. 3 spricht der hl. Thomas von einer « scientia discursiva
vel collativa ».



156 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

zwischen Subjekt und Prädikat. Ein Schluß besteht zum mindesten

aus drei Urteilen. Daher enthält auch er notwendig Akte des

Vergleichens. Aber er ist mehr als deren Summe. Der Akt des Schluß-

folgerns fordert einen höheren Grad von Abstraktion und Geistigkeit,
als zu einem bloßen Vergleichen verlangt ist, besonders dann, wenn
jemand bewußt von den obersten Prinzipien ausgeht. Und das tut der

Philosoph. Im Vergleichen können die Sinne mehr mitwirken. Denn
ein Vergleich kann auch zwischen konkreten Dingen stattfinden. In
erster Linie ist das Schätzungsvermögen beim Vergleichen mitbeteiligt,
das der hl. Thomas daher auch eine vis « collativa » nennt. 1 Der
Philosoph legt großen Wert darauf, daß sich in seinem System
möglichst alles aus seinen obersten Prinzipien direkt oder indirekt folgern
läßt. Der Nichtphilosoph achtet weniger auf sein schlußfolgerndes
Denken ; seine Aufmerksamkeit ist in erster Linie darauf gerichtet, daß
das eine zum anderen paßt. So nimmt er die Unsterblichkeit der
menschlichen Seele und das Dasein Gottes vielleicht deshalb an, weil
er die gegenteilige Ansicht mit den Tatsachen seiner Erfahrung und
den Bedürfnissen seines Herzens einfach nicht in Einklang bringen
kann, während der Philosoph die Erfahrungstatsachen nur als Ausgangspunkt

seiner Untersuchung gelten läßt und die Bedürfnisse des Herzens

wie jedes andere seelische Phänomen behandelt. Wie dieses Beispiel
schon genügend zeigt, arbeitet auch der Nichtphilosoph mit dem

Kontradiktionsprinzip ; darum ist auch sein Wissen von Gott wahre Weisheit.
Aber weil ihm sein Aufstieg zu den obersten Erkenntnisprinzipien
kaum zum Bewußtsein kommt, beschränkt sich seine Gewißheit auf
das « Daß », während die des Philosophen sich auch auf das « Warum »

ausdehnt. Die Weisheit des Nichtphilosophen ist so leicht zu erlangen,
daß niemand von ihr ganz ausgeschlossen ist. 2

Der dritte Unterschied ist darin begründet, daß alle sinnenfälligen
Dinge, von denen unser Erkennen seinen Anfang nimmt, mehr als

eine Ursache haben, und daß es deshalb auch verschiedene Möglichkeiten

gibt, ein und dasselbe Ding aus seiner letzten Ursache zu erkennen.
Es sei nur an die verschiedenen Gottesbeweise erinnert, von denen

jeder einen anderen Weg zu Gott darstellt. Gott ist zugleich erste

Wirkursache, letztes Ziel und der die Urbilder aller Dinge formende

1 Q. disp. de anima, a. 13.
2 Vgl. die Lehre des Aquinaten über die Erkennbarkeit des ewigen Gesetzes.

S. Th. I-II q. 93 a. 2.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 157

Grund. Dementsprechend sind auch drei Grundformen von Weisheit

möglich : 1. eine Gott mehr als erste Wirkursache betrachtende und
in allem Gottes Vorsehung wiedererkennende, 2. eine mehr teleologische,
mystische, alles im Lichte der Ewigkeit sehende, und 3. eine eido-

logische, alles in erster Linie auf die Würdigkeit seiner Form und des

Geschehens anschauende. Schon Aristoteles hat sich die Frage gestellt,
welche Erkenntnis die vollkommenere sei, wenn dasselbe Ding aus allen
drei Ursachen erkannt werden könne. 1 Er selbst hat auf diese Frage
noch keine klare Antwort gegeben. Der hl. Thomas glaubt jedoch im
Sinne des Stagiriten zu antworten, indem er zu einer vollkommenen
Erkenntnis alle drei Betrachtungsweisen als notwendig bezeichnet und
dann in der Rangordnung der Kenntnis des Zieles die erste Stelle

zuweist, der Formalursache die zweite und der Wirkursache nur die

dritte. 2 Der Philosoph sucht die Dinge nach allen Seiten möglichst
gleich vollkommen zu erkennen und läßt daher in seiner Betrachtung
keine Ursache gegen die andere zurücktreten. Dem Nichtphilosophen
fehlt diese Totalität der Betrachtungsweise. In seinem Denken nimmt
gewöhnlich die Wirkursache der Dinge einen auffallend kleinen Raum
ein. In bezug auf diese genügt ihm zu wissen, daß Gott alles erschaffen

hat, und daß wir in beständiger Abhängigkeit von Ihm leben. Die

größte Aufmerksamkeit schenkt er seinem letzten Ziel. Die besten

Beispiele dafür sind die Ordensstifter. Nehmen wir nur den hl. Benedikt,
dem gewiß niemand die Weisheit absprechen möchte. Vielleicht ist
niemals eine Ordensregel geschrieben worden, in der die Weisheit so

ausdrücklich als die notwendige Voraussetzung für die Berufung zu
einer führenden Stellung im Kloster gefordert wird wie in seiner

Mönchsregel. Ob es sich um die Wahl des Abtes handelt oder um die

Bestellung des Ökonomen, um die Dekane oder um den Pförtner, immer
sollen nur die in Frage kommen, die sich durch eine gewisse Weisheit
auszeichnen ; denn « domus Dei a sapientibus et sapienter admini-
stretur ». 3 Aber wenn er auch von Gott als unserem Schöpfer spricht,
den wir loben sollen, so hat doch seine Weisheit einen vorwiegend
teleologisch-eidologischen Charakter. Sie ist streng teleologisch,
insofern der hl. Benedikt Gott nicht einmal durch eine bestimmte äußere

Tätigkeit, wie Seelsorge oder Unterricht, zu dienen verlangt, sondern

jede andere Tätigkeit außer dem gemeinsamen Chorgebet von den

1 Met. III 7 ; 996 b 1 ff.
2 In Met. III, lect. 4 n. 384-386 u. XI, lect. 1 n. 2156 f.
3 Regel, Kap. 53.



158 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

Forderungen des Ortes und der Zeit abhängig sein läßt. Und sie ist
ebenso streng eidologisch, insofern jede Bestimmung seiner Regel dem
Idealbild angepaßt ist; das er von einem Menschen hat, der als Zönobit,
das will sagen, in der Gemeinschaft mit Gleichgesinnten unter einer

Regel und einem Abte Gott suchen möchte. Diese unmittelbare
Einstellung auf Gott und dieses Eidos, nach dem er das Gottsuchen seiner
Söhne formen will, geben der Weisheit des hl. Benedikt ein Gepräge,
das hinreicht, sie klar von der aller anderen Ordensstifter zu
unterscheiden.

Ein vierter Unterschied zwischen der Weisheit des Philosophen
und des Nichtphilosophen entsteht durch die Art, wie sie erstrebt
werden. Für beide ist das Streben nach sittlicher Vervollkommnung
unerläßliche Bedingung, für die nichtphilosophische sogar in noch
höherem Grade als für die philosophische, weil das Denken des

Nichtphilosophen mehr in der Welt des sinnlich Wahrnehmbaren bleibt,
durch das die Leidenschaften geweckt werden ; aber während der

Philosoph in seiner Weisheit das von ihm erstrebte Ziel erreicht, ist
die Weisheit des Nichtphilosophen wieder die Voraussetzung für die

Erfüllung seiner besonderen Berufspflichten. Denn ohne Weisheit
wird er diese gewiß vernachlässigen und seine Kräfte verbrauchen im
Streben nach Dingen, für die er nicht geschaffen ist. Daher wird die
Weisheit des Nichtphilosophen ganz nach seinem praktischen Verhalten
beurteilt. Und da jeder Beruf ein ganz eigenes Verhalten fordert —
das Lehramt ein anderes als die Rechtsprechung, die Kunst wieder
ein anderes als die Leitung eines Gemeinwesens —, nimmt auch die
Weisheit des Nichtphilosophen so viele Formen an, als es außer der

Philosophie verschiedene Berufe gibt. Die philosophische Weisheit
dagegen ist nur eine ; die Unterschiede, die auch in dieser vorkommen,
haben ihre Wurzel einzig im Charakter des Philosophen.

Mit der Weisheit hat eine gewisse Ähnlichkeit die Weltanschauung.
Eine ganz befriedigende Begriffsbestimmung dieser liegt bis heute

nicht vor. Dennoch läßt sich schon jetzt folgendes sagen : Die

Weltanschauung ist gleich der Weisheit auf das Ganze gerichtet, und zwar
sowohl subjektiv als objektiv. 1 Subjektiv, sofern sie alle Kräfte des

Menschen in den Dienst einer bestimmten höchsten Idee stellt, und
objektiv, sofern sie nichts von ihrer Betrachtung ausschließt. Beide
haben ihren eigentlichen Sitz im Verstände. Aber nur die Weisheit

1 Vgl. K. Jaspers, a. a. O. 1.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 159

ist eine Verstandestugend. Denn wie wir gesehen haben, gehört zum
Wesen der Weisheit die Gewißheit, daß man nicht irrt, die Gewißheit
aber ist ihrer Natur nach ein Dauerzustand des Verstandes. Die
Weltanschauung dagegen kann jeden Augenblick geändert werden. Sie

verlangt als solche nicht einmal, daß sie wahr ist. Eine falsche, das

will sagen den Tatsachen nicht entsprechende Weisheit ist ein Unding.
Wohl aber gibt es den Tatsachen nicht gerecht werdende und insofern
falsche Weltanschauungen, die dessenungeachtet alles haben, was zu
einer Weltanschauung erforderlich ist. 1 Sodann ist die Weltanschauung
als solche nicht wie die Weisheit wesentlich eine kausale Betrachtungsweise

der Dinge. Es gibt keine positivistische, skeptizistische oder

nihilistische Weisheit, wohl aber solche Weltanschauungen. Die Weisheit

gibt dem Menschen zugleich eine bestimmte Weltanschauung, aber

nicht jede Weltanschauung zeugt von Weisheit.

Jeder Mensch hat von Natur aus das Verlangen, in irgendeiner
Form weise zu werden. Denn ein Verlangen nach unvollkommenem
Wissen wäre das Verlangen nach einem Übel. Die genannten Formen
und die verschiedenen Vollkommenheitsgrade lassen so viele
Verbindungen zu, daß jeder sie auf eine besondere Weise besitzen könnte.
Je besser das Streben nach Weisheit der ganzen Veranlagung eines

Menschen angepaßt ist, desto weiter wird er es in ihr bringen.

1 Vgl. Fr. Klimke, Die Hauptprobleme der Weltanschauung. Kempten 1910.


	Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

