Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Philosophische und nichtphilosophische Weisheit
Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophische
und nichtphilosophische Weisheit.

Von P. Matthias THIEL O. S. B, Rom (S. Anselmo).

Uber das letzte Ziel der Philosophie gibt schon ihr Name den
ersten AufschluB. Denn auf Grund seiner Herkunft bedeutet dieser
soviel wie Liebe zur Weisheit. Das Wort Weisheit aber hat dieselbe
Wurzel wie Wissen : in beiden findet sich der gleiche Stamm wie im
lateinischen videre und im griechischen igsiv. Nach Platon ist jedes
strenge Wissen erstens wahr, zweitens fest und drittens unmittelbar
auf eine Idee als Gegenstand gerichtet. Diese Ideen sind von Platon
als fiir sich seiende Substanzen iiber der Welt des Werdens gedacht,
aber nicht ohne Beziehung zu ihr. Vielmehr ist alles in dieser nur durch
Teilnahme an ihnen. Dadurch erhilt das Wissen auch eine Hinordnung
auf die verinderlichen Dinge, in bezug auf die es die vierte Eigenschaft
hat, ein Erkennen aus der Ursache zu sein. Aristoteles hat die Ideen-
lehre Platons abgelehnt. Trotzdem bekennt auch er sich zu den vier
genannten Wesensmerkmalen des Wissens. Besonderen Wert legt er
auf das letzte. Wissen bedeutet in seiner Philosophie das Erkennen
der Ursache, durch die etwas ist ; jedoch muB die Ursache als solche
erkannt sein, und es muB dem Erkennenden bewulBt werden, dafl die
Sache sich nicht anders verhalten kann, weil zwischen ihr und jener
Ursache ein innerer Zusammenhang besteht. !

In der platonischen Philosophie kann noch jedes wahre Wissen
auch Weisheit genannt werden. Eine klare Scheidung der beiden wurde
erst durch die aristotelische Vierursachenlehre moglich. Denn von
nun an konnte man das Wissen in vollkommenes und unvollkommenes
einteilen und den Begriff Weisheit auf das erste einschrinken. Das
war fiir die weitere Entwicklung des Wissenschaftsbegriffes von der
groBten Bedeutung; denn es war der Anfang einer immer groBer

1 Vgl. Anal. post. l. c. 2, 71 b 9.

Divus Thomas, 9



130 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

werdenden Aufteilung der Philosophie in eine Vielheit von Wissen-
schaften. Aristoteles selbst hat besonders zwischen erster und nicht-
erster Weisheit unterschieden.! Die Verehrung, die man allgemein
dem Weisen entgegenbringt, das Wort «weise » weit gefalt, fithrt er
auf folgende sechs Vorziige desselben zuriick : Universalitit des Wissens,
Ausdehnung dieses Wissens auch auf schwer zu verstehende Dinge,
Sicherheit, Erfassung der Ursachen, Liebe zur Weisheit um ihrer selbst
willen und endlich die Fihigkeit, andere zu leiten. * Unter diesen sechs
Eigenschaften des Weisen ist die Kenntnis der Ursachen die wesent-
lichste. Denn ohne sie sind die iibrigen nicht denkbar. Aber es geniigt
nicht, die nichsten Ursachen zu kennen. Vielmehr ist fiir den Besitz
der Weisheit die Kenntnis einer Ursache um so unentbehrlicher, je
tiefer diese liegt. So tut es der Weisheit eines Menschen keinerlei
Eintrag, wenn er nicht weill, wie Elektrizitit erzeugt wird : das ist
nur Unwissenheit. Glaubt er dagegen, die Elektronen seien die schlecht-
hin letzte Ursache der Elektrizitit und iiberhaupt der Welt, so ist das
mit der Weisheit nicht mehr vereinbar. Desgleichen liegt keine
Unweisheit darin, wenn jemand den Fiirsten oder den Minister nicht
kennt, der ein bestimmtes Gesetz erlassen hat, wohl aber darin, wenn
er nicht weiB, daB die Gesetze eine tiefer liegende Ursache haben als
den Willen ihres menschlichen Erlassers. Daher macht erst das Erkennen
der Dinge aus ihren letzten Ursachen unser Wissen ganz zur Weisheit. 3
Wir miissen indessen hier gleich eine doppelte Ursache unterscheiden :
eine des Erkennens und eine andere des Seins. Die Primissen eines
Beweises sind immer die Erkenntnisursache der im SchluBsatze ent-
haltenen Wahrheit, aber sie offenbaren nicht immer deren Seinsursache.
Dadurch entstehen die verschiedenen Arten wissenschaftlicher Urteile.
Der Weise urteilt auf Grund einer genauen Kenntnis sowohl der ersten

1 Vgl. Met. 6, 1; 1026 a 24 ff. Von der Physik sagt Avistoteles a. a. O, 4, 3;
1005 b 1 ausdriicklich : Zg7t 82 gopia 715 %al % guawr, ark’ ol mpwin.

2 Der hl. Thomas faBt diese sechs Eigenschaften des Weisen in folgende
Definition zusammen : « Ille sapiens dicatur, qui scit omnia etiam difficilia per
certitudinem et causam, ipsum scire propter se quaerens, alios ordinans et per-
suadens », In Met. 1, lect. 2 n. 43 (Edit. Taur. 1926). Eine eingehendere Erklarung
dieser Definition gibt Rég. Garrigou-Lagrange in seinem Buche: «Le sens du
mystére et le Clair-Obscur intellectuel », Paris 1934, 36-40.

3 Vgl. Nikom. FEthik VI c. 7; 1141 a 17 : «8:si dpa Tov 0030v WY, wivoy Ta
in oTwv dpyev ellévar, ahax wal mept tas apyas adnbede . wate el av 7 gugla vels
ral EMATIUn wowzp xepahny fpovea imathpn tov Tiwtwtatwv r, Thomas, C. G, 1 94 :
« Sapientia in cognitione altissimarum causarum consistit ».



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 131

Erkenntnisprinzipien, aus denen die Richtigkeit seiner Aussagen direkt
oder indirekt beweisbar ist, als auch der letzten Seinsgriinde. !

Auf diese wichtigste Eigenschaft des Weisen, alle Dinge aus ihren
letzten Ursachen zu erkennen, soll im folgenden die Aufmerksamkeit
besonders gelenkt werden, weil darin, dal der Philosoph nach den
letzten Ursachen forscht, gar nichts Besonderes zu liegen scheint :
ist doch im Grunde niemand ganz zufrieden, solange er nicht wenigstens
glaubt, die letzte Ursache fiir das zu kennen, was er wissen mochte.
Sodann wird keiner leugnen wollen, dall die Kenntnis der letzten
Ursachen auch von anderen als vom eigentlichen Berufsphilosophen
erreichbar sei. Wie also unterscheidet sich die vom Philosophen er-
strebte Weisheit gleichwohl von der eines Menschen, der sie ohne das
Studium eines philosophischen Systems erlangt hat, und die wir im
gleichen Sinne « nichtphilosophisch » nennen, wie ein solcher sich selbst
als einen « Nichtphilosophen » bezeichnen wird ?

I. Voraussetzungen jeder Weisheit.

Jedes Streben ist wesentlich auf das Erlangen eines Gutes hin-
gerichtet. Um aber dieses wirklich zu erlangen, miissen in der Regel
bestimmte Voraussetzungen erfiillt sein. Welche Voraussetzungen das
im einzelnen Falle sind, hingt von der Natur des Aktes ab, durch
den wir das erstrebte Gut erreichen. Dieser ist fiir die Weisheit offenbar
ein Urteil. Denn ein einzelner Begriff ist noch kein vollkommenes Wissen
oder Erkennen der Dinge aus ihren letzten Ursachen. Aber auch unter
den Urteilen hat eine Art das besondere Merkmal, dal} sie selbst dann
unweise sind, wenn sie eine tiefe Wahrheit enthalten : das sind die
sogenannten Vorurteile. Um das zu begriinden, brauchen wir nur
Wesen und Zustandekommen der menschlichen Urteile {iberhaupt
etwas niher ins Auge zu fassen. Die Wesensmerkmale des Urteils
sind Subjekt, Pridikat und Kopula. Der sprachliche Ausdruck fiir
diese Kopula ist immer derselbe, insofern alle Urteile mit einem
anderen Zeitwort in solche mit «ist» umgewandelt werden koénnen,
z. B. « Petrus liuft » in « Petrus ist laufend ». Es gibt jedoch zwei
Weisen, das Zeitwort Sein zu gebrauchen. Die eine haben wir in dem
Urteil « Gott ist », und die andere in « Gott ist gut ». Bei dem ersten
Urteil denken wir unmittelbar an den Akt des Daseins, bei dem zweiten

1 In Met. I, lect. 1 n. 35 sagt der Al. Thomas . « Scientia illa quae denominatur
sapientia, videtur esse circa primas causas et circa prima principia »,



132 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

dagegen direkt an die Identitit zwischen Subjekt und Pridikat. Der
Unterschied zwischen diesen beiden Urteilen liegt indessen nicht darin,
daB das Zeitwort in dem einen nur den Akt des Daseins bezeichnet,
und in dem anderen nur die Identitit zwischen Subjekt und Pridikat,
vielmehr enthilt das «ist» des ersten Urteils der Kraft nach auch
das Pridikat, mit dem es das Subjekt identifiziert, so dall sein Inhalt
erst durch den Satz « Gott ist daseiend » vollkommen ausgedriickt ist.
Und ebenso bedeutet das «ist» des Urteils « Gott ist gut » beides :
das Dasein und die Identitit von Subjekt und Pridikat. Denn es
bezeichnet ja diese Identitit in der Weise, daB es aussagt, die Gegen-
stinde der zwei Begriffe, die wir als Subjekt und Priidikat unter-
scheiden, seien in bezug auf ihr Dasein identisch. Das gilt selbst dann,
wenn der Gegenstand des Subjektbegriffes nur ein Gedankending ist.
Die beiden Urteile « Gott ist » und « Gott ist gut » unterscheiden sich
einzig dadurch, daB die sprachliche Ausdrucksweise des ersten die
Identitit zwischen Subjekt und Pridikat weniger klar erkennen liBt,
im zweiten dagegen das Dasein des Subjektes und des Pridikates nur
mitgemeint ist. ' Daraus ersehen wir schon, daB jedes Urteil nur einen
Gegenstand hat, der aber in Subjekt und Pridikat zerlegt ist. Und
um es bilden zu koénnen, miissen wir von diesem Gegenstand wissen,
daB er ist oder wenigstens moglich ist, negativ ausgedriickt, dal er
keinen Widerspruch in sich schlieBt ; denn sonst wird unser Urteil
niemals eine wirkliche Erkenntniswahrheit haben kénnen.

Das Urteil selbst besteht zwar in einem einzigen Akt, nimlich
in einer positiven oder negativen Behauptung, aber dieser Akt setzt
wesentlich vier andere Verstandestitigkeiten voraus, nimlich erstens :
die Bildung eines Begriffes, der das Wesen des zukiinftigen Urteils-
gegenstandes wenigstens unvollkommen erfalit, also schon die innere
Widerspruchslosigkeit des Gegenstandes voraussetzt. So hat einer,
der das Urteil fillt : « Der Mensch ist ein vernunftbegabtes Wesen »,

1 S, Thomas, In Periherm. 1, 2, lect. 2 n. 2 (Edit. Rom. 1882) : « Ad cuius
evidentiam considerandum est quod quandoque in enuntiatione praedicatur est
secundum se ; ut cum dicitur, Socrates est: per quod nihil aliud intendimus signi-
ficare, quam quod Socrates sit in rerum natura. Quandoque vero non praedi-
catur per se, quasi principale praedicatum, sed quasi coniunctum principali prae-
dicato ad connectendum ipsum subiecto ; sicut cum dicitur, Socrates est albus,
non est intentio loquentis ut asserat Socratem esse in rerum natura, sed ut attribuat
ei albedinem mediante hoc verbo est; et ideo in talibus est praedicatur ut ad-
jacens principali praedicato . Siehe auch J. Maritain, Eléments de Philosophie,
Paris 1923, I1 66,



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit I33

schon gleich, wenn er den Begriff Mensch denkt, die Idee von einer
Wesenheit, die ist oder wenigstens sein kann. Sodann setzt jedes
Urteil die Bildung eines zweiten, vom ersten der Form nach ver-
schiedenen Begriffes voraus, bei dem der menschliche Verstand eben
wegen dieser formalen Verschiedenheit im Augenblick des Bildens
nicht ohne weiteres erkennt, dall er dieselbe Wesenheit bezeichnet
wie der erste, und deshalb mit diesem inhaltlich identisch ist. So
unterscheidet sich der Begriff Vernunftwesen der Form nach von dem
Begriff Mensch. Daher bedarf es eines dritten Aktes, mittels dessen
die so gebildeten Begriffe « Mensch » und « Vernunftwesen » miteinander
verglichen werden. Das Ergebnis dieses Vergleiches ist ein vierter
Akt, bestehend in der Erkenntnis, daB der zweite Begriff trotz seiner
formalen Verschiedenheit inhaltlich dasselbe bezeichnet wie der erste,
und daher mit diesem identifiziert werden kann. Der Fortschritt
dieser Erkenntnis liegt darin, daB die durch den ersten Begriff nur
unvollkommen erfate Wesenheit nunmehr genauer erkannt wird. Die
im ersten Begriff enthaltene Erkenntnis verhilt sich zu der des zweiten
wie die Materie zur Form, die Méoglichkeit zur Wirklichkeit, das
Unvollkommenere zum Vollkommeneren. Erst auf die Erkenntnis der
inhaltlichen Identitit zwischen den zwei Begriffen « Mensch» und
« Vernunftwesen » folgt der eigentliche Urteilsakt.

Die Urteile werden unterschieden in unmittelbare und mittelbare.
Bei diesen zweiten fordert die Erkenntniswahrheit, das will sagen die
klare Einsicht in die Wahrheit des Urteils, daB dessen Subjekt und
Pridikat zundchst mit einem dritten, bekannteren Begriff verglichen
werden. So ist das Urteil « alle Menschen sind sterblich » nicht unmittel-
bar einleuchtend. Daher miissen Subjekt und Pridikat desselben zu-
nichst anderen Begriffen gegeniibergestellt werden ; und erst aus ihrer
Identitit mit ein und demselben dritten gewinnen wir die GewiBheit,
daB sie durch die Kopula auch unter sich identifiziert werden diirfen.
Wie die ganze Lehre von den Schliissen deutlich zeigt, ist diese Bildung
der mittelbaren Urteile um so schwieriger, je mehr Begriffe zu Hilfe
genommen werden miissen. Und um so leichter entsteht auch ein
Irrtum. Jeder Irrtum kommt dadurch zustande, daB3 unser Verstand
ein Urteil fillt, bevor ihm die inhaltliche Identitit zwischen Subjekt
und Pridikat einleuchtet. An sich widerstrebt das seiner Natur, denn
als solcher mul} er danach verlangen, alles zu verstehen und einzusehen.
Das aber geht ihm gerade im Irrtum ab. Daher kann ein Irrtum seine
Ursache immer nur im Willen haben, der den Verstand auch zur



134 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

Setzung von Urteilsakten ohne befriedigende Einsicht in den wahren
Sachverhalt bewegen kann. Ein solches ohne geniigende Einsicht
in den wahren Sachverhalt gefilltes Urteil ist selbst dann ein Vor-
urteil, wenn seine Wahrheit wenigstens nachtriglich eingesehen wird.
Und auch dann hat das Vorurteil seine nichste Ursache im Willen.
Schon das Wort deutet die Minderwertigkeit solcher Urteile an. Denn
wie aus der eben gegebenen Analyse erhellt, ist das Urteil ein Akt,
den vollwertig zu setzen nur der imstande ist, der eine bestimmte
Einsicht erlangt hat. Jedes Vorurteil aber liegt vor dieser Einsicht.
Daher mulB jedes Vorurteil, selbst wenn es zufillig wahr ist, als
unweise bezeichnet werden. Der Weise ist an nichts so sicher zu
erkennen wie an seiner Vorurteilslosigkeit. Diese ist die wesentliche
Vorbedingung seines ganzen Soseins. Wir sagten eben, die eigentliche
Ursache aller Vorurteile sei der Wille. Das gilt nur von der Wirk-
ursache. Seine duBere Formalursache sowie sein Ziel hat das Vor-
urteil in der Phantasie und in den Leidenschaften. Wir werden im
zweiten Teil unserer Untersuchung zeigen, wie die Phantasie dem
Verstande hier auf Erden nicht nur unentbehrliche Dienste leistet,
sondern beim Erkennen der Wahrheit auch groBe Gefahren bereitet.
Der Durchgang des Erkennens durch die Phantasie wird aber besonders
dadurch gefahrvoll, daB auf jede Phantasievorstellung unmittelbar
eine Leidenschaft entsteht, die befriedigt werden mochte und deshalb
unsere Aufmerksamkeit immer nur auf die Seite der Dinge hinzieht,
nach der diese Gegenstand der Leidenschaft sind. So sieht der leiden-
schaftlich Liebende im Geliebten nur die guten Seiten, der Hasser
dagegen vielleicht im nidmlichen Individuum nur die schlechten. Das
Sehen beider erhilt von der Leidenschaft sowohl Form als Ziel. Goudin
fithrt alle falschen Urteile auf vier Ursachen zuriick. ! Die erste sieht
er in einem fehlerhaften Erfassen der Worte, deren Sinn manchmal
nur unvollstindig, dunkel und verschwommen verstanden werde. Als
zweite Ursache bezeichnet er die Uberstiirzung (praecipitatio), als dritte
die Voreingenommenheit (praeoccupatio) und als vierte endlich den
Umstand, daB etwas einen besonders starken Eindruck auf die Sinne
macht. Von diesen vier Ursachen falscher Urteile sind die zweite
und dritte zugleich die Hauptquellen der vielen Vorurteile, von denen
kein Sterblicher ganz frei ist. Die schlimmen Auswirkungen solcher

1 Philosophia iuxta inconcussa tutissimaque Divi Thomae dogmata. Coloniae
Agrippinae 1704, I 52 ff.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 135

Vorurteile im wissenschaftlichen Arbeiten beschreibt Braig in seinem
Buche « Vom Denken»! treffend folgendermallen: « Ein Geist mit
vorgefaffiten Meinungen vermag so wenig scharf zu unterscheiden als
das Auge, das sich an gefirbte, schiefgeschliffene Glaser gewohnt hat.
Prout unusquisque affectus est, ita judicat. Schon bei der Sammlung
des Denkstoffes machen sich Fehler geltend: Man siekt, was man
sucht (moderne Biologie) ; man ibersieht, was man fiirchtet (Instanzen) ;
man verwechselt die Hypothesen und Theorien mit den Gegenstinden,
die Erklirungsmittel mit dem Erklirungsinhalt (Psychophysik); man
verspottet, was man nicht versteht; man wverkleinert oder iibertreibt,
was man nicht zu widerlegen weill ; man verddchtigt den Verlreter einer
Sache, welche dem reinen Denken nicht weichen will ; man ruft nach
Gewalt, wenn die Griinde nicht vorhalten usw. » DaB die Uberstiirzung
Vorurteile verursacht, leuchtet ohne weiteres ein. Jede Uberstiirzung
aber hat ihre Ursache in einer noch nicht ganz geziigelten Leiden-
schaft. Bei der Voreingenommenheit mull man unterscheiden. Diese
braucht nicht notwendig ihre Wurzel in einer Leidenschaft zu haben.
Sie kann auch daher rithren, daBl jemand von anderen schon gewisse
Vorurteile beigebracht worden sind, z. B. von seinen Eltern, seinen
Lehrern oder Freunden. Zahlreicher als diese Voreingenommenheiten
des Verstandes sind indessen die des Willens. Diese haben ihre Wurzel
unmittelbar in einem ungeordneten Affekt oder einer Leidenschaft,
z. B. in der sinnlichen Liebe, im HaB, im Neid, im Zorn, im Stolz. 2
Daher betonten die Alten, besonders Platon und die Platoniker, so sehr
die Notwendigkeit einer Katharsis, die der Mensch durchmachen
miisse, um die Weisheit zu erlangen.® Und Boéthius gibt in seinem
Buche « De consolatione philosophiae » die schéne Anweisung :

! Freiburg 1896, 139. Vgl. B. Reiser, System der Philosophie, Einsiedeln
1920, 308.

2 Uber den EinfluB der Leidenschaften auf das Verstandesleben siehe
H. C. Plapmann, Die Schule des hl. Thomas von Aquino. Soest 1858. Bd. II
sso fi. (Logik) ; A. Huber, Die Hemmnisse der Willensfreiheit, Miinster i. W.
1908 2, 19 ff.; K. Schmid, Die menschliche Willensfreiheit in ihrem Verhiltnis
zu den Leidenschaften, Engelberg 1925, 330 fi. Aus der padagogischen Literatur
sei nur das Urteil Fr. W. Fdirsters angefuhrt, der in seinem Buche : « Schule und
Charakter » (Zurich 1912 1!, 13) schreibt : « Die Befreiung des Menschen von seinen
Leidenschaften, die Stiarkung seines Charakters und die Verfeinerung seines
Gewissens ist auch fiir die hochsten Leistungen des Intellekts selber von groBter
Bedeutung ». — Den Zusammenhang zwischen der Philosophie und der Liebe hat
unter den neueren Philosophen besonders M. Scheler betont. Moralia, Leipzig
1923, 110 ff.

3 Vgl. E. Rohde, Psyche, Tiibingen 1925 10 II 281.



136 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

Tu quoque si vis pelle timorem,
lumine claro spemque fugato,
cernere verum, nec dolor adsit.
tramite recto Nubila mens est
carpere callem ; vinctaque fraenis,
gaudia pelle haec ubi regnat.?!

Die iibernatiirliche Weisheit ist mit der schweren Siinde nicht
einmal im Zustand des unvollkommenen Besitzens vereinbar, weil sie
wesentlich die iibernatiirliche Gottesliebe voraussetzt. Zwischen der
natiirlichen Weisheit und der Siinde besteht kein so uneingeschrinkter
Gegensatz, weil die natiirliche Weisheit eine rein spekulative Tugend
ist. 2 Dennoch ist die Beherrschung der Leidenschaften schon fiir
das Streben nach dieser eine notwendige Voraussetzung, weil der leiden-
schaftliche Mensch niemals vorurteilslos sein kann. Und hat sich
jemand bereits eine gewisse natiirliche Weisheit erworben, so wird
er dieselbe durch die erste schwere Siinde zwar nicht gleich verlieren,
aber er wird in dieser Seelenverfassung von ihr nur sehr schwer und
mangelhaft Gebrauch machen kénnen. Nach dem hl. Thomas vervoll-
kommnet die Weisheit, und das gilt von jeder Weisheit, den Menschen,
sofern er mit Vernunft begabt ist. 3 AuBer der physischen Erkrankung
hindert uns aber einzig die Leidenschaft an dem richtigen Gebrauch
der Vernunft. Deshalb hilt der Aquinate soviele sittlichen Tugenden
fiir erforderlich, als es Arten von Leidenschaften gibt.* Wie innig
die Verbindung zwischen der Weisheit und den sittlichen Tugenden
ist, dafiir liefern die mittelalterlichen Scholastiker die besten Beispiele.
Es ist gewiB kein reiner Zufall, daB gerade die groBten unter ihnen
auch durch die Heiligkeit ihres Lebens sich auszeichneten. In besonders
enger Beziehung zur Weisheit steht die sittliche Tugend der Klugheit.
Wo diese fehlt, wird der Nichtphilosoph niemals von Weisheit reden.

1 1. Metr. 7 (MPL 63, 656 f.). Vgl. Reiser, a. a. O., u. Jos. Mausbach, Grund-
lagen und Ausbildung des Charakters nach der Lehre des hl. Thomas von Aquin,
Freiburg i. Br. 19203, 107 ff.

2Vgl.S. Th.Iq. 12a.12ad 3; 1I-II q. 45 a. 4 ad 2.

3 A.a. O.1IT q. 3 a. 8: « Homo in sapientia perficitur, quae est propria
eius perfectio, prout est rationalis»., In Met. I, lect. 1 n. 1: «Sapientia est
potissima perfectio rationis, cuius proprium est cognoscere ordinem »,

4 S. Th. II-II q. 146 a. 2 : « Virtus moralis conservat bonum rationis contra
impetum passionum : et ideo ubi invenitur specialis ratio qua passio abstrahit
a bono rationis, ibi necesse est esse specialem virtutem .



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 137

Es ist daher nicht zuviel behauptet, wenn wir das Streben nach sitt-
licher Vervollkommnung als die Grundvoraussetzung jeder Arfy von
Weisheit bezeichnen. Das lateinische Wort sapientia kommt dieser
ethischen Seite der Weisheit viel ndher als unser deutscher Ausdruck
fir die gleiche Sache. Jeder Weisheit wohnt ein ganz eigener sapor,
d. i. Wohlgeschmack an der Wahrheit, inne, den der sittlich ver-
kommene Mensch niemals verspliren kann, weil seine Liebe nicht
geordnet ist. Die Liebe ist nach dem hl. Augustinus die Wurzel und
nach dem hl. Thomas die erste aller Leidenschaften. Deshalb muB
die Liebe auch an erster Stelle durch die sittliche Tugend geregelt
werden. Durch die von ihr vorausgesetzte geordnete Liebe greift
auch die natiirliche Weisheit iber den bloBen Verstand auf das geistige
und sinnliche Streben des Menschen iiber, wird sie so wenigstens
mittelbar zu einer Vollkommenheit des ganzen Menschen. !

II. Die philosophische Weisheit.

Die Weisheit ist eine reine Vollkommenheit, aber sie kann unvoll-
kommen erworben werden. Wir unterscheiden mit dem hl. Thomas
zwischen einer Weisheit schlechthin und einer anderen, die es nur in
einer gewissen Hinsicht ist. 2 In der natiirlichen Ordnung ist die voll-
kommene Weisheit dasselbe wie Metaphysik. Weil jedoch die Philo-
sophie in der Metaphysik ihre Krénung und Vollendung findet, kénnen
wir sie auch als die philosophische bezeichnen. Um uns ein Bild von
ihr zu machen, gehen wir am besten von den zwei Grundlehren der
thomistischen Psychologie aus, da3 unser Verstand trotz seiner groBeren
Vollkommenheit nur in bestindiger Abhingigkeit von den Sinnen
tatig ist, daB aber diese nicht die totale und adaequate Ursache der
Verstandeserkenntnis sind, sondern derselben bloB den Stoff liefern. 3
Und zwar liefern sie diesen Stoff in der Weise, dall der Verstand in
ihm wohl unterscheiden mul}, um nicht in Irrtum gefiihrt zu werden.
Es heiBt immer, der Verstand abstrahiere die Wesenserkenntnisse von
den Phantasiebildern ; allein das darf nicht so verstanden werden,
als ob unsere Phantasie dem Verstande nicht auch Bilder darbdéte,

L Vgl. Augustinus, De civit. Dei l, 14 c. 7 u. Thomas, S. Th. z. B.I q. 20a.1c,

2 Vgl z.B.a.a. 0.1q.1 a.6. '

3 Vgl. a. a. O. q. 84 a. 6 : « Non potest dici quod sensibilis cognitio sit totalis
et perfecta causa intellectualis cognitionis, sed magis quodammodo est materia
causae ».



138 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

aus denen keine wahre Wesenserkenntnis gewonnen werden kann.
Vernfhg doch unsere Phantasie die sinnlich wahrgenommenen Dinge
beliebig zerteilt und auseinandergenommen vorzustellen und ihre Teile
dann wieder auf das willkiirlichste zusammenzusetzen. So entstehen
mannigfache Phantasiegebilde, die in der physischen Welt kein ent-
sprechendes Gegenstiick haben. Man denke nur an die bekannten
Beispiele von Chimire und Centaurus. Wollte jemand in allen seinen
Phantasievorstellungen eine Wesenheit finden, so geriete er aus einem
Irrtum in den anderen. Unsere dulleren Sinne konnen nur negativ
irren, das will heiBen, in der Weise, daB} sie ihren Gegenstand wegen
irgendeines Hindernisses nur mangelhaft erfassen. Das gleiche gilt
noch vom Gemeinsinn, weil auch er wesentlich intuitiv ist. Anders
dagegen liegt die Sache bei den drei hoheren Sinnen : der Phantasie,
dem Schitzungsvermogen und dem sinnlichen Gedichtnis, die man,
das Wort etwas weiter nehmend, in der Scholastik oft einfach unter
dem Namen Phantasie zusammenfaBt. Diese drei Vermogen koénnen
etwas vorstellen, was keine Wesenheit hat und deshalb iiberhaupt
nicht moglich ist. Dadurch entsteht fiir den Verstand die Gefahr,
auch positiv zu irren, d. h. etwas fir eine Wesenheit zu halten, was
gar keine ist. Ob das von der Phantasie Vorgestellte tatsichlich
existiert, 1iBt sich in der Regel mit Hilfe der duBeren Sinne nachpriifen.
Aber wenn die Phantasie uns Dinge vorstellt, die nicht existieren,
dann hort das Zeugnis der duBeren Sinne auf, und der Verstand bedarf
dann eines anderen Kriteriums, um zu beurteilen, wieweit er der
Phantasie folgen darf, von der ein Dichter mit Recht gesagt hat, sie
sei ein guter Begleiter, aber ein schlechter Fiihrer. Ein solches
Kriterium ist unserem Verstande im Prinzip des inneren Wider-
spruchs gegeben. Im ersten Teil seiner theologischen Summe stellt
der hl. Thomas den Satz auf, nur das, was keinen Widerspruch in
sich schlieBe, sei moglich und gehore deshalb zu dem, was unter die
gottliche Allmacht falle.? Der Grund dafiir ist, weil nur das, was
keinen Widerspruch in sich enthilt, eine Wesenheit ist. Denn was
sich innerlich widerspricht, hebt sich selbst im Sein auf, ist folglich
kein modus essendi, keine Seinsweise mehr. Daher kann man sich
das Verhiiltnis des Kontradiktionsprinzips zur Wesenserkenntnis kaum

1 Q. 25 a. 3: « Quaecumque igitur contradictionem non implicant, sub illis
possibilibus continentur, respectu quorum dicitur Deus omnipotens. Ea vero
quae contradictionem implicant, sub divina omnipotentia non continentur, quia
non possunt habere possibilium rationem ».



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 139

eng genug denken. Dieses Prinzip wird schon aus der allgemeinsten
Seinserkenntnis gewonnen. Nach den Thomisten ist der Seinsbegriff
sowohl psychologisch als ontologisch der erste von allen. Ihm folgt
unmittelbar wenigstens das dunkle BewuBtsein, dall} das, was ist, nicht
zugleich auch nicht ist. Wie der Seinsbegriff durch alle anderen Begriffe
nur niher bestimmt wird und deshalb in sie alle eingeht, so ist auch
das Kontradiktionsprinzip die denkbar unvollkommenste Urteils-
erkenntnis, aber gleichwohl fiir jedes andere Urteil die erste Voraus-
setzung. ' Deshalb kann seine objektive Geltung weder direkt noch
indirekt bewiesen werden. Trotzdem kann es zur Klarheit des folgen-
den beitragen, wenn wir uns dieselbe durch ein Beispiel zum Bewuft-
sein bringen. Nehmen wir das Grin der Blitter, die wir am Baume
sehen. Wenn wir in diesem Beispiel unser Unvermogen, ein Blatt auf
einmal nach allen Seiten genau ins Auge zu fassen, mit dem anderen
Unvermogen, ein Blatt gleichzeitig an der gleichen Stelle uns griin
und rot vorzustellen, vergleichen, so leuchtet uns sofort der groBe
Unterschied zwischen rein subjektiver Beschrinktheit und objektiver
Unmoglichkeit auf. Der Grund dafiir, da wir schon um ein kleines
Blatt nach allen Seiten zu erkennen, eine Menge von Akten setzen
miissen, liegt einzig in der menschlichen Beschrinktheit. Deshalb
fillt es niemand ein, das Nacheinander seiner Sehakte fiir mehr zu
halten als fiir etwas Subjektives. Dall wir uns dagegen dieselbe Stelle
eines Blattes nicht zugleich griin und rot denken kénnen, kommt
daher, daB das Blatt um griin zu sein nicht rot sein darf. Wenn wir
daher ein Blatt jetzt griin sehen und nach einiger Zeit rot, so wissen
wir bestimmt, dall hier mehr vorliegt als eine Aufeinanderfolge zweier
Sehakte. Von der Stunde an, in der jemand das Prinzip des inneren
Widerspruchs nur mehr fiir ein Denkgesetz halten wollte, miilte ihm
sein angeborenes Verlangen nach Weisheit vorkommen wie das grote
Verhidngnis seines Lebens oder wie die schlimmste Psychose. Denn
als Weltanschauung bliebe einem solchen Menschen nur noch ein ab-
soluter Skeptizismus iibrig, der ihn, wenn er wirklich Ernst mit ihm
machte, unwiderstehlich zur Verzweiflung bringen miiBte. Man denke
auch an die allgemein iibliche Unterscheidung zwischen dem, was wirk-
lich oder zum mindesten maglich ist, und den sogenannten Gedanken-
dingen. Den reinen Gedankendingen, z. B. der Finsternis, der Blindheit,

L' Vgl. Jos Gredt, Elementa philosophiae aristotelico-thomisticae, Freiburg
i. Br. 1932 % n. 618, 3, nota.



140 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

dem viereckigen Kreis u. i., sprechen wir gerade deshalb jede physische
Seinsmoglichkeit ab, weil ihre physische Wirklichkeit einen Wider-
spruch in sich schlésse. Trotzdem machen wir sie zum Subjekt vieler
Aussagen : so, wenn wir der Finsternis die Schuld geben, dal wir
irgendwo gestolpert sind. Wire das Prinzip vom Widerspruch nur ein
Denkgesetz, dann gibe es keine reinen Gedankendinge, sondern man
miilte selbst den viereckigen Kreis zur Welt des Wirklichen rechnen,
er wire zum mindesten physisch mdéglich. Um aber sagen zu kdénnen,
ein viereckiger Kreis sei zwar undenkbar, kénne aber trotzdem seins-
fahig sein, mul} einer erst alle Briicken zwischen Denken und Sein
abgebrochen haben.

Man hat viel dariiber gestritten, ob das Kontradiktionsprinzip unter
den Denk- und Seinsgesetzen wirklich die erste Stelle einnehme. Es
ist hier nicht notwendig, auf diese Frage einzugehen.! Sicher ist in
jedern Falle das eine, dal3 niemand eines der anderen Gesetze leugnet,
ohne damit einschluBweise auch das Prinzip des inneren Widerspruchs
anzugreifen. 2 Daher braucht ihm zur Widerlegung nur dieser innere
Zusammenhang zum BewuBtsein gebracht zu werden. Das gleiche
gilt von dem, der eine abgeleitete Wahrheit verwirft. Nur dauert
es da in der Regel linger, bis der Widerspruch erkannt wird. Das
beste Beispiel hierfiir ist der Streit zwischen Thomismus und Moli-
nismus. Gelinge es den Anhingern der einen Ansicht, die Vertreter
der anderen zu iiberzeugen, dalB sie etwas behaupten, was mit dem
Kontradiktionsprinzip unvereinbar ist, dann wire aller Kampf zu
Ende.

Welche Bedeutung das Kontradiktionsprinzip fiir das Streben nach
philosophischer Weisheit hat, zeigt am besten die Eigenschaft, ohne
die ein Sinnending tiberhaupt nicht sein kann: die Bewegung. Die
Sinne nehmen wahr, daB ihr Gegenstand entsteht und vergeht. Aber
der Verstand stellt auch in bezug auf dieses Werden der Sinnendinge
die Frage, was das ist, was zuerst nicht war und nun auf einmal da
ist. Dadurch gelangt er zu der Erkenntnis, daB solche Wesenheiten,
wie er sie aus der Sinneswahrnehmung abstrahiert, nicht notwendig
existieren, sondern nur notwendig moglich sind. Aber was ist moglich ?
Darauf antwortet ihm das Kontradiktionsprinzip, indem es alles das

1 Vgl. G. Manser, Das Wesen des Thomismus, Freiburg (Schweiz) 1932, 163 ff.
* Das zeigt in bezug auf das oberste Prinzip der praktischen Ordnung :
das Gute ist anzustreben, das Bése zu meiden, G. Manser, in: Divus Thomas
1933, 384, und hinsichtlich des Kausalititsprinzips Th. Droege, ebenda 1934, 183 ff.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit I41

vom Moglichsein ausschlieft, was immer einen Widerspruch enthilt,
das will sagen, dessen Wesenheit aus unvereinbaren Merkmalen gebildet
wiirde. Nicht ohne Widerspruch wire aber auch die Wesenheit, die
sich selbst aus dem Zustand des Moglichseins in den der Wirklichkeit
iberfithrte.  Daher kann unser Verstand nicht bei den sinnenfilligen
Dingen stehenbleiben. Solange er nicht weil}, wodurch dieselben sind,
hat er auch keine ganz klare und deutliche Kenntnis davon, was sie
sind. So zwingt ihn das Kontradiktionsprinzip férmlich zur Beant-
wortung der Frage nach der letzten Ursache aller Dinge und damit
zum Streben nach Weisheit. )

Wir teilen die Ursachen mit Aristoteles ein in die vier Gattungen
der Materialursache, der Formalursache, der Wirkursache und der
Zweckursache. Diese Einteilung ist nur eine analoge, da jede der
vier Ursachen das Sein auf andere Weise mitteilt. In der Reihen-
folge, in der sie ihre Ursichlichkeit ausiiben, nimmt das Ziel
oder der Zweck die erste Stelle ein. Daher ist Gott auch in erster
Linie das Endziel aller Dinge, und die Erkenntnis, daB alles nur
ist, weil Gott es so will und auf sich als Endziel hingeordnet hat,
ist die letzte Erklirung des wirklichen Seins aller Dinge aus ihren
Ursachen. Nun setzt aber auch diese Hinordnung der Geschépfe auf
Gott als Endziel schon voraus, dall sie innerlich mdéglich sind. Denn
sagen, sie wiirden eben dadurch innerlich mdéglich, da Gott sie will,
heiBt soviel wie in Gott die Ordnung zwischen Erkennen und Wollen
umkehren sowie die Freiheit zerstéren, weil ein freies Wollen ohne
vorausgehendes Erkennen dessen, was man will, einen Widerspruch
in sich schlieBt. Frither als der goéttliche Wille sind aber nur die
gottliche Wesenheit und der géttliche Verstand. Daher muB in diesen
beiden der letzte Grund fiir alles liegen, was irgendwie moglich ist.
Um die Entstehungsweise der inneren Méglichkeiten noch genauer zu
bestimmen, miissen wir von dem Wesen des Verursachens iiberhaupt
ausgehen. Alles Verursachen besteht in der Mitteilung eines Seins.
Wird der Empfianger dieses Seins selbst mitverursacht, dann nennt
man das ein Erschaffen, wird dagegen einem schon existierenden Sub-
jekt nur eine neue Seinsweise mitgeteilt, dann spricht man von einem
einfachen Hervorbringen. Im ersten Falle bewirkt das Verursachen
im Empfinger eine metaphysische und im zweiten eine physische
Verinderung, auf Grund deren seine Seinsweise als eine Nachahmung
des Seins im Mitteiler erscheint. Da ndmlich' auch darin ein innerer
Widerspruch liegt, daB einer etwas nach auBen mitteilt, was er selbst



142 Philosophische und nichtphil osophische Weisheit

nicht hat, muB zwischen Ursache und Wirkung immer eine gewisse
Ahnlichkeit bestehen. Das auf unsere Frage angewandt, ergibt sich
also : damit etwas iberhaupt maglich ist, mull das géttliche Sein oder,
was dasselbe bedeutet, die gottliche Wesenheit durch einen Akt des
Verursachens auf diese bestimmte Weise mitteilbar oder nachahmbar
sein. Sonst fehlt die Grundvoraussetzung jeglichen Verursachens. In
der geschépflichen Ordnung kann eine Ursache sich selbst so an eine
andere mitteilen, dal3 beide zusammen ein Ganzes bilden. Bei Gott
ist eine solche Mitteilung ausgeschlossen. Deshalb beruht die Moglichkeit
oder die Verursachbarkeit eines Dinges noch auf einer zweiten Voraus-
setzung, die im Vergleich zur ersten mehr formalen Charakter hat.
Nach dem Gesagten mul} es in der gottlichen Wesenheit etwas geben,
wodurch sie trotz ihrer absoluten Einfachheit auf eine vielfache Weise
nach auBen mitteilbar und von anderen nachahmbar ist. Dieses
Etwas kann nur der Verstand sein ; erstens, weil der gottliche Wille,
wie bereits gesagt wurde, die Verursachbarkeit oder die Mdaglichkeit
des zu Verursachenden voraussetzt ; sodann, weil der Verstand das
einzige Vermogen ist, das in seiner Betitigung von der physischen
Existenz seines Gegenstandes absehen kann; denn sein Gegenstand
sind ja die Wesenheiten, d. h. die Weisen, auf die etwas sein kann.
Wir sind so gewohnt, iiberall nach den Griinden zu forschen, dal} wir
auch hier nicht haltmachen, sondern noch weiter wissen maochten,
wie denn die gottliche Wesenheit trotz ihrer unendlichen Seinsvoll-
kommenheit iiberhaupt noch als mitteilbar gedacht werden konne,
selbst von einem gottlichen Verstande. Allein hier sind wir an der
Grenze des fiir ein Geschopf Willbaren angelangt. Um uns mehr zu
offenbaren, miite Gott aufhoren, fiir uns unbegreiflich zu sein, miilte
unser Verstand selbst unendlich werden. Das einzige, was Gott uns
wie zum Troste und zur Beruhigung noch erkennen lif3t, ist die innere
Widerspruchslosigkeit einer solchen Mitteilung des gottlichen Seins an
die Geschopfe. Diese innere Widerspruchslosigkeit erkennen wir daraus,
daB Gott ein rein geistiges Sein hat, rein Geistiges aber nach aulBlen
mitteilbar ist, ohne selbst geteilt oder unvollkommen zu werden. Wir
miissen daher im géttlichen Selbsterkennen zwei Seiten unterscheiden :
nach der einen ist es gottlicher Selbstgrund, und nach der anderen
der letzte Grund fiir alles, was immer als ein Wesen und deshalb auch
als innerlich mdglich erkannt wird. Das gottliche Selbsterkennen als
letzter Grund des innerlich Méglichen bezeichnet man in der Scholastik
jetzt durchweg als gottliche Ideen. Die géttlichen Ideen sind also



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 143

sachlich dasselbe wie der gottliche Verstand und die gittliche Wesenheit.
Daher gibt es, streng genommen, nur eine gottliche Idee. DaB wir
dessenungeachtet von ihr wie von vielen sprechen, will nur als eine
gedankliche Unterscheidung verstanden sein, die wir machen in Analogie
zu dem Verhiltnis zwischen dem menschlichen Denken und seinen
Objekten. Man kann nicht einmal sagen, durch die eine gottliche
Idee wiirden viele Wesenheiten erschaffen oder verursacht. Alles, was
erschaffen oder sonstwie verursacht ist, hat damit schon eine gewisse
Wirklichkeit erlangt. Dadurch aber, dall Gott die Wesenheiten von
Ewigkeit erkennt, sind diese noch nicht wirklich, vielmehr nur innerlich
moglich. Trotzdem sind sie in diesem Zustand des reinen Erkannt-
seins mehr als ein bloBes Gedankending, da dieses keine Weise dar-
stellt, auf die das gottliche Sein nach auBen mitteilbar wire. Noch
weniger darf man sie dem reinen Nichts gleichsetzen. Die in der
neueren Philosophie viel gebrauchten Begriffe « Wert » und « gelten »
sind hier schon deshalb nicht anwendbar, weil ihnen die notwendige
Weite fehlt. Wie mir scheint, wird das Sein, das die Wesenheiten durch
das Erkennen Gottes erlangen, am besten durch « vorwirklich » aus-
gedriickt. Denn das Besondere am Sein des innerlich Moglichen liegt
eben darin, daB es noch nicht wirklich ist. Trotzdem besteht zwischen
ithm und dem géttlichen Denken schon ein sachlicher, positiver Unter-
schied, weil es mehr ist als die reine Negation des Wirklichseins. Es
ist wesentlich nur wor dem Wirklichsein, zum mindesten der Natur
nach. — Wie das innerlich Mogliche durch die géttliche Idee ein eigenes
Sein erhiilt, so hat es durch dasselbe Erkanntsein auch schon eine
eigene Wahrheit. Wollen wir den Weg mitausdriicken, auf dem der
Mensch diese Wahrheit erkennt, so ist hier die Bezeichnung « meta-
physisch » ganz am Platze. In bezug auf den menschlichen Verstand
kann das Vorwirkliche auch die letzte ontologische Wahrheit der auler-
gottlichen Dinge genannt werden ; denn hinter ihnen liegt nur noch
die reine Gotteserkenntnis. Aus diesem Grunde wird die Metaphysik
mit Recht allein als die philosophische Weisheit angesehen. Das Ver-
hiltnis des innerlich Még‘lichen zum Wirklichen ist schon ein ursich-
liches, aber kein wirkursichliches, vielmehr nur ein formalursichliches,
oder ein bestimmendes : nicht so, als ob das Vorwirkliche mit dem
Wirklichen eine physische Verbindung einginge, wie etwa die Seele
mit dem Stoffe, sondern im Sinne von Mall und Vorbild, d. h. so, dal3
alles nur in der Weise vom gottlichen Willen und erst recht von den
zweiten Ursachen verursachbar oder verwirklichungsfihig ist, wie der



144 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

gottliche Verstand es erkennt. Dadurch entsteht zwischen dem gott-
lichen Denken und dem Sein eine absolute Gleichférmigkeit. Jedoch
ist diese Gleichférmigkeit mit dem innerlich moglichen oder vorwirk-
lichen Sein der Dinge eine andere als mit deren Verwirklichung. Alles,
was immer Gott denkt, ist genau so, wie Gott es denkt, auch innerlich
moglich. Sonst wiirde der gottliche Verstand etwas denken, was keine
Wesenheit ist, und dadurch sich selbst widersprechen. Aber nicht
alles durch das gottliche Erkennen innerlich moglich Gewordene ist
auch bis zum letzten verwirklicht.? Denn zum wirklichen Sein des
von Gott Gedachten ist auBer dem Denken ein Willensakt erforderlich,
den zu setzen fiir Gott keinerlei Zwang besteht, dessen Setzung Gott
sogar von der freien Mitwirkung eines Geschipfes abhingig machen
kann, Durch das gottliche Wollen horen die Wesenheiten schon auf,
bloB vorwirklich zu sein. Denn indem Gott etwas will, wird Er selbst
erste Wirkursache des Gewollten. Aus den geschépflichen Ursachen
gehen die Akte einer nach dem anderen hervor. Eine solche Aufeinander-
folge der Akte ist mit der gottlichen Allvollkommenheit unvereinbar.
Deshalb miissen wir sagen, Gott tue alles, was immer Er tut, von
Ewigkeit her. Nun ist aber ein Tun ohne ein anderes, das getan wird,
nicht denkbar. Folglich miissen die Wesenheiten, denen auf Grund des
gottlichen Erkennens bloB ein vorwirkliches Sein zukommt, schon
gleich durch das decretum praedeterminans, wie die Thomisten sagen,
d. h. dadurch, daB Gott sie zu irgendeiner Zeit verwirklichen will,
wirklich werden, obzwar nicht sofort in der Zeit, so doch in der
Ewigkeit. Unsere Schwierigkeit, das zu begreifen, ist nicht griBer
als die, wie Gott in jedem Geschépf mittitig und dennoch unverinderlich
sein kann. Mit unserer Bezeichnung des innerlich Méglichen als vor-
wirklich stimmt auch die iibliche Unterscheidung zwischen einem
zweifachen gottlichen Wissen aufs beste tberein: jenes Erkennen,
durch das Gott letzter Formalgrund des Vorwirklichen ist, nennt man
Gottes scientia simplicis intelligentiae ; das andere hat nur die von
Gott fiir die Verwirklichung bestimmten Wesenheiten zum Gegenstand,
einerlei, ob dieselben tatsichlich schon verwirklicht sind oder es erst
in der Zukunft werden, und heiBt scientia visionis, weil Gott diese
Wesenheiten von Ewigkeit in ihrer Wirklichkeit sieht.

Damit hiitten wir die letzten Ursachen aufgedeckt, die erkannt

1 Vgl. Petrus Wintrath, Von der Subjektbezogenheit unserer Erkenntnis, in :
Divus Thomas 1925, 309.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 145

sein miissen, damit von einer philosophischen Weisheit im vollen Sinne
des Wortes die Rede sein kann. Aber das ist noch nicht deren ganzer
Inhalt. Es ist nicht einmal ihr begehrtester Teil. So wertvoll es sein
mag, die letzten Ursachen der aus der Sinneswahrnehmung abstrahierten
Wesenheiten zu kennen, fiir das Leben wichtiger ist auf jeden Fall
die Kenntnis der Wesenheiten, die noch nicht physisch verwirklicht
und deshalb nicht aus der Sinneswahrnehmung abstrahierbar sind, die
aber doch einmal verwirklicht werden kénnen. Denn was niitzte uns
die Kenntnis der letzten Ursachen aller schon existierenden Dinge
ohne die Moglichkeit, aus diesen letzten Ursachen auch zu erkennen,
was zu den gegebenen Tatsachen der Erfahrungswelt noch hinzukommen
kann. Wir haben in der Einleitung schon zwischen den letzten Seins-
ursachen und den obersten Erkenntnisprinzipien unterschieden. Der
Weise urteilt von beiden aus, ob etwas sein kann oder nicht. Denn
es ist sowohl toricht, Mogliches fiir unméglich, als Unmogliches fiir
moglich zu halten. Nun ist, wie wir eben sahen, die letzte Seinsursache
aller Dinge Gott, und nimmt unter den Erkenntnisprinzipien das des
inneren Widerspruchs die erste Stelle ein. Dadurch erhalten wir fir
die Losung der Frage, welche Wesenheiten auBler den bereits verwirk-
lichten in der physischen Welt noch Dasein erhalten koénnen, drei
sichere Orientierungspunkte : Der erste liegt in den gegebenen Erfah-
rungstatsachen, der zweite in Gott als letzter Seinsursache und der
dritte im Kontradiktionsprinzip. Denn was immer noch geschehen
mag, kann weder in innerem Widerspruch zu Gott stehen noch die
Wesenheit eines der schon existierenden Dinge zerstéren ; es kann nur
deren Existenz aufheben. Fiir das Ganze geniigt ein Beispiel : Be-
trachten wir den kleinen Jungen, wie er mit seinem Schaukelpferdchen
Zwiesprache hilt, so gewinnen wir den Eindruck, da er glaubt, von
seinem Spielzeug verstanden zu werden. Das Verstehen anderer, das
in ihm selbst wirklich ist, hat ihn zu dem Glauben gebracht, dal
dasselbe auch seinem Pferdchen moglich sei. Die Erfahrung befreit
ihn zwar bald aus dieser Tduschung und belehrt ihn, daB nicht nur
sein Holzpferd, sondern sogar das Pferd im Stalle seines Vaters keinen
Verstand hat. Allein die Erfahrung belehrt ihn nur iiber das « Dal »
der Tatsache. Um auch den Grund zu erkennen, warum das Pferd
keinen Verstand hat, dazu bedarf es der philosophischen Erwigung,
daB ein mit Verstand ausgeriistetes Pferd zugleich ein Mensch wiire,
und dalB dies einen inneren Widerspruch in sich schlieBt, weil der
menschliche Verstand wesentlich einen Organismus voraussetzt, der

Divus Thomas. 10



146 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

verschieden ist von dem aller nichtmenschlichen Lebewesen. Stellen
wir nun die andere Frage, ob ein Pferd moglich wiire, das vom Menschen
sich nicht nur wesentlich unterscheidet, sondern nicht einmal auf den
Menschen hingeordnet ist. Nach der Lehre des Aquinaten?! sind alle
unverniinftigen Geschopfe dazu da, dem Menschen zu dienen, wenn sie
ihn vielleicht auch nur zum Lobe Gottes anregen; denn es wider-
streitet dem Wesen Gottes nicht nur, etwas aullerhalb seines Selbst
als letztes Ziel anzustreben, sondern auch, Dinge zu erschaffen, die
in keiner Weise ihr Ziel erreichen. Dieses zweite aber wire der Fall,
wenn die nur korperliche Dinge erkennenden unverniinftigen Geschopfe
nicht die Bestimmung hitten, dem Menschen bei seinem Streben nach
Erkenntnis und Liebe Gottes dienlich zu sein und so wenigstens mittel-
bar an ihr Ziel zu gelangen. Zeigt es sich, daB die Antwort auf eine
Frage mit dem Wesen einer Sache unvereinbar ist, dann mul sie
abgelehnt werden, mag der Schein noch so sehr fiir ihre Richtigkeit
sprechen. So widerspricht die Annahme, daB derselbe Kérper gleich-
zeitig an mehreren Orten gegenwirtig ist, dem Wesen der ihm not-
wendig zukommenden Ausdehnung, daher lehnen die Thomisten und
auch manche Nichtthomisten dieselbe ab ungeachtet aller scheinbar
dafiir sprechenden wunderbaren Begebenheiten aus dem Leben einiger
Heiligen. 2

Danach wiire also der Weg, den jemand gehen mul}, um die philo-
sophische Weisheit zu erlangen, folgender : Anfang und zugleich nie-
mals aus dem Auge zu verlierender erster Orientierungspunkt seines
Weges miissen stets die durch die duBeren Sinne wahrnehmbaren Tat-
sachen bleiben. "Von diesen ausgehend gelangt er zunichst zu den
iibersinnlichen Wirklichkeiten, die zum Teil in ihm selbst sind : das
geistige Sein und Leben seiner Seele, zum Teil iiber ihm. Am Ende
dieser Wirklichkeitserkenntnisse steht Gott als die Urtatsache und
Urwirklichkeit, von der alle andere Wirklichkeit ihren Ursprung haben
muB, soll sie nicht innerlich widerspruchsvoll sein. Von der Kenntnis
des Wirklichen fithrt der Weg des Philosophen alsdann zu dem, was
zwar noch nicht wirklich, wohl aber méglich ist. Bei der Erforschung

1'S. Th. II-1I q. 64 a. 1: Ea quae tantum vivunt, ut plantae, sunt com-
muniter propter animalia; omnia autem animalia sunt propter hominem. Vgl.
Compend. theologiae, c. 124 u. 148 ; II. Sent. dist. 1 q. 2 a. 3.

® Vgl. Jos. Gredt, a. a. O. n. 325 fi. Ein anderes Beispiel siche in der
Naturphilosophie des Johannes a S. Thoma, IV. Teil, quaest. 6, art. 1, wo die
physische Gegenwart des Gegenstandes fir die dulere bmneswahrnehmung als
absolut notwendig bewiesen wird.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 147

dieser vorwirklichen Wesenheiten hilft ihm das Prinzip des inneren
Widerspruchs gleich folgende drei Wahrheiten erkennen : erstens, nicht
kann moglich sein, was der unendlichen Vollkommenheit des gott-
lichen Seins widerspricht ; ebensowenig kann etwas verursachbar sein,
dessen Wesen aus sich widersprechenden Merkmalen zusammengesetzt
wire ; drittens kann ein schon Existierendes durch ein mit seiner
Natur in Widerspruch Stehendes nicht einmal nebensichlich weiter
vervollkommnet werden. Die erste und zweite Wahrheit leuchten
nach dem Gesagten ohne weiteres ein. Fiir die dritte geniigt ein
Beispiel aus der Psychologie. Dort wird in der Frage, ob der Mensch
auch zu einer iibernatiirlichen Gotteserkenntnis des unmittelbaren An-
schauens erhoben werden koénne, unterschieden : der menschliche Ver-
stand ist einer solchen Vervollkommnung fihig, die Natur der Sinne
dagegen vertrigt sie nicht, weil es einen Widerspruch in sich schlie(t,
dal} ein organisches Vermogen das Erkenntnisbild von etwas Geistigem
in sich aufnimmt. 1

Das Prinzip des inneren Widerspruchs hilft uns direkt nur er-
kennen, was innerlich moglich oder vorwirklich ist. Es braucht aber
nicht alles, was innerlich mdéglich ist, auch dullerlich méglich zu sein.
Es wurde schon gesagt, daB von dem innerlich Méglichen nur das
auch dullerlich moglich sei, was Gott zu irgendeiner Zeit entweder
allein und ohne Werkzeug oder mittels geschopflicher Ursachen ins
Dasein setzen will. Den ersten Fall haben wir bei allen Dingen, die nur
erschaffen werden koénnen, also z. B. bei den menschlichen Seelen,
und den zweiten bei allem, was geschopfliche Ursachen in einem schon
gegebenen Untergrund hervorbringen konnen. Das dringt uns die
Frage auf, was denn Gott alles verursacht haben wi/l. Man kann
das auch duBerlich Mogliche in zwei Gruppen unterscheiden. Zu der
ersten gehoren alle Dinge, die von Gott allein abhingen. Von diesen
wissen wir vor ihrem Eintreten nur soviel, als Gott uns auf iibernatiir-
liche Weise geoffenbart hat. Die andere Gruppe umfaBt jene Dinge,
deren Entstehen auch die Mitwirkung geschépflicher Ursachen vor-
aussetzt. Welches diese Dinge sind, lehren uns die Naturgesetze und
die natiirlichen Sittengesetze. Besonders die Erforschung der letzteren

1 Vgl. Jos. Gredt, a. a. O. u. 548, 6. In der Quaest. disp. de malo, q. 6 ad 16
unterscheidet der hl. Thomas ausdriicklich zwischen Dingen, die zwar in sich
moglich sind, aber nicht in Verbindung mit bestimmten anderen. « Etsi utrumque

oppositorum, ad quod potentia se habet, sit possibile, unum tamen est incom-
possibile alteri ».



148 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

bildet den AbschluB} jenes langen Weges, den der Philosoph gehen mubB,
um in den Besitz der Weisheit zu gelangen. Nach der Terminologie
des hl. Thomas beginnt hier die praktische Ordnung.?

Indessen sei, um einer Ubertreibung in der Anwendung des zu-
letzt Gesagten auf das praktische Leben vorzubeugen, noch folgendes
beigefiigt : Wir sahen im vorausgehenden, daB der letzte Formalgrund
aller geschaffenen Wesenheiten im Zustande ihrer Vorwirklichkeit die
gottlichen Ideen sind. Nun setzt, wie ebenfalls schon bemerkt wurde,
alles duBerlich Mogliche notwendig voraus, daB es auch innerlich
moglich ist. So werden die gottlichen Tdeen durch das Vorwirkliche
auch zum letzten Formalgrund alles Wirklichen. Jedes Ding, das
wirklich existiert, entspricht genau der Idee Gottes. Trotzdem braucht
dasselbe nicht das zu sein, was man unter einem Ideal versteht. Viel-
mehr kann es noch sehr viele Mingel aufweisen und deshalb bedeutend
vollkommener gedacht und gewiinscht werden. Soweit es sich um
rein physische Mingel handelt, mu man sogar sagen, daB auch sie
von Gott wenigstens nebenbei mitgewollt sind, insofern nimlich Gott
will, daB etwas entsteht was nicht ganz vollkommen ist. Gott braucht
nicht einmal zu wollen, daB das Unvollkommene jemals von allen
Mingeln ganz frei werde. Daher ist es ein vergebliches Bemiihen,
aus jedem Ding ein Ideal machen zu wollen. Ideale gibt es in jeder
Art von Dingen immer nur eines. So ist fiir uns Menschen das einzige
Ideal im vollen Sinne des Wortes der menschgewordene Sohn Gottes
Jesus Christus. 2 Die Idee Gottes umfaBt das in einem Ding schon
Wirkliche mitsamt allem, was noch aus und in ihm werden kann.

Zur Weisheit gehort auch, unterscheiden zu konnen zwischen
dem, was iiberhaupt mdglich ist und dem, was unter den nun einmal
gegebenen Umstinden unerreichbar ist. Sapientis est ordinare, sagt
der Aquinate im ersten Kapitel seiner philosophischen Summe. Nur

1 Vgl. In librum Boéthii de Trinitate expositio, quaest. 5, art. 1. — Auf die
Bezichung der Weisheit zum Sittengesetz kommen wir im dritten Teil unserer
Untersuchung wieder zu sprechen.

2 In der Quaest. disp. de potentia, q. 3 a. 16 sagt der hl. Thomas ad 5 :
« Assimilatio autem creaturae ad Deum attenditur secundum hoc quod creatura
implet id quod de ipsa est in intellectu et voluntate Dei», und ad 12: « Quando
exemplatum perfecte repraesentat exemplar, ab uno exemplari non est nisi unum
exemplatum, nisi per accidens, in quantum exemplata materialiter distinguuntur.
Creaturae vero non perfecte imitantur suum exemplar. Unde diversimodo possunt
ipsum imitari, et sic esse diversa exemplata. Perfectus autem modus imitandi
est unus tantum : et propter hoc Filius, qui perfecte imitatur Patrem, non potest
esse nisi unus ».



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 149

der Weise vermag die Dinge richtig zu ordnen, weil er allein zwischen
Moglichem und Unmdéglichem klar zu unterscheiden versteht : nicht
nur auf Grund einer reichen Erfahrung oder eines feinen Instinktes,
sondern weil er alles zu den obersten Erkenntnisprinzipien in Beziehung
zu bringen weil3, die ihm dann weiter erkennen helfen, was mit den
unleugbaren Erfahrungstatsachen einerseits und mit den letzten Ur-
sachen aller Dinge in Gott anderseits vereinbar ist. Das gibt seinem
Geiste die erforderliche Spannweite, alles richtig zu beurteilen, und
jene klare Ordnung des Denkens, die man von jeher an ihm bewundert
hat.1 Ohne dieses bestindige Betrachten aller Dinge im Lichte sowohl
der obersten Erkenntnisprinzipien als der letzten Seinsgriinde fehlt
der Wissenschaft das, was sie zur Weisheit erhebt. 2 Das Verhiiltnis
einer solchen reinen Wissenschaft zur Weisheit kénnen wir uns am
schnellsten mittelst einer Analogie klarmachen. Ein gewdéhnlicher
Bauer und ein Lohnarbeiter kommen darin tberein, daB3 sie sich den
Lebensunterhalt im Schweille ihres Angesichtes verdienen miissen.
Aber beim Bauer ist sein Besitztum das erste. Auf diesem arbeitet
er, von ihm lebt er, ihm schenkt er sein ganzes Interesse, nach ihm
ordnet er seine Krifte, mit ihm verwiichst er formlich, auf ihm mochte
er leben und sterben. Fiir den Arbeiter dagegen ist die Arbeit das
erste, thm gewihrt der Grund und Boden, auf dem er arbeitet, keine
Erholung, daher fallen bei ihm Ruhe und Bewegung auseinander. Auf
seiner Arbeitsstitte findet er keine Ruhe, und zu Hause hat er keine
Arbeit. Was fiir den Bauer Haus und Hof bedeuten, das ist fiir den
Weisen die Kenntnis der obersten Prinzipien und der letzten Ursachen.
Denn unsere Seele verlangt nicht nur danach, die nichsten Ursachen
der Dinge zu erkennen, sondern sie kommt erst dann zur Ruhe, wenn
sie bis zur letzten Ursache vorgedrungen ist.3 Die ersten Erkenntnis-
prinzipien und Seinsgriinde bringen in das Leben des Weisen eine

1 Diese Gott und Welt umfassende Totalitit des Wissens galt daher von
altersher als ein Wesensmerkmal der Philosophie. « Cognitio omnium rerum per
ultimas causas procedens sub lumine naturali rationis ». In seiner theol. Summe
I-IT q. 57 a. 2 sagt der hl. Thomas von der Weisheit : « convenienter iudicat et
ordinat de omnibus». Siehe auch die in der Einleitung wiedergegebene aristote-
lische Definition von Weisheit.

2 Siehe Thomas, a. a. O. ad 1.

3 K. Jaspers schreibt in seinem Buche : « Psychologie der Weltanschauungen »,

Berlin 19253, 304: «Es ist ein Trieb in uns, dafl irgend etwas endgiltig und
fertig sein soll. ... Der Mensch lehnt es ab, immer nur von Aufgaben und Frag-
lichkeiten zu leben. ... Der ProzeB soll irgendeinmal zur Vollendung kommen :

das Sein, die Einheit, die Geschlossenheit und die Ruhe werden geliebt ».



150 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

Ruhe, die wir im Leben des bloBen Wissenschaftlers vermissen. ! Der
reine Wissenschaftler ist auch nur ein reiner Lohnarbeiter. 2 Wie der
Bauer durch sein Besitztum keineswegs der Miihe enthoben ist, tiglich
von neuem alle Krifte aufzubieten, um sein Leben zu erhalten, und
wie sein Besitztum die Bereitwilligkeit dazu nur noch steigert, ja ihn
antreibt, dasselbe um soundso viele Morgen Land zu vermehren, so
ist auch fiir den Weisen mit der Kenntnis der letzten Ursachen die
wissenschaftliche Forschungsarbeit noch lange nicht zu Ende. Denn
das vollkommene Wissen von einer Sache besteht nicht einzig in der
Erkenntnis ihrer letzten Ursache.® Nach allgemein thomistischer
Welterklirung ist jedes Geschopf ein Werkzeug Gottes. Dem Werk-
zeug aber kommt eine zwar untergeordnete, aber nichtsdestoweniger
eigene, wahre Ursichlichkeit zu, die mit dazu beitrigt, dal die
Wirkung so ausfillt, wie sie nach ihrem Entstandensein ontologisch
wahr ist. Sodann setzt die Kenntnis der letzten Ursachen nicht not-
wendig die Kenntnis aller niachsten voraus. Denken wir nur an jene
Gerichtsfille, in denen die Untersuchung noch lange weiter geht,
nachdem der eigentliche Anstifter eines Verbrechens iiber allen Zweifel
sicher bekannt ist. Daher ist die Ruhe des Weisen gleich der des Bauern
nichts weniger als eine Erstarrung, ein bequemer Quietismus oder
ein Ausruhen von der Arbeit, sie ist vielmehr eine Ruhe in der Arbeit.
In seinen beiden Biichern « Das Menschengesicht » 4+ und « Die Flucht
vor Gott»?, sagt Max Piccard vom modernen Menschen, daB sein
Gesicht alle Ruhe verloren habe, daB es aus einem Irontalgesicht
ein Profilgesicht geworden sei; der moderne Mensch sei nicht nur
in Bewegung, sondern geradezu auf der Flucht. Das mache sich in
seinem ganzen Seelenleben geltend. Ist dem wirklich so, dann scheint
mir der letzte Grund dafiir darin zu liegen, daBl in der Neuzeit die

L'A.a. O. 1 q. 79, a. 8 sagt der hl. Thomas : « Ratiocinari comparatur ad
intelligere, sicut moveri ad quiescere, vel acquirere ad habere; quorum unum
est perfecti, aliud autem imperfecti ». Vgl. Q. disp. de verit. q. 15 a. 1.

2 In einem Briefe an seinen Freund Deussen hat Nietzsche einmal auch die
groBten philologischen Talente « Fabrikarbeiter » « fir irgendeinen grollen philo-
sophischen Halbgott » genannt ; unter den philosophischen « Arbeitgebern » sah
er damals als den groBten in dem ganzen letzten Jahrtausend Schopenhauer an.
Vgl. Fr. Nietzsches Werke, herausgeg. von Alfred Bdumler, Leipzig, Bd. VIII 36,

3 Im dritten Teil seiner theol. Summe, q. 4 a. 1 ad 1 sagt der hl. Thomas :
« Creaturae denominantur aliquales ex eo, quod competit eis secundum proprias
causas, non autem ex eo, quod convenit eis secundum primas causas et universales ».

4 Siehe : Divus Thomas 1931, 93.

5 Erlenbach-Ziirich und Leipzig 1934.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit I5I

Weisheit wie ausgestorben ist. Schon Descartes hat den Anfang
gemacht, sie zu vernachlidssigen, indem er die Zweckursache unbe-
riicksichtigt lieB. ! David Hume ging dann soweit, dal er die Erkenn-
barkeit der Ursachen leugnete ; damit war die Philosophie als Streben
nach Weisheit im Sinne der Alten schlechthin begraben. Kant wollte
nicht so extrem sein wie sein Anreger Hume, aber weil er die
Méglichkeit einer rationalen Metaphysik leugnete und glaubte, Ursache
und Wirkung seien nur ein apriorischer Verstandesbegriff, ist auch er
in der reinen Wissenschaft steckengeblieben. Seit Kant hat die Philo-
sophie wieder manche Wandlungen durchgemacht, nur nicht die, daB
sie zum Streben nach Weisheit im Sinne der Alten zuriickkehrte. Fiir
die Alten mit ithrem natiirlichen Realismus war die Weisheit ein Ideal,
das sie mit einem ungehemmten Optimismus anstrebten; der moderne
Mensch findet kaum noch Zeit an sie zu denken. Die Folge davon
ist, daB bei ihm alles auseinanderfillt : Ruhe und Bewegung, Wissen
und Glauben, Theorie und Praxis, Religion und Beruf.

Wie alle Tugenden und Vollkommenheiten, die sich der Mensch
mithsam erwerben muB, wird die Weisheit auch der gréten Philo-
sophen immer noch sehr viel zu wiinschen iibriglassen. Denn welcher
geschaffene Geist vermochte alle Dinge so zu durchschauen, dall er
bis zum letzten angeben kinnte, was mit ihrem Wesen vereinbar ist.
Denken wir besonders an die potentia obedientialis, auf Grund deren
die Geschopfe zu Vollkommenheiten erhoben werden koénnen, fiir die
es in der natiirlichen Ordnung kaum ein schwaches Analogon gibt :
z. B. die Art, wie Christus auch seinem menschlichen Leibe nach unter
den konsekrierten Gestalten von Brot und Wein gegenwirtig ist.
Selbst wenn jemand erkennt, dall etwas keinen Widerspruch in sich
schlieft, sieht er wvielleicht doch noch nicht ein, wie es positiv
moglich sein soll. So kann man ohne Offenbarung zwar erkennen,
daB in einer unmittelbaren Anschauung Gottes durch die mensch-
liche Seele kein innerer Widerspruch liegt, aber wie das geschieht,
das iibersteigt unsere natiirliche Erkenntniskraft. Das gehért zum
Objekt der theologischen Weisheit. Diese unterscheidet sich von der
philosophischen dadurch, daB sie nicht von den Erfahrungstatsachen
ausgeht, sondern von streng tbernatiirlichen Glaubenswahrheiten.
Daher ist sie wenigstens wurzelhaft {ibernatiirlich. Uber ihr gibt es

1 In seinem Kommentar zur Metaphysik des Aristoteles sagt der hl. Thomas
(lib. III, lect. 4 n. 378): «Si sapientia est principalis et praeceptiva respectu
aliarum, maxime videtur quod procedat per causam finalem .



152 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

noch eine dritte Weisheit, die auch formell iibernatiirlich ist und die
mystische genannt wird. Wer ihrer teilhaftig geworden ist, urteilt
nicht mehr, weder wie der Philosoph noch wie der Theologe, schlul3-
folgernd, sondern unmittelbar auf Antrieb des Heiligen Geistes, unter
dessen sieben Gaben sie die erste Stelle einnimmt.! Zur philoso-
phischen Weisheit gehort auch die Bereitwilligkeit der Seele, sich
durch die theologische und erst recht durch die mystische weiter ver-
vollkommnen zu lassen. Indem der Mensch sich gegen die iibernatiir-
liche Weisheit verschlieBt, siindigt er auch gegen die natiirliche.

Weil die theologische Weisheit die philosophische voraussetzt,
arbeitet auch sie ungeachtet ihrer iibernatiirlichen Glaubensprinzipien
in einem fort mit dem Kontradiktionsprinzip. Man schaue nur einmal
die theologische Summe des hl. Thomas unter diesem Gesichtswinkel
an. Die iibernatiirliche Gabe der Weisheit ist auch mit jener natiir-
lichen Weisheit vereinbar, die wir nichiphilosophisch nennen, aber
wenn jemand diese durch die philosophische vervollstindigt hat, vervoll-
kommnet die mystische sie alle beide. Und zwar geht sie dann mit
ihnen eine so enge Verbindung ein, daB ihr gemeinsames Subjekt nicht
einmal selbst feststellen kann, was er der einen Weisheit zu verdanken
hat, und was der anderen. 2

IlI. Die nichtphilosophische Weisheit.

Das ganze Leben des Menschen auf Erden ist nur die Vorbereitung
auf eine erst im anderen Leben vollkommen erreichbare Vereinigung
mit Gott. Diese Vorbereitung ist jedoch kein reiner Naturvorgang,
vielmehr eine von jedem einzelnen zu erfiillende Lebensarbeit, und zwar
in der Weise, dal3 dabei seine personliche Freiheit vollkommen gewahrt
bleibt. Aus diesem Grunde werden alle gottlichen Gesetze, die diese
Vorbereitung des Menschen betreffen, als moralische Gesetze bezeichnet,
womit gesagt sein soll, daB sie den Menschen nicht, wie die reinen
Naturgesetze, zu einem bestimmten Handeln physisch zwingen, sondern
ihn durch Einwirkung auf den Willen nur antreiben, etwas zu wollen,
namlich seine mores, d. i. seine Sitten, dem Willen Gottes entsprechend

1 Vgl. Joannes a S. Thoma, Cursus theol. tom. VI 634 fi. (Edit. Paris.) ;
Garrigou-Lagrange, a. a. O. 51-63; M. Hallfell, Zige zum Christusbilde beim
hl. Thomas von Aquin, in: Divus Thomas 5 (Ireiburg) 1927, 386 ff.

2 S. Th. II-I1 q. 171 a. 5 sagt der 4l. Thomas vom Propheten : « Ad ea quae
cognoscit propheta per instinctum, aliquando sic se habet, ut non plene discernere
possit, utrum haec cogitaverit aliquo divino instinctu, vel per spiritum proprium ».



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 153

zu formen. Das Gesetz selbst, ganz allgemein genommen, wird vom
hl. Thomas definiert als Plan der gottlichen Weisheit, sofern diese
alle Handlungen und Bewegungen leitet. ! Danach ist das Sittengesetz
jener Teil des gottlichen Gesetzes, der die frei zu setzenden Handlungen
der Menschen zum Gegenstand hat, und deshalb hat der Mensch zum
mindesten insoweit, als er dieses Gesetz mit Wissen und Willen erfillt,
schon Anteil an der gottlichen Weisheit, mag er Philosoph sein oder
nicht.

Wie notwendig jeder Mensch die Weisheit braucht, zeigt sich
schon bei seiner Berufswahl. Alle Menschen haben das gleiche Endziel,
aber Gott ordnet jeden einzelnen von uns so auf dieses gemeinsame
Ziel hin, daB er ihm zugleich eine besondere Sendung fiir die Erde
mitgibt. Man nennt diese besondere Sendung des Einzelmenschen
seinen Beruf. Niemand ist ohne solchen Beruf. Aber weil ihm derselbe
in der Regel nicht durch eine positive Offenbarung Gottes mitgeteilt
wird, bedarf er schon einer gewissen Weisheit, um seinen eigentlichen
Beruf zu erkennen. Auf Grund des im zweiten Teil unserer Unter-
suchung Gesagten konnen wir drei Kennzeichen des Berufes unter-
scheiden : Das erste liegt in der notwendigen Begabung, um einen
bestimmten Pflichtenkreis zu erfiillen. Obgleich die Menschen in allem
Wesentlichen einander gleich sind, ist doch nicht allen das gleiche
moglich. Non ex omni ligno fit Mercurius, sagten die alten Rémer.
Der hl. Thomas spricht von einer aptitudinis inchoatio, einem Anfang
von Befihigung, den der Mensch sowohl in bezug auf bestimmte
Verstandestiichtigkeiten als auch fiir die Erwerbung gewisser sittlicher
Tugenden ins Leben mitbringe. 2 Das zweite Kennzeichen des Berufes
ist eine gewisse angeborene Neigung zur Erfillung der Pflichten und
zur Ubung der Tugenden, die gerade in diesem Berufe von jemand
erwartet werden. Aristoteles bemerkt mit Recht, jeder tue das am
besten, woran er sein Ergdtzen finde, das Gegenteil aber verrichte
er nachlissig oder gar nicht.® Wieweit indessen hier der einzelne
seiner Neigung folgen darf, hingt von dem dritten Kennzeichen ab.
Dieses bilden die duBeren Verhiltnisse, in die jemand hineingeboren

1S, Th, I-II q. 93 a. 1: « Ratio divinae sapientiae, secundum quod est
directiva omnium actuum et motionum »,

A a. 0.q.45a. 1.

3 Nikom. Ethik X 1175 a 22 ff. — In seinem Buche : « Padagogische Psycho-
logie » (Berlin 1921, 162) bemerkt G. Grunwald mit Recht, daB Begabung und
Interesse als psychische Erscheinungen sehr verschiedene Dinge sind.



154 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

ist, und die er nicht indern kann, ohne anderen Unrecht zu tun.
DaB diese Umstinde fiir die Erreichung einer bestimmten Stellung in
der Gesellschaft wenig Aussicht bieten, ja sie unmdglich erscheinen
lassen, ist nicht entscheidend. Der Weise entdeckt auch die versteck-
testen Moglichkeiten, wihrend der Tor nicht einmal die offensicht-
lichsten bemerkt. Ist dagegen ein Ziel nicht ohne Siinde erreichbar,
so kann es niemals die einem Menschen von Gott gestellte Aufgabe
sein, dasselbe anzustreben, mag er noch so sehr dazu befihigt erscheinen.
Gott wiirde dadurch sich selbst widersprechen. In diesem Falle erfiillt
jemand auch dann seinen ganzen Beruf, wenn er tut, was ihm bei einer
solchen Befihigung unter den gegebenen Verhiltnissen immer noch
moglich bleibt. 1

Auch das Studium der Philosophie als Streben nach Weisheit ist
ein besonderer Beruf. In der natiirlichen Ordnung ist die Aufgabe
des Philosophen unter allen uns Menschen von Gott gestellten die erste,
nimlich die moglichst vollkommene Erkenntnis Gottes und seiner
Werke. Darin besteht ja die von ihm gesuchte Weisheit. Die philo-
sophische Weisheit stellt einen so hohen Grad der Gotteserkenntnis
dar, daB sie den meisten Menschen mit dem natiirlichen Lichte ihrer
Vernunft niemals erreichbar ist.2 Aber die Verherrlichung Gottes,
zu der die Welt und alles in ihr erschaffen ist, umfalit mehr als die
reine Gotteserkenntnis. Daher braucht die philosophische Gottes-
erkenntnis die Erginzung durch andere Berufe. Als Erkennen der
Dinge aus ihren letzten Ursachen unterscheidet sich die Weisheit des
Philosophen vom bloBen Wissen in wesentlich gleicher Weise wie die
Weisheit der iibrigen Menschen. Nichtsdestoweniger koénnen wir
zwischen der philosophischen und der nichtphilosophischen Weisheit
vier groBe Unterschiede feststellen. Der erste liegt im Grade des
Besitzens. Die Erkenntniswahrheit in sich betrachtet, ist unteilbar,
aber ihr Besitz kann mehr oder weniger vollkommen sein. Man unter-
scheidet besonders drei Hauptstufen, von denen jede wieder viele
Abstufungen aufweist. Die unterste nennt man eine dunkle Erkenntnis,

1 Siche die Lehre des hl. Thomas iiber den Besitz der Tugenden, die zu
tiben einer nur nicht in der Lage ist. S. Th. II-II q. 152 a. 3 ad 2.

* In seiner philosophischen Summe Contra Gentiles I 4, sagt der Aquinate :
« A fructu studiosae inquisitionis qui est veritatis inventio, plurimi impediuntur.
... Quidam propter complexionis indispositionem, ex qua multi naturaliter sunt
indispositi ad sciendum : unde nullo studio ad hoc pertingere possent, ut summum
gradum humanae cognitionis attingerent, qui in cognoscendo Deum consistit ».



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 155

die zweite eine klare und die hochste eine deutliche. Die dunkle wird
vielfach auch als ein bloBes « Ahnen » bezeichnet ; fiir die klare, aber
noch verschwommene gebrauchen jetzt manche mit Vorliebe den Aus-
druck « Intuition». Die deutliche Erkenntnis ist die streng wissen-
schaftliche, besonders die philosophische. Diese Einteilung auf die
Weisheit angewandt, kann man also sagen : Der Nichtphilosoph wird
es in dieser hochstens bis zur Klarheit bringen. Er gleicht jenen vielen,
die ihre Taschenuhr soweit kennen, dal} sie wissen, wie man sie auf-
zieht und die Zeit auf ihr abliest, aber sich niemals Rechenschaft
dariiber geben, was denn eigentlich die Zeit ist. Wie aber soll einer
eine deutliche Kenntnis vom Wesen der Uhr haben, wenn er nicht
weil, was die Zeit ist 7 Der Philosoph hat keine anderen Erkenntnis-
quellen als der Nichtphilosoph. Aber was ihn von diesem zuniichst
unterscheidet, ist das groBere Erstaunen. Den philosophisch Veranlagten
treibt gerade das Staunen zum Forschen an und zum Versuch, bis an
die duberste Grenze des fiir Menschen iiberhaupt Erkennbaren vor-
zudringen. ! Der Nichtphilosoph empfindet beim Anblick des Schonen
vielleicht eine groBere Freude, aber kein so tiefes Erstaunen. Denn
wir staunen nur soweit iiber etwas als es in uns das Verlangen weckt,
seine Ursachen zu kennen. Auch der Nichtphilosoph kann GewiBheit
erlangen. Aber diese bezieht sich mehr auf das Ganze seiner Ansicht.
Es kommt ihm weniger darauf an, daBl alles, was er sagt, bis auf das
Kleinste zutrifft, wenn nur « das Wesentliche » richtig ist. Der Philo-
soph dagegen strebt eine GewiBheit an, die sich auch auf die Teile
der Wesenheiten erstreckt. So kiimmert sich der Nichtphilosoph wenig
darum, welchen Wert die einzelnen Lebenserfahrungen haben, die ihm
in ihrer Gesamtheit eine volle GewiBheit vom Dasein Gottes geben.
Der Philosoph dagegen sucht nach einem Beweis, in dem jeder Satz
unanfechtbar ist und seinen bestimmten Wert hat.

Der zweite Unterschied zwischen der Weisheit des Philosophen
und jener des Nichtphilosophen hat seine Wurzel darin, daBl unser
diskursives Denken sich aus zwei Aktreihen zusammensetzt. Denn es
besteht aus Urteilen und Schliissen. 2 Wie wir im ersten Teil unserer
Untersuchung sahen, beruht jedes Urteil wesentlich auf einem Vergleich

L Vgl. Aristoteles, Met. 1 2 ; 982 b 11 ff.; Thomas, S. Th. 111 q. 5 a. 4. Siehe
auch Grunwald, a. a. O. 163 ff. und Al. Horvdth, l.a sintesi scientifica di San
Tomaso d’Aquino. Torino 1932, 206.

*S. Th. 111 q. 11 a. 3 spricht der kl. Thomas von einer « scientia discursiva
vel collativa ».



150 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

zwischen Subjekt und Pridikat. Ein SchluB8 besteht zum mindesten
aus drei Urteilen. Daher enthilt auch er notwendig Akte des Ver-
gleichens. Aber er ist mehr als deren Summe. Der Akt des SchluB-
folgerns fordert einen hoheren Grad von Abstraktion und Geistigkeit,
als zu einem bloBen Vergleichen verlangt ist, besonders dann, wenn
jemand bewuBt von den obersten Prinzipien ausgeht. Und das tut der
Philosoph. Im Vergleichen kénnen die Sinne mehr mitwirken. Denn
ein Vergleich kann auch zwischen konkreten Dingen stattfinden. In
erster Linie ist das Schitzungsvermdgen beim Vergleichen mitbeteiligt,
das der hl. Thomas daher auch eine vis «collativa» nennt.! Der
Philosoph legt groBen Wert darauf, dal sich in seinem System mog-
lichst alles aus seinen obersten Prinzipien direkt oder indirekt folgern
liBt. Der Nichtphilosoph achtet weniger auf sein schluB3folgerndes
Denken ; seine Aufmerksamkeit ist in erster Linie darauf gerichtet, dal
das eine zum anderen paft. So. nimmt er die Unsterblichkeit der
menschlichen Seele und das Dasein Gottes vielleicht deshalb an, weil
er die gegenteilige Ansicht mit den Tatsachen seiner Erfahrung und
den Bediirfnissen seines Herzens einfach nicht in Einklang bringen
kann, wihrend der Philosoph die Erfahrungstatsachen nur als Ausgangs-
punkt seiner Untersuchung gelten liBt und die Bediirfnisse des Herzens
wie jedes andere seelische Phinomen behandelt. Wie dieses Beispiel
schon geniigend zeigt, arbeitet auch der Nichtphilosoph mit dem Kon-
tradiktionsprinzip ; darum ist auch sein Wissen von Gott wahre Weisheit.
Aber weil ihm sein Aufstieg zu den obersten Erkenntnisprinzipien
kaum zum BewuBtsein kommt, beschrinkt sich seine GewiBheit auf
das « Dafi », withrend die des Philosophen sich auch auf das « Warum »
ausdehnt. Die Weisheit des Nichtphilosophen ist so leicht zu erlangen,
daB niemand von ihr ganz ausgeschlossen ist. 2

Der dritte Unterschied ist darin begriindet, daB3 alle sinnenfilligen
Dinge, von denen unser Erkennen seinen Anfang nimmt, mehr als
eine Ursache haben, und daB es deshalb auch verschiedene Moglich-
keiten gibt, ein und dasselbe Ding aus seiner letzten Ursache zu erkennen.
Es sei nur an die verschiedenen Gottesbeweise erinnert, von denen
jeder einen anderen Weg zu Gott darstellt. Gott ist zugleich erste
Wirkursache, letztes Ziel und der die Urbilder aller Dinge formende

1 Q. disp. de anima, a. 13.
* Vgl. die Lehre des Aquinaten iiber die Erkennbarkeit des ewigen Gesetzes.

S. Th. I-II q. 93 a. 2.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 157

Grund. Dementsprechend sind auch drei Grundformen von Weisheit
moglich : 1. eine Gott mehr als erste Wirkursache betrachtende und
in allem Gottes Vorsehung wiedererkennende, 2. eine mehr teleologische,
mystische, alles im Lichte der Ewigkeit sehende, und 3. eine eido-
logische, alles in erster Linie auf die Wiirdigkeit seiner Form und des
Geschehens anschauende. Schon Aristoteles hat sich die Frage gestellt,
welche Erkenntnis die vollkommenere sei, wenn dasselbe Ding aus allen
drei Ursachen erkannt werden koénne. ! Er selbst hat auf diese Frage
noch keine klare Antwort gegeben. Der hl. Thomas glaubt jedoch im
Sinne des Stagiriten zu antworten, indem er zu einer vollkommenen
Erkenntnis alle drei Betrachtungsweisen als notwendig bezeichnet und
dann in der Rangordnung der Kenntnis des Zieles die erste Stelle
zuweist, der Formalursache die zweite und der Wirkursache nur die
dritte. 2 Der Philosoph sucht die Dinge nach allen Seiten moglichst
gleich vollkommen zu erkennen und liBt daher in seiner Betrachtung
keine Ursache gegen die andere zuriicktreten. Dem Nichtphilosophen
fehlt diese Totalitit der Betrachtungsweise. In seinem Denken nimmt
gewdohnlich die Wirkursache der Dinge einen auffallend kleinen Raum
ein. In bezug auf diese geniigt ihm zu wissen, dal Gott alles erschaffen
hat, und daB wir in bestindiger Abhingigkeit von Ihm leben. Die
groBte Aufmerksamkeit schenkt er seinem letzten Ziel. Die besten
Beispiele dafiir sind die Ordensstifter. Nehmen wir nur den hl. Benedikt,
dem gewiB niemand die Weisheit absprechen mochte. Vielleicht ist
niemals eine Ordensregel geschrieben worden, in der die Weisheit so
ausdriicklich als die notwendige Voraussetzung fiir die Berufung zu
einer fiihrenden Stellung im Kloster gefordert wird wie in seiner
Monchsregel. Ob es sich um die Wahl des Abtes handelt oder um die
Bestellung des Okonomen, um die Dekane oder um den Pfortner, immer
sollen nur die in Frage kommen, die sich durch eine gewisse Weisheit
auszeichnen ; denn «domus Dei a sapientibus et sapienter admini-
stretur ». 3 Aber wenn er auch von Gott als unserem Schépfer spricht,
den wir loben sollen, so hat doch seine Weisheit einen vorwiegend
teleologisch-eidologischen Charakter. Sie ist streng teleologisch, in-
sofern der hl. Benedikt Gott nicht einmal durch eine bestimmte duBere
Tatigkeit, wie Seelsorge oder Unterricht, zu dienen verlangt, sondern
jede andere Tiitigkeit auBer dem gemeinsamen Chorgebet von den

1 Met. III 7; 996 b 1 ff.
* In Met. III, lect. 4 n. 384-386 u. XI, lect. 1 n. 2156 f.
¥ Regel, Kap. 53. '



158 Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

Forderungen des Ortes und der Zeit abhiingig sein lit. Und sie ist
ebenso streng eidologisch, insofern jede Bestimmung seiner Regel dem
Idealbild angepalt ist, das er von einem Menschen hat, der als Zonobit,
das will sagen, in der Gemeinschaft mit Gleichgesinnten unter einer
Regel und einem Abte Gott suchen mochte. Diese unmittelbare Ein-
stellung auf Gott und dieses Eidos, nach dem er das Gottsuchen seiner
Séhne formen will, geben der Weisheit des hl. Benedikt ein Geprige,
das hinreicht, sie klar von der aller anderen Ordensstifter zu unter-
scheiden.

Ein vierter Unterschied zwischen der Weisheit des Philosophen
und des Nichtphilosophen entsteht durch die Art, wie sie erstrebt
werden. Fiir beide ist das Streben nach sittlicher Vervollkommnung
unerliBliche Bedingung, fiir die nichtphilosophische sogar in noch
héherem Grade als fiir die philosophische, weil das Denken des Nicht-
philosophen mehr in der Welt des sinnlich Wahrnehmbaren bleibt,
durch das die Leidenschaften geweckt werden; aber wihrend der
Philosoph in seiner Weisheit das von ihm erstrebte Ziel erreicht, ist
die Weisheit des Nichtphilosophen wieder die Voraussetzung fiir die
Erfiillung seiner besonderen Berufspflichten. Denn ohne Weisheit
wird er diese gewil vernachlissigen und seine Krifte verbrauchen im
Streben nach Dingen, fiir die er nicht geschaffen ist. Daher wird die
Weisheit des Nichtphilosophen ganz nach seinem praktischen Verhalten
beurteilt. Und da jeder Beruf ein ganz eigenes Verhalten fordert —
das Lehramt ein anderes als die Rechtsprechung, die Kunst wieder
ein anderes als die Leitung eines Gemeinwesens —, nimmt auch die
Weisheit des Nichtphilosophen so viele Formen an, als es auBer der
Philosophie verschiedene Berufe gibt. Die philosophische Weisheit
dagegen ist nur eine ; die Unterschiede, die auch in dieser vorkommen,
haben ihre Wurzel einzig im Charakter des Philosophen.

Mit der Weisheit hat eine gewisse Ahnlichkeit die Weltanschauung.
Eine ganz befriedigende Begriffsbestimmung dieser liegt bis heute
nicht vor. Dennoch 1iBt sich schon jetzt folgendes sagen: Die Welt-
anschauung ist gleich der Weisheit auf das Ganze gerichtet, und zwar
sowohl subjektiv als objektiv.! Subjektiv, sofern sie alle Krifte des
Menschen in den Dienst einer bestimmten hochsten Idee stellt, und
objektiv, sofern sie nichts von ihrer Betrachtung ausschlieBt. Beide
haben ihren eigentlichen Sitz im Verstande. Aber nur die Weisheit

1 Vgl. K. Jaspers, a. a. O. 1.



Philosophische und nichtphilosophische Weisheit 159

ist eine Verstandestugend. Denn wie wir gesehen haben, gehért zum
Wesen der Weisheit die GewiBheit, daBl man nicht irrt, die GewiBBheit
aber ist ihrer Natur nach ein Dauerzustand des Verstandes. Die Welt-
anschauung dagegen kann jeden Augenblick geindert werden. Sie
verlangt als solche nicht einmal, daB sie wahr ist. Eine falsche, das
will sagen den Tatsachen nicht entsprechende Weisheit ist ein Unding.
Wohl aber gibt es den Tatsachen nicht gerecht werdende und insofern
falsche Weltanschauungen, die dessenungeachtet alles haben, was zu
einer Weltanschauung erforderlich ist. ' Sodann ist die Weltanschauung
als solche nicht wie die Weisheit wesentlich eine kausale Betrachtungs-
weise der Dinge. Es gibt keine positivistische, skeptizistische oder
nihilistische Weisheit, wohl aber solche Weltanschauungen. Die Weis-
heit gibt dem Menschen zugleich eine bestimmte Weltanschauung, aber
nicht jede Weltanschauung zeugt von Weisheit.

Jeder Mensch hat von Natur aus das Verlangen, in irgendeiner
Form weise zu werden. Denn ein Verlangen nach unvollkommenem
Wissen wire das Verlangen nach einem Ubel. Die genannten Formen
und die verschiedenen Vollkommenheitsgrade lassen so viele Ver-
bindungen zu, daB jeder sie auf eine besondere Weise besitzen kdénnte.
Je besser das Streben nach Weisheit der ganzen Veranlagung eines
Menschen angepalit ist, desto weiter wird er es in ihr bringen.

1 Vgl. Fr. Klimke, Die Hauptprobleme der Weltanschauung. Kempten 1910,



	Philosophische und nichtphilosophische Weisheit

