Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 13 (1935)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Die deutsche Thomasausgabe.

Vollstandige, ungekiirzte deutsch-lateinische Ausgabe der Summa
theologica. — Ubersetzt von Dominikanern und Benediktinern Deutschlands
und Osterreichs. Herausgegeben vom katholischen Akademikerverband.
1. Band: Gottes Dasein und Wesen xxII-544 SS. 25. Band: Die Mensch-
werdung Christi xx1-519 SS. Salzburg, Pustet. 1934.

Der Ausgabe zugrundegelegt ist der von P. G. Théry besorgte latei-
nische Text der franzésischen Thomasiibersetzung. Er wurde jedoch noch-
mal mit der Editio Piana (1570) und Leonina (1882 ff.) verglichen. Der
Ubersetzung sind fortlaufende Anmerkungen beigegeben. Sie wollen, laut
Vorwort, ein erstes Verstehen des Textes ermoglichen. Am Schlusse eines
jeden Bandes folgt ein Kommentar, der die thomistische Lehre in ihrem
inneren Zusammenhang darstellen soll. Trotz Anmerkungen und Kommen-
tar wird das Verstindnis der thomistischen Theologie dennoch fiir den
nicht scholastisch geschulten Leser eine nicht leichte Aufgabe sein. Mit
Recht heifit es daher auch im Vorwort: « Thomas will nicht nur gelesen,
er will studiert sein. Und nicht zum Lesen, sondern zum Studium ist auch
die Deutsche Thomasausgabe eingerichtet ».

Zwei Biande liegen vor ; der erste : Gottes Dasein und Wesen (Sum.
theol. T 1-13), und der gleich nach diesem ersten Bande erschienene fiinf-
undzwanzigste Band : Die Menschwerdung Christi (Sum. theol. III 1-15).
Die in beiden Binden gegebene Ubersetzung in Bd. 1 von P. H. Christ-
mann, in Bd. 25 von P. L. Soukup) liest sich gut und ist getreu. Die im
fiinfundzwanzigsten Bande enthaltene Ubersetzung ist zwar zuweilen
etwas frei, aber sprachlich schon. Auch die in beiden Binden enthaltenen
Anmerkungen und Kommentare (in Bd. 1 von P. Christmann u. P. A. Siemer.
in Bd. 25 von P. Soukup) sind zweckentsprechend. Die duflere Ausstattung
ist geschmackvoll. Der groBe Erfolg, den die Deutsche Thomasausgabe
gleich von Anfang an gehabt hat, wird nicht blo8 jeden Thomisten, sondern
auch jeden, dem die theologische Bildung des deutschen Volkes am Herzen
liegt, aufrichtig freuen.

Uber den ersten Band mogen hier zwei Bemerkungen Platz finden.
— In den Erlauterungen ist mit groBem Flei und groBer Sorgfalt viel
naturwissenschaftlicher und neuphilosophischer Stoff verarbeitet worden,
um dem der Scholastik und dem Thomismus fern Stehenden moglichst
entgegenzukommen und zu zeigen, wie Scholastik und Thomismus mit
der neueren Wissenschaft mannigfach zusammenstimmen. Das ist ja recht
und wird auch seine gute Wirkung haben. Zu weit geht es jedoch, wenn
der Erklarer schreibt, seines Erachtens stehe Kant « in seinen Grundgedanken
dem aristotelisch-thomistischen System viel nidher, als manche meinen »



96 Literarische Besprechungen

(S. 419, Anmerk. 216). In dhnlichem Sinne heilit es S. 418, Anmerk. 213,
wo von der Unerkennbarkeit und Unerforschlichkeit Gottes die Rede
ist : « Wie weit sich hier thomistische negative Theologie mit Kant'schen
Anschauungen beriihrt, kénnen wir nur andeuten». Man mdge nun nicht
meinen, dafl der Erklarer einer rein negativen Gotteserkenntnis das Wort
rede. S. 521 f. heilt es ausdriicklich: « Wir vermogen nicht nur zu
bestimmen, was Gott nicht ist, unsere Begriffe von Gott haben nicht nur
einen rein negativen Sinn, sondern enthalten eine Aussage tiber Wirklich-
keiten, die in Gott positiv sich finden » — und dies zwar auf Grund der
Analogie. Die thomistische Lehre tiber die Analogie ist S. 373, Anmerk. 98§,
treffend dargestellt : « Die Analogie, die zwischen Gott und den Geschopfen
besteht (in bezug auf die Aussagen, die beiden gemeinsam sind), ist in
ihrem Wesen eine solche der strengen Verhiltnisgleichheit (analogia propor-
tionalitatis), aber sie schliet virtuell, d. h. ihrer Kraft nach, cine solche
der Zuteilung ein». Dazu wird eine sehr bemerkenswerte Stelle angefiihrt
aus Kant (Prolegomena, § 58, Ak.-Ausg. IV, 5. 357) : « Eine solche Iirkennt-
nis ist die nach der Analogie, welche nicht etwa, wie man das Wort gemeinig-
lich nimmt, eine unvollkommene Ahnlichkeit zweier Dinge, sondern eine
vollkommene Ahnlichkeit zweier Verhiltnisse zwischen ganz unidhnlichen
Dingen bedeutet. Vermittelst dieser Analogie bleibt doch ein fitr uns hin-
langlich bestimmter Begriff von dem héchsten Wesen iibrig, ob wir gleich
alles weggelassen haben, was ihn schlechthin und an sich selbst bestimmen
konnte ; denn wir bestimmen ihn doch respektiv auf die Welt und mithin
auf uns, und mehr ist uns auch nicht nétig ». In der Anmerkung zu diesem
Text sagt Kant weiter : « Vermittelst einer solchen Analogie kann ich daher
einen Verhiltnisbegriff von Dingen, die mir absolut unbekannt sind, geben.

7. B. wie sich verhilt die Befoérderung des Gliickes der Kinder — a zu
der Liebe der Eltern = b, so die Wohlfahrt des menschlichen Geschlechts
— ¢ zu dem Unbekannten in Gott = x, welches wir Liebe nennen : nicht

als wenn es die mindeste Ahnlichkeit mit irgendeiner menschlichen Neigung
hitte, sondern weil wir das Verhidltnis desselben zur Welt demjenigen
dhnlich setzen konnen, was Dinge der Welt unterecinander haben. Der
Verhiltnisbegriff aber ist hier eine bloBe Kategorie, nimlich der Begriff
der Ursache, der nichts mit Sinnlichkeit zu tun hat ». Dazu bemerkt dann
der Erkliarer: « Die Entsprechung dieser Lehre zu der des hl. Thomas
springt zu stark in die Augen, als daB sie iibersehen werden koénnte .
Ja, gewiB, die angefiihrte Stelle aus Kant ist wohl sehr beachtenswert.
Allein man moge auch nicht die Bemerkung iibersehen, mit der Kant seine
Ausfiihrung abschlieBt : « Der Verhiltnisbegriff aber ist hier cine bloGe
Kategorie, nimlich der Begriff der Ursache, der nichts mit Sinnlichkeit zu
tun hat». Er ist daher, wie alle Kategorien, ohne gegenstindlichen Wert,
Damit fillt die Darlegung Kants iiber die Analogie, wie i{iberhaupt sein
ganzes System, ins Leere.

Anmerk. 150, S. 396, wird der Satz: alles Seiende ist erkennbar, zu
den letzten Gegebenheiten gerechnet, die sich nicht streng beweisen
lassen : « Da es sich hier um letzte Gegebenheiten handelt, laBt sich weder
das eine noch das andere streng ,beweisen’. Iis sind Ur-Konzeptionen, in



Literarische Besprechungen 97

denen sich die Genialitit und Eigenart des einzelnen Denkers ausspricht ».
Allein fiir diesen Satz laBt sich wohl ein Grund angeben, aus dem er
bewiesen wird, namlich die Natur des Verstandes, dessen Gegenstand das
Seiende als solches ist. Damit ist fiir das Verstandeserkennen eine unend-
liche Spannweite gegeben, die alles Seiende umfaf3it. Zugestanden aber,
der Satz sei eine solche letzte Gegebenheit, die tiberhaupt gar nicht mehr
zu beweisen 1st, dann kann erst recht seine Annahme nicht von «der
Genialitat und Eigenart des einzelnen Denkers » abhangen ; er muf jedem
unmittelbar einleuchten.

Diese Bemerkungen sollen aber keineswegs den Wert, der dem Bande
beigegebenen Erlduterungen schmilern. Auch die eben gemachten Aus-
stellungen zeigen, wie der Erklarer sich nicht mit Allgemeinheiten begniigt,
sondern bestrebt ist, genau auf alle Schwicfigkeiten einzugehen und eine
Darlegung zu geben, die den Leser allseits befriedigt.

Rom (S. Anselmo.) P. Jos. Gredt O. S. B.

Philosophie.

H. Meyer : Die Wissenschaftslehre des hl. Thomas von Aquin. Fulda,
Aktiendruckerei. 1934. 170 SS.

Nachdem der Verf. friiher die Philosophie rein geschichtlich behandelt
hat, wendet er sich mit dieser Schrift einer mehr systematischen Behand-
lung zu. Laut Vorwort ist vorliegende Schrift aus einem umfangreichen
Werke iiber die gesamte philosophische Weltanschauung des Aquinaten
herausgewachsen. Der erste Band dieses Werkes soll in Bilde erscheinen.
—— Die Wissenschaftslehre des Aquinaten kommt in drei Hauptteilen zur
Darstellung. Der erste Teil bestimmt den Gegenstand der Wissenschaft,
der zweite behandelt die Wissenschaftsprinzipien, der dritte legt die Ein-
teilung der Wissenschaft vor. Die Wissenschaft zerfillt nach Aristoteles
und Thomas erstlich in eine theoretische (spekulative) und eine praktische.
Die theoretische Wissenschaft ist die Naturwissenschaft, die Mathematik
und die Wissenschaft vom Goéttlichen : die Metaphysik und die Theologie.
Unter die praktische Wissenschaft fillt die Moral und die Kunst. In dieser
Ordnung werden dann auch die Wissenschaften behandelt. Nur kommt
nach den praktischen Wissenschaften die Stellung der Logik eigens zur
Sprache, weil die Logik vielfach fiir eine praktische Wissenschaft gehalten
wird. Mit Recht lehnt der Verfasser diese Meinung ab.

Uber die Wissenschaftsprinzipien handelnd, bemerkt Meyer (S. 35),
dal3 nach Aristoteles die Definitionen die besonderen Prinzipien der einzelnen
Wissenschaften seien. Trotzdem fiihre er dennoch die Definitionen auch
als allgemeine Prinzipien an. Diese Unausgeglichenheit der aristotelischen
Wissenschaftslehre habe auch Thomas nicht beseitigt. Wenn man aber
bedenkt, da3 es eine Wissenschaft gibt iiber das Seiende als solches, die
Metaphysik, deren Prinzipien eben dadurch auch allgemeine Wissenschafts-
prinzipien sind, so wie die Metaphysik Voraussetzung fiir die tiibrigen
Wissenschaften ist, dann verschwindet diese Schwierigkeit.

Divus Thomas.



98 Literarische Besprechungen

S. 58-64 vergleicht der Verf. die aristotelisch-thomistische Natur-
auffassung mit der neueren mechanisch-mathematisch gerichteten Natur-
wissenschaft. Nachdem er die Fortschritte der neueren Naturwissenschaft
gewiirdigt hat, betont er aber auch deren Mingel : den Verzicht auf die
Einsicht in die causa vera et metaphysica und die Ausschaltung des Quali-
tativen. « Die Uberzeugung erhilt immer stirkeren Ausdruck, daB die
Geisteshaltung der mathematischen Naturwissenschaft nicht die Betrach-
tungsweise der Natur ist, daB sie ihre Grenzen hat und an das Wesen
mannigfaltiger Naturerscheinungen nicht heranreicht, und man erhebt
die Forderung, einer so gerichteten Wissenschaft eine Naturphilosophie an
die Seite zu stellen, die gegeniiber der atomistischen Zersetzung in eince
Vielheit von Faktoren dem Naturgeschehen und den Naturdingen in ihrer
Ganzheit, ihrem Sein als Kosmos gerecht wird. ... So ist das prinzipiell
Berechtigte der aristotelisch-thomistischen Naturbetrachtung wieder zu
Ehren gekommen und hat in der Struktur-, Ganzheits- und Wesensforschung
der Gegenwart, besonders auf organischem Gebiete wenigstens eine Teil-
verwirklichung erfahren» (S. 61 f.). « Die Unterscheidung eciner doppelten
Naturbetrachtung » heifit es dann weiter (S. 62 f.), «einer naturphilo-
sophischen, welche die eigentlichen Wesensgriinde der Naturprozesse er-
forscht, und einer physischen, welche auf die Herausstellung der nichsten
Ursachen bedacht ist, die man Thomas hat zusprechen wollen, ist dem
Aquinaten fremd ; er ist in seiner Naturbetrachtung hauptsichlich auf dic
Herausstellung der wahren Wesensprinzipien bedacht, auch dort, wo er
in Resignation sich mit den Akzidentien begniigt ». Das ist in sofern wahr
als Thomas die induktiv vorgehende Erfahrungswissenschaft iiber dic
Natur von der deduktiven Naturphilosophie nicht trennt. Diese Erfahrungs-
wissenschaft war auch bei den Alten wenig entwickelt. Bei Wertung der
mittelalterlichen Naturerkenntnis wire hervorzuheben gewesen, daf3 deren
Mingel auf seiten der Erfahrungswissenschaft liegen. Dies konnte aber
die mittelalterliche Naturphilosophie nicht wesentlich beeintrichtigen, da
schon die gewdéhnliche Naturbeobachtung eine geniigende Grundlage ab-
gibt fiir die philosophische Betrachtung der Natur. Auch Thomas anerkennt
die strenge Gesetzlichkeit des Naturwirkens insofern es sich aus dem Wesen
der Korper an und fiir sich ergibt. Freilich ist die Gesetzlichkeit keine
unbedingte, da das Wunder mdoglich ist. AuBerdem ist das Naturwirken
nicht von vorneherein allseits fest bestimmt, sofern es aus der Ordnung
der Korper zueinander und aus dem Einwirken hoherer Ursachen sich
ergibt, durch die die Kérperkrifte in Titigkeit versetzt werden.

Nicht ganz zutreffend ist es, daB von Aristoteles und Thomas die
Geistesseele in das Reich der Metaphysik verwiesen werde. Die Seele ist
Form des Korpers und zeigt sich als solche auch in ihrer geistigen Titigkeit.
Im Zustande der Verbindung mit dem Leibe ist auch der Verstand von der
Phantasie abhingig, nicht zwar subjektiv, wohl aber objektiv. Unser
ganzes Denken muf3 fortwihrend durch die Sinnestitigkeit gestiitzt sein :
die Sinnestitigkeit ist aber eine organische, korperliche Titigkeit. Nur
die vom Korper abgetrennte Seele wird ins Reich der Metaphysik verwiesen.

Uber die Mathematik handelnd, sagt der Verf. S. 87, daB nach



Literarische Besprechungen 99

Aristoteles und Thomas die mathematische Abstraktion « Gebilde erzeugt,
die sich immer mehr den entia rationis annihern und schlieBlich, zwar
nicht nach Aristoteles-Thomas, aber nach den der Wirklichkeit abgewandten
Theorien der modernen Mathematik (vgl. die nicht-euklid. Geometrie) mit
thnen zusammenfallen ». In meinen Elementa habe ich n. 232 darauf
hingewiesen.

Die einheitliche Entwicklung der aristotelischen Metaphysik verteidigt
Meyer gegen W. W. Jiger: « Es ist nicht so, daB Aristoteles von dem
platonischen Metaphysikbegriff seiner Jugend zu dem mehr kritischen
Standpunkt der Ontologie als der Lehre von der Substanz abgeriickt ist.
Die Lehre von Gott als dem unbeweglichen Beweger ist nicht bloB plato-
nisch-religiosen Motiven entsprungen, sondern Schluf3glied seiner Bewegungs-
lehre in der Physik » (S. 104, Anmerkung). Meyer meint jedoch S. 105 :
« Bedenklich wird im Rahmen des Ganzen die Bestimmung der Metaphysik
als der Wissenschaft vom Seienden als solchen einerseits und die Auf-
fiihrung der Metaphysik als einer theoretischen Wissenschaft neben der
Physik und Mathematik anderseits. Aristoteles hat diesen Widerspruch
selbst gefiihlt und nur mit Miihe ausgleichen konnen ». Und schon vorher
S. 103 hiel3 es, weil Aristoteles der Metaphysik Gott als Gegenstand zuweist,
sei nun «die Metaphysik nicht mehr eine Wissenschaft, die das Seiende
als solches im Gegensatz zu den einzelnen Seinsarten behandelt, sondern
eine Wissenschaft, die wie die Physik und Mathematik auf eine bestimmte
Seinsart, wenn auch auf die hochste und vollendetste, gerichtet ist. Sie
ist damit der Physik und der Mathematik nicht mehr, wie sie es als all-
gemeine Seinswissenschaft war, iibergeordnet, sondern nebengeordnet ».
Spater, S. 116 f., heillt es: « Es braucht nicht geleugnet zu werden, da@
sich bei Aristoteles und Thomas Ontologie und Theologie bis zu einem
gewissen Grade innerlich zu einem Ganzen zusammenschlieBen. ... Aber
man darf nicht iibersehen, dafB3 im aristotelisch-altscholastischen Meta-
physikbegriff Schwierigkeiten lagen, die iiber ihn hinaustrieben. s sei
an das Wort Alberts des Groflen angekniipft, zu dem sich auch Thomas
bekennt, die Einzelwissenschaften hidtten im Unterschied zur Metaphysik
die Aufgabe, die Dinge in propria natura zu behandeln. Besitzt Gott etwa
keine propria natura ? Mag eine Wissenschaft vom Seienden als Seienden
auf die Realitit des unendlichen, absoluten, aus sich Seienden stofllen, eine
weiterfiihrende oder gar abschlicBende natiirliche Gotteslehre vermag sie
nicht zu entwickeln. Das kann nur eine besondere Wissenschaft vom Gott-
lichen ». Zu diesen Ausfiihrungen ist folgendes zu sagen : Eine besonderc
Wissenschaft vom Gottlichen kann es in der rein natiirlichen Ordnung
nicht geben. Die besondere Wissenschaft vom Géttlichen ist die Glaubens-
theologie. Sie behandelt das Gottliche als solches unter dem Gesichts-
punkte des Goéttlichen. In der rein natirlichen Ordnung kann es nur eine
Wissenschaft tiber Gott geben unter dem Gesichtspunkte des Seienden.
Diese Wissenschaft ist die Metaphysik, deren Gegenstand das Seiende als
solches ist : das von jeder Korperlichkeit abgezogene Seiende sowohl, was
von der Korperlichkeit absieht, ohne sie positiv auszuschlieBen (ens imma-
teriale praecisive) als auch was die Korperlichkeit positiv ausschlieBt (ens



100 Literarische Besprechungen

immateriale positive), das rein Geistige. So schlieBen sich bei Aristoteles
und Thomas Ontologie und Theologie zu einem Ganzen innerlich zusammen,
nicht nur bis zu einem gewissen Grade, sondern schlechthin. Die Meta-
physik behandelt das Seiende : das wirklich Seiende und moglich Seiende,
die Wirklichkeit und die Méglichkeit, und so behandelt sie auch die reine
Wirklichkeit : Gott.

Trefflich sind die Ausfithrungen des Verf. iiber die Logik. «TIhrem
Formalobjekt nach ist die Logik Relationslogik nicht Gegenstandslogik im
Sinn der Phidnomenologie und des augustinisierenden Thomismus gewisser
Neuscholastiker ». (S. 153) Der eigentiimliche Gegenstand der Logik ist die
gedankliche Ordnung der gegenstindlichen Begriffe zueinander.

Zusammenfassend stellt der Verf. fest, daB3 fiir Aristoteles und Thomas
Philosophie Wesenswissenschaft ist. « Da der Wissensbegriff vom Seins-
begriff abhingt, ist das platonisch-aristotelisch orientierte Mittelalter auf
die Erkenntnis der Wesenheiten eingestellt, die es in aufsteigender Linie
durch immer stirker zu handhabende Abstraktion zu erfassen gilt. Die
Wissenschaften, die in einheitlichen logischen und metaphysischen Voraus-
setzungen griinden, stellen ein ineinandergreifendes System, einen hier-
archischen Aufbau dar, wobei den kronenden Abschluf3 an Stelle der Welt-
weisheit die christliche Gottesweisheit bildet » (S. 167).

In meiner Besprechung sehe ich ab von S. 15-19. Dem dort aus-
gesprochenen Urteil iiber die ILehre des hl. Thomas vom korperlichen
Einzelding kann ich nicht zustimmen. Is ist aber nicht notwendig, darauf
weiter einzugehen, da der Verfasser keine Folgen daraus zieht, die fiir die
Wissenschaftslehre von Bedeutung wiren. Das dort Gesagte kann somit
den Wert dieser Wissenschaftslehre nicht schmilern.

Rom (S. Anselmo.) P. Jos. Gredt O. S. B.

J. Stelzenberger : Die Beziehungen der friihchristlichen Sittenlehre zur
Ethik der Stoa. Miinchen, M. Hueber. 1933.

Die Ahnlichkeiten mancher christlichen Lehren mit stoischen An-
schauungen ist schon friith beachtet und in verschiedenster Weise erklirt
worden. Man hat sowohl in den spiteren Stoikern Christen gesehen, oder
doch einen starken EinfluB des Christentums bei ihnen angenommen, als
auch den Stoizismus als eine Wurzel des Christentums bezeichnet, da alle
stoischen Hauptlehren in dasselbe iibergegangen seien. Die Beriihrungs-
punkte zwischen Stoa und Christentum treten besonders auffillig in der
Ethik hervor. Ihnen im Einzelnen nachzugehen und sie in sorgfiltiger
Untersuchung aufzudecken, ist schon lingst als dringende Aufgabe erkannt
worden (so von A. Dyroff in seiner « Ethik der alten Stoa»). Mit groBer
Erwartung nahm ich deshalb das Werk von J. Stelzenberger zur Hand,
das sich dieser Aufgabe widmet. Es verdient auch von seiten der Philo-
sophen lebhafte Beachtung, die es von Theologen schon hier und da
gefunden hat. Allerdings ist schon hier festzustellen, daB es nicht gliicklich
war, das Thema in diesem weiten Umfang zu behandeln. Is-leidet darunter
die Sorgfalt und Exaktheit der Arbeitsweise, die fiir eine solche Arbeit



Literarische Besprechungen 101

notwendigste Voraussetzung bilden muf. Der bekannte Bonner Kirchen-
historiker F. Ddlger setzt sich in einem lingeren Aufsatz, der demnichst
in seiner Zeitschrift « Antike und Christentum » erscheinen wird, mit ein-
zelnen Punkten des Stelzenberger’schen Buches auseinander. ! Die Kritik,
die geiibt wird, hat umsomehr Gewicht, als sie sich vorwiegend auf St.s
Ausfiihrungen zu Tertullian und Origenes bezieht, zu deren besten Kennern
Délger zu rechnen ist. Hier sollen nur wenige Bemerkungen zu einzelnen
Kapiteln des Stelzenberger’schen Werkes gegeben werden, ohne eine Gesamt-
wiirdigung zu erstreben.

Bevor St. in die Behandlung seines Themas : « Wie sind sich im Laufe
der ersten sechs christlichen Jahrhunderte die entstehende Theorie der
Sittlichkeit (des Christentums) und die Ethik der Stoa begegnet » ? (S. 23)
eintritt, gibt er nicht nur ein eigentliches Einleitungskapitel (1-30), sondern
auch die beiden folgenden tragen mehr einleitenden Charakter. Bei ersterem
gilt das besonders von dem Abschnitt iiber die vorstoische griechische
Philosophie (31-36), in letzterem wird zunichst die Frage nach dem Ver-
hiltnis von Christentum und griechischer Philosophie im allgemeinen gestellt.

Aus den Darlegungen iiber die vorstoische Philosophie greife ich zwei
Punkte heraus. Fiir St. beginnt die Reihe der ¢ eigentlichen Denker » (32)
mit Thales von Milet. Nun ist gewi3 Thales’ Bedeutung fiir die Philosophie
nicht zu verkennen. Aber es sind uns keine Schriften von ihm tiberliefert,
unsere geringe Kenntnis seiner Lehre ist aus spiteren Berichten geschépft.
Und Aristoteles gibt seinen Bericht in sehr vorsichtiger Form (vgl. Met. 1
3. 984 a. 2: Bakis wevror héyatar oltws iﬂoyflvxcflu meol TTE TOMTNS AiTiag.
Vgl. auch 983 b 22). St. aber bringt vor allem Thales gegeniiber seinem
jiingeren Zeitgenossen Anaximandros und dem dritten der Milesier, Anaxi-
menes, in eine falsche Stellung. Nach ihm haben schon vor Thales « Homer

Anaximander, Anaximenes v. Milet ... iiber Volks- und Standes-
ethik und Kosmologie nicht unbedeutende Gedanken und Formen gegeben »
(32). Ein solches Urteil diirfte auch durch die in Anm. 6 angezogene
Literatur nicht zu stiitzen sein.

Dann scheint mir St.s Ansicht iiber die Bedeutung der Ethik des
Aristoteles nicht haltbar zu sein. Er schreibt von ihm: «In der Ethik
freilich hat er weniger Neues und selbstindiges Lehrgut» (36). Ich will
nun hier nicht in eine lingere Diskussion eintreten, sondern verweise nur
auf das Urteil M. Wittmanns in seiner Darstellung der Ethik des
Aristoteles : « Je linger desto mehr ist dem Verfasser im Verlaufe seiner
Forschungen zum BewuBtsein gekommen, dafl Aristoteles auch als Ethiker
ein ungewohnliches Mal} geistiger Schopferkraft bekundet » (vir. Vgl. auch
23 ff.). Und in einer necueren Monographie zur Nikomachischen Ethik
schreibt H. Schilling (Das IEthos der Mesotes, S. 14) @ « Als philosophisch-
wissenschaftliche Ethik ist die Aristotelische Ethik ein historisches Novum 2,
und insofern hat das Ethos der Mesotes trotz seiner historischen Hinter-
griinde als des Avistoleles eigenes Gut* zu gelten ».

! Herr Professor Ddélger gewihrte mir giitigst Einblick in das Ms. seiner
Abhandlung. 2 Vom Verf. gesperrt.



102 Literarische Besprechungen

MiBverstandlich ist es auch, wenn St. den Neuplatonismus philosophie-
geschichtlich als Fortsetzung der Stoa ansieht (53). St. begriindet diese
Auftassung nicht ndher und erliautert sie auch nicht. Sie darf jedenfalls
nicht in dem Sinne gemeint sein, als ob etwa die Lehre eines Plotin als
direkte Fortbildung der Stoa zu betrachten sei. Die historische Stellung des
Neuplatonismus ist eine schwierige und oft behandelte Frage. Gewil3
wird neuestens auch die Abhingigkeit von Poseidonios stirker betont
(vgl. W. Theiler, Die Vorbereitung des Neuplatonismus. Berlin 1930),
auch mogen stoische Gedanken durch Philon eingewirkt haben. Aber
dann ist doch zu fragen nach den orientalischen Einfliissen auf Plotin,
nach seiner Stellung zu den Neupytagoreern, besonders auch zu Numenios.
All das braucht in einer mehr skizzenhaften Darstellung wie der Stelzen-
bergers nicht ausgefiihrt zu werden, aber auch sie mufl die Hauptziige
klar und dem Stand der Forschung entsprechend erkennnen lassen.

In den nun folgenden 12 Kapiteln widmet sich der Autor der eigent-
lichen Aufgabe des Buches. Ich greife zu einer genaueren Betrachtung
zuniachst das umfangreiche Kapitel iiber das Naturrecht (95-157) heraus,
da die Lehre vom Naturrecht nicht nur von besonderem Interesse ist in
der Diskussion neuerer Rechtsphilosophie, sondern auch ihre historische
Beurteilung starke Wandlungen erfahren hat.

Man hatte sich daran gewdohnt, in der Stoa den eigentlichen Ursprung
des Naturrechts zu sehen. « Das Naturrecht ist zuerst von der Stoa bewul3t
definiert worden, wenn es auch als unausgesprochenes Gefiihl schon dem
jus gentium und der aequitas zugrunde lag». ' In einer neueren Unter-
suchung (die von St. leider nicht verwertet ist), hat J. Sauter * gezeigt,
dall diese Auffassung iiber die Entstechung des Naturrechts zuriickgeht
auf die hohere Bewertung der stoischen Naturrechtslehre vor der platonisch-
aristotelischen durch Pufendorf. Is entstand dann die bis in die Gegenwart
wiederholte Ansicht, dall alle spiateren Naturrechtstheorien, vom christ-
lichen Altertum bis zum XVIIL. Jahrhundert, wesensmiBig von der Stoa
beeinfluf3t seien. Das trifft z. B, nach P. Barth nicht nur fiir die Natur-
rechtslehre des XVI./XVII. Jahrhunderts zu, sondern nach ithm fa3t auch
Thomas von Aquino das Naturrecht im Sinne der Stoa auf (a. a. O. 282 {.).
Tis ist ein Verdienst des Sauter’'schen Buches, durch seine mit Herakleitos
beginnende historische Untersuchung die verschiedenen Formen der Natur-
rechtslehren herausgestellt und auf ihre philosophischen Grundlagen zuriick-
gefithrt zu haben. Stelzenberger sieht nun zwar, dall die Stoiker nicht die
ersten Philosophen sind, die naturrechtliche Gedanken entwickeln. [r
erinnert selbst an die Bemiihungen eines Sokrates, Platon und Aristoteles
(07, 103). Aber das sind fiir ihn doch wohl nur untergeordnete Versuche
im Vergleich zur stoischen Lehre, wenn er der Stoa den Ruhm zuerkennt,
«erstmals eine Philosophie des Rechts und eine Naturrechtslehre ausge-
priagt zu haben » (102). Bei der Darlegung dieser Naturrechtslehre miite

V' P. Barth, Dic Stoa?, S. 19z. Vgl. auch S. 282, wo ¢s heiBt, daB die Idee
des Naturrechts ganz von der Stoa abstamme.
* J. Sauter, Dic philosophischen Grundlagen des Naturrechts. Wien 1932,



Literarische Besprechungen 103

aber noch mehr als es St. tut, auf die Entwicklung innerhalb der Stoa
hingewiesen werden.

Diogenes berichtet uns, daf3 nach Chrysipp Recht und Gesetz von
Natur und nicht durch menschliche Satzung bestehen (v. Arnim, Frg. 308).
Das Gesetz ist fir Chrysipp (Frg. 314) Ko6nig tiber die géttlichen und mensch-
lichen Dinge. Es ist « Herrscher und Fihrer und demgemafl Richtschnur
fiir das Gerechte und Ungerechte und fiir die von Natur gesellschaftlichen
LLebewesen ... » ' Das fiir alle Menschen gemeinsame Recht (weil aus der
zowr wuss entspringend) beansprucht normative Geltung (Frg. 314).
Dieses « metaphysische » Naturrecht der alten Stoa unterliegt in der mitt-
leren starken Modifikationen, in erster Linie durch den Wandel des Physis-
begriftes bedingt. 2

Der Hauptgewdhrsmann fiir die stoische Naturrechtslehre ist Cicero
(5t. 102). Er findet daher bei St. besondere Beachtung. Fiir Laktanz,
Ambrosius und Augustinus ist Cicero der ecinfluireichste Lehrmeister
gewesen. Es ist allerdings keine gliickliche Wendung, wenn gesagt wird,
dall Augustinus «als Ausgangspunkt sciner Naturrechtslehre die Theorie
der Stoa» (139) nimmt. Denn gerade der Begrift des Naturgesetzes, der
hier von St. herangezogen wird, ist von dem der alten Stoa wesens-
verschieden, sodall man nicht nur von einer Modifizierung (139) sprechen
kann. Die der Seele eingepragte lex naturalis erhilt ihren Sinn von dem
ewigen Gesetz Gottes selbst her. St. sieht das woh! in etwa auch ; denn er
sagt dann S. 140 : « IThm (sc. Augustin) ist Ausgangspunkt des Naturrechtes
das «ewige Gesetz» (lex aeterna) Gottes, der Weltplan des Allerhochsten ».
Von der Stoa ist aber hier Augustin durch seine Lehre eines personlichen
Gottes geschieden. Wenn Cicero sagt : Lex est ratio summa, insita natura,
quae jubet ea, quae facienda sunt, prohibetque contraria, so hei3t es bei
Augustin : lex aeterna est ratio divina vel voluntas Dei, ordinem naturalem
conservari jubens, perturbari vetans. Ich wiirde hier nicht mit St. auf die
durch Augustin von Cicero iibernommene Formulierung des ewigen Gesetzes
hinweisen (140), sondern auf Augustins ncue metaphysische Grundlage
seiner lex aeterna-Lehre. Sie ist fiir die spitere Entwicklung der Natur-
rechtstheorie von grofter Bedeutung gewesen. ‘

Ein schones Beispiel fiir die Art der Ubernahme stoischer Sitze in die
christliche Ethik bietet die Maxime vom naturgemiflen Leben (St. c. 4).
Dieser von der christlichen Auffassung stark abweichende Satz kehrt,
zwar auf anderer anthropologischer und dogmatischer Grundlage als in der
Stoa beruhend, bei zahlreichen kirchlichen Schriftstellern wieder. St. zeigt
das an Stellen griechischer und lateinischer Autoren (wobei er sich stark
auf F. Wagner [Geschichte des Sittlichkeitsbegrifis] stiitzt).

An zahlreichen Punkten der von St. beigebrachten Stellen friihchrist-

U Stelzenbergers griech. Zitat ist ungenau und seine Ubersetzung «aller-
hochster Fuhrer der ... Wesen» (S. 103) unrichtig.

2 Die Beriicksichtigung dieser Wandlung des Begriffs der Physis ist auch
wichtig bei der Interpretation der stoischen Maxime vom naturgemilen Leben,
Vel. St. 1071.



104 Literarische Besprechungen

licher Autoren ist weniger ein direkter EinfluB der Stoa nachweisbar als
ein durch das Weiterleben ciceronianischer Gedanken vermittelter. Das
gilt vor allem fiir die lateinische Patristik (vgl. St. bes. ¢. 6 : Die Lehre von
der Pflicht und c. 14 : Christliche Paraphrasen stoischer Schriften). So bietet
St. manchen Beitrag zu dem von Zielinski meisterhaft behandelten Thema :
Cicero im Wandel der Jahrhunderte.

Die Eigenart des Stelzenberger’schen Buches bedingt manche Nach-
teile, die nicht unerwihnt bleiben diirfen. Es gibt vorwiegend auf Grund
der Literatur eine Darstellung des Problems, die in diesem Umfang durchzu-
fithren auBerordentliche Belesenheit erfordert. Dal3 da nicht immer das
Wesentliche von Unwichtigem geschieden, ja auch ganz iibersehen wird,
ist leicht verstindlich. Vor allem aber fehlt dem Buche vielfach jene Ver-
trautheit mit den behandelten Autoren selbst, wie man sie erst in jahre-
langer Beschaftigung mit ihnen gewinnt, die aber zur Durchfithrung einer
solchen Aufgabe unerldBlich ist. Und sie kann auch nicht durch eine noch
so geschickte und faBliche Darstellung, die schon ein Rezensent in der
Zeitschr. f. neutest. Wissensch. (1933, S. 220 f.) anerkannt hat, ersetzt
werden. Auf diesen Mangel griindlicher Quellenkenntnis fiihre ich es auch
zurick, wenn an zahlreichen Stellen von St. schon auf Grund sprach-
licher Ahnlichkeiten inhaltliche Abhingigkeit angenommen wird, wo doch
zu priifen wire, ob wirklich stoische Denkmotive bei dem in Frage
stehenden christlichen Schriftsteller Eingang gefunden haben. Dieser
Aufgabe kann wohl nur monographische Darstellung gerecht werden,
deren Notwendigkeit auch nach Stelzenbergers Buch noch besteht.

Bonn. J. Bavion.

Dogmatik.

R. Bernard O.P.: Le Mystére de Marie. Les Origines et les grands
Actes de la Maternité de grice de la Sainte Vierge. Paris. 1033. 401 S.

Es ist nicht/leicht zu bestimmen, ob dieses Buch spekulationsbetonte
Erbauung sei oder erbauungsbetonte Spekulation. Es stellt eine harmo-
nische Verbindung von beidem dar. Jedenfalls steht die Spekulation im
Dienste der Erbauung, ist dabei von beachtenswerter Tiefe, Kraft und
Soliditat. Man kann es nur begriien, daB hier innige Frommigkeit und
urspriingliche Denkeranlage in ihrem Zusammenwirken uns ein erlesenes
Werk innerhalb der zahlenmiBig reichen, qualitativ leider dem nicht
entsprechenden marianischen Literatur schenken.

Den Gegenstand bildet die allgemeine Mutterschaft Mariens in der
Gnadenordnung. Hier behandelt P. Bernard deren Grundlagen und Haupt-
akte, wie er sie nennt, als da sind : Verkiindigung, Compassio, Aufnahme
in den Himmel, Himmelsherrlichkeit. In deren Rahmen wird das gesamte
Marienleben zum Gegenstand in Beziehung gebracht. Ein zweiter Band
wird angekiindigt, der sich mit dem Wesen der allgemeinen Gnaden-
mutterschaft Mariens beschiftigen wiirde. « Gnadenmutterschaft » soll
eine neue Prigung sein fiir die allgemeine Gnadenvermittlung, mit dem
Bestreben nach Vertiefung derselben, indem sie zuriickgefiihrt wird aut



Literarische Besprechungen 105

die « Mutterschaft » Mariens in der Ubernatur, die sich bezieht auf alle
« Glieder » Christi, ihres Sohnes. Dal3 Maria Mutter Christi und « Mutter »
seiner « Glieder » ist, sei eine und dieselbe Wahrheit. Nach dieser Fest-
stellung dienen die Abschnitte des ganzen Buches dem Aufweis der iiber-
natiirlichen « Mutterschaft » der seligsten Jungfrau bei den einzelnen
Episoden ihres Daseins. l

R. Bernard ist, das zeigt sich mancherorts in seinem Buch, ein Geist,
der Schwierigkeiten ernst nimmt, ohne sich um einer schénen Synthese
oder erbaulichen Anwendung willen einfach dariiber hinwegzusetzen.
Darum wollen wir ihm unsere Fragen, Bedenken, Wiinsche offen darlegen,
in der Erwartung, daBl er auf wvieles die richtige Antwort zu geben
imstande ist und in der Uberzeugung, daB hier klare Antworten im Dienst
einer soliden Mariologie unbedingtes Erfordernis sind. Denn wir haben
den Eindruck, daB hier die Hinnahme von Behauptungen der theologischen
Grundlegung derselben, auch der diirftigsten, um ein Erhebliches vor-
ausgeeilt ist.

Zunachst : Ist es schon rein spekulativ gesichert, dafl Maria durch
ihre natiirliche leibliche Mutterschaft zu Christus eine sogenannte « Mutter-
schaft » zu den sogenannten «Gliedern» Christi in der iibernatiirlichen
geistigen Ordnung erhidlt 7 Wenn nicht rein spekulativ schon gesichert,
wie steht es mit der Schrift- und Traditionsgrundlage dafiir, bezw. mit
der bis auf heute geleisteten Auswertung derselben ? Geniigt das dort
Vorhandene, um daran eine Offenbarungswahrheit abzulesen ? Verf,
bemerkt z. B. (S. 20) inbezug auf die Bedeutung des Wortes Jesu an seine
Mutter und den Lieblingsjiinger, Joh. 19, 25 ff.: « Weib, siche da deinen
Sohn. ... Siehe da deine Mutter», die «ganze Tradition » habe dessen
Wichtigkeit unterstrichen. Wie ist das zu verstehen, wenn innerhalb der
patristischen Zeit einzig Origenes dem Wort solche Beachtung schenkt ?
— Der selige Grignion von Montfort wird, wie zu erwarten, ergiebig
herangezogen. Ein Argument von ihm, das zitiert wird (S. 29), lautet
also : « Si Jésus-Christ, le chef des hommes, est né en elle, les prédestinés,
qui sont les membres de ce chef, doivent aussi naitre en elle par une suite
nécessaire. Une méme mere ne met pas au monde la téte ou le chef sans
les membres, ni les membres sans la téte ; autrement, ce serait un monstre
de nature; de méme, dans l'ordre de la grice, le chef et les membres
naissent d’'une méme mere ; et si un membre du corps mystique de Jésus-
Christ, c’est-a-dire un prédestiné, naissait d’une autre meére que Marie
qui a produit le chef, ce ne serait pas un prédestiné, ni un membre de
Jésus-Christ, mais un monstre dans l'ordre de la grace ». Liegt hier nicht,
was Mariens Mutterschaft betrifft, ein kiihner Sprung von einer Ordnung
in die andere vor ? Haupt des mystischen Leibes ist Christus in der Gnaden-
ordnung. Ist Maria « Mutter » Christi in der Gnadenordnung, « Mutter »
Christi als des Hauptes, reduplicative ? Das wiirde besagen, daB sie in
Ursachverhiltnis stinde zum Gnadenleben Christi, insbesondere zur sog.
gratia capitis, und das scheint die Umkehrung der Wahrheit zu sein, da
doch vielmehr sie ihre Gnade aus Christus hat, also auf der iibernatiir-
lichen Ebene ausschlieBlich als «Tochter» Christi zu bezeichnen ist.



100 Literarische Besprechungen

Maria ist wohl wahre Mutter Christi, aber das hei3t natiirliche leibliche
Mutter Christi, sie ist wahre Mutter des « Hauptes », wie sie wahre « Mutter
Gottes » ist ; das bedeutet nicht, sie sei Mutter des Hauptes als Hauptes,
reduplicative, ebensowenig wie « Mutter Gottes» reduplicative gedacht
1st ; es hat den Sinn : sie ist Mutter dessen, der das « Haupt » ist, Mutter
dessen, der Gott ist. Giélte nun letzteres reduplicative, dann hitte der
SchluB Geltung : also ist Maria Mutter der Dreifaltigkeit. Genau so scheint
es um die Folgerung des seligen Grignion bestellt : zwingend wire sie blof3,
wenn « Mutter des Hauptes » roduplicativcn Sinn hitte ; dann lige es
namlich als Folgerung nahe, sie sei auch « Mutter aller Glieder » ; so aber
wird sie hinfillig. Denn « Mutter der Glieder Christi» soll hier offenbar
heiBen : Mutter der « Glieder » reduplicative, membrorum ut membrorum,
d. h. deren Mutter in der Gnadenordnung, nicht deren natiirliche leibliche
Mutter, was doch jedem einzelnen dieser « Glieder» nur seine eigene
irdische Mutter 1st ! Maria hat als natiirliche leibliche Mutter den, der
das « Haupt » 1st, zur Welt gebracht, aber weder zur gleichen Zeit noch
auf gleiche Weise noch zur gleichen Welt bringt sie die « Glieder dieses
Hauptes », sondern diese bringt sie im Lauf der Zeiten als « Mutter »
in der Gnadenordnung «zur Welt», «zur Welt der Ubernatur». Wir
merken, dall, wenn das eben Gesagte stimmt, der Schlu3 des seligen
Grignion eigentlich von hier aus umgekehrt werden miilte : nicht folgernd
vom « Haupt» auf die «Glieder», sondern von den «Gliedern» auf das
« Haupt ». Aber wir bewegen uns cben in Bildern, und darum wire dic
Argumentation ebensowenig stichhaltig ; denn « in metaphoricis locutionibus
non oportet attendi similitudinem quantum ad omnia : sic enim non esset
similitudo, sed rei veritas» (I11 q. 8 a. 1 ad 2); Thomas spricht ja dabei
auch gerade von Christus als dem « Haupt ». So kénnen wir in den Worten
des seligen Grignion keine Beweisfithrung sehen, sondern blofl eine Ver-
anschaulichung und héchstens so etwas wie einen Konvenienzgrund ;
Veranschaulichung hat aber nur Wert, wenn das zu Veranschaulichende
als Wahrheit erwiesen i1st und Konvenienzgriinde beweisen nicht ohne
weiteres die Inkonvenienz des Gegenteils, sie konnen dann nur als Bestiiti-
gung einer positiven Grundlage aus Schrift und Uberlieferung dienen.
Gerade die spekulative Leistung in diesem Werk lenkt uns umsomehr
auf die Frage nach der entsprechenden Grundlegung aus den Quellen der
Offenbarung. DaB3 z. B. ein Augustinus allein als Ausgangspunkt nicht
gelten konnte, diirfte in Anbetracht seiner oft allegorisierenden, konstruk-
tiven und freien Deutungen zugegeben werden. Die Anwendung etwa
von Aussagen des hl. Paulus iiber sich oder von Schrifttexten iiber den
Heiland auf dic Muttergottes kann wohl auch keine groblere Tragweite
beanspruchen als sie Konvenienzgrinden zukommt.

FlieBen nicht zuweilen dem Verf. Formulierungen i die IFeder, die
iiber seine im allgemeinen wohl abgewogenen Absichten hinausgehen ?
Z. B. die Forderung (S. 55) : « S’il est vrai que Marie congoit spiritucllement
tout le Christ, il faut qu’elle soit dans la liaison la plus intime et la plus
compléte et avec la Divinité et avec I'Humanité qui sont dans le Christ.
[l faut qu’elle soit élevée, par la griace et par la gloire, aux plus hautes



Literarische Besprechungen 107

communications de la vie divine et qu’elle soit a méme, par 'effusion et
le trop plein de sa grice, de nous transmettre cette vie divine ». Warum
hatte dann Maria nicht mindestens seit ihrer Empfingnis des Heilandes
standig die visio beata genossen ? Moglich ist es ja, denn bei der Menschheit
Jesu war es der Fall. Zeigt das nicht den beschrankten Wert rein speku-
lativen Folgerungswillens fir sich allein auf diesem Gebiet, wo es doch
letztlich avf die Verfiigungen Gottes ankommt ? Umso dringlicher ersteht
immer wieder die Bedeutung des Nachweises aus den Offenbarungsquellen.
Wiire hier nicht vielleicht am ehesten die traditionelle patristische Parallele
Eva-Maria (und Adam-Christus) fruchtbar ? Durch Folgern allein kann
man z. B. mit Garriguet (La Vierge Marie, 8. Aufl., Paris 1933) mit dem
Prinzip potuit-decuit-ergo fecit auch zum DoppelschluB kommen : ab
instanti conceptionis (passivae) hatte Maria den vollen Gebrauch ihrer
geistigen Fahigkeiten ; post primum instans conceptionis hat sie also gleich
das Geliibde der Jungfraulichkeit abgelegt. Solche Willkiir kann nun
freilich R. Bernard nicht vorgeworfen werden.

Eine m. IX. nicht unwichtige Frage wire eine logisch durchdachte
und den Offenbarungsquellen Rechnung tragende Darlegung des Verhalt-
nisses zwischen Maria und der Kirche. Redet man von einer iibernatiir-
lichen Mutterschaft, einer Gnadenmutterschaft Mariens, gilt es dann nicht,
stets im Auge zu behalten, dall es auch eine iibernatiirliche Mutterschaft,
cine Gnadenmutterschaft der Kirche gibt, die ebenfalls allgemein ist und
in gewisser Beziehung auch auf Maria selbst sich erstreckt 7 Die Kirche
ist der « Leib » Christi, und alle durch Christi Gnade Erlésten sind « Glieder »
dieses « L.eibes », Maria inbegriffen ; die Tradition hat anzugeben gesucht,
welches « Glied » sie etwa wire : Hals, Herz, Schof3 (Letzteres wird vom
Verf., im Anschlul3 an den seligen Grignion, bevorzugt). Ob dabei fol-
gender Schlull, den der Verf. macht (S. 59), fiir Maria wie fiir Christus
schlechthin berechtigt ist : « Le Christ Jésus est la téte, d’oll procede toute
la vie qui est dans les membres, mais une téte pensante et aimante, et
si vaste spirituellement qu’elle est présente a tout le corps, ou mieux, le
contient en elle tout entier. De méme ici, Marie est bien, si l’on veut, le
mystique organe par lequel doit passer toute la vie qui s’écoule du chef
dans les membres, mais cet organe est lui-méme animé d’une vie si puis-
sante qu’il enveloppe en quelque sorte a la fois la téte et les membres » ?
Der mystische Leib Christi ist eine iibernatiirliche Wirklichkeit. Hat es
einen guten Sinn, zu sagen, im Ubernatiirlichen fasse Maria das mystische
Haupt in sich (enveloppe) ? Es scheint wiederum auf das Eine hinaus-
zulaufen : will man schon Maria bildlich als den SchoB3 des mystischen
Leibes bezeichnen, so gilt inbezug auf das Haupt desselben zwar von ihr
der Satz: «Sie ist der SchoB3 des Hauptes», aber blo8 in dem Sinn: sie
ist der Schof3 dessen, der das Haupt ist, doch nicht dessen Schof3 als des
Hauptes, reduplicative, insofern SchoBl Mutterschaft und Mutterschaft
Wirkursidchlichkeit bedeutet ; Wirkursache der gratia capitis fiir Christus
selbst, mithin Ursache des Hauptes reduplicative ist doch wohl Gott
allein ? Zwar sagt der Verf. wiederholt von Maria, sie sei « Instrumental-
ursache » der Gnade fiir die « Glieder » Christi: ob er das auch auf die



108 Literarische Besprechungen

gratia capitis als solche ausdehnen will ? Etwa so, daB Maria gleichsam
sein « Sakrament » fiir Christus selbst wire zur Verleihung der gratia
capitis ? Aber dieses « Sakrament » wire doch selbst von der gratia capitis
her iiber Christus erst geheiligt und taugliches Heiligungsmittel ?  Vgl.
die richtige Bemerkung S. 57, Maria wire genauer zu nennen « Mére en
la divine grace » und ihre Bezeichnung als « causa ministerialis». S. 415 {.
zitiert P. Bernard Bossuet iiber die geistliche Mutterschaft der Kirche,
um dann nur kurz hinzuzufiigen, das Gesagte gelte in noch vollkommenerer
Weise von Maria, denn sie sei nicht eine bloBe Gemeinschaft, sondern
die méachtigste physische Person nach Christus. Sie beherrsche die ganze
Gemeinschaft der Kirche, da sie enger verbunden sei mit Christus und
dadurch mit den drei gottlichen Personen, sie stehe an Wiirde hoher und
sei fiir sich allein mit groBerer Gnadenfiille ausgestattet als die ganze
Kirche zusammengenommen. Wire es nicht logischer, sich daran zu
halten, daB die iibernatiirliche Wirklichkeit, die wir Kirche Christi und
mystischer Leib Christi nennen, alle durch Christi Gnade Erlosten umfalt
als streitende, leidende und triumphierende Kirche und daf3 Maria dazu
gehort, also nicht schlechthin fiir sich allein mehr Gnade hat als die
Gesamtkirche ? Maria wire die Mutter in der Kirche, aber nicht einfachhin
die Mutter der Kirche, die Mutter im corpus Christi mysticum, aber nicht
einfachhin die Mutter des corpus Christi mysticum, da jemand nicht sich
selbst sub unico respectu Mutter sein kann, auch im Ubernatiirlichen
nicht, soll die bildliche Ausdrucksweise nicht ganz von der Wirklichkeit
losgelost und damit sinnentleert werden.

Es ist wiederholt im Buch die Rede von ceiner Art Priestertum »
(sacerdoce) Mariens, es wird gesprochen von einer Weihe oder Heiligung
ihrer Person durch das «Sakrament» der Gegenwart Gottes in ihrem
SchoB3 (S. 53 f.). Man wiinschte eine nihere Bestimmung und Begriindung.
Gott ist schlieBlich allgegenwirtig und wirkt sich doch nicht iiberall
«weihend », «heiligend » aus. Der SchluB ist darum nicht zwingend, dal3
dies fiir Maria kraft ihrer leiblichen Mutterschaft der Fall gewesen sei.
Es bleibt Konvenienzgrund. Die entscheidenden Griinde kénnen nur aus
den Offenbarungsquellen stammen. Spricht die Tradition von «Sakra-
ment », so tut sie es nicht immer in unserem engeren Sinn, so z. B. wenn
Thomas III q. 20 a. 1 corp. sagt: «ut posset esse certior testis huius
sacramenti ».

In der Frage der Compassio Mariae wiire es sicher sehr zu begriillen,
wenn die Tradition niher untersucht wiirde hinsichtlich der Uberzeugung,
daB die seligste Jungfrau eine volle und unerschiitterliche Einsicht in
Bedeutung und Wert des Erlésungsleidens Christi hatte. Alle Konvenienz-
aufweise konnen das Fehlen einer solchen Untersuchung nicht ersetzen,
Man koénnte etwa die Auffassung heranzichen, dall am Samstag der
Grabesruhe Christi Mariens Glaube allein unerschiittert geblieben sei, was
die Grundlage abgegeben haben soll fiir die Wahl des Samstags als
Muttergottestag.

Die sinnliche Wahrnehmung, die Maria von ihrer himmlischen Ver-
herrlichung aus méglich sei, scheint etwas willkiirlich bestimmt, insofern



Literarische Besprechungen 109

es sich da um ein Zugleich handeln soll : « Elle peut parfaitement tourner
vers nous son regard et nous couver des yeux, tous et chacun » (S. 402) ;
die allgemeine Gnadenvermittlung erfordert das nicht, und sollte es sich
da um die Behauptung einer gleichzeitigen bewuften Perzeption und
Apperzeption handeln, so ist das schlechterdings undenkbar.

Von dem Text S. 421 sollte bemerkt werden, dal3 wir ithn bei Augu-
stinus nicht finden ; die Andeutung mit den Worten «je cite ici le Pere de
Montfort » ist zu verschleiert. Bei Verweis auf den Sentenzenkommentar
des hl. Thomas sollte es nicht einfach heien z. B. : 3. Sent., sondern etwa :
In 3. Sent. (vgl. S. 136 f., S. 145 usw.).

Es ist bei dieser Besprechung auf das eingegangen worden, was pro-
blematischer erschien. Wir schulden es dem Autor, zum Schlul3 noch-
mals darauf aufmerksam zu machen, dal3 in seinem Werk, dessen zweiten
Band wir mit Spannung erwarten, eine selten griindliche und tiefe Be-
handlung einer wichtigen mariologischen Frage vorliegt, in einer Weise,
die Verstand und Herz gleichermallen zu befriedigen sucht.

Der Stil ist sorgsam gefeilt, von klassischer Klarheit und Schénheit ;
Schwulst und Uberschwang werden durchwegs gemieden. Dem Verlag
gebiihrt Anerkennung fiir die bei aller Einfachheit vornehme Ausstattung.

Schoneck. C. Zimara.

R. Garrigou-Lagrange O. P. : La Providence et la Confiance en Dieu.
Fidélité et Abandon. Paris 1932. 408 S.

Der bekannte Verf. hat in seinem Werk « Dieu» und in den Artikeln
« providence », « prédestination », «prémotion » fiir das «Dictionnaire de
Théologie catholique » von Gott und der Vorsehung in spekulativer Sicht
geschrieben. Hier will er diese Wahrheiten in ihrem Verhdltnis zum geist-
lichen Ieben darlegen. Er loést diese Aufgabe in fiinf Hauptteilen : 1. Das
Dasein Gottes und der Vorsehung ; 2. Die Vollkommenheiten Gottes, die
seine Vorsehung voraussetzt ; 3. Die Vorsehung gemiafl der Offenbarung ;
4. Die vertrauensvolle Hingabe an die Vorsehung; 5. Die Vorsehung als
IZinheit von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit.

Wie man schon aus genannten Teilen ersieht, ist das Buch iiberaus
reichhaltig, wird doch die ganze Gotteslehre als Grundlage der Vorsehung
geboten und in den praktischen Folgerungen fiir die Haltung des vorsehungs-
gliubigen Menschen nichts Wesentliches auller acht gelassen. In dem
Abschnitt iiber die von der Vorsehung vorausgesetzten Eigenschaften
Gottes z. B. werden auf iiber 8o Seiten die gottliche Einfachheit und ihre
Widerspiegelung in den Werken Gottes, die Unendlichkeit Gottes, seine
UnermeBlichkeit, Ewigkeit, Unbegreiflichkeit, Weisheit, Licbe dargelegt.
Am SchluB3 eines jeden Kapitels steht hier eine praktische Anwendung.
Die Ausfithrungen zeichnen sich aus durch jene logische Schirfe und
Geschlossenheit, die besonderes Merkmal des Verf. sind. DalB3 er uns in
die Tiefe fiihrt, gehort ebenfalls zu seiner Art. Aber er bleibt dabei licht
und schlicht, dieses Buch stellt keine hoheren Anforderungen an die Bildung
des Lesers, es wird das Notige erkliart, sodaBl, wer Interesse und Auf-



110 Literarische Besprechungen

merksamkeit mitbringt, dem Verf. folgen kann. Wer sagt «licht und
schlicht » meint aber keineswegs « banal » : das Erhabene wird hier nicht
verleugnet, es ist von Anfang bis Ende echte, hohe Theologie. Man wird
an das Wort von Pascal erinnert : « Quand on voit le style naturel, on est
tout étonné et ravi, car on s’attendait de voir un auteur, et on trouve un
homme... Ceux-la honorent bien la nature, qui lui apprennent qu’elle
peut parler de tout, et méme de théologie » (Pensées, 29). Es ist auch das
eine Frucht jener Gesinnung der Hingabe an Gott, die der Verf. so ans
Herz legt, von der er aber zugleich klar betont, dall sie nicht dem
bekundeten Willen Gottes (voluntas signi) gilt, sondern dem géttlichen
Belieben (voluntas beneplaciti). Dem kundgegebenen goéttlichen Willen
entspricht der Gehorsam, die fidélité. Daher der Untertitel des Werkes
Fidélité et abandon, die entsprechende Haltung, je nachdem es sich um
die voluntas signi oder beneplaciti handelt.

Der Verf. verfiigt iiber eine bemerkenswerte Erfahrung in Sachen des
geistlichen Lebens. Das zeigt sich z. B. in dem Hinweis auf die Gefahren
einer bei eifrigem aszetischen Streben erworbenen Art allzupersonlichen
Urteilens und Handelns und auf die Wege Gottes, um davon zu heilen
(S. 270 ff.). Die Bilder und Vergleiche fehlen ihm nicht, um die Geheimnisse
der Vorsehung passend dem christlichen Gemiit nahezubringen. So heil3t
es etwa : « Die Abfolge der Ereignisse enthilt, wiilite man sie recht zu
besehen, gleichsam den Anschaungsunterricht Gottes, der gewissermalen
die fortgesetzte Offenbarung oder das angewandte Evangelium ist, bis an
das Ende der Zeiten » (S. 256). Oder wenn er von den Unerklirlichkeiten
der Fiihrungen Gottes spricht: « Es ist ein groBes Gesetz im geistlichen
Bereich, daB die iiberragende Dunkelheit der gottlichen Dinge uns in einem
gewissen Sinn mehr erleuchtet als die Evidenz der irdischen Dinge. In der
sinnenfilligen Ordnung haben wir ein Symbol dafiir. So erstaunlich das
zunichst scheinen mag : wir sehen in der Dunkelheit der Nacht in viel
groBere Fernen als in der Helle des Tages. Die Sonne mul} sich verbergen,
sollen die Sterne sich zeigen und die unergriindlichen Tiefen des Firmaments
uns sichtbar werden. Das Schauspiel, das wir in gewissen gestirnten Nichten
genieBen konnen, ist zuweilen unvergleichlich schéner als das der leuch-
tendsten Tage. Untertags vermag unser Sehvermoégen sicher weithin zu
dringen iiber die Gegenden um uns und bis zur Sonne, deren Licht an die
acht Minuten braucht, um zu uns zu gelangen. Aber im Dunkel der Nacht
sehen wir mit einem Blick Tausende von Sternen, deren nichster vier-
einhalb Jahre bedarf, um uns sein Licht zu senden. So ist es in der geist-
lichen Ordnung : wie die Sonne die Sicht auf die Sterne verhindert, hindert
der Glanz gewisser menschlicher Dinge daran, die Strahlungen des Glaubens
zu sehen. Es ist deshalb angemessen, daB die Vorsehung von Zeit zu Zeit
in unserem Leben dieses Blendlicht der untergeordneten Dinge abstellt,
um uns den Blick auf Dinge zu erméglichen, die viel héher sind und wert-
voller fiir unsere Seele und unser Heil » (S. 279). Oder wie versteht es der
Autor, das Ritselhafte der Einheit géttlicher Eigenschaften aus mensch-
lichem Gesichtswinkel zu deuten, da wir mit unsern beschrinkten Begriffen
Gottes geistige Physiognomie etwas verhdrten miissen, « wie bei dem Ver-



Literarische Besprechungen IIT

such, mit kleinen Mosaikwiirfeln eine menschliche Physiognomie wieder-
zugeben » (S. 322) ?

Druckfehler S. 365, 13. Zeile : statt «se trouve en... » ist wohl zu lesen
«se trouve entre...». Wo weder «Balken » noch « Splitter » sind, verfallt
der Kritiker auf «Splitterchen »: wir stolen uns etwas an der hdufigen
Wiederholung des wenig besagenden «le beau livre », wie es, offenbar
aus freundlichem Wohlwollen, ungefahr von jeder zitierten Schrift immer
wieder heil3t.

Der Ruf des Verf. wird zweifellos auch diesem Werk viele Leser
gewinnen, und es wird zum Gewinne der lLeser gereichen.

Schoéneck. C. Zimara.

J. R. Geiselmann : Die Abendmahlslehre an der Wende der christlichen
Spatantike zum Friihmittelalter. Isidor von Sevilla und das Sakrament
der Eucharistie. Miinchen, Max Hueber. 1933. x11-288 SS.

Dieses Werk ist dem Andenken Isidors von Sevilla gewidmet in
Erinnerung an das vierte Konzil von Toledo, das im Jahre 633 unter
seiner Leitung stattfand. Zweck ist eine Darstellung der Eucharistielehre
Isidors und ihres Einflusses auf die Auffassung des Frithmittelalters. Vor-
aussetzung zur Erreichung seiner Absicht ist dem Verf. die Entscheidung
der Echtheitsfragen des Briefes an Redemptus, den manche Gelehrte bis
auf unsere Tage Isidor zuweisen. Der erste Hauptteil des vorliegenden
Buches befat sich  mit diesem Gegenstand. Es wird der Inhalt des
genannten DBriefes gepriift in den Punkten, die auf Grund der Lehrent-
wicklung Kriterien fiir oder gegen die Echtheit abgeben kénnen : Azymen-
frage, Problem der sakramentalen Gegenwart, Konsekrationsform, seidenes
Korporale ; angefiigt wird ein kurzer Hinweis auf die handschriftliche
Uberlieferung des Briefes und seine Beniitzung in der Theologie. Das
Ergebnis lautet : Der Brief an Redemptus gehort zur Gattung der Schriften
De azymo et fermentato, die in der lateinischen Kirche im Azymenstreit
mit der griechischen seit dem Schisma des Michael Kerullarios entstehen,
kann darum nicht vor Mitte des XI. Jahrhunderts geschrieben sein. Da
er sich inhaltlich abhingig zeigt von der Entwicklung, die die Eucharistic-
lehre durch die sukzessiven Beitrige eines Anselm von Canterbury, Anselm
von Laon, Wilhelm von Champeaux, Hugo von St. Viktor und anderer
nimmt, ist der fritheste annehmbare Zeitpunkt seiner Abfassung das Ende
des X1I. Jahrhunderts. Nach dieser an Hand eines ausgebreiteten Quellen-
materials gefithrten Untersuchung diirfte nicht bloB die Unechtheit des
Briefes an Redemptus, sondern auch seine approximative Entstehungszeit
gewonnenes geschichtliches Resultat sein.

Der zweite Hauptteil stellt die Eucharistielehre Isidors aus seinen
gesicherten Schriften dar. Zuerst wird sein Sakramentsbegriff im all-
gemeinen erldutert, dann seine Eucharistiebetrachtung im ILichte des-
selben, sein Standpunkt iiber die sakramentale Vergegenwirtigung und die
Konsekrationsform, sein Konsekrationsbegriff mit den alteren Vergegen-
wiartigungsansichten verglichen, die Heilswirkung besprochen, die er der



112 Literarische Besprechungen

Eucharistie zuschreibt, der EinfluB der Eucharistielehre Isidors auf die
frithmittelalterlichen Anschauungen und seine Bedeutung in der Lehr-
entwicklung auf diesem Gebiet fixiert. Es stellt sich heraus, da3 man Isidor
hier nicht einfach als Kompilator aus Augustinus betrachten darf, daf
seine Theorien vielmehr wesentlich auch an der fiir ihn geltenden mozara-
bischen Liturgie orientiert sind und insofern als personlicher Beitrag zu
gelten haben. In der Frage der Konsekrationsform fordert er die Klirung
durch die Unterscheidung einer oratio quinta und sexta, wobei er die
Konsekration in die letztere verlegt.

Geiselmann bestiatigt auch in diesem Werk seinen Ruf eines zuver-
lissigen Erforschers und griindlichen Kenners der patristischen wie mittel-
alterlichen Abendmabhlslehre. ILeider liBt die Komposition dieses Buches
zu wiinschen iibrig : man vermi3t die Straffheit, die Wiederholungen hiaufen
sich. Die Zahl der nichtberichtigten Druckfehler ist betrichtlich grofer
als die der berichtigten.

Schoneck, C. Zimara.

F. Diekamp. Katholische Dogmatik nach den Grundsatzen des heiligen
Thomas. 1. Bd. Siebte Auflage. Miinster i. W., Aschendorff. x11-359 SS.

Die vorziigliche Dogmatik Diekamps ist den Lesern des Divus Thomas
aus einer Rezension aus berufener IFeder wohlbekannt. (Divus Thomas
1933, 4. H.). Diesem Urteil und der sehr verdienten Anerkennung brauchen
wir nichts hinzuzufiigen, wenn wir die neue und gewil3 nicht letzte Auflage
des Lehrbuches unseren Lesern ankiindigen. Selbst dort, wo die Summa
als Textbuch verwendet wird, leistet Diekamps Dogmatik den Studierenden
gute Dienste, da der Verf. es meisterhaft versteht, aus dem Schatz der
positiven, vorziiglich der historischen Beweise das Beste in kurzer Form
vorzulegen. Das Mangelhafte oder weniger Ausfiihrliche an der spekulativen
Begriindung lif3t sich auds der Summa durch tieferes Erfassen leicht ersetzen.



	Literarische Besprechungen

