
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Die deutsche Thomasausgabe.

Vollständige, ungekürzte deutsch - lateinische Ausgabe der Summa
theologica. — Übersetzt von Dominikanern und Benediktinern Deutschlands
und Österreichs. Herausgegeben vom katholischen Akademikerverband,
i. Band : Gottes Dasein und Wesen xxii-544 SS. 25. Band : Die
Menschwerdung Christi xxi-519 SS. Salzburg, Pustet. 1934.

Der Ausgabe zugrundegclegt ist der von P. G. Théry besorgte
lateinische Text der französischen Thomasübersetzung. Er wurde jedoch nocli-
mal mit der Editio Piana (1570) und Leonina (1882 ff.) verglichen. Der
Übersetzung sind fortlaufende Anmerkungen beigegeben. Sie wollen, laut
Vorwort, ein erstes Verstehen des Textes ermöglichen. Am Schlüsse eines

jeden Bandes folgt ein Kommentar, der die thomistische Lehre in ihrem
inneren Zusammenhang darstellen soll. Trotz Anmerkungen und Kommentar

wird das Verständnis der thomistischen Theologie dennoch für den
nicht scholastisch geschulten Leser eine nicht leichte Aufgabe sein. Mit
Recht heißt es daher auch im Vorwort: «Thomas will nicht nur gelesen,
er will studiert sein. Und nicht zum Lesen, sondern zum Studium ist auch
die Deutsche Thomasausgabe eingerichtet ».

Zwei Bände liegen vor ; der erste : Gottes Dasein und Wesen (Sum.
theol. I 1-13), und der gleich nach diesem ersten Bande erschienene
fünfundzwanzigste Band : Die Menschwerdung Christi (Sum. theol. III 1-15).
Die in beiden Bänden gegebene Übersetzung in Bd. 1 von P. H. Christmann,

in Bd. 25 von P. L. Soukup) liest sich gut und ist getreu. Die im
fünfundzwanzigsten Bande enthaltene Übersetzung ist zwar zuweilen
etwas frei, aber sprachlich schön. Auch die in beiden Bänden enthaltenen
Anmerkungen und Kommentare (in Bd. 1 von P. Christmann u. P. A. Siemer.
in Bd. 25 von P. Soukup) sind zweckentsprechend. Die äußere Ausstattung
ist geschmackvoll. Der große Erfolg, den die Deutsche Thomasausgabe
gleich von Anfang an gehabt hat, wird nicht bloß jeden Thomistcn, sondern
auch jeden, dem die theologische Bildung des deutschen Volkes am Herzen
liegt, aufrichtig freuen.

Über den ersten Band mögen hier zwei Bemerkungen Platz finden.
— In den Erläuterungen ist mit großem Fleiß und großer Sorgfalt viel
naturwissenschaftlicher und neuphilosophischer Stoff verarbeitet worden,
um dem der Scholastik und dem Thomismus fern Stehenden möglichst
entgegenzukommen und zu zeigen, wie Scholastik und Thomismus mit
der neueren Wissenschaft mannigfach zusammenstimmen. Das ist ja recht
und wird auch seine gute Wirkung haben. Zu weit geht es jedoch, wenn
der Erklärer schreibt, seines Erachtens stehe Kant « in seinen Grundgedanken
dem aristotelisch-thomistischen System viel näher, als manche meinen »



Literarische Besprechungen

(S. 419, Anmerk. 216). In ähnlichem Sinne heißt es S. 418, Anmcrk. 213,
wo von der Unerkennbarkeit und Unerforschlichkeit Gottes die Rede
ist : « Wie weit sich hier thomistische negative Theologie mit Kant'schen
Anschauungen berührt, können wir nur andeuten ». Man möge nun nicht
meinen, daß der Erklärer einer rein negativen Gotteserkenntnis das Wort
rede. S. 521 f. heißt es ausdrücklich: «Wir vermögen nicht nur zu

bestimmen, was Gott nicht ist, unsere Begriffe von Gott haben nicht nur
einen rein negativen Sinn, sondern enthalten eine Aussage über Wirklichkeiten,

die in Gott positiv sich finden » — und dies zwar auf Grund der
Analogie. Die thomistische Lehre über die Analogie ist S. 373, Anmerk. 98,
treffend dargestellt : « Die Analogie, die zwischen Gott und den Geschöpfen
besteht (in bezug auf die Aussagen, die beiden gemeinsam sind), ist in
ihrem Wesen eine solche der strengen Verhältnisgleichheit (analogia propor-
tionalitatis), aber sie schließt virtuell, d. h. ihrer Kraft nach, eine solche
der Zuteilung ein ». Dazu wird eine sehr bemerkenswerte Stelle angeführt
aus Kant (Prolegomena, § 58, Ak.-Ausg. IV, S. 357) : « Eine solche Erkenntnis

ist die nach dey A nalogie, welche nicht etwa, wie man das Wort gemeiniglich

nimmt, eine unvollkommene Ähnlichkeit zweier Dinge, sondern eine
vollkommene Ähnlichkeit zweier Verhältnisse zwischen ganz unähnlichen
Dingen bedeutet. Vermittelst dieser Analogie bleibt doch ein für uns
hinlänglich bestimmter Begriff von dem höchsten Wesen übrig, ob wir gleich
alles weggelassen haben, was ihn schlechthin und an sich selbst bestimmen
könnte ; denn wir bestimmen ihn doch respektiv auf die Welt und mithin
auf uns, und mehr ist uns auch nicht nötig ». In der Anmerkung zu diesem
Text sagt Kant weiter : « Vermittelst einer solchen Analogie kann ich daher
einen Verhältnisbegriff von Dingen, die mir absolut unbekannt sind, geben.
Z. B. wie sich verhält die Beförderung des Glückes der Kinder a zu
der Liebe der Eltern b, so die Wohlfahrt des menschlichen Geschlechts
— c zu dem Unbekannten in Gott — x, welches wir Liebe nennen ; nicht
als wenn es die mindeste Ähnlichkeit mit irgendeiner menschlichen Neigung
hätte, sondern weil wir das Verhältnis desselben zur Welt demjenigen
ähnlich setzen können, was Dinge der Welt untereinander haben. Der
Verhältnisbegriff aber ist hier eine bloße Kategorie, nämlich der Begriff
der Ursache, der nichts mit Sinnlichkeit zu tun hat ». Dazu bemerkt dann
der Erklärer: «Die Entsprechung dieser Lehre zu der des hl. Thomas
springt zu stark in die Augen, als daß sie übersehen werden könnte ».

Ja, gewiß, die angeführte Stelle aus Kant ist wohl sehr beachtenswert.
Allein man möge auch nicht die Bemerkung übersehen, mit der Kant seine

Ausführung abschließt : « Der Yerhältnisbegriff aber ist hier eine bloße

Kategorie, nämlich der Begriff der Ursache, der nichts mit Sinnlichkeit zu
tun hat ». Er ist daher, wie alle Kategorien, ohne gegenständlichen Wert.
Damit fällt die Darlegung Kants über die Analogie, wie überhaupt sein

ganzes System, ins Leere.
Anmerk. 150, S. 396, wird der Satz : alles Seiende ist erkennbar, zu

den letzten Gegebenheiten gerechnet, die sich nicht streng beweisen
lassen : « Da es sich hier um letzte Gegebenheiten handelt, läßt sich weder
das eine noch das andere streng .beweisen', Es sind Ur-Konzeptionen, in



Literarische Besprechungen 97

denen sich die Genialität und Eigenart des einzelnen Denkers ausspricht ».

Allein für diesen Satz läßt sich wohl ein Grund angeben, aus dem er
bewiesen wird, nämlich die Natur des Verstandes, dessen Gegenstand das
Seiende als solches ist. Damit ist für das Yerstandeserkennen eine unendliche

Spannweite gegeben, die alles Seiende umfaßt. Zugestanden aber,
der Satz sei eine solche letzte Gegebenheit, die überhaupt gar nicht mehr
zu beweisen ist, dann kann erst recht seine Annahme nicht von « der
Genialität und Eigenart des einzelnen Denkers » abhängen ; er muß jedem
unmittelbar einleuchten.

Diese Bemerkungen sollen aber keineswegs den Wert, der dem Bande
beigegebenen Erläuterungen schmälern. Auch die eben gemachten
Ausstellungen zeigen, wie der Erklärer sich nicht mit Allgemeinheiten begnügt,
sondern bestrebt ist, genau auf alle Schwierigkeiten einzugehen und eine
Darlegung zu geben, die den Leser allseits befriedigt.

Rom (S. Anselmo.) P. Jos. Gredt O. S. B.

Philosophie.

H. Meyer : Die Wissenschaftslehre des hl. Thomas von Aquin. Fulda,
Aktiendruckerei. 1934. 170 SS.

Nachdem der Verf. früher die Philosophie rein geschichtlich behandelt
hat, wendet er sich mit dieser Schrift einer mehr systematischen Behandlung

zu. Laut Vorwort ist vorliegende Schrift aus einem umfangreichen
Werke über die gesamte philosophische Weltanschauung des Aquinaten
herausgewachsen. Der erste Band dieses Werkes soll in Bälde erscheinen.

— Die Wissenschaftslehre des Aquinaten kommt in drei Hauptteilen zur
Darstellung. Der erste Teil bestimmt den Gegenstand der Wissenschaft,
der zweite behandelt die Wissenschaftsprinzipien, der dritte legt die
Einteilung der Wissenschaft vor. Die Wissenschaft zerfällt nach Aristoteles
und Thomas erstlich in eine theoretische (spekulative) und eine praktische.
Die theoretische Wissenschaft ist die Naturwissenschaft, die Mathematik
und die Wissenschaft vom Göttlichen : die Metaphysik und die Theologie.
Unter die praktische Wissenschaft fällt die Moral und die Kunst. In dieser

Ordnung werden dann auch die Wissenschaften behandelt. Nur kommt
nach den praktischen Wissenschaften die Stellung der Logik eigens zur
Sprache, weil die Logik vielfach für eine praktische Wissenschaft gehalten
wird. Mit Recht lehnt der Verfasser diese Meinung ab.

Über die Wissenschaftsprinzipien handelnd, bemerkt Meyer (S. 35),
daß nach Aristoteles die Definitionen die besonderen Prinzipien der einzelnen
Wissenschaften seien. Trotzdem führe er dennoch die Definitionen auch
als allgemeine Prinzipien an. Diese Unausgeglichenheit der aristotelischen
Wissenschaftslehre habe auch Thomas nicht beseitigt. Wenn man aber
bedenkt, daß es eine Wissenschaft gibt über das Seiende als solches, die
Metaphysik, deren Prinzipien eben dadurch auch allgemeine Wissenschaftsprinzipien

sind, so wie die Metaphysik Voraussetzung für die übrigen
Wissenschaften ist, dann verschwindet diese Schwierigkeit.

Divus Thovias.



g8 Literarische Besprechungen

S. 58-64 vergleicht der Verf. die aristotelisch-thomistische
Naturauffassung mit der neueren mechanisch-mathematisch gerichteten
Naturwissenschaft. Nachdem er die Fortschritte der neueren Naturwissenschaft
gewürdigt hat, betont er aber auch deren Mängel : den Verzicht auf dir
Einsicht in die causa vera et metaphysica und die Ausschaltung des
Qualitativen. « Die Überzeugung erhält immer stärkeren Ausdruck, daß die

Geisteshaltung der mathematischen Naturwissenschaft nicht die
Betrachtungsweise der Natur ist, daß sie ihre Grenzen hat und an das Wesen

mannigfaltiger Naturerscheinungen nicht heranreicht, und man erhebt
die Forderung, einer so gerichteten Wissenschaft eine Naturphilosophie an
die Seite zu stellen, die gegenüber der atomistischen Zersetzung in eine
Vielheit von Faktoren dem Naturgeschehen und den Naturdingen in ihrer
Ganzheit, ihrem Sein als Kosmos gerecht wird. So ist das prinzipiell
Berechtigte der aristotelisch-thomistischen Naturbetrachtung wieder zu
Ehren gekommen und hat in der Struktur-, Ganzheits- und Wesensforschung
der Gegenwart, besonders auf organischem Gebiete wenigstens eine
Teilverwirklichung erfahren» (S. 61 f.). «Die Unterscheidung einer doppelten
Naturbetrachtung » heißt es dann weiter (S. 62 f.), « einer
naturphilosophischen, welche die eigentlichen Wesensgründe der Naturprozesse
erforscht, und einer physischen, welche auf die Herausstellung der nächsten
Ursachen bedacht ist, die man Thomas hat zusprechen wollen, ist dem

Aquinaten fremd ; er ist in seiner Naturbetrachtung hauptsächlich auf die
Herausstellung der wahren Wesensprinzipien bedacht, auch dort, wo er
in Resignation sich mit den Akzidentien begnügt ». Das ist in sofern wahr
als Thomas die induktiv vorgehende Erfahrungswissenschaft über die
Natur von der deduktiven Naturphilosophie nicht trennt. Diese
Erfahrungswissenschaft war auch bei den Alten wenig entwickelt. Bei Wertung der
mittelalterlichen Naturerkenntnis wäre hervorzuheben gewesen, daß deren
Mängel auf seifen der Erfahrungswissenschaft liegen. Dies konnte aber
die mittelalterliche Naturphilosophie nicht wesentlich beeinträchtigen, da
schon die gewöhnliche Naturbeobachtung eine genügende Grundlage
abgibt für die philosophische Betrachtung der Natur. Auch Thomas anerkennt
die strenge Gesetzlichkeit des Naturwirkens insofern es sich aus dem Wesen
der Körper an und für sich ergibt. Freilich ist die Gesetzlichkeit keine
unbedingte, da das Wunder möglich ist. Außerdem ist das Naturwirken
nicht von vorneherein allseits fest bestimmt, sofern es aus der Ordnung
der Körper zueinander und aus dem Einwirken höherer Ursachen sich

ergibt, durch die die Körperkräfte in Tätigkeit versetzt werden.
Nicht ganz zutreffend ist es, daß von Aristoteles und Thomas die

Geistesseele in das Reich der Metaphysik verwiesen werde. Die Seele ist
Form des Körpers und zeigt sich als solche auch in ihrer geistigen Tätigkeit.
Im Zustande der Verbindung mit dem Ueibe ist auch der Verstand von der
Phantasie abhängig, nicht zwar subjektiv, wohl aber objektiv. Unser
ganzes Denken muß fortwährend durch die Sinnestätigkeit gestützt sein ;

die Sinnestätigkeit ist aber eine organische, körperliche Tätigkeit. Nur
die vom Körper abgetrennte Seele wird ins Reich der Metaphysik verwiesen.

Über die Mathematik handelnd, sagt der Verf. S. 87, daß nach



Literarische Besprechungen 99

Aristoteles und Thomas die mathematische Abstraktion « Gebilde erzeugt,
die sich immer mehr den entia rationis annähern und schließlich, zwar
nicht nach Aristoteles-Thomas, aber nach den der Wirklichkeit abgewandten
Theorien der modernen Mathematik (vgl. die nicht-euklid. Geometrie) mit
ihnen zusammenfallen ». In meinen Elementa habe ich n. 232 darauf
hingewiesen.

Die einheitliche Entwicklung der aristotelischen Metaphysik verteidigt
Meyer gegen W. W. Jäger : « Es ist nicht so, daß Aristoteles von dem
platonischen Metaphysikbegriff seiner Jugend zu dem mehr kritischen
Standpunkt der Ontologie als der Lehre von der Substanz abgerückt ist.
Die Lehre von Gott als dem unbeweglichen Beweger ist nicht bloß
platonisch-religiösen Motiven entsprungen, sondern Schlußglied seiner Bewegungslehre

in der Physik » (S. 104, Anmerkung). Meyer meint jedoch S. 105 :

« Bedenklich wird im Rahmen des Ganzen die Bestimmung der Metaphysik
als der Wissenschaft vom Seienden als solchen einerseits und die
Aufführung der Metaphysik als einer theoretischen Wissenschaft neben der
Physik und Mathematik anderseits. Aristoteles hat diesen Widerspruch
selbst gefühlt und nur mit Mühe ausgleichen können ». Und schon vorher
S. 103 hieß es, weil Aristoteles der Metaphysik Gott als Gegenstand zuweist,
sei nun « die Metaphysik nicht mehr eine Wissenschaft, die das Seiende
als solches im Gegensatz zu den einzelnen Seinsarten behandelt, sondern
eine Wissenschaft, die wie die Physik und Mathematik auf eine bestimmte
Seinsart, wenn auch auf die höchste und vollendetste, gerichtet ist. Sie

ist damit der Physik und der Mathematik nicht mehr, wie sie es als
allgemeine Seinswissenschaft war, übergeordnet, sondern nebengeordnet ».

Später, S. 116 f., heißt es: «Es braucht nicht geleugnet zu werden, daß
sich bei Aristoteles und Thomas Ontologie und Theologie bis zu einem
gewissen Grade innerlich zu einem Ganzen zusammenschließen. Aber
man darf nicht übersehen, daß im äristotelisch-altscholastischen
Metaphysikbegriff Schwierigkeiten lagen, die über ihn hinaustrieben. Es sei

an das Wort Alberts des Großen angeknüpft, zu dem sich auch Thomas
bekennt, die Einzelwissenschaften hätten im Unterschied zur Metaphysik
die Aufgabe, die Dinge in propria natura zu behandeln. Besitzt Gott etwa
keine propria natura Mag eine Wissenschaft vom Seienden als Seienden
auf die Realität des unendlichen, absoluten, aus sich Seienden stoßen, eine
weiterführende oder gar abschließende natürliche Gotteslehre vermag sie

nicht zu entwickeln. Das kann nur eine besondere Wissenschaft vom
Göttlichen ». Zu diesen Ausführungen ist folgendes zu sagen : Eine besondere
Wissenschaft vom Göttlichen kann es in der rein natürlichen Ordnung
nicht geben. Die besondere Wissenschaft vom Göttlichen ist die Glaubenstheologie.

Sie behandelt das Göttliche als solches unter dem Gesichtspunkte

des Göttlichen. In der rein natürlichen Ordnung kann es nur eine
Wissenschaft über Gott geben unter dem Gesichtspunkte des Seienden.
Diese Wissenschaft ist die Metaphysik, deren Gegenstand das Seiende als
solches ist : das von jeder Körperlichkeit abgezogene Seiende sowohl, was
von der Körperlichkeit absieht, ohne sie positiv auszuschließen (ens imma-
teriale praecisive) als auch was die Körperlichkeit positiv ausschließt (ens



100 Literarische Besprechungen

immateriale positive), das rein Geistige. So schließen sich bei Aristoteles
und Thomas Ontologie und Theologie zu einem Ganzen innerlich zusammen,
nicht nur bis zu einem gewissen Grade, sondern schlechthin. Die
Metaphysik behandelt das Seiende : das wirklich Seiende und möglich Seiende,
die Wirklichkeit und die Möglichkeit, und so behandelt sie auch die reine
Wirklichkeit : Gott.

Trefflich sind die Ausführungen des Verf. über die Logik. « Ihrem
Formalobjekt nach ist die Logik Relationslogik nicht Gegenstandslogik im
Sinn der Phänomenologie und des augustinisierenden Thomismus gewisser
Neuscholastiker ». (S. 153) Der eigentümliche Gegenstand der Logik ist die
gedankliche Ordnung der gegenständlichen Begriffe zueinander.

Zusammenfassend stellt der Verf. fest, daß für Aristoteles und Thomas
Philosophie Wesenswissenschaft ist. « Da der Wissensbegriff vom
Seinsbegriff abhängt, ist das platonisch-aristotelisch orientierte Mittelalter auf
die Erkenntnis der Wesenheiten eingestellt, die es in aufsteigender Linie
durch immer stärker zu handhabende Abstraktion zu erfassen gilt. Die
Wissenschaften, die in einheitlichen logischen und metaphysischen
Voraussetzungen gründen, stellen ein ineinandergreifendes System, einen
hierarchischen Aufbau dar, wobei den krönenden Abschluß an Stelle der
Weltweisheit die christliche Gottesweisheit bildet » (S. 167).

In meiner Besprechung sehe ich ab von S. 15-19. Dem dort
ausgesprochenen Urteil über die Lehre des hl. Thomas vom körperlichen
Einzelding kann ich nicht zustimmen. Es ist aber nicht notwendig, darauf
weiter einzugehen, da der Verfasser keine Folgen daraus zieht, die für die
Wissenschaftslehre von Bedeutung wären. Das dort Gesagte kann somit
den Wert dieser Wissenschaftslehre nicht schmälern.

Rom (S. Anselmo.) P. Jos. Grcdt S. B.

J. Stelzenberger : Die Beziehungen der frühchristlichen Sittenlehre zur
Ethik der Stoa. München, M. Hueber. 1933.

Die Ähnlichkeiten mancher christlichen Lehren mit stoischen
Anschauungen ist schon früh beachtet und in verschiedenster Weise erklärt
worden. Man hat sowohl in den späteren Stoikern Christen gesehen, oder
doch einen starken Einfluß des Christentums bei ihnen angenommen, als

auch den Stoizismus als eine Wurzel des Christentums bezeichnet, da alle
stoischen Hauptlehren in dasselbe übergegangen seien. Die Berührungspunkte

zwischen Stoa und Christentum treten besonders auffällig in der

Ethik hervor. Ihnen im Einzelnen nachzugehen und sie in sorgfältiger
Untersuchung aufzudecken, ist schon längst als dringende Aufgabe erkannt
worden (so von A. Dyroff in seiner « Ethik der alten Stoa »). Mit großer
Erwartung nahm ich deshalb das Werk von J. Stelzenberger zur Hand,
das sich dieser Aufgabe widmet. Es verdient auch von Seiten der
Philosophen lebhafte Beachtung, die es von Theologen schon hier und da
gefunden hat. Allerdings ist schon hier festzustellen, daß es nicht glücklich
war, das Thema in diesem weiten Umfang zu behandeln. Es-leidet darunter
die Sorgfalt und Exaktheit der Arbeitsweise, die für eine solche Arbeit



Literarische Besprechungen 101

notwendigste Voraussetzung bilden muß. Der bekannte Bonner
Kirchenhistoriker F. Dölger setzt sich in einem längeren Aufsatz, der demnächst
in seiner Zeitschrift « Antike und Christentum » erscheinen wird, mit
einzelnen Punkten des Stelzenberger'schen Buches auseinander. 1 Die Kritik,
die geübt wird, hat umsomehr Gewicht, als sie sich vorwiegend auf St.s

Ausführungen zu Tertullian und Origenes bezieht, zu deren besten Kennern
Dölger zu rechnen ist. Hier sollen nur wenige Bemerkungen zu einzelnen

Kapiteln des Stelzenberger'schen Werkes gegeben werden, ohne eine
Gesamtwürdigung zu erstreben.

Bevor St. in die Behandlung seines Themas : « Wie sind sich im Laufe
der ersten sechs christlichen Jahrhunderte die entstehende Theorie der
Sittlichkeit (des Christentums) und die Ethik der Stoa begegnet »? (S, 25)

eintritt, gibt er nicht nur ein eigentliches Einleitungskapitel (1-30), sondern
auch die beiden folgenden tragen mehr einleitenden Charakter. Bei ersterem
gilt das besonders von dem Abschnitt über die vorstoische griechische
Philosophie (31-36), in letzterem wird zunächst die Frage nach dem
Verhältnis von Christentum und griechischer Philosophie im allgemeinen gestellt.

Aus den Darlegungen über die vorstoische Philosophie greife ich zwei
Punkte heraus. Für St. beginnt die Reihe der << eigentlichen Denker » (32)
mit Thaies von Milet. Nun ist gewiß Thaies' Bedeutung für die Philosophie
nicht zu verkennen. Aber es sind uns keine Schriften von ihm überliefert,
unsere geringe Kenntnis seiner Lehre ist aus späteren Berichten geschöpft.
Lind Aristoteles gibt seinen Bericht in sehr vorsichtiger Form (vgl. Met. I
3. 984 a. 2 : Wa/,Y,ç iaevtc. Xsyrxai oimo; aTTOOT|VX(j0zi ireol TT|Ç npiiiTY,; aixt'aç.

Vgl. auch 983 b 22). St. aber bringt vor allem Thaies gegenüber seinem
jüngeren Zeitgenossen Anaximandros und dem dritten der Milesier, Anaxi-
menes, in eine falsche Stellung. Nach ihm haben schon vor Thaies « Homer

Anaximander, Anaximenes v. Milet über Volks- und Standesethik

und Kosmologie nicht unbedeutende Gedanken und Formen gegeben »

(32). Ein solches Urteil dürfte auch durch die in Anm. 6 angezogene
Literatur nicht zu stützen sein.

Dann scheint mir St. s Ansicht über die Bedeutung der Ethik des
Aristoteles nicht haltbar zu sein. Er schreibt von ihm : « In der Ethik
freilich hat er weniger Neues und selbständiges Lehrgut» (36). Ich will
nun hier nicht in eine längere Diskussion eintreten,* sondern verweise nur
auf das Urteil M. Wittmanns in seiner Darstellung der Ethik des
Aristoteles : « Je länger desto mehr ist dem Verfasser im Verlaufe seiner
Forschungen zum Bewußtsein gekommen, daß Aristoteles auch als Ethiker
ein ungewöhnliches Maß geistiger Schöpferkraft bekundet » (vu. Vgl. auch
23 ff.). Und in einer neueren Monographie zur Nikomachischen Ethik
schreibt H. Schilling (Das Ethos der Mesotes, S. 14) : « Als
philosophischwissenschaftliche Ethik ist die Aristotelische Ethik ein historisches Novum 2,

und insofern hat das Ethos der Mesotes trotz seiner historischen Hintergründe

als des Aristoteles eigenes G.ut 2 zu gelten ».

1 Herr Professor Dölger gewährte mir gütigst Einblick in das Ms. seiner
Abhandlung. 2 Vom Verf. gesperrt.



102 Literarische Besprechungen

Mißverständlich ist es auch, wenn St. den Neuplatonismus
philosophiegeschichtlich als Fortsetzung der Stoa ansieht (53). St. begründet diese
Auffassung nicht näher und erläutert sie auch nicht. Sie darf jedenfalls
nicht in dem Sinne gemeint sein, als ob etwa die Lehre eines Plotin als
direkte Fortbildung der Stoa zu betrachten sei. Die historische Stellung des

Neuplatonismus ist eine schwierige und oft behandelte Frage. Gewiß
wird neuestens auch die Abhängigkeit von Poseidonios stärker betont
(vgl. W. Theiler, Die Vorbereitung des Neuplatonismus. Berlin 1930),
auch mögen stoische Gedanken durch Philon eingewirkt haben. Aber
dann ist doch zu fragen nach den orientalischen Einflüssen auf Plotin,
nach seiner Stellung zu den Neupytagoreern, besonders auch zu Numenios.
All das braucht in einer mehr skizzenhaften Darstellung wie der Stelzen-
bergers nicht ausgeführt zu werden, aber auch sie muß die Hauptzüge
klar und dem Stand der Forschung entsprechend erkennnen lassen.

In den nun folgenden 12 Kapiteln widmet sich der Autor der eigentlichen

Aufgabe des Buches. Ich greife zu einer genaueren Betrachtung
zunächst das umfangreiche Kapitel über das Naturrecht (95-157) heraus,
da die Lehre vom Naturrecht nicht nur von besonderem Interesse ist in
der Diskussion neuerer Rechtsphilosophie, sondern auch ihre historische
Beurteilung starke Wandlungen erfahren hat.

Man hatte sich daran gewöhnt, in der Stoa den eigentlichen Ursprung
des Naturrechts zu sehen. « Das Naturrecht ist zuerst von der Stoa bewußt
definiert worden, wenn es auch als unausgesprochenes Gefühl schon dem
jVis gentium und der aequitas zugrunde lag».1 In einer neueren
Untersuchung (die von St. leider nicht verwertet ist), hat j. Sauter 2 gezeigt,
daß diese Auffassung über die Entstehung des Naturrechts zurückgeht
auf die höhere Bewertung der stoischen Naturrechts lehre vor der
platonischaristotelischen durch Pufendorf. Es entstand dann die bis in die Gegenwart
wiederholte Ansicht, daß alle späteren Naturrechtstheorien, vom christlichen

Altertum bis zum XVII. Jahrhundert, wesensmäßig von der Stoa
beeinflußt seien. Das trifft z. B. nach P Harth nicht nur für die
Naturrechtslehre des XVI./XVII. Jahrhunderts zu, sondern nach ihm faßt auch
Thomas von Aquino das Naturrecht im Sinne der Stoa auf (a. a. O. 282 f.).
Es ist ein Verdienst des Sauter'schen Buches, durch seine mit Herakleitos
beginnende historische Untersuchung die verschiedenen Formen der
Naturrechtslehren herausgestellt und auf ihre philosophischen Grundlagen zurückgeführt

zu haben. Stelzenberger sieht nun zwar, daß die Stoiker nicht die
ersten Philosophen sind, die naturrechtliche Gedanken entwickeln. Er
erinnert selbst an die Bemühungen eines Sokrates, Piaton und Aristoteles
(97, T03). Aber das sind für ihn doch wohl nur untergeordnete" Versuche
im Vergleich zur stoischen Lehre, wenn er der Stoa den Ruhm zuerkennt,
« erstmals eine Philosophie des Rechts und eine Naturrechtslehre ausgeprägt

zu haben» (roz). Bei der Darlegung dieser Naturrechtslehre müßte

1 P. Barth, Die Stoa2, S. 19;. Vgl. auch S. 282, wo es heißt, daß die Idee
des Naturrechts ganz von der Stoa abstamme.

2 J. Sauter, Die philosophischen Grundlagen des Naturrechts. Wien 1932.



Literarische Besprechungen 103

aber noch mehr als es St. tut, auf die Entwicklung innerhalb der Stoa
hingewiesen werden.

Diogenes berichtet uns, daß nach Chrvsipp Recht und Gesetz von
Natur und nicht durch menschliche Satzung bestehen (v. Arnim, Erg. 308).
Das Gesetz ist für Chrvsipp (Frg. 314) König über die göttlichen und menschlichen

Dinge. Es ist « Herrscher und Führer und demgemäß Richtschnur
für das Gerechte und Ungerechte und für die von Natur gesellschaftlichen
Lebewesen ». 1 Das für alle Menschen gemeinsame Recht (weil aus der
z.otvr, ï/ti(T!ç entspringend) beansprucht normative Geltung (Frg. 314).
Dieses « metaphysische » Naturrecht der alten Stoa unterliegt in der mittleren

starken Modifikationen, in erster Linie durch den Wandel des Physis-
begriffes bedingt. 2

Der Hauptgewährsmann für die stoische Naturrechtslehre ist Cicero
(St. 102). Er findet daher bei St, besondere Beachtung. Für Laktanz,
Ambrosius und Augustinus ist Cicero der einflußreichste Lehrmeister
gewesen. Es ist allerdings keine glückliche Wendung, wenn gesagt wird,
daß Augustinus « als Ausgangspunkt seiner Naturrechtslehre die Theorie
der Stoa » (139) nimmt. Denn gerade der Begriff des Naturgesetzes, der
hier von St. herangezogen wird, ist von dem der alten Stoa
wesensverschieden, sodaß man nicht nur von einer Modifizierung (139) sprechen
kann. Die der Seele eingeprägte lex naturalis erhält ihren Sinn von dem
ewigen Gesetz Gottes selbst her. St. sieht das wohl in etwa auch ; denn er
sagt dann S. 140 : « Ihm (sc. Augustin) ist Ausgangspunkt des Naturrechtes
das « ewige Gesetz » (lex aeterna) Gottes, der Weltplan des Allerhöchsten ».

Von der Stoa ist aber hier Augustin durch seine Lehre eines persönlichen
Gottes geschieden. Wenn Cicero sagt : Lex est ratio summa, insita natura,
quae jubet ea, quae facienda sunt, prohibetque contraria, so heißt es bei
Augustin : lex aeterna est ratio divina vel voluntas Dei, ordinem naturalem
conservari jubens, perturbari vetans. Ich würde hier nicht mit St. auf die
durch Augustin von Cicero übernommene Formulierung des ewigen Gesetzes
hinweisen (140), sondern auf Augustins neue metaphysische Grundlage
seiner lex aeterna-Lehre. Sie ist für die spätere Entwicklung der
Naturrechtstheorie von größter Bedeutung gewesen.

Ein schönes Beispiel für die Art der Übernahme stoischer Sätze in die
christliche Ethik bietet die Maxime vom naturgemäßen Leben (St. c. 4).
Dieser von der christlichen Auffassung stark abweichende Satz kehrt,
zwar auf anderer anthropologischer und dogmatischer Grundlage als in der
Stoa beruhend, bei zahlreichen kirchlichen Schriftstellern wieder. St. zeigt
das an Stellen griechischer und lateinischer Autoren (wobei er sich stark
auf F. Wagner [Geschichte des Sittlichkeitsbegriffs] stützt).

An zahlreichen Punkten der von St. beigebrachten Stellen frühchrist-

1 Stelzenbergers griech. Zitat ist ungenau und seine Übersetzung «

allerhöchster Führer der Wesen » (S. 103) unrichtig.
2 Die Berücksichtigung dieser Wandlung des Begriffs der Physis ist auch

wichtig bei der Interpretation der stoischen Maxime vom naturgemäßen Leben.
Vgl. St. 161.



104 Literarische Besprechungen

licher Autoren ist weniger ein direkter Einfluß der Stoa nachweisbar als
ein durch das Weiterleben ciceronianischer Gedanken vermittelter. Das
gilt vor allem für die lateinische Patristik (vgl. St. bes. c. 6 : Die Lehre von
der Pflicht und c. 14 : Christliche Paraphrasen stoischer Schriften). So bietet
St. manchen Beitrag zu dem von Zielinski meisterhaft behandelten Thema :

Cicero im Wandel der Jahrhunderte.
Die Eigenart des Stelzenberger'schen Buches bedingt manche Nachteile,

die nicht unerwähnt bleiben dürfen. Es gibt vorwiegend auf Grund
der Literatur eine Darstellung des Problems, die in diesem Umfang durchzuführen

außerordentliche Belesenheit erfordert. Daß da nicht immer das
Wesentliche von Unwichtigem geschieden, ja auch ganz übersehen wird,
ist leicht verständlich. Vor allem aber fehlt dem Buche vielfach jene
Vertrautheit mit den behandelten Autoren selbst, wie man sie erst in
jahrelanger Beschäftigung mit ihnen gewinnt, die aber zur Durchführung einer
solchen Aufgabe unerläßlich ist. Und sie kann auch nicht durch eine noch
so geschickte und faßliche Darstellung, die schon ein Rezensent in der
Zeitschr. f. neutest. Wissensch. (1933, S. 220 f.) anerkannt hat, ersetzt
werden. Auf diesen Mangel gründlicher Quellenkenntnis führe ich es auch
zurück, wenn an zahlreichen Stellen von St. schon auf' Grund sprachlicher

Ähnlichkeiten inhaltliche Abhängigkeit angenommen wird, wo doch
zu prüfen wäre, ob wirklich stoische Denkmotive bei dem in Frage
stehenden christlichen Schriftsteller Eingang gefunden haben. Dieser
Aufgabe kann wohl nur monographische Darstellung gerecht werden,
deren Notwendigkeit auch nach Stelzenbergers Buch noch besteht.

Bonn. J. Barion.

Dogmatik.

R. Bernard 0. P. : Le Mystère de Marie. Les Origines et les grands
Actes de la Maternité de grâce de la Sainte Vierge. Paris. 1933. 491 S.

Es ist nicht/ leicht zu bestimmen, ob dieses Buch spekulationsbetonte
Erbauung sei oder erbauungsbetonte Spekulation. Es stellt eine harmonische

Verbindung von beidem dar. Jedenfalls steht die Spekulation im
Dienste der Erbauung, ist dabei von beachtenswerter Tiefe, Kraft und
Solidität. Man kann es nur begrüßen, daß hier innige Frömmigkeit und
ursprüngliche Denkeranlage in ihrem Zusammenwirken uns ein erlesenes
Werk innerhalb der zahlenmäßig reichen, qualitativ leider dem nicht
entsprechenden marianischen Literatur schenken.

Den Gegenstand bildet die allgemeine Mutterschaft Mariens in der
Gnadenordnung. Flier behandelt P. Bernard deren Grundlagen und Hauptakte,

wie er sie nennt, als da sind : Verkündigung, Compassio, Aufnahme
in den Himmel, Himmelsherrlichkeit. In deren Rahmen wird das gesamte
Marienleben zum Gegenstand in Beziehung gebracht. Ein zweiter Band
wird angekündigt, der sich mit dem Wesen der allgemeinen
Gnadenmutterschaft Mariens beschäftigen würde. « Gnadenmutterschaft » soll
eine neue Prägung sein für die allgemeine Gnadenvermittlung, mit dem
Bestreben nach Vertiefung derselben, indem sie zurückgeführt wird auf



Literarische Besprechungen 105

die « Mutterschaft » Mariens in der Übernatur, die sich bezieht auf alle
«Glieder» Christi, ihres Sohnes. Daß Maria Mutter Christi und «Mutter»
seiner « Glieder » ist, sei eine und dieselbe Wahrheit. Nach dieser
Feststellung dienen die Abschnitte des ganzen Buches dem Aufweis der
übernatürlichen «Mutterschaft» der seligsten Jungfrau bei den einzelnen
Episoden ihres Daseins.

R. Bernard ist, das zeigt sich mancherorts in seinem Buch, ein Geist,
der Schwierigkeiten ernst nimmt, ohne sich um einer schönen Synthese
oder erbaulichen Anwendung willen einfach darüber hinwegzusetzen.
Darum wollen wir ihm unsere Fragen, Bedenken, Wünsche offen darlegen,
in der Erwartung, daß er auf vieles die richtige Antwort zu geben
imstande ist und in der Überzeugung, daß hier klare Antworten im Dienst
einer soliden Mariologie unbedingtes Erfordernis sind. Denn wir haben
den Eindruck, daß hier die Hinnahme von Behauptungen der theologischen
Grundlegung derselben, auch der dürftigsten, um ein Erhebliches
vorausgeeilt ist.

Zunächst : Ist es schon rein spekulativ gesichert, daß Maria durch
ihre natürliche leibliche Mutterschaft zu Christus eine sogenannte « Mutterschaft

» zu den sogenannten « Gliedern » Christi in der übernatürlichen
geistigen Ordnung erhält Wenn nicht rein spekulativ schon gesichert,
wie steht es mit der Schrift- und Traditionsgrundlage dafür, bezw. mit
der bis auf heute geleisteten Auswertung derselben Genügt das dort
Vorhandene, um daran eine Offenbarungswahrheit abzulesen Verf.
bemerkt z. B. (S. 20) inbezug auf die Bedeutung des Wortes Jesu an seine
Mutter und den Lieblingsjünger, Joh. 19, 25 ff. : « Weib, siehe da deinen
Sohn. Siehe da deine Mutter », die « ganze Tradition » habe dessen

Wichtigkeit unterstrichen. Wie ist das zu verstehen, wenn innerhalb der
patristischen Zeit einzig Origenes dem Wort solche Beachtung schenkt
— Der selige Grignion von Montfort wird, wie zu erwarten, ergiebig
herangezogen. Ein Argument von ihm, das zitiert wird (S. 29), lautet
also : « Si Jésus-Christ, le chef des hommes, est né en elle, les prédestinés,
qui sont les membres de ce chef, doivent aussi naître en elle par une suite
nécessaire. Une même mère ne met pas au monde la tête ou le chef sans
les membres, ni les membres sans la tête ; autrement, ce serait un monstre
de nature ; de même, dans l'ordre de la grâce, le chef et les membres
naissent d'une même mère ; et si un membre du corps mystique de Jésus-
Christ, c'est-à-dire un prédestiné, naissait d'une autre mère que Marie
qui a produit le chef, ce ne serait pas un prédestiné, ni un membre de

Jésus-Christ, mais un monstre dans l'ordre de la grâce ». Liegt hier nicht,
was Mariens Mutterschaft betrifft, ein kühner Sprung von einer Ordnung
in die andere vor Haupt des mystischen Leibes ist Christus in der
Gnadenordnung. Ist Maria « Mutter » Christi in der Gnadenordnung, « Mutter »

Christi als des Hauptes, reduplicative Das würde besagen, daß sie in
Ursachverhältnis stände zum Gnadenleben Christi, insbesondere zur sog.
gratia capitis, und das scheint die Umkehrung der Wahrheit zu sein, da
doch vielmehr sie ihre Gnade aus Christus hat, also auf der übernatürlichen

Ebene ausschließlich als « Tochter » Christi zu bezeichnen ist.



lob Literarische Besprechungen

Maria ist wohl wahre Mutter Christi, aber das heißt natürliche leibliche
.Mutter Christi, sie ist wahre Mutter des « Hauptes », wie sie wahre « Mutter
Cottes » i$t ; das bedeutet nicht, sie sei Mutter des Hauptes als Hauptes,
reduplicative, ebensowenig wie « Mutter Gottes » reduplicative gedacht
ist ; es hat den Sinn : sie ist Mutter dessen, der das « Haupt » ist, Mutter
dessen, der Gott ist. Gälte nun letzteres reduplicative, dann hätte der
Schluß Geltung : also ist Maria Mutter der Dreifaltigkeit. Genau so scheint
es um die Folgerung des seligen Grignion bestellt : zwingend wäre sie bloß,
wenn « Mutter des Hauptes » reduplicativen Sinn hätte ; dann läge es

nämlich als Folgerung nahe, sie sei auch « Mutter aller Glieder » ; so aber
wird sie hinfällig. Denn « Mutter der Glieder Christi » soll hier offenbar
heißen : Mutter der « Glieder » reduplicative, membrorum ut membrorum,
d. h. deren Mutter in der Gnadenordnung, nicht deren natürliche leibliche
Mutter, was doch jedem einzelnen dieser « Glieder » nur seine eigene
irdische Mutter ist Maria hat als natürliche leibliche Mutter den, der
das « Haupt » ist, zur Welt gebracht, aber weder zur gleichen Zeit noch
auf gleiche Weise noch zur gleichen Welt bringt sie die « Glieder dieses

Hauptes », sondern diese bringt sie im Lauf der Zeiten als « Mutter »

in der Gnadenordnung « zur Welt », « zur Welt der Übernatur ». Wir
merken, daß, wenn das eben Gesagte stimmt, der Schluß des seligen
Grignion eigentlich von hier aus umgekehrt werden müßte : nicht folgernd
vom « Haupt » auf die « Glieder », sondern von den « Gliedern » auf das
« Haupt ». Aber wir bewegen uns eben in Bildern, und darum wäre die
Argumentation ebensowenig stichhaltig ; denn « in metaphoricis locutionibus
non oportet attendi similitudinem quantum ad omnia : sic enirn non esset

similitude, sed rei Veritas» (HI q. 8 a. i ad 2) ; Thomas spricht ja dabei
auch gerade von Christus als dem « Haupt ». So können wir in den Worten
des seligen Grignion keine Beweisführung sehen, sondern bloß eine
Veranschaulichung und höchstens so etwas wie einen Konvenienzgrund ;

Yeranschaulichung hat aber nur Wert, wenn das zu Veranschaulichende
als Wahrheit erwiesen ist und Konvenienzgründe beweisen nicht ohne
weiteres die Inkonvenienz des Gegenteils, sie können dann nur als Bestätigung

einer positiven Grundlage aus Schrift und Überlieferung dienen.
Gerade die spekulative Leistung in diesem Werk lenkt uns umsomehr
auf die Frage nach der entsprechenden Grundlegung aus den Quellen der
Offenbarung. Daß z. B. ein Augustinus allein als Ausgangspunkt nicht
gelten könnte, dürfte in Anbetracht seiner oft allegorisierenden, konstruktiven

und freien Deutungen zugegeben werden. Die Anwendung etwa
von Aussagen des hl. Paulus über sich oder von Schrifttexten über den
Heiland auf die Muttergottes kann wohl auch keine größere 1 ragweite
beanspruchen als sie lvonvenienzgründen zukommt.

Fließen nicht zuweilen dem Verf. Formulierungen in die l eder, die
über seine im allgemeinen wohl abgewogenen Absichten hinausgehen
Z. B. die Forderung (S. 55) : « S'il est vrai que Marie conçoit spirituellement
tout le Christ, il faut qu'elle soit dans la liaison la plus intime et la plus
complète et avec la Divinité et avec l'Humanité qui sont dans le Christ.
Il faut qu'elle soit élevée, par la grâce et par la gloire, aux plus hautes



Literarische Besprechungen 107

communications de la vie divine et qu'elle soit à même, par l'effusion et
le trop plein de sa. grâce, de nous transmettre cette vie divine ». Warum
hätte dann Maria nicht mindestens seit ihrer Empfängnis des Heilandes
ständig die visio beata genossen Möglich ist es ja, denn bei der Menschheit
Jesu war es der Fall. Zeigt das nicht den beschränkten Wert rein
spekulativen Folgerungswillens für sich allein auf diesem Gebiet, wo es doch
letztlich auf die Verfügungen Gottes ankommt Umso dringlicher ersteht
immer wieder die Bedeutung des Nachweises aus den Offenbarungsquellen.
Wäre hier nicht vielleicht am ehesten die traditionelle patristische Parallele
Eva-Maria (und Adam-Christus) fruchtbar Durch Folgern allein kann
man z. B. mit Garriguet (La Vierge Marie, 8. Aufl., Paris 1933) mit dem
Prinzip potuit-decuit-ergo fecit auch zum Doppelschluß kommen : ab
instanti conceptionis (passivae) hatte Maria den vollen Gebrauch ihrer
geistigen Fähigkeiten ; post primum instans conceptionis hat sie also gleich
das Gelübde der Jungfräulichkeit abgelegt. Solche Willkür kann nun
freilich R. Bernard nicht vorgeworfen werden.

Eine m. E. nicht unwichtige Frage wäre eine logisch durchdachte
und den Offenbarungsquellen Rechnung tragende Darlegung des Verhältnisses

zwischen Maria und der Kirche. Redet man von einer übernatürlichen

Mutterschaft, einer Gnadenmutterschaft Mariens, gilt es dann nicht,
stets im Auge zu behalten, daß es auch eine übernatürliche Mutterschaft,
eine Gnadenmutterschaft der Kirche gibt, die ebenfalls allgemein ist und
in gewisser Beziehung auch auf Maria selbst sich erstreckt Die Kirche
ist der « Leib » Christi, und alle durch Christi Gnade Erlösten sind « Glieder »

dieses « Leibes », Maria inbegriffen ; die Tradition hat anzugeben gesucht,
welches « Glied » sie etwa wäre : Hals, Herz, Schoß (Letzteres wird vom
Verf., im Anschluß an den seligen Grignion, bevorzugt). Ob dabei
folgender Schluß, den der Verf. macht (S. 59), für Maria wie für Christus
schlechthin berechtigt ist : « Le Christ Jésus est la tête, d'où procède toute
la vie qui est dans les membres, mais une tête pensante et aimante, et
si vaste spirituellement qu'elle est présente à tout le corps, ou mieux, le
contient en elle tout entier. De même ici, Marie est bien, si l'on veut, le

mystique organe par lequel doit passer toute la vie qui s'écoule du chef
dans les membres, mais cet organe est lui-même animé d'une vie si
puissante qu'il enveloppe en quelque sorte à la fois la tête et les membres »

Der mystische Leib Christi ist eine übernatürliche Wirklichkeit. Hat es

einen guten Sinn, zu sagen, im Übernatürlichen fasse Maria das mystische
Haupt in sich (enveloppe) Es scheint wiederum auf das Eine
hinauszulaufen : will man schon Maria bildlich als den Schoß des mystischen
Leibes bezeichnen, so gilt inbezug auf das Haupt desselben zwar von ihr
der Satz : « Sie ist der Schoß des Hauptes », aber bloß in dem Sinn : sie
ist der Schoß dessen, der das Haupt ist, doch nicht dessen Schoß als des

Hauptes, reduplicative, insofern Schoß Mutterschaft und Mutterschaft
Wirkursächlichkeit bedeutet ; Wirkursache der gratia capitis für Christus
selbst, mithin Ursache des Hauptes reduplicative ist doch wohl Gott
allein Zwar sagt der Verf. wiederholt von Maria, sie sei « Instrumentalursache

» der Gnade für die « Glieder » Christi : ob er das auch auf die



io8 Literarische Besprechungen

gratia capitis als solche ausdehnen will Etwa so, daß Maria gleichsam
sein « Sakrament » für Christus selbst wäre zur Verleihung der gratia
capitis Aber dieses « Sakrament » wäre doch selbst von der gratia capitis
her über Christus erst geheiligt und taugliches Heiligungsmittel Vgl.
die richtige Bemerkung S. 57, Maria wäre genauer zu nennen « Mère en
la divine grâce » und ihre Bezeichnung als « causa ministerialis ». S. 415 f.
zitiert P. Bernard Bossuet über die geistliche Mutterschaft der Kirche,
um dann nur kurz hinzuzufügen, das Gesagte gelte in noch vollkommenerer
Weise von Maria, denn sie sei nicht eine bloße Gemeinschaft, sondern
die mächtigste physische Person nach Christus. Sie beherrsche die ganze
Gemeinschaft der Kirche, da sie enger verbunden sei mit Christus und
dadurch mit den drei göttlichen Personen, sie stehe an Würde höher und
sei für sich allein mit größerer Gnadenfülle ausgestattet als die ganze
Kirche zusammengenommen. Wäre es nicht logischer, sich daran zu
halten, daß die übernatürliche Wirklichkeit, die wir Kirche Christi und
mystischer Leib Christi nennen, alle durch Christi Gnade Erlösten umfaßt
als streitende, leidende und triumphierende Kirche und daß Maria dazu
gehört, also nicht schlechthin für sich allein mehr Gnade hat als die
Gesamtkirche Maria wäre die Mutter in der Kirche, aber nicht einfachhin
die Mutter der Kirche, die Mutter im corpus Christi mysticum, aber nicht
einfachhin die Mutter des corpus Christi mysticum, da jemand nicht sich
selbst sub unico respectu Mutter sein kann, auch im Übernatürlichen
nicht, soll die bildliche Ausdrucksweise nicht ganz von der Wirklichkeit
losgelöst und damit sinnentleert werden.

Es ist wiederholt im Buch die Rede von « einer Art Priestertum »

(sacerdoce) Mariens, es wird gesprochen von einer Weihe oder Heiligung
ihrer Person durch das « Sakrament » der Gegenwart Gottes in ihrem
Schoß (S. 53 f.). Man wünschte eine nähere Bestimmung und Begründung.
Gott ist schließlich allgegenwärtig und wirkt sich doch nicht überall
« weihend », « heiligend » aus. Der Schluß ist darum nicht zwingend, daß
dies für Maria kraft ihrer leiblichen Mutterschaft der Fall gewesen sei.
Es bleibt Konvenienzgrund. Die entscheidenden Gründe können nur aus
den Offenbarungsquellen stammen. Spricht die Tradition von « Sakrament

», so tut sie es nicht immer in unserem engeren Sinn, so z. B. wenn
Thomas III q. 20 a. 1 corp. sagt : « ut posset esse certior testis huius
sacramenti ».

In der Frage der Compassio Mariae wäre es sicher sehr zu begrüßen,
wenn die Tradition näher untersucht würde hinsichtlich der Überzeugung,
daß die seligste Jungfrau eine volle und unerschütterliche Einsicht in
Bedeutung und Wert des Erlösungsleidens Ghristi hatte. Alle Konvcnienz-
aufweise können das Fehlen einer solchen Untersuchung nicht ersetzen.
Man könnte etwa die Auffassung heranziehen, daß am Samstag der
Grabesruhe Christi Mariens Glaube allein unerschüttert geblieben sei, was
die Grundlage abgegeben haben soll für die Wahl des Samstags als
Muttergottestag.

Die sinnliche Wahrnehmung, die Maria von ihrer himmlischen
Verherrlichung aus möglich sei, scheint etwas willkürlich bestimmt, insofern



Literarische Besprechungen 109

es sich da um ein Zugleich handeln soll : « Elle peut parfaitement tourner
vers nous son regard et nous couver des yeux, tous et chacun » (S. 402) ;

die allgemeine Gnadenvermittlung erfordert das nicht, und sollte es sich
da um die Behauptung einer gleichzeitigen bewußten Perzeption und
Apperzeption handeln, so ist das schlechterdings undenkbar.

Von dem Text S. 421 sollte bemerkt werden, daß wir ihn bei Augustinus

nicht finden ; die Andeutung mit den Worten «je cite ici le Père de
Montfort » ist zu verschleiert. Bei Verweis auf den Sentenzenkommentar
des hl. Thomas sollte es nicht einfach heißen z. B. : 3. Sent., sondern etwa :

In 3. Sent. (vgl. S. 136 f., S. 145 usw.).
Es ist bei dieser Besprechung auf das eingegangen worden, was

problematischer erschien. Wir schulden es dem Autor, zum Schluß nochmals

darauf aufmerksam zu machen, daß in seinem Werk, dessen zweiten
Band wir mit Spannung erwarten, eine selten gründliche und tiefe
Behandlung einer wichtigen mariologischen Frage vorliegt, in einer Weise,
die Verstand und Herz gleichermaßen zu befriedigen sucht.

Der Stil ist sorgsam gefeilt, von klassischer Klarheit und Schönheit ;

Schwulst und Überschwang werden durchwegs gemieden. Dem Verlag
gebührt Anerkennung für die bei aller Einfachheit vornehme Ausstattung.

Schöneck. C. Zimara.

K. Garrigou-Lagrange 0. P. : La Providence et la Confiance en Dieu.
Fidélité et Abandon. Paris 1932. 408 S.

Der bekannte Verf. hat in seinem Werk « Dieu » und in den Artikeln
« providence », « prédestination », « prémotion » für das « Dictionnaire de

Théologie catholique » von Gott und der Vorsehung in spekulativer Sicht
geschrieben. Hier will er diese Wahrheiten in ihrem Verhältnis zum
geistlichen Leben darlegen. Er löst diese Aufgabe in fünf Hauptteilen : 1. Das
Dasein Gottes und der Vorsehung ; 2. Die Vollkommenheiten Gottes, die
seine Vorsehung voraussetzt ; 3. Die Vorsehung gemäß der Offenbarung ;

4. Die vertrauensvolle Hingabe an die Vorsehung ; 5. Die Vorsehung als
Einheit von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit.

Wie man schon aus genannten Teilen ersieht, ist das Buch überaus
reichhaltig, wird doch die ganze Gotteslehre als Grundlage der Vorsehung
geboten und in den praktischen Folgerungen für die Haltung des vorsehungsgläubigen

Menschen nichts Wesentliches außer acht gelassen. In dem
Abschnitt über die von der Vorsehung vorausgesetzten Eigenschaften
Gottes z. B. werden auf über 80 Seiten die göttliche Einfachheit und ihre
Widerspiegelung in den Werken Gottes, die Unendlichkeit Gottes, seine

Unermeßlichkeit, Ewigkeit, Unbegreiflichkeit, Weisheit, Liebe dargelegt.
Am Schluß eines jeden Kapitels steht hier eine praktische Anwendung..
Die Ausführungen zeichnen sich aus durch jene logische Schärfe und
Geschlossenheit, die besonderes Merkmal des Verf. sind. Daß er uns in
die Tiefe führt, gehört ebenfalls zu seiner Art. Aber er bleibt dabei licht
und schlicht, dieses Buch stellt keine höheren Anforderungen an die Bildung
des Lesers, es wird das Nötige erklärt, sodaß, wer Interesse und Auf-



no Literarische Besprechungen

merksamkeit mitbringt, dem Verf. folgen kann. Wer sagt « licht und
schlicht » meint aber keineswegs « banal » : das Erhabene wird hier nicht
verleugnet, es ist von Anfang bis Ende echte, hohe Theologie. Man wird
an das Wort von Pascal erinnert : « Quand on voit le style naturel, on est
tout étonné et ravi, car on s'attendait de voir un auteur, et on trouve un
homme... Ceux-là honorent bien la nature, qui lui apprennent qu'elle
peut parler de tout, et même de théologie » (Pensées, 29). Es ist. auch das
eine Frucht jener Gesinnung der Hingabe an Gott, die der Verf. so ans
Herz legt, von der er aber zugleich klar betont, daß sie nicht dem
bekundeten Willen Gottes (voluntas signi) gilt, sondern dem göttlichen
Belieben (voluntas beneplaciti). Dem kundgegebenen göttlichen Willen
entspricht der Gehorsam, die fidélité. Daher der Untertitel des Werkes :

Fidélité et abandon, die entsprechende Haltung, je nachdem es sich um
die voluntas signi oder beneplaciti handelt.

Der Verf. verfügt über eine bemerkenswerte Erfahrung in Sachen des

geistlichen Lebens. Das zeigt sich z. B. in dem Hinweis auf die Gefahren
einer bei eifrigem aszetischen Streben erworbenen Art allzupersönlichen
Urteilens und Handelns und auf die Wege Gottes, um davon zu heilen
(S. 270 ff.). Die Bilder und Vergleiche fehlen ihm nicht, um die Geheimnisse
der Vorsehung passend dem christlichen Gemüt nahezubringen. So heißt
es etwa : « Die Abfolge der Ereignisse enthält, wüßte man sie recht zu

besehen, gleichsam den Anschaungsunterricht Gottes, der gewissermaßen
die fortgesetzte Offenbarung oder das angewandte Evangelium ist, bis an
das Ende der Zeiten » (S. 256). Oder wenn er von den Unerklärlichkeiteu
der Führungen Gottes spricht : « Es ist ein großes Gesetz im geistlichen
Bereich, daß die überragende Dunkelheit der göttlichen Dinge uns in einem
gewissen Sinn mehr erleuchtet als die Evidenz der irdischen Dinge. In der
sinnenfälligen Ordnung haben wir ein Symbol dafür. So erstaunlich das
zunächst scheinen mag : wir sehen in der Dunkelheit der Nacht in viel
größere Fernen als in der Helle des Tages. Die Sonne muß sich verbergen,
sollen die Sterne sich zeigen und die unergründlichen Tiefen des Firmaments
uns sichtbar werden. Das Schauspiel, das wir in gewissen gestirnten Nächten
genießen können, ist zuweilen unvergleichlich schöner als das der
leuchtendsten Tage. Untertags vermag unser Sehvermögen sicher weithin zu

dringen über die Gegenden um uns und bis zur Sonne, deren Licht an die
acht Minuten braucht, um zu uns zu gelangen. Aber im Dunkel der Nacht
sehen wir mit einem Blick Tausende von Sternen, deren nächster
viereinhalb Jahre bedarf, um uns sein Licht zu senden. So ist es in der
geistlichen Ordnung : wie die Sonne die Sicht auf die Sterne verhindert, hindert
der Glanz gewisser menschlicher Dinge daran, die Strahlungen des Glaubens
zu sehen. Es ist deshalb angemessen, daß die Vorsehung von Zeit zu Zeit
in unserem Leben dieses Blendlicht der untergeordneten Dinge abstellt,
um uns den Blick auf Dinge zu ermöglichen, die viel höher sind und
wertvoller für unsere Seele und unser Heil » (S. 279). Oder wie versteht es der
Autor, das Rätselhafte der Einheit göttlicher Eigenschaften aus menschlichem

Gesichtswinkel zu deuten, da wir mit unsern beschränkten Begriffen
Gottes geistige Physiognomie etwas verhärten müssen, « wie bei dem Ver-



Literarische Besprechungen III
such, mit kleinen Mosaikwürfeln eine menschliche Physiognomie
wiederzugeben » (S. 322)

Druckfehler S. 365, 13. Zeile : statt «se trouve en... » ist wohl zu lesen

«se trouve entre... ». Wo weder «Balken» noch «Splitter» sind, verfällt
der Kritiker auf « Splitterchen » : wir stoßen uns etwas an der häufigen
Wiederholung des wenig besagenden « le beau livre », wie es, offenbar
aus freundlichem Wohlwollen, ungefähr von jeder zitierten Schrift immer
wieder heißt.

Der Ruf des Verf. wird zweifellos auch diesem Werk viele Leser
gewinnen, und es wird zum Gewinne der Leser gereichen.

Schöneck. C. Zimara.

J. R. Geiselmann : Die Abendmahlslehre an der Wende der christlichen
Spätantike zum Friihmittelalter. Isidor von Sevilla und das Sakrament
der Eucharistie. München, Max Hueber. 1033. xn-288 SS.

Dieses Werk ist dem Andenken Isidors von Sevilla gewidmet in
Erinnerung an das vierte Konzil von Toledo, das im Jahre 633 unter
seiner Leitung stattfand. Zweck ist eine Darstellung der Eucharistielehre
Isidors und ihres Einflusses auf die Auffassung des Frühmittelalters.
Voraussetzung zur Erreichung seiner Absicht ist dem Verf. die Entscheidung
der Echtheitsfragen des Briefes an Redemptus, den manche Gelehrte bis
auf unsere Tage Isidor zuweisen. Der erste Hauptteil des voiliegenden
Buches befaßt sich mit diesem Gegenstand. Es wird der Inhalt des

genannten Briefes geprüft in den Punkten, die auf Grund der
Lehrentwicklung Kriterien für oder gegen die Echtheit abgeben können : Azymen-
frage, Problem der sakramentalen Gegenwart, Konsekrationsform, seidenes

Korporale ; angefügt wird ein kurzer Hinweis auf die handschriftliche
Überlieferung des Briefes und seine Benützung in der Theologie. Das
Ergebnis lautet : Der Brief an Redemptus gehört zur Gattung der Schriften
De azymo et fermentato, die in der lateinischen Kirche im Azvmenstreit
mit der griechischen seit dem Schisma des Michael Kerullarios entstehen,
kann darum nicht vor Mitte des XI. Jahrhunderts geschrieben sein. Da
er sich inhaltlich abhängig zeigt von der Entwicklung, die die Eucharistielehre

durch die sukzessiven Beiträge eines Anselm von Canterbury, Anselm

von Laon, Wilhelm von Champeaux, Hugo von St. Viktor und anderer
nimmt, ist der früheste annehmbare Zeitpunkt seiner Abfassung das Ende
des XII. Jahrhunderts. Nach dieser an Hand eines ausgebreiteten
Quellenmaterials geführten Untersuchung dürfte nicht bloß die Unechtheit des
Briefes an Redemptus, sondern auch seine approximative Entstehungszeit
gewonnenes geschichtliches Resultat sein.

Der zweite Hauptteil stellt die Eucharistielehre Isidors aus seinen
gesicherten Schriften dar. Zuerst wird sein Sakramentsbegriff im
allgemeinen erläutert, dann seine Eucharistiebetrachtung im Lichte
desselben, sein Standpunkt über die sakramentale Vergegenwärtigung und die
Konsekrationsform, sein Konsekrationsbegriff mit den älteren Vergegen-
wärtigungsansichten verglichen, die Heilswirkung besprochen, die er der



1X2 Literarische Besprechungen

Eucharistie zuschreibt, der Einfluß der Eucharistielehre Isidors auf die
frühmittelalterlichen Anschauungen und seine Bedeutung in der
Lehrentwicklung auf diesem Gebiet fixiert, bis stellt sich heraus, daß man Isidor
hier nicht einfach als Kompilator aus Augustinus betrachten darf, daß
seine Theorien vielmehr wesentlich auch an der für ihn geltenden mozarabischen

Liturgie orientiert sind und insofern als persönlicher Beitrag zu
gelten haben. In der Frage der Konsekrationsform fördert er die Klärung
durch die Unterscheidung einer oratio quinta und sexta, wobei er die
Konsekration in die letztere verlegt.

Geiselmann bestätigt auch in diesem Werk seinen Ruf eines
zuverlässigen Erforschers und gründlichen Kenners der patristischen wie
mittelalterlichen Abendmahlslehre. Leider läßt die Komposition dieses Buches
zu wünschen übrig : man vermißt die Straffheit, die Wiederholungen häufen
sich. Die Zahl der nichtberichtigten Druckfehler ist beträchtlich größer
als die der berichtigten.

Schöneck. C. Zimara.

F. Diekamp. Katholische Dogmatik nach den Grundsätzen des heiligen
Thomas. I. Bd. Siebte Auflage. Münster i. W., Aschendorff, xu-359 SS.

Die vorzügliche Dogmatik Diekamps ist den Lesern des Divus Thomas
aus einer Rezension aus berufener Feder wohlbekannt. (Divus Thomas
1933, 4. H.). Diesem Urteil und der sehr verdienten Anerkennung brauchen
wir nichts hinzuzufügen, wenn wir die neue und gewiß nicht letzte Auflage
des Lehrbuches unseren Lesern ankündigen. Selbst dort, wo die Summa
als Textbuch verwendet wird, leistet Diekamps Dogmatik den Studierenden
gute Dienste, da der Verf. es meisterhaft versteht, aus dem Schatz der
positiven, vorzüglich der historischen Beweise das Beste in kurzer Form
vorzulegen. Das Mangelhafte oder weniger Ausführliche an der spekulativen
Begründung läßt sich aüs der Summa durch tieferes Erfassen leicht ersetzen.


	Literarische Besprechungen

