
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Das Prinzip der christlichen Ethik

Autor: Schaezler, Constantin von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762574

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Prinzip der christlichen Ethik.
Von Constantin von SCHAEZLER (f 1880).

Vorbemerkungen.
Im wissenschaftlichen Nachlasse Constantin von Schäzlers, dessen

Lebensweg und Lebenswerk wir im Divus Thomas 5 (1927 )4i3~448 skizziert

haben, findet sich ein größeres unveröffentlichtes Manuskript, das
nach unserem Krmessen bis auf heute seinen hohen innern Wert im
wesentlichen bewahrt hat. Es trägt den Titel : Versuch einer theologischen
Grundlegung der christlichen Ethik und ist im Frühjahr 1862 in Freiburg
i. Br. entstanden. Nachdem Sch. das Noviziat der Dominikaner zu Fluissen
(Holland), wo er etwa 9 Monate zugebracht, verlassen hatte, ging der Plan
der sog. ultramontanen Fraktion der theologischen Fakultät in Freiburg,
vertreten namentlich durch J. B. Alzog und A. Stolz, dahin, daß er an
Stelle J. B. Hirschers, der mit Rücksicht auf sein hohes Alter an den
Rücktritt dachte, die Professur für Moraltheologie übernehme. So arbeitete
er denn mit allem Eifer an seiner Habilitationsschrift, der er anfänglich
den Titel : Die Idee der Gottmenschlichkeit als Prinzip der christlichen Ethik
zu geben beabsichtigte. Inzwischen aber entschloß er sich, nur einen Teil
vorzulegen, was anfangs Juni geschah. Allem Anschein nach war es das
uns vorliegende Stück. Am 14. Juni berichtet er an seine Schwester :

« Alzog ging so weit, die von mir eingereichte Arbeit dem alten, 75 Jahre
alten Hirscher selbst vorlesen zu wollen. Derselbe liest sie aber jetzt doch
selbst mit der Brille. Das wenige übrigens, was Alzog ihm vorgelesen hatte,
soll dem alten Mann gefallen haben. Es wird meine Sache also bald
geregelt sein. » Inzwischen aber hatten bereits die Intriguen der « Liberalen »

eingesetzt, und es gelang ihnen auch, Hirscher, der Schäzler anfangs sehr
wohl geneigt gewesen war, umzustimmen. So mußte schließlich seine
Kandidatur fallen gelassen werden. Und darum ist auch unsere so viel
versprechende moraltheolo'gische Abhandlung leider ein Bruchstück
geblieben. Außer der Einleitung, die wir im folgenden wiedergeben und die
zum Schlüsse die drei Hauptteile des Werkes ankündigt, in denen der
ganze « Prozeß des Ethischen » entwickelt werden sollte, ist nur der erste
Teil mit der Überschrift : Das subjektive oder Material-Prinzip der Ethik :
Die Plastik des Sittlichen ausgeführt worden. Den zweiten Teil über « Die
Sittlichen Ideale » wollte Schäzler später eingehender behandeln. In
seinem 1870 erschienenen Werke : « Das Dogma von der Menschwerdung
Gottes, « im Geiste des hl. Thomas », wenigstens redet er (Vorrede, IV)
von einer « künftigen Arbeit », in welcher er « die übernatürlichen Vorzüge
der heiligen Menschheit Christi oder die Wirkungen, welche ihre persönliche
Vereinigung mit dem Sohne Gottes in ihr selber hervorgebracht hat, im
einzelnen darzulegen » beabsichtigt.



24 Das Prinzip der christlichen Ethik

Zum bessern Verständnis der Abhandlung, die wir hier in erster Linie
als historisches Dokument veröffentlichen, ohne uns mit allen Äußerungen
des Verfassers restlos einverstanden zu erklären — am gegebenen Orte
werden wir darauf zurückkommen —, seien uns noch zwei einleitende
Bemerkungen gestattet :

1. Im Protestantismus erzogen und an protestantischen Schulen und
Universitäten gebildet, hatte sich Sch. nach seinem Übertritt in die katholische

Kirche mit jenem Eifer, der ihm eigen war, mit Vorliebe den an
sich, wenigstens damals noch, gewiß beachtenswerten Leistungen der
zeitgenössischen protestantischen Theologie zugewandt, um dieselben mit den
Waffen der Scholastik zu bekämpfen. Daher z. B. in unserem vorliegenden
Aufsatz der Hinweis auf die sog. « theosophischen Bestrebungen der Neuzeit

». Ähnliches gilt bezüglich der neueren deutschen Philosophie. Trotz
dieser Zeitgebundenheit ist die Abhandlung auch heute noch aktuell.

2. Sie nimmt zeitlich eine Mittelstellung ein zwischen der
grundlegenden und geradezu klassischen « Lehre von der Wirksamkeit der
Sakramente ex opere operato » (i860) Schäzlers und den großen Werken,
die er in den Jahren 1865 und 1867 über das Verhältnis von «Natur und
Übernatur », bezw. über das « 1 togma von der Gnade », namentlich gegen
Kuhn in Tübingen veröffentlichte. Darum sind auch die zum Teil etwas

temperamentvollen Äußerungen über gewisse « Neuthomisten », wie sie uns
im 1. Hauptteil begegnen und die unmittelbar nach seinem Ordensaustritt
geschrieben waren, sicherlich im Sinne jener mehr abgeklärten Ausführungen

über das nämliche Thema (z. B. Wirksamkeit der Sakramente,
S. 504 ff.) zu verstehen, bezw. zu mildern. Am echten Thomismus Schäzlers
dürfen wir gewiß auch nicht im leisesten zweifeln. Dabei aber redet er
stets einer « streng traditionellen Fortschrittstheologie » das Wort und wahrt
sich die wissenschaftliche Unabhängigkeit gegenüber den einzelnen
theologischen Schulen. So z. B. sagt er unter dem Titel « Ehrenrettung des
Thomismus » (Neue Untersuchungen über das Dogma von der Gnade,
S. 138 ff.) : « Wir stehen im Dienste keiner Partei und sind an keine
bestimmte Schulmeinung gebunden. Unser Bestreben geht bloß dahin,
den von den großen Schulen der Vorzeit überkommenen Gnadenbegriff
seinem Vollgehalte nach fortzupflanzen. Ob auch in derselben Form
Das ist eine andere Frage. Da die Fassung eines Gedankens durch die
besonderen theologischen Bedürfnisse der Zeit, in welcher sie zuerst
auftritt und ihre Ausbildung gefunden hat, bedingt ist, so kann die unter
gewissen Zeitverhältnissen für geeignet gehaltene Lehrfassung bei
veränderten Bedürfnissen als unpassend erscheinen. »

Im übrigen hoffen wir, in nicht allzuferner Zeit eine schon länger
angekündigte größere Monographie Schäzlers vorlegen zu können, worin wir
namentlich seinem «Thomismus» größere Aufmerksamkeit schenken müssen.

P. Gallus M. Häfele O. P.

Der Titel der nachfolgenden Abhandlung könnte zu der Vermutung
Veranlassung geben, als solle hier die alte Untersuchung über ein



Das Prinzip der christlichen Ethik 25

sogenanntes « oberstes Moralprinzip » in dem bekannten Sinne wieder

aufgenommen werden, in welchem jene Frage ehedem in den meisten
Lehrbüchern der Moral, besonders während der Herrschaft der Kantisch-
Fichte'chen Philosophie, an der Tagesordnung war. Man verstand da

gewöhnlich unter dem obersten Moralprinzip die letzte Norm des

sittlichen Handelns oder auch wohl bisweilen den letzten Grund des

Sollens oder der sittlichen Verpflichtung. Kann und darf sich allerdings
die Wissenschaft einer derartigen Untersuchung nicht überheben, und
hat die Ethik gerade durch die Antwort, welche sie auf die Frage nach
der obersten Regel alles sittlichen Handelns zu geben weiß, ihren

objektiven Gehalt zu bewähren ; so ist doch mit einem, wie dies in den

meisten Kompendien geschah, bloß als oberste Sittlichkeitsnorm oder

auch wohl als letzter Verpflichtungsgrund an die Spitze eines
Lehrbuchs gestellten Grundsatz noch nicht viel gewonnen für eine

einheitlich-lebendige, echt organische Gestaltung der Ethik. Diese ist hier
höchstens ein lebloses System einzelner Vorschriften, bloße Pflichtenlehre,

indem sich aus einem als bloße Satzung oder oberste Gesetzesformel

gedachten Prinzip eben auch nichts anderes herausentwickeln
läßt als wiederum bloß eine Reihe dürrer Formeln und toter
Einzelsatzungen. Es braucht wohl hier nicht ausführlich erörtert zu werden,
daß bei einer solchen Behandlungsweise die christliche Sittenlehre, die

ja ihrem innersten Wesen nach die Wissenschaft von dem Lehen der

Gotteskinder ist, von Grund aus verdorben werden mußte.
Das Unwissenschaftliche jener Methode, bei welcher gerade die

eminent praktische Bedeutung der Moral verflüchtigt wird, hat treffend
Hirscher gezeichnet. « Wo nun », sagt er unter anderem, « das sittliche
Leben, d. h. das Leben der Gotteskinder nicht als ein Lebendiges,
sonach nicht als ein Organisches aufgefaßt ist, wie soll da Wissenschaft
sein Wenn daher z. B. erst die bekannten allgemeinen ethischen

Begriffe bestimmt, dann Reihen von Pflichten unter gewissen Rubriken

aufgeführt, und allenfalls in einer höchsten Gesetzesformel zusammengefaßt

werden, wie soll dieses Wissenschaft sein — Wie Diese

völlig unorganische Auffassung und Darstellung des höchsten

Organismus, d. h. des gottentsprossenen Lebens, sollte Wissenschaft
sein — Nur schon die allgemeinsten ethischen Begriffe, woher
stammen sie auf was ruht ihre objektive Realität Man wird
bei der üblichen, soeben angedeuteten Behandlung unserer Wissenschaft

die Antwort hierauf wohl schuldig bleiben » (Christi. Moral,
5. Aufl. I. Bd., 5).



Jh Das Prinzip der christlichen Ethik

In den angeführten Worten Hirschers ist es als die nicht zu
umgehende Aufgabe der Moral anerkannt, sich nach einem Prinzip
umzusehen, wie es gerade hier aufzuweisen versucht wird, ein Prinzip,
das nicht nur objektiv als oberste Norm des sittlichen Handelns sich
denken ließe, sondern auch in einem höheren Sinn objektiv-subjektiv
als der geheime Quellpunkt und die innerste Triebfeder sowohl
der sittlichen Entwicklung der Menschheit im Großen als auch jedes
einzelnen Menschenlebens. Nur mit Hilfe eines so echt organischen

Prinzips wird es begreiflich, « wie das Leben der Gotteskinder » (welche
Erkenntnis mit Recht Hirscher als die eigentliche Aufgabe einer
wissenschaftlichen Moral bezeichnet) « als ein Lebendiges, Organisches, aus
seiner betreffenden Lebenskraft hervorbricht, in ein Mannigfaltiges
auseinandergeht, seine Einheit und sich wechselseitig durchdringende
Zusammengehörigkeit aber in all dieser Mannigfaltigkeit bewahrt und
darstellt ». Ist es demnach die Aufgabe eines Systems der Ethik, die
einzelnen Betätigungen sittlichen Lebens und Strebens in ihrer Einheit
zu erkennen und zur Darstellung zu bringen, was immerhin nur da

gelingen kann, wo jene so mannigfaltigen Einzelströmungen auf einen

einheitlichen Quellpunkt zurückgeführt werden, so hat die einer
systematischen Darstellung notwendig voranzuschickende Grundlegung der

Ethik, wozu allein die gegenwärtige Untersuchung einen Beitrag liefern

will, eben jenen gemeinsamen Quellpunkt und mit ihm ein lebendiges,
echt organisches Prinzip der Ethik aufzuweisen.

Soll es mit einer organischen Konstruktion der Ethik aufrichtig
Ernst werden, so muß die Grundlage für das aufzuführende Gebäude
oder das Prinzip des zu konstruierenden Systems (in dem oben
erläuterten reicheren Sinne jenes Begriffs) innerhalb der Ethik selbst

gesucht werden, in dem eigenen, reichen Grunde der Idee des

Sittlichen ; sonst bliebe ja das aufgestellte Prinzip den einzelnen

Strömungen der ethischen Entwicklung gegenüber immerhin ein schlecht

Fremdartiges, aus welchem jene nimmermehr organisch sich entfalten
könnten. Dasjenige also, worauf es hier zunächst ankommt, ist eine

tiefere Fassung des Sittlichen. Es muß der Sittlichkeitsbegriff so tief
gegründet werden, daß wir in ihm selbst eine Antwort finden, auf
die erste Vorfrage, um die es sich hier zunächst bei einer Konstruktion
der Ethik handelt, auf das 80; got ttoö tt<o oder die Frage nach dem
sicheren Ausgangspunkt.

Ein Sittlichkeitsbegriff, der das Prinzip der Wissenschaft vom
Sittlichen in sich selbst trägt, ist notwendig etwas Höheres als ein



Das Prinzip der christlichen Ethik 27

schlechthin Subjektives. Es wird sich vielmehr jener Begriff des

Sittlichen, um ein probehaltiges Prinzip für die Sittenlehre darzubieten,,
als ein objektiv-subjektives zu bewähren haben. Das objektive Moment
des Sittlichen sichert den einzelnen, organisch aus letzteren selbst zu
entwickelnden, ethischen Begriffen die rechte objektive Realität, und
erhebt sich so die Ethik, eben kraft dieser ihrer Gründung, über die

unbeständigen Schwankungen rein subjektiver Ansichten und

Stimmungen. Es hat aber ein echt lebendiges Prinzip der Ethik, wie es

eben nur in dem Begriff des Sittlichen selbst gefunden werden kann,
außerdem noch den tieferen spekulativen Erklärungsgrund
aufzuweisen für die subjektive Spannkraft oder, wenn ich so sagen darf,
die Elastizität des Ethos, wie sich diese in den so vielgestaltigen
Formen kundgibt, durch welche die allmählich fortschreitende sittliche
Entwicklung der Menschheit hindurchgeht. Durch dieses wesentlich

subjektive Temperament, dessen richtiges Verständnis einen offenen
Sinn für das Geschichtliche voraussetzt, wird der im Begriff des Sittlichen
mit eingeschlossene objektive Faktor erst in Fluß gebracht und erhält
die rechte subjektive Tragweite, um bis zu allen konkreten
Einzelgestaltungen des sittlichen Lebens, als deren geheimste treibende

Kraft, hindurchzudringen. Und zwar ist es gerade die eminent ethische

Energie jenes mit dem Begriff des Sittlichen erworbenen Objektiven
selbst, aus welcher der Reichtum und die so große Mannigfaltigkeit der

subjektiven sittlichen Gestaltungen angeleitet und begriffen werden will.
Damit kennzeichnet sich denn auch von vorneherein der Standpunkt,

von welchem aus die Ethik theologisch zu begründen ist. Die

Betrachtung hat sich zu diesem Zwecke in jene höhere Region zu
erheben, wo das Subjektive und Objektive ineinander übergehen, das

Reale und Ideale zu einer höheren Einheit sich verschlingen. Dieser

Ideal-Realismus ist die dauernde Errungenschaft der neueren deutschen

Philosophie, der notwendige Ausgangspunkt für jede den Anforderungen
des wissenschaftlichen Zeitbewußtseins genügende Weltanschauung,
und ist, nach meiner innersten Überzeugung, gerade der hier geltend
gemachte Standpunkt, ganz dazu geeignet um das Auszeichnende der
altchristlichen Ethik, ihre spekulative Tiefe und theistische Reinheit

zugleich, auf eine dem modernen Geist verständliche Weise
wissenschaftlich zur Anerkennung zu bringen.

Es ist das unbestreitbare Verdienst Hirschers, für die Darstellung
der Moral einen Gesichtspunkt gewählt zu haben, von welchem aus

jener oben hervorgehobene objektiv-subjektive Doppelzug des Sitt-



28 Das Prinzip der christlichen Ethik

liehen zu der rechten Geltung gelangt, und gestaltet sich ihm daher
auch das System seiner Ethik aus einem echt organischen Prinzip,
in der oben erläuterten Bedeutung dieses Begriffes. Faßt nämlich
Hirscher die christliche Moral unter dem Gesichtspunkte einer Lehre

von dem Werden und der Herrschaft des göttlichen Reiches in der Menschheit,

so wird hiermit von selbst als der innerste Lebenskern aller
ethischen Tätigkeit oder als das Prinzip der Ethik in dem oben

festgestellten, dynamisch-lebendigen Sinne ein höheres, welterneuerndes
und weltverklärendes Ferment anerkannt, eine göttliche Strömung, die,
wie der Sauerteig das Mehl, die Menschheit zu durchsäuern hat.

Die erste Betätigung jenes göttlichen Grundes, des gesamten
sittlichen Lebens und Strebens der Menschheit war der belebende

Schöpferodem, den Gott dem ersten Menschen einblies (Genes. 2, 7).
In der ihm gewordenen ethischen Befähigung, in der Gabe der
Intelligenz und Freiheit, seinem Liebesvermögen und Liebesbedürfnis

(Genes. 2, 17-24 ; .Eccl. 17, 1-11) gibt sich das durch Gott, den Herrn,
dem Menschen aufgedrückte göttliche Ebenbild zu erkennen (Genes. 1,

26-27). Denn gerade durch jene sittliche Ausstattung des Menschen

war nun diejenige Tätigkeit, in deren reinster, aktuellster Entfaltung
das Geheimnis des innergöttlichen Lebens verborgen liegt, ein Geistesund

Liebeswirken, auch ein Erbteil des Menschen geworden, freilich

nur der nämlichen Gattung nach und in einem unendlich verschiedenen,

geringeren Grade der Vollkommenheit. So ist denn der Mensch schon

kraft seiner Naturanlage ein Glied des großen Geisterreiches, das in
dem Geistesleben des dreieinigen Gottes selbst seine höchste Spitze hat.

Aber es ist jenes Geisterreich, in welches der Mensch eben schon

kraft seiner Naturbeschaffenheit eintritt, noch nicht das Himmelreich,
dessen Herannahen die evangelische Predigt zu verkünden hat (Matth.
4, 17? Marc 1, 15), das Reich, um dessen Kommen wir täglich flehen

(Matth. 4, 10), das Reich des Sohnes seiner Liebe (Gal. 1, 13). Im
Vergleich zu diesem letzteren, höheren Reiche ist die ganze Herrlichkeit jenes

ersteren, dessen Bürger schon der Mensch von Natur aus ist, gleichsam nur
« gesagt von einem Teile seiner Wege » und « kaum ein Tröpflein seiner

Rede» (Job 26, 14). Denn hatte Gott den Menschen, wie die Schrift
sagt, überhaupt «recht gemacht» (Eccl. 7, 30), so wird der «nach
Gott geschaffene Mensch », welcher in den Sündern als der « neue
Mensch » durch die Rechtfertigung wiederum aufleben oder von ihnen

angezogen werden soll, näher in der Schrift bezeichnet als einer in
«Gerechtigkeit und wahrer Heiligkeit» (Ephes. 4, 23, 24). Zwar auch



Das Prinzip der christlichen Ethik 29

schon in dem ersten Menschen (wie dies eine tiefere Theologie
ausdrücklich anerkennt) durch eine subjektive Tätigkeit vermittelt und
so als echt organisches Gewächs aus der innersten Tiefe der

Subjektivität hervorsprossend, ist doch jene « Gerechtigkeit und wahre

Heiligkeit », nach dem klar ausgesprochenen kirchlichen Bewußtsein,
als etwas durch Gottes freie Liebe menschlicher Natur hinzugefügtes
oder Übernatürliches festzuhalten, das nicht zu dem wesentlichen
Konstitutiven menschlicher Natur oder dem eines Geisteswesens

überhaupt gerechnet werden darf. Dies geht schon aus der in der Heiligen
Schrift gegebenen Beschreibung des Endziels hervor, in welchem das

in der Menschheit, in Heiligkeit und Gerechtigkeit, zu verwirklichende
Gottesreich seinen Abschluß und seine Krone findet. Denn es wird
da als die höchste und köstlichste aller dem Menschen in Christo

gewordenen und durch ihn als den zweiten Adam zu erfüllenden
Verheißungen gepriesen : daß sie gelangen sollen in eine Gemeinschaft

göttlicher Natur, OCaç xoivcovoi oùsem; (II. Petr. 1, 4). « Sie werden
Gott ähnlich sein, weil sie ihn schauen werden, wie er ist » (Joh. 3, 2).
Dieses dem Menschen versprochene Schauen Gottes, wie er ist, setzt
aber notwendig eine Steigerung der dem Menschen kraft seiner Naturanlage

eignenden Kräfte voraus, oder, wie die kühnen Worte des

Apostelfürsten lauten, ein « Teilhaftwerden göttlicher Natur », « denn
der König der Könige und der Herr der Herrscher wohnt in einem

unzulänglichen Lichte, und niemand hat ihn gesehen oder kann ihn
sehen », d. h. mittelst der angestammten Kraft menschlicher Natur
(I. Tim. 6, 15, 16), «sondern der eingeborene Sohn, der im Schoß des

Vaters ist, der hat es uns erzählt » (Joh. 1, 18 ; Matth. 11, 27).
Es war zu jeder Zeit eines der schwierigsten theologischen Probleme,

den spekulativen Vermittlungsfaden aufzufinden zwischen den beiden

Reichen, durch welche die sittliche Entwicklung der Menschheit sich

hindurchbewegt, dem Reich der Natur und jenem der Übernatur.
Diesen Verbindungsfaden, dies organische Band zwischen Natur und
Übernatur, erblicke ich aber in einem tieferen, dynamischen Begriff
des Sittlichen. Denn wird schon das natürliche sittliche Leben des

Menschen als von einer göttlichen Strömung getragen und dynamisch
mit dieser verschlungen gedacht, so erweist sich unschwer schon in der

Naturanlage des Menschen der von der Wissenschaft gesuchte

Anknüpfungspunkt für eine wissenschaftliche Vermittelung der natürlichen
und übernatürlichen Ethik. Und so sorgfältig auch im Interesse der

dogmatisch fixierten Bestimmungen der Unterschied von Natur und



30 Das Prinzip der christlichen Ethik

Übernatur festgehalten werden muß, so war doch ein unvermittelter
Dualismus beider Ordnungen von jeher der Todfeind einer tieferen
Ethik. Diese soll ja den Menschen zu dem Besitze Gottes, wie er in
jener Petrinischen .Stelle als die Krone aller Verheißungen gepriesen
wird, zu dem Himmelreich oder der übernatürlichen Seligkeit, auf dem

Wege einer echt organischen Entwicklung gelangen lassen. Wie aber
wäre ihr dies möglich, wenn ihr auf Seiten des Menschen selbst, in
dessen Naturanlage jeder Anknüpfungspunkt fehlte für ihre wesentlich
pädagogische Arbeit

Man hat das Mißliche und Dürre jener dualistischen, einseitig
physischen Gnadenlehre, die gerade heutzutage wiederum einen neuen
Anlauf nimmt, um für ihren einseitigen Schulstandpunkt eine
ausschließliche Berechtigung in Anspruch zu nehmen 1, dadurch zu
verbessern gesucht, daß in der Naturanlage des Menschen wenigstens
eine schlechthin passive Rezeptivität für das Reich Gottes anerkannt
wurde. Aber läßt sich da, so hoch man auch immerhin von der
wunderbaren Wirksamkeit der Gnade denken mag, von einem

selbsttätigen Eingehen des Menschen in das Himmelreich, worauf es doch

bei einer organischen Ethik vorab abgesehen sein muß, eine rechte

Vorstellung gewinnen Wenn der übernatürliche, in der Gnade wehende

Gotteshauch auch zu jenem Eingehen in das Himmelreich die Initiative
und den wirksamen Impuls zu geben, dasselbe zu unterstützen und zu
vollenden hat (Phil. 2, 13), so kann es doch der Theologie nicht erspart
werden, in dem innersten Wesen des Menschen selbst einen Anhaltspunkt

zu finden für die begriffliche Vollziehbarkeit jenes, wenn auch
immer nur mit dem Beistand der Gnade zu verwirklichenden, aktiven,
echt organischen Eingehens in Gottesreich. Mit dem bloßen Schlagwort

der Rezeptivität, der einfachen, unerwiesenen Behauptung, daß
der Mensch für das Himmelreich empfänglich sei, kann die Sache,

wenigstens wo es sich um eine wissenschaftliche Verständigung handelt,
unmöglich abgemacht werden ; es gilt eben, für jene behauptete
Empfänglichkeit den tieferen anthropologischen Grund zu entdecken. Auch
der bloße Rekurs an die Allmacht kann da nicht genügen. Denn weil
diese überall durch die göttliche Weisheit in ihrem Wirken geleitet
wird, kann ihr auch da, wo sie im strengsten Sinn des Wortes Wunder
wirkt, nur eine der innersten Natur des Subjektes, an welchem ihre

1 Schäzler scheint hier vor allem auf den verdienstvollen Kleutgen (Theologie
der Vorzeit II, 253) anzuspielen. Vgl. Wirksamkeit der Sakramente, S. 418, Anni.



Das Prinzip der christlichen Ethik 31

Wirksamkeit sich zu vollziehen hat, nicht widersprechende und somit

begrifflich vollziehbare Wirkungsweise zugeschrieben werden. Dies
wollte eben die alte Theologie mit ihrem Begriff einer Potentia
obedientialis.

Und daß die in letzterem Begriff im allgemeinen als notwendig
anerkannte innere Kongruenz oder begriffliche Vermittlungsfähigkeit
von Natur und Übernatur bei einer bloß passiven Empfänglichkeit
der Seele für den Eintritt in das Gottesreich und die Gotteskindschaft
oder einem als schlechte Indifferenz gedachten Verhältnis von Natur
und Übernatur noch nicht zu der rechten Geltung gelange, auch diese

Überzeugung fand gerade bei demjenigen Kirchenvater, der die tiefsten
Blicke in den geheimen Organismus des sittlichen Lebens oder in die

Physiologie der Gnade getan hat, bei St. Augustin ', sowie bei den

namhaftesten Theologen der vortridentinischen Zeit den kräftigsten
Widerhall, und prägte sich da in der tiefsinnigen Lehre aus, daß der
Mensch kraft seiner Naturanlage, eben als Geisteswesen, und zufolge
der ihm aufgedrückten göttlichen Ebenbildlichkeit eine natürliche Sehnsucht

in sich trage nach dem Schauen Gottes.2 Dies letztere aber bleibt
da immer etwas schlechthin Übernatürliches. Denn obschon angestrebt
mit einem tiefnatürlichen, weil in dem innersten Wesen des Geistes

wurzelnden Triebe, kann jenes Endziel doch nur mit Hilfe eines
übernatürlichen Gnadenbeistandes von den Menschen wirklich erreicht
werden.

Es liegt außerhalb der Aufgabe gegenwärtiger Untersuchung, die

einzelnen theologischen Konsequenzen der hier angeführten Ansicht,
sowie die bekannten, in der nachtridentinischen Zeit und auch neuerdings

wieder gegen dieselbe beliebten tendenziösen Verketzerungs-
versuche näher in Erörterung zu ziehen ; ich konnte auf die bekannte

crux theologorum hier gleichsam nur wie im Vorübergehen hinweisen,

um gerade an dem berühmtgewordenen Beispiele den Nachweis zu
führen, wie sehr der Gegenstand gegenwärtiger Untersuchung geeignet
sei, die Aufmerksamkeit des Theologen auf sich zu ziehen.

Aber es hat eine Grundlegung der Ethik noch außerdem ein
allgemein wissenschaftliches Interesse. Wenn nämlich die Wissenschaft

von dem Sittlichen schon in ihrem Wurzelgedanken, wie es eben die

1 Conf. 1. I ; Adv. Jul. 1. 4, 3. Liber de 83 quaestionibus, q. 51.
2 S. Thomas, I q. 12 a. 1 ; C. G. III cc. 37-40 ; 49-51 ; Scotus, q. 1 Prolog. IV

dist. 49 q. 9 et 10 ; Durandus, ibid. q. 8 ; Dom. Sota, De nat. et grat. lib. i.cap. 4;
IV dist. 29 a. 1 q. 2 ; Bellarminus, De grat. prim. hom. cap. 7.



32 Das Prinzip der christlichen Ethik

tiefere Auffassung des die Welt durchsäuernden Gottesreiches tut,
gegen jede Isolierung des subjektiven sittlichen Gebietes von den
Einflüssen einer höheren objektiven Macht und eben damit gegen jedes
Gelüsten einer dualistischen Weltansicht Verwahrung einlegt, so wird
dadurch nicht bloß eine befriedigende Lösung einer der schwierigsten,
im engeren Sinne theologischen Fragen ermöglicht, sondern ist auch

überhaupt jener Standpunkt von tiefeingreifender Bedeutung für eine

lebendigere, über die Oberfläche der empirischen Erscheinung
hindurchdringende Geschichtsbetrachtung oder für ein einheitliches, echt
philosophisches Begreifen der sittlichen Entwicklung der Menschheit. Wird
nämlich jene göttliche Strömung, in welcher eine tiefere Ethik die

geheimnisvoll treibende Kraft alles sittlichen Lebens und Strebens

erkennt, zugleich als der in die außerchristliche Welt, zur Vorbereitung
und immer weiteren Ausbreitung des Reiches Gottes ausgestreute
Àdfoç s7rsp[xaTixoç begriffen, so ist damit sowohl ein organisches Bindeglied

hergestellt zwischen außerchristlicher und christlicher Bildung, als

auch der letzteren ihre weltüberwindende Überlegenheit wissenschaftlich

gewährleistet. Der eine Eckstein aller « Gerechtigkeit und wahren

Heiligkeit » bewährt sich da auch als die einzige Quelle, und damit
notwendig auch als die höchste Norm aller wahrhaft menschlichen

Bildung. Es kann dieser Gedanke eine reichere Verwertung erst dann

finden, wenn der weitere Verlauf unserer Untersuchung die rechte

Gelegenheit dazu geboten haben wird, einer mehr plastischen Christusidee

wiederum das Wort zu reden, und im Lichte derselben die

Bedeutung des Gottmenschen als eine wahrhaft kosmische zu erkennen.
Der Versuch einer neuen theologischen Grundlegung der Ethik,

welche den wissenschaftlichen Zeitbedürfnissen Rechnung trüge, bedarf
wohl keiner weiteren Rechtfertigung. Das durchaus Zeitgemäße einer

derartigen Untersuchung wird auch bei nur einiger Bekanntschaft mit
den herrschenden Richtungen der Zeittheologie nicht verkannt werden.

Denn die namhaftesten Leistungen der modernen, in ihrer neuesten

Entwicklungsphase sich mehr und mehr als Theosophie gestaltenden
spekulativen Theologie, liegen gerade in der angezeigten Richtung, und
ist es bei der weittragenden Bedeutung der hier geltend gemachten
Anschauungen nachgerade für unsere katholische Theologie ein Bedürfnis

geworden, sich mit denselben wissenschaftlich zurechtzusetzen.
Gestattet auch nicht die Anlage der gegenwärtigen Schrift, auf die
so mannigfaltigen Schattierungen der modernen spekulativen Ethik
im einzelnen einzugehen, so sollen doch im Lauf unserer Untersuchung



Das Prinzip der christlichen Ethik 33

die wichtigsten Gesichtspunkte aufgezeigt werden, von welchen aus
eine richtige Würdigung der Grundgedanken jener neuesten ethischen

Bestrebungen zu gewinnen ist.

Die großen, tiefeingreifenden Gegensätze, welche heute die Welt
entzweien, haben zum großen Teil und mehr als dies gewöhnlich
wahrgenommen wird, ihre letzte Wurzel in einer verschiedenen theologischen,
näher anthropologischen Grundanschauung. Und je schroffer gerade in
einer bestimmten Zeit auf dem Gebiete des gesellschaftlichen und
Staatslebens die Parteistandpunkte sich entgegentreten, umso größere
Aufmerksamkeit wird zu solcher Zeit auch dem geheimeren Weben
und Kreisen des theologischen Geistes wenigstens derjenige zuwenden,
welcher die letzte Triebfeder auch der politischen und sozialen Gestaltungen

eines Zeitalters eben in der geheimen sittlichen Strömung
erblickt, die sich wie der rote Faden durch die Geschichte der Menschheit
hindurchzieht. In dieser ihrer allgemein menschlichen Bedeutung
aufgefaßt, ist die Geschichte der Moral der Schlüssel für die Weltgeschichte.

Denn wo ließen sich die treibenden Ideen des sittlichen Zeitbewußtseins,

in welchem eben auch die treibende Kraft der ganzen geschichtlichen

Entwicklung verborgen liegt, sicherer belauschen, als gerade an
dem geheimen Pulsschlag derjenigen Bestrebungen, in welchen das

sittliche Bewußtsein einer jeden Zeit seinen wissenschaftlichen
Ausdruck findet Und auch eine christliche Ethik kann sich der Aufgabe
nicht entziehen, die Sprache ihrer Zeit zu sprechen. Zu diesem Zwecke

muß sie das eigene sittliche Bewußtsein der Zeit auch in ihrer
Darstellung abspiegeln, will sie anders, wie es ihr Beruf mit sich bringt,
die sittliche Strömung beherrschen und derselben dadurch als
Leitstern dienen, daß sie ihm die gottgegebene, in Gottes Wort gefaßte,
über alle Schwankungen der Tagesmeinung erhabene, ewig gleiche
Norm des Sittlichen ohne Menschenrücksicht, aber in einer der Bildung
der Zeit angemessenen Sprache, in Erinnerung bringt. So schließt
aber der wissenschaftliche Organismus der Moral neben einem im
höchsten Grade stabilen Element auch ein wesentlich bewegliches,

flüssiges in sich. Denn es sind ja alle berufen, einzugehen in das

Himmelreich, und alle Stufen der in der Geschichte der Menschheit

sich vollziehenden Entwicklung, alle die so mannigfaltigen Gestaltungen
der in immer neuer Produktivität sich bewährenden plastischen
Bildungskraft menschlichen Geistes : alle ohne Ausnahme sollen dem

Reiche Gottes assimiliert, durch dasselbe durchsäuert und verklärt
werden. Zur Erfüllung dieser welthistorischen Aufgabe einer Verschmel-

Divus Thomas.



34 Das Prinzip der christlichen Ethik

zung der verschiedenartigsten Bildungselemente zum Ausbau des

Reiches Gottes (was bekanntlich etwas ganz anderes ist, als ein
sogenanntes, sich dem Zeitgeist Akkommodieren) entfalten die dem Gottesreich

dienenden Lichtgewalten ihre welterneuernde, weltverklärende
Krafteinwirkung in der mannigfaltigsten Weise, aber immer so, wie
es dem jedesmaligen Bedürfnis der zu assimilierenden Elemente am
besten entspricht. Gerade in der höchsten Universalität seines, der

Eigentümlichkeit aller Zeiten, Nationen, Individualitäten
gerechtwerdenden Waltens bewährt sich jenes Reich als wahrhaft göttliche
Stiftung.

Ist es nun die Aufgabe der Moraltheologie, als einer wesentlich

praktischen Wissenschaft, den Zeitgenossen als Wegweiserin zu dienen

auf der Reise nach dem Himmelreich ; und sind die Wege, die zu
letzterem führen, obschon es überall und allezeit Gewalt leiden muß,
doch nach der Verschiedenheit der Zeiten auch wiederum verschiedene,
so ergibt sich hieraus folgerichtig die Notwendigkeit einer nach den
Bedürfnissen von Zeit und Menschen verschiedenen Behandlungsweise
der Moral oder die Berechtigung des letzterer weiter oben, im Unterschied

von der Dogmatik, vindizierten Charakters der Beweglichkeil.
Hierbei wird aber die Moral vor der sonst allerdings nahen Gefahr
einer Ausschreitung oder Verflachung eben dadurch bewahrt, daß

sie überall und ungeachtet der notwendigen, durch den Wechsel der
Zeitbedürfnisse bedingten Fügsamkeit ihrer äußeren Formen aus dem

einen unwandelbaren Prinzip organisch sich gestaltet. Eine wahrhaft
erquickliche, in die sittliche Zeitströmung läuternd eingreifende
Behandlungsweise der Moral ist daher überall nur da möglich, wo der

alte, ungeschwächte Kern echt sittlichen Ernstes in neuer zeitgemäßer

Fassung, ohne welche dessen Heilkraft eben nie zur vollen Entfaltung
kommt, den Zeitgenossen dargeboten wird. Aber um diese zweifache

Bedingung erfüllen zu können und sich gleich fernzuhalten von steriler
Starrheit, sowie von der abschüssigen Bahn einer verflachenden Akkom-
modationstheorie, hat vor allem die Ethik sich bewußt zu werden
der ganzen Lebendigkeit, des Reichtums und der plastischen
Gestaltungskraft ihres eigenen Prinzips. So wird sie gerade bei dem wichtigen

Geschäfte einer mit der Veränderung der Zeiten auch ihr zum
Bedürfnis werdenden Neugestaltung sich immer von dem alten Saft
durchdringen, kräftigen und erwärmen lassen. Und je tiefer eine
Ethik in dem unbeweglichen Prinzip wurzelt, aus welchem sie alle
ihre Lebenskraft zieht, eine desto höhere Beweglichkeit und Spann-



Das Prinzip der christlichen Ethik 35

kraft wird sie imstande sein zu entfalten ; und desto besser wird es

ihr gelingen, das rechte, den jeweiligen Zeitbedürfnissen entsprechende
Mittel, sowie einen dem Geist der Zeitgenossen verständlichen Ausdruck
zu finden.

Wenn man die Zielpunkte der religionsphilosophischen Arbeiten
der Gegenwart überschaut, so offenbart sich hier überall das

tiefgefühlte Bedürfnis einer Vertiefung, einer lebendigeren und wärmeren
Gestaltung zugleich des ganzen Kreises unserer üblichen, bisher
allgemein gangbaren, anthropologischen Begriffe. Es ist dies neben vielen
schlimmen ein gutes Zeichen der Zeit, ein Grund zu dem tröstenden
Glauben wenigstens an die Möglichkeit einer auf dem Wege der Wissenschaft

zu vollziehenden Versöhnung derjenigen religiösen Gegensätze,

um derentwillen auch die edelsten Geister in mannigfaltiger
Entzweiung noch zur Stunde sich befehden. Und doch wäre eine gegenseitige

Annäherung und ein gemeinsames Zusammenwirken aller wahrhaft

religiösen Gemüter, die ja alle das einzige Heil der Welt in
Christi Person und Wort erblicken, gerade in unseren Tagen ein umso
wünschenswerteres Ereignis, da der Erbfeind des Christentums immer
drohender sich gebärdet, immer kühner sein Haupt erhebt. Die
moderne theologische Spekulation ist freilich gerade durch ihre Resultate

als solche nichts weniger als dazu angetan, die von alters her
bestehenden religiösen Gegensätze zu verwischen ; ja, es scheint sogar
die protestantische Theologie mit jener neuesten Betätigung ihrer
spekulativen Rührigkeit die alte Kluft womöglich noch erweitern zu
wollen. Gleichwohl ist der Gesamteindruck, welchen ein genaueres
Studium der neuesten Religionsphilosophie und namentlich ihrer
Bestrebungen auf dem Gebiete der Ethik schließlich zurückläßt, immerhin

ein tröstlicher. Denn während einmal, wie ich eben an einem
anderen Orte nachgewiesen habe h gerade in der neuesten
Weiterbildung des protestantischen Wurzelprinzips, sich das Krankhafte
desselben immer rücksichtsloser bloßlegt, so weht doch von der anderen
Seite der wohltuende Hauch religiöser Wärme durch jene Bestrebungen
hindurch und zieht sich ein tiefsittlicher Ernst durch die ganze neueste,
mehr positive Gestaltung der Ethik, wie sie bald mittelst der
Aufnahme theosophischer Elemente versucht wurde, bald mittelst einer

neuen Fassung der Idee des Gottmenschen, und gibt sich da überdies

1 Vermutlich in: «Die Lehre von der Wirksamkeit der Sakramente ex
opere operato », wo S. 546 ff. über « Die Surrogate des opus operatum» gehandelt
wird.



36 Das Prinzip der christlichen Ethik

die geheime, freilich jenen Männern selbst vielleicht unbewußte Ahnung
kund von der wissenschaftlichen Unzulänglichkeit des eigenen konfessionell

fixierten dogmatischen Grundgedankens. So sucht man
nachgerade der nicht mehr länger zu verhehlenden spekulativen Dürre
und Armut längst veralteter symbolischer Schulformen, an denen
indessen teils aus einem polemischen Interesse, teils aus einer gewissen

Pietät, äußerlich wenigstens noch beharrlich festgehalten wird, so gut
es geht, — durch eine Vertiefung der ethischen Anschauungen
abzuhelfen, und kommen so unwillkürlich die entgegengesetzten, durch
konfessionelle Schranken geschiedenen Standpunkte, freilich vielfach
ohne oder gerade gegen das Wollen der Beteiligten, auf dem Gebiete

der Ethik allmählich sich einander näher, während auf jenem der

Dogmatik die alten Gegensätze in ihrer ganzen Schroffheit fortbestehen.

Ist es nun auch durchaus nicht abzusehen, wann oder in welcher
Weise auch hier eine Versöhnung sich erzielen läßt, so ist doch eine

allmähliche Anbahnung derselben die unabweisbare spekulative
Aufgabe der Gegenwart, wozu eben bei dem heutigen Stand der
Religionswissenschaft eine tiefere, mehr theologische Neugestaltung der Ethik
vielleicht die geeignetste Gelegenheit böte. Und ist einem irenischen
Versuche dieser Art, das heutige, gerade der Theosophie mit Vorliebe

zugewandte, religionsphilosophische Zeitbewußtsein zweifelsohne

günstiger als der ehedem es beherrschende vulgäre Rationalismus, der

sich allerdings für den bei den Gelehrten verlorenen Boden durch eine

um so unumschränktere Herrschaft über die Masse der Halbgelehrten
auf das reichlichste entschädigt.

Von entscheidendem Einfluß auf die in neuester Zeit der
spekulativen Theologie beliebte mehr theologische und objektive Gestaltung
der Ethik (und selbstverständlich hat nur eine Berücksichtigung dieser

mehr positiven Richtung für den katholischen Standpunkt ein Interesse)

war zweifelsohne die Schrift Schellings über die menschliche Freiheit.
Es wird hier bekanntlich der erste Anfang und Quellpunkt der ganzen
großen sittlichen Entwicklung und die erste Triebfeder jeglichen
Freiheitsstrebens in die innerste Tiefe der Gottheit verlegt als ein
immanentes Moment des göttlichen Geburtsprozesses, in welchem Gott durch
die Überwindung und Verklärung seines dunklen Grundes erst als

persönlicher Gott oder als Geist sich verwirklicht. Der große, durch die

Weltgeschichte gehende sittliche Zug wie die sittliche Entwicklung
jedes einzelnen ist da nur die in der Zeit sich vollziehende
Auseinanderlegung oder Explikation eines außerzeitlichen, innergöttlichen



Das Prinzip der christlichen Ethik 37

Vorgangs. Dieser eine Grundgedanke zieht sich wie der rote Faden
hindurch durch die theosophischen Bestrebungen der Neuzeit. In der
nämlichen Absicht, die Ethik in einem göttlichen Naturprozeß zu
gründen, arbeitet in ihrer Weise die Baader'sehe Schule an einer Weiterbildung

der Lehre Böhmes 1 von der Leiblichkeit Gottes, der ewigen
Natur in Gott, oder es wurde auch wohl in engerem Anschluß an die
altkirchlichen Lehrformen eine ethische Neukonstruktion des Trinitäts-
dogmas versucht. Mit besonderer Vorliebe aber ist die gläubige
protestantische Theologie bemüht, in der zu diesem Zwecke in eine neue
Formel gefaßten Idee des Gottmenschen das Bindemittel zu finden

zum Behuf einer spekulativen Verschlingung der innergöttlichen Region
mit dem subjektiven Gebiete der Ethik. Ich habe mich anderswo2
ausführlich ausgesprochen über das Interesse, welches die Resultate

jener neuesten spekulativen Bestrebungen auch für die katholische

Dogmatik haben, sowie namentlich über das Verhältnis derselben zu
dem Grunddogma des Protestantismus von der Lehre von der
Rechtfertigung, und beschränke mich deshalb hier nur auf den allgemeinen
Gesichtspunkt einer wissenschaftlichen Grundlegung der Ethik.

Was nun in dieser Hinsicht die katholische Theologie in der als

Theosophie sich gestaltenden neuesten Wendung des philosophischen
Zeitbewußtseins mit aufrichtiger Freude zu begrüßen hat, dies ist die

zu immer größerer Anerkennung gelangende Grundansicht, daß eine

wahrhaft wissenschaftliche Erkenntnis des ganzen sittlichen und
Freiheitsgebietes nur auf dem Wege einer dynamischen Verschlingung des

Objektiven und Subjektiven sich gewinnen lasse. Gerade wo für einen

tieferen, mit einem göttlichen Ferment durchwebten Freiheitsbegriff
ein offener Sinn vorhanden ist, da wird auch der katholische Standpunkt

in seiner wissenschaftlichen Bedeutung für eine tiefere Ethik
besser verstanden und gerechter gewürdigt. Die bei jener das Objektive
und Subjektive mehr und mehr verschlingenden Tendenz katholischer-
seits vorzunehmende Korrektur bezieht sich bloß auf die nähere Weise

einer solchen Verschlingung und will hier vorläufig das Schibboleth
des katholischen Standpunktes mittelst der kurzen Formel andeuten :

daß, während die moderne Theosophie, auch ohne es zu wollen, mit

1 Über den theosophischen Natur- und Gnadenbegriff von Böhme und Baader
handelt Sch. ausführlich in : Neue Untersuchungen über das Dogma von der
Gnade, S. 288 ff.

2 Vgl. Die Lehre von der Wirksamkeit der Sakramente ex opere operato,
S. 504 ff.



J8 Das Prinzip der christlichen Ethik

logischer Notwendigkeit darauf hingetrieben wird, das menschliche wie
das göttliche Freiheitswirken schließlich in ein Werden "Gottes, in eine

Theogonie aufzulösen, die altchristliche Weltanschauung dagegen in
einem lebendigeren Begriff des göttlichen Wirkens wurzelt. In dieser

nur aus der biblischen Offenbarung in ungetrübter Reinheit zu
gewinnenden Idee oder dem christlichen Schöpfungsbegriffe hat die christliche

Ethik eine wahrhaft theologische, echt spekulative Grundlage.
Bei einer glücklichen Kombination eines echt organisch-dynamischen
Freiheitsbegriffs mit einer lebendigeren Auffassung der eminent
plastischen Energie des göttlichen Schöpferwirkens, geht auch vom Standpunkt

des reinsten und schärfsten Theismus aus durch die einzelnen

Gestaltungen sittlichen Lebens ein tiefgöttliches Temperament hindurch,
während dagegen eine nicht in dem ideereichen Grund der göttlichen
Offenbarungswahrheit wurzelnde Ethik nur auf Kosten der theistischen
Reinheit ihres Gottesbegriffes jenen göttlichen Adel des Sittlichen
begrifflich zu gewinnen weiß.

Aus den bisherigen einleitenden Bemerkungen ergab sich für uns

gewissermaßen bloß der Rohstoff, gleichsam das Material für einen

probehaltigen Begriff des Sittlichen. Dieser selbst wird erst das Produkt
sein einer organischen Synthese der aus jenem gefundenen Wurzelbegriff

heraus zu entwickelnden und dann wiederum zu einem lebendigen

Begriffsorganismus künstlerisch zusammenzufügenden Einzelfaktoren
des menschlichen Ethos. Da wird sich dann unsere Untersuchung
zunächst zu beschäftigen haben mit einer eingehenderen Analyse der
in einer göttlichen Strömung, einem göttlichen Akt (im Gegensatz zu
einem göttlichen Werden) erkannten innersten Triebfeder der ganzen
sittlichen Entwicklung. Es wird sich hier jene göttliche Schöpferaktion

in ihrer höchsten ethischen Fruchtbarkeit offenbaren, und aus
dem reichen schöpferischen Grunde des göttlichen Freiheitswirkens
(wiederum im Gegensatz zu einem göttlichen Naturprozeß) erblüht als

echt organisches Gewächs die menschliche Freiheit. Damit ist denn

von selbst das subjektive oder Materialprinzip der Ethik gegeben, oder

gilt auch wohl dieser ganze erste Abschnitt unserer grundlegenden
Untersuchung einer Darstellung der Plastik des Sittlichen. — Ein
weiterer Abschnitt wird sodann die oberste Regel und die ewige Norm
aufweisen, nach welcher jene durch die ethische Energie göttlicher
Aktion angeregte sittliche Entwicklung sich zu entfalten hat. Es ist dies
das objektive oder Formalprinzip der Ethik, und müssen in den einzelnen
Beziehungen und Bestimmungen desselben die sittlichen Ideale auf-



Das Prinzip der christlichen Ethik 39

gezeigt werden. — Ein dritter Abschnitt endlich hat die spekulative
Vermittelung des subjektiven und des objektiven Ethos zu vollziehen, des

Material- und des Formalprinzips der Ethik, und mit diesem letzten
Stück Arbeit unserer grundlegenden Untersuchung eröffnet sich unserem
Auge schließlich ein Einblick in die Architektonik des Sittlichen. Unsere

Darstellung erläutert hier das allgemeine Grundgesetz der sittlichen
Entwicklung, weiches sich näher darstellt als die stufenweise Verwirklichung

des göttlichen Ideals.
Dieses göttliche Ideal nun, welches in der ganzen Menschheit wie

auf besondere Weise in jedem einzelnen Menschen seinen Ausdruck
ünden soll, ist die Heiligkeit Gottes. Sie kann insofern gedacht werden
als das objektive Ethos. Gottes Heiligkeit ist aber unmittelbar an sich

für den Menschen etwas Unfaßliches, ein schlecht abstraktes Ideal,
welches sich demselben nicht einmal darböte zu konkreter Anschauung.
Deshalb nehmen wir in das objektive Ethos, welches dem Menschen
als Ideal entgegentritt, noch ein Mittelglied auf, durch welches die

göttliche Heiligkeit für den Menschen erst faßlich wird und damit
zu einem passenden Vorwurf seiner Nachahmung. Dies Mittelglied ist
der Gottmensch. In Christo wohnt die Fülle der Gottheit (Kol. 2, 9),
und erst durch dies ihr Leibhaftwerden wird die Heiligkeit Gottes ein

erreichbares, konkretes Ideal menschlicher Sittlichkeit.
Die sittliche Entwicklung oder der Prozeß des Ethos, dessen Grundgesetz

der dritte Abschnitt näher zu beleuchten hat, nimmt seinen

Ausgang von dem objektiven Ethos. Dieses erweckt sich schöpferisch
in der menschlichen Freiheit eine Kraft, die da fähig wäre, die göttliche
Heiligkeit oder das objektive Ethos in ihrem Kreise als subjektives
Ethos nachzubilden. Wurde weiter oben in die Linie des objektiven
Ethos auch der Gottmensch mit aufgenommen, so erfordert die

theologische Genauigkeit eine ausführliche Erörterung der Frage, in wie
weit ein schöpferischer Einfluß auch dem Gottmenschen zugeschrieben
werden könne. Die Konsequenz unserer Anschauung bringt es

allerdings mit sich, daß in der schöpferischen Initiative des sittlichen
Prozesses, welche hier dem objektiven Ethos zuerkannt wird, auch der
Gottmensch seinen Anteil habe. Es liegt daher auch innerhalb der

Aufgabe nachfolgender Untersuchung eine eingehende Rechtfertigung
der unserer Auffassung des Sittlichen zugrunde liegenden plastischen
Christusidee, sowie eine Darlegung der hohen Bedeutung dieser

Anschauung gerade für die Ethik.
Es wird jetzt auch anschaulich sein, warum die Architektonik des



40 Das Prinzip der christlichen Ethik

Sittlichen oder das innerste Grundgesetz des sittlichen Prozesses sich

uns darstellt als dynamische Verschlingung des objektiven Ethos mit
dem subjektiven. Die innerste Triebfeder des sittlichen Strebens, die
menschliche Freiheit, wie die folgende Untersuchung nachzuweisen

hat, ist ein Abbild des göttlichen Schöpferwirkens und offenbart sich

gerade in ihr am glänzendsten die wunderbare Energie und schöpferische

Fruchtbarkeit des objektiven göttlichen Ethos. Das durch
letzteres in der subjektiven Sphäre schöpferisch erweckte Freiheitswirken

soll aber wiederum zurückstreben in seinen ewigen Urgrund,
und zwar nach dem eigenen Gesetze derjenigen Wirkungsweise, welche

gerade das Auszeichnende der ethischen Tätigkeit bildet. Es soll das

subjektive Ethos freitätig sich emporringen zu dem objektiven, bis

daß der Geist gelangt ist in den seligen Besitz des Ideals, welches
anzustreben der letzte Zweck und die höchste Aufgabe der sittlichen
Entwicklung sein muß. Es ist nämlich ihre Krone und ihr ewiger Sabbath,
ein unlösbares Liebesbündnis des geschaffenen Geistes mit dem uner-
schaffenen. Diese Vereinigung vollzieht sich als eminent dynamische.
Nach der tiefsinnigen Lehre unserer Theologie ist es ein göttliches
Lichtferment, das lumen gloriae, welches sich dem Geiste der Seligen

eingießt und diesen zu einer Tätigkeit befähigt, wie sie von Natur
aus allein Gott zukommt, zu dem Schauen des göttlichen Wesens.

Dieses Schauen ist sodann die dynamische Wurzel der seligen Liebe.
Erweist sich nun näher, wie soeben gezeigt worden, die innerste
Ökonomie der ewigen Seligkeit als die dynamische Verschlingung
einer göttlichen Kraftströmung mit einer subjektiven Tätigkeit, so

wird sich nach dem nämlichen Grundgesetze auch der große sittliche
Prozeß entwickeln müssen, welcher in dem Schauen Gottes seinen

Abschluß findet. Es ist daher der in unserem dritten Abschnitte in
seinen Grundzügen zu beschreibende Prozeß des Ethos nichts anderes

als das allmähliche, durch mannigfaltige Wechselfälle hindurch als

freitätig sich vollziehende Eingehen des subjektiven Ethos in das objektive

; ich sage als freitätiges, wodurch eben angedeutet werden soll,
daß jenes Eingehen, weil in den Willen des Menschen gestellt, durch
den Widerstand desselben entweder bloß gehemmt oder auch gänzlich
vereitelt werden kann.

(Fortsetzung folgt.)


	Das Prinzip der christlichen Ethik

