
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

Autor: Beck, Hildebrand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762573

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Kampf um den

thomistischen Theologiebegriff in Byzanz.

Von P. Hildebrand BECK O. S. B. (Abtei Scheyern).

Die Jahrhunderte der Entfernung zwischen Byzanz und Rom

waren nie derart, daß man nicht von hüben und drüben Versuche

gemacht hätte, sich gegenseitig näher zu kommen und verstehen zu
lernen. Es fehlte auch auf griechischem Boden nicht an Theologen,
die sich ehrlich bemühten, ihren Landsleuten den Standpunkt der
Lateiner begreiflich zu machen. Auf breiterer und soliderer Basis

gründeten diese Versuche jedoch erst zur Zeit der Palaiologenkaiser,
d. h. im ausgehenden XIII. und im XIV. Jahrhundert, und zur
Schaffung dieser Basis trug vor allem das Bekanntwerden eines breiten
Stromes lateinischer theologischer Literatur in byzantinischen theologisch

interessierten Kreisen bei. Eine besondere Vermittlerrolle mögen
hier die Dominikaner gespielt haben, die schon vor 1233 in Konstantinopel

ein Haus hatten und 1296 sogar auch eine eigene Kirche.1
Die beliebtesten lateinischen Autoren, die übersetzt wurden, waren
Augustinus und Thomas von Aquin. In einem bahnbrechenden Artikel
hat uns M. Rackl mit den griechischen Augustinusübersetzungen
bekannt gemacht. 2

De Trinitate, zum Teil auch De beata vita und De vera religione,
De libero arbitrio, das Enchiridion an Laurentius, De gratia et libero
arbitrio, Verschiedenes aus den Tractatus in Joannem, der Brief De
videndo Deo und noch manches andere kannte man in Byzanz. Von
Boëthius wurden De consolatione philosophiae und Dialektisches ins
Griechische übersetzt, von Anselm von Canterbury die Schrift über den

1 Walz, Compendium historiae ordinis praedicatorum, Rom 1930, p. 237.
2 M. Rackl, Die griechischen Augustinusübersetzungen, Miscellanea, Ehrle,

I, 1 ff. Vgl. dazu G. Mercati, Notizie di Procoro e Demetrio Cidone, Manuele
Caleca e Teodoro Meliteniota ed altri appunti per la storia della teologia e della
letteratura bizantina del secolo XIV. Città del Vaticano 1931, p. 28 fi. und passim.



4 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

Ausgang des Heiligen Geistes und die Epistola ad Valerianum. Das

Brüderpaar Demetrios und Prochoros Kydones hat die erste
Thomasübersetzung angefertigt. Aus einer langen Apologie des Demetrius, die

G. Mercati veröffentlicht hat l, können wir mit aller Deutlichkeit
entnehmen, wie es zu dieser Übersetzung kam. Als kaiserlicher Beamter
hatte er es besonders mit den ausländischen Gesandten und Gästen

am Hofe zu tun, wobei er bald merkte, daß auf die Dolmetscher wenig
Verlaß sei. So machte er sich daran, selber Latein zu lernen. Der
Lehrer, den er fand, war ein Mönch, — wohl ein Dominikaner, —
der ihm die Summa contra Gentiles zur Lektüre gab. Bald befaßte
sich Demetrios mehr mit dem Inhalt des Buches als mit seiner
sprachlich-formalen Seite und er begann es ins Griechische zu übersetzen.

1354 war diese Arbeit vollendet. Schon 1355-57 übertrug er dann
die Prima der Summa theologica. Nach dieser Tätigkeit folgte
eine lange religiöse Krisis, in deren Verlauf er etwa 1361 zum
Katholizismus übertrat. 2 Wie es dann mit der Übersetzertätigkeit weiter

ging, liegt noch sehr im Dunkel. Von der Prima Secundae hat man
bisher nur Auszüge gefunden, die von Georgios Scholarios stammen.
Die Secunda Secundae ist zwar wieder vollständig übersetzt, aber wer
sie ins Griechische übertrug, ist nicht bekannt ; ein großer Teil des

Supplementums und der Tertia stammt von Prochoros Kydones, der
auch die Übersetzung eines Teiles von De Potentia und De spiritualibus
creaturis anfertigte, während wiederum Demetrios sicherlich der
Übersetzer des Opusculums De articulis fidei ad cantorem Antiochenum ist.
Eine neue Ubersetzungsperiode inaugurierte ein Menschenalter später
der schon genannte Georgios Scholarius. Von ihm stammen Auszüge

aus der Summa contra Gentiles, der Prima und der Prima Secundae,

die Übertragung von De ente et essentia, De fallaciis und der Kommentare

zu De anima und zur Physik. 3

1 o. c. p. 359 ff.
2 Diese Daten bei G. Mercati, o. c. p. 519 ff.
3 Zu den griechischen Thomasübersetzungen vgl. : E. Bouvy, Saint Thomas :

ses traducteurs byzantins, RevAugustin, XVI (1910) 401-408. M. Iiackl, Demetrios
Kydones als Verteidiger und Übersetzer des hl. Thomas, Katholik, 95, 1 (1915)
21-40. Ders. Eine griechische Abbreviatio der 1. IIae des Thomas von Aquin. Divus
Thomas, IX (1922) 50-59. Dos. Die griechische Übersetzung der S. Th. des Thomas
von Aquin, Byz. Zeitschr. XXIV (1923/24) 48-60. G. Mercati, o. c. bes. p. 33 ff.
und passim ; M. Jugie, Georges Scholarios et Saint Thomas d'Aquin, Mélanges
Mandonnet I, 1930,'423-488. Ders. Demetrius Cydonès et la thé-ologie latine à
Byzance, Echos d'Orient, XXVII (1928) 385 ff. Petit-Sidêridès-Jugie, Œuvres
complètes de Gennadc Scholarios, tomes V und VI (Thomasübersetzungen).



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 5

Kurz, um nicht noch mehr anzuführen, wir sehen, daß die
bedeutendsten Werke der lateinischen Scholastik in Byzanz Eingang fanden.
Und wer in Byzanz Thomas übersetzte, der war von ihm auch begeistert.

Georgios Scholarius z. B., den eher die äußeren Umstände als

seine innere Überzeugung immer mehr in eine lateinerfeindliche Haltung
drängten, machte am Rande eines seiner Thomasexemplare die Bemerkung

: « Mein bester Thomas, hättest du doch im Osten das Licht
der Welt erblickt, dann könntest du mit uns die Verirrungen jener
Kirche (des Westens) verwerfen, besonders in der Frage nach dem

Ausgang des Heiligen Geistes und dem Unterschied zwischen
göttlichem Wesen und Wirken ; und dann wärest du nicht nur in der

Moral, sondern auch in der Dogmatik ohne Fehl » Die Stelle ist
charakteristisch ; denn wir ersehen daraus, wo sich der dogmatische
Einfluß des Thomismus im Osten am meisten geltend machte. Damals

waren tatsächlich die zwei aufgeführten Probleme die Kernpunkte der

byzantinischen Theologie und der Polemik gegen die Lateiner. Die

Anhänger der Union, die AaTtvöspouve? machten sich die geschlossenen

Beweisgänge und die rationes des Aquinaten gerne zu eigen, und so

konnte es nicht ausbleiben, daß sich bei den Antilateinèrn Thomas

gegenüber allmählich eine gereizte Stimmung bemerkbar machte, die

sich schon sehr früh in einer Streitschrift Luft machte, die hier näher
behandelt werden soll. Ihr Autor ist Neilos Kabasilas, Erzbischof von
Saloniki.1 Früher ein Verehrer des hl. Thomas, wurde er erst in seiner

offiziellen Stellung als Metropolit sein Gegner. Der cod. Mon. gr. 28.

(aus dem XVI. Jh.) enthält auf 387 Blättern ein ganzes Korpus
antilateinischer Polemik aus der Feder dieses Mannes. Der Hauptteil des

Werkes von fol. io7r-265v umfaßt eine eingehende Widerlegung der

lateinischen Beweismomente für den Ausgang des Heiligen Geistes vom
Vater und Sohn. Die lateinischen Argumente decken sich mit den

rationes evidentes der Summa contra Gentiles, IV 24. Wir haben

es also mit einer speziell antithomistischen Streitschrift zu tun. Bevor
aber Neilos seine Widerlegung im einzelnen in Angriff nimmt, verbreitet
er sich auf etwa 32 eng beschriebenen Seiten über die spekulative
Methode in der Theologie, und das ist der Teil, der uns im Folgenden
beschäftigen soll. 2

1 Über ihn vgl. Verrißt s. v. Cabasilas Nil, im DictTheolCath. II 1295 f-
Andere Hss. z. B. Marc. gr. 150; Ambros. C 256 inf. Marc. gr. 152.

2 M. Rackl, Die ungedruckte Verteidigungsschrift des Demetrius Kydones
für Thomas von Aquin, Divus Thomas, VII (1920) 303 ff. beschreibt die Hand-



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

Um es gleich mit einem Worte zu sagen : Neilos verwirft jedes
schlußfolgernde Denken in der Theologie, d. h. jeden Syllogismus.
Schriftsteilen, Vätertexte und Vernünftgründe müssen diese These
beweisen. Manche Paulusstellen und auch andere Schrifttexte bieten
einen willkommenen Ausgangspunkt für die Polemik, so wenn der

Völkerapostel davon spricht, daß er sich in seiner Predigt nicht auf
die aocpi'a Xöyou und auf keine menschliche Weisheit verlasse, oder

wenn es bei Johannes in Anlehnung an ein Prophetenwort heißt :

Alle werden SiSaxxol xoü ôeoC sein.1 Auch manches bei den Vätern
scheint für Neilos zu sprechen. Er trifft eine geschickte Auswahl von
Texten, indem er sich besonders an Basileios, Kaxà Eùvriuxov hält
(Eunomios lehrte bekanntlich eine adäquate Erkennbarkeit des Wesens

Gottes für den menschlichen Verstand) und auch gern die hyperbolische
Sprechweise des Ps.-Dionysios für sich ins Feld führt. Das Ergebnis
aus den Basileiosstellen zieht er mit den Worten : « Glauben und Wissen
können sub eodem respectu nicht nebeneinander bestehen, eins muß
dem anderen weichen ». (où 8stv cuvtévac xr,v ttüjxiv xai xvjv àrrbSetïjiv

xaxà xaùxbv àXXà xy,v éxépav x'/jv ÉxÉpav äxßäXXetv fol. 2IOr.)
Interessant ist auch eine Chrysostomosstelle : « Auch wenn der

Syllogismus wahr ist, so ruft er in der Seele doch nie volle Gewißheit
oder hinreichenden Glauben hervor», (x'àv à).-q6èç vj, rrX-ripoœoptav oùSsitoi

-apé/Et xr, Jo/J) xai irioxiv txavâv fol. 2ior.) Schließlich führt Neilos

sogar Thomas selbst als Zeugen für seine These an. In ihm sieht

er doch sicher seinen Hauptgegner — einmal sagt er, Thomas sei :

« (tuàào-j'iiij.o'jç 1J.XÀÀ0V 7rvÉïDv y, xov àépa », was er ein- und ausatme, sei

weniger Luft als vielmehr Syllogismen (fol. 223r) — und doch sucht

er ihn gegen ihn selber auszuspielen. Im übrigen zeigt ein Vergleich
des griechischen Textes seiner Thomaszitate mit dem lateinischen

Original, daß die Übersetzung treu ist, oder vielmehr, daß er sich

getreu an die Übersetzung des Demetrios Kydones gehalten hat ; dieser

sagt nämlich in seiner Replik : « ètxoi yp^xxuEvo; épfzeveï ». Merkwürdig
ist, daß er die Summa theologica einfachhin als « das sogenannte
Beûxepov ßißXi'ov » zitiert (fol. 223r) und nur einmal hinzufügt : « xb xcepc

defxç StSaoxaXG; », zweites Buch, vielleicht zeitlich genommen, weil

schritt und verspricht eine teilweise Edition. Solange diese sehr wünschenswerte
Ausgabe und Bearbeitung noch aussteht, möge vorliegende Arbeit einen
bescheidenen Ersatz bieten ; ders. Der hl. Thomas von Aquin und das trinitarische
Grundgesetz in byzantinischer Beleuchtung, XeniaThomistica, Rom III, 1925, 363 ff.

1 1. Kor. 2, 1 ff.; Joh. 6, 45.



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 7

die theologische Summe erst nach der Summa contra Gentiles übersetzt
wurde. Die Stellen aus der Summa theologica, die er anführt, sind
alle aus I q. 1 a. 8. Dieser Sachverhalt wird durch ein einfaches
« £v T<i) xecpaXauu oySoo) » ausgedrückt. Da aber die Zitation, wie gesagt,
über die erste Quaestio nicht hinausgeht, so ist nicht ersichtlich, ob

er etwa alle articuli durchgehend durch die ganze Summa —• oder

wenigstens durch die Prima — als fortlaufende xEsoiXaia gezählt hat.
Vielleicht ist es so, daß Neilos die Übersetzung des Demetrios zu
Gesichte bekam, noch bevor sie rubriziert usw. auf dem Büchermarkt
erschien. Dann erklärt sich auch die Entrüstung des Demetrios besser,
daß Neilos einfach und ohne weiteres seine, des Demetrios,
Übersetzung hernahm, um damit Thomas zu bekämpfen. Nach der

Veröffentlichung der Übertragung würde diese Entrüstung doch einen

etwas modern anmutenden literarischen Eigentumsbegriff voraussetzen.1
Doch nach dieser Abschweifung wieder zum Gedankengang des

Neilos zurück Er zitiert also zur Stütze seiner These sogar Thomas
selbst, und zwar S. c. G. I 3, wo Thomas über die duplex Veritas in
unseren Aussagen über Gott spricht und dabei wenigstens für die eine

Gruppe die Unzulänglichkeit unseres Verstandes betont.
Bevor dann Neilos mit den spekulativen Argumenten für seine

These beginnt, teilt er für seinen Gedankengang die Syllogismen in drei

Gruppen, in die aooimixol, a7ro8sixTixoi und SiaXexxcxof. Daß erstere,
das aotpisjxa (oder -xpaXoytTuôç) in der Theologie keine Rolle spielen
dürfen, ist ja klar ; bleiben also die apodiktischen und dialektischen
Syllogismen. Aber auch für die letzteren beiden bleibt wenig oder
kein Raum. Die Wesensbestimmung des apodiktischen Syllogismus
gibt Neilos nach der Analyt. post. 2 Er schließt : « èx xpoTÉpwv xai

airüov xai upwxiov xai yv(optj/.OTÉpiov to2 sufMcepacopiaTO? ». Ein solches

Schlußverfahren ist aber in der Theologie nicht möglich. Dafür bringt
er folgende Gründe : 1. Es gibt kein ursprünglicheres Prinzip als Gott,
aus dem man etwa den Ausgang des Heiligen Geistes vom Sohn

beweisen könnte, Gott wäre ja dann nicht mehr die ipyr\ schlechthin
(xupuoç ip/y fol. 2i2v). 2. Damit ein bündiges Schlußverfahren zustande

kommt, müssen Ober- und Untersatz univok prädiziert werden, d. h.
mit anderen Worten, sie müssen demselben Genus angehören. Gott

1 Das Autograph des Demetrios von der Prima in Vat. gr. 609 hat auch
keine Artikel- und Quästionenüberschriften, wohl aber ist z. B. der Text im Vat. gr.
1924 in p-rGuaTX und ipOpz eingeteilt.

2 I 2, 71 b, 17 ss.



8 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

gehört aber überhaupt keinem Genus an ; denn einem Genus angehören
oder mit etwas univok prädiziert werden, schließt ja einen Begriff
des Teilhabens an einem gemeinsamen Dritten in sich, was bei Gott
ausgeschlossen ist. 3. Die Prinzipien des apodiktischen Syllogismus
werden aus der sinnlichen Erfahrung gewonnen ; auch Thomas gebe zu,
daß unsere Erkenntnis bei den Sinnen beginnen müsse. Die Glaubensartikel

aber haben mit der sinnlichen Erfahrung überhaupt nichts zu
tun ; denn sie sind geoffenbarte Wahrheiten. 4. Näherhin betrachtet
sind die Prinzipien des Syllogismus nichts anderes als gewisse Begriffe
und Definitionen ; solche aber entstehen aus Genus und spezifischer
Differenz. Aber, wie schon erwähnt, gehört Gott gar keinem Genus

an. 6. Wo es einen Beweis gibt, da gibt es auch eine Wissenschaft.
Von einem Unendlichen — Gott — kann es aber keine Wissenschaft

geben, weil eine solche eben einen opoç, eine Begrenzung voraussetzt ;

also gibt es in divinis auch keinen Beweis. 7. Einem opo; kann
übrigens Gott auch deshalb nicht unterliegen, weil ein solcher als

etwas wesentlich Begrenztes auch Potentialität in sich birgt, Gott
aber reiner Akt ist. 8. Einen Hervorgang des Heiligen Geistes vom
Vater oder vom Sohn und ähnliches muß man sich doch immer als

etwas Unmittelbares, Unverursachtes vorstellen ; beim apodiktischen
Syllogismus aber gibt gerade das picov, der Mittelsatz, immer an, aus

welcher Ursache eines dem anderen zukommt. Also auch deshalb kann
in der Theologie kein apodiktischer Syllogismus statthaben.

Aber auch der dialektische Syllogismus — Viyj/tç toù oaivopievoj
svSôEou — hat in ihr keinen Platz. Ein 'évooSov wird nämlich nach

Aristoteles durch die Annahme seitens aller, oder der meisten, oder
der Weisesten konstituiert. Schließlich sind aber die Lateiner weder
alle noch die meisten. Und wenn man zu den Weisen zählen will,
dann muß man ihre Beweise ebenfalls ablehnen, und zwar aus mancherlei

Gründen. 1. Kommt man z. B. mit der Lehre vom Ausgang des

Heiligen Geistes auch vom Sohn zu unmöglichen Endergebnissen und
setzt sich mit den Konzilien in Widerspruch ; überhaupt übersteigt
das ganze Problem die menschliche otâvota, das schlußfolgernde Denken.

2. Übrigens haben die Lateiner gerade für das Heilig Geist-Problem noch
keinen Syllogismus vorzubringen gewußt, bei dem Ober- und Untersatz
der Heiligen Schrift entnommen gewesen wären. Es ist aber eine
Tollkühnheit über die Heilige Schrift hinaus in diesen Dingen Erkenntnisse
zu erstreben. Wir wissen ja auch gar nicht, ob das, was im Bereich des

Natürlichen Geltung hat, auch im Übernatürlichen diesen Wert beibehält.



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 9

Im Folgenden bringt dann Neilos eine Reihe von Einwendungen
seitens der Lateiner und ihre Lösung. 1. Es ist keineswegs so, wie
manche Lateiner sagen, daß mit der Beseitigung des Beweisverfahrens
die Wahrheit überhaupt falle ; Wahrheit ist ja ein weiterer Begriff ;

wahr müssen z. B. schon vor jedem Beweis die Prämissen sein. 2. Der
zweite Einwand ist nicht ganz eindeutig formuliert ; er betont die

Möglichkeit des Zusammengehens eines natürlichen Prinzips mit einer
biblichen Wahrheit. Wie sich aus der Widerlegung ergibt, scheint man
diesen Einwand vermittels der Theorie von der Subalternation der
Wissenschaften bewiesen zu haben. 1 Neilos erwidert, eine solche

Verbindung von zwei Prinzipien könne erfolgen, wenn es sich um zwei
einander untergeordnete Wissenschaften handle, wobei die Konklusionen
der Oberwissenschaft die Prämissen der Unterwissenschaft bilden.
Dieses Verfahren ist deshalb möglich, weil dann beide Wissenschaften
einem einzigen Genus angehören. Aber diese Verbindung ist auch dann

möglich, wenn keine eigentliche Unterordnung vorhanden ist, wohl
aber beide Wissenschaften gewisse gemeinsame Axiomata haben, wenn
nur jede auf die ihr eigene Art die innere ratio dieser Voraussetzungen
auffaßt (cf. Anal. post. I 13). Neilos wüßte aber nicht, welcher Wissenschaft

die Theologie solcherart untergeordnet sein sollte. Vielmehr ist
es so, daß alle anderen Wissenschaften zu ihr in dienendem Verhältnis
stehen (npoç aùxTjv GeponraviSoç I^ouaiv Xoyov fol. 2I7V). Daß aus einer
wahren natürlichen Prämisse und einem Glaubenssatz durchaus keine
wahre Konklusion hervorgehen müsse, beweise z. B. folgender Schluß :

Es gibt drei göttliche Personen (Glaube) ; wo eine eigene Person, da
auch eine eigene Wesenheit (Vernunftwahrheit) : Also gibt es in Gott
drei Wesenheiten. Es ist eben nicht notwendig, daß in der kreatürlichen
und in der göttlichen Welt die gleichen ersten Prinzipien gelten. Das
kann niemand beweisen. Im Gegenteil : es kann gar nicht so sein

(ixäXXov 3à ivayXT, [X7] oiixcoç 'é/Eiv xà 7rpàyixaxa èvxaûOa xàxet fol. 2l8r).
Und wenn manche Wahrheiten, wie z. B. das Dasein Gottes, auch
bewiesen werden können, so ist es doch besser, sich nur auf den

Glauben zu verlassen, da wir uns in unseren Beweisgängen nur zu
leicht täuschen. Manche bringen nun vor, daß zwar unsere Aussagen
über Göttliches und Menschliches nicht univok seien, wohl aber eine

1 Es könnte sein, daß einiges aus Versehen ausgelassen wurde ; da aber
der Monacensis nach dem Original genau revidiert wurde, müßte es schon bei
der Niederschrift des letzteren übersehen worden sein.



10 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

gewisse Analogie aufwiesen ; aber diese Ähnlichkeiten sind so geringfügig,

daß sie neben der Transzendenz Gottes gar nicht bestehen können
und darum auch für einen Beweis nicht in Frage kommen. 3. Der
dritte Einwand der Lateiner betont, daß es ja auch ein Beweisverfahren
a posteriori (ix xwv ùoTÉpcov xai a'ttiaTwv fol. 2i6r) gebe. Das gibt
Neilos zu, aber eben auch nur wenn man nicht über ein gemeinsames
Genus hinaus schlußfolgern wolle. 4. Schließlich halten es die Lateiner
für ein starkes Stück, daß Neilos immer die Syllogismen der Kirchenväter

im Munde führe und dabei doch die Berechtigung eines jeden
Syllogismus' ablehne. Kein Zweifel, erwidert Neilos, die Kirchenväter
bedienen sich tatsächlich in ihren Schriften des schlußfolgernden Denkens

und der syllogistischen Beweisform ; aber sie tun es nur — und
das ist das Entscheidende — im Kampf gegen die Häretiker und auch
da « oiix ocvsu toü cTsvxijetv » (fol. 22ir), denn sie geben ja auf die
Beweiskraft des Syllogismus in theologicis gar nichts und bedienen
sich seiner nur methodisch, um die Gegner mit eigenen Waffen zu
schlagen. Den Gläubigen gegenüber aber verfahren sie — nach einem

Worte Gregors von Nazianz (PG 35, 1164) — o'jx àpisTOTeXtxwç àXXà

âXtEUTtxùiç, d. h. sie treiben Theologie nicht mit aristotelischen Beweisgängen,

sondern nach Fischerart, wie die Apostel. Auch seine, des

Neilos, eigene Syllogismen seien nur hypothetisch gewesen, sie hätten
die Konklusionen der Gegner zum Ausgangspunkt genommen und
damit gezeigt, was sich daraus für absurde Folgerungen ergäben ; und

wenn er wirklich sich einmal positiv syllogistisch ausgedrückt habe,

so sei das nur der Klarheit halber geschehen, damit den Gegnern die

Sache leichter in den Kopf gehe.
Zusammenfassend bemerkt er am Schlüsse, das xaTsuyXwTTtstzévov,

die Zungenfertigkeit in der Theologie, sei immer haeresim sapiens ;

sich ihrer bedienen heiße die christliche 7toXiTE!a, den Gottesstaat der

Kirche, mit der athenischen Seuche infizieren und die Schönheit der
Kirche auf schmutzigen Schaubühnen ausstellen.

Ein Angriff also auf der ganzen Linie, der jede spekulative Theologie

unmöglich haben will. Aber man darf sich darüber keinem Zweifel
hingeben, daß eine solche Stellungnahme keineswegs ein Grundaxiom
der byzantinischen Theologie darstellt. So gerne die Byzantiner auch,
namentlich im Anschluß an den Ps.-Areopagiten, von der cmoaaait,
der negativen Theologie sprachen, so spielte doch auch bei ihnen die
demonstratio, der nuXXoyiau-d; eine große Rolle. Können wir
überhaupt bei diesem griechischen Philosophenvolk etwas anderes erwarten



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz II
Joannes Damaskenos widmet z. B. das ganze erste Buch seiner I lyyY,

yvü>s£(i>; den philosophischen Einleitungsfragen ; fast alles ist hier auf
die Verwendbarkeit für die folgende eigentlich dogmatische Abteilung
seines Werkes abgestimmt. So werden hier auch der Charakter des

Syllogismus und seine Erfordernisse genau umrissen. Auch in der
'ExSwc.; axpißr,? selber verbreitet er sich dann des öfteren über
ähnliche Fragen. Auch bei den geoffenbarten Wahrheiten verbleibe nicht
alles in jeder Beziehung ein âyvio<ttov für uns, vielmehr sei manches

gar wohl erkennbar, aber äpp-qTov, d. h. mit unseren sprachlichen
Mitteln nicht adäquat ausdrückbar, manches endlich falle auch unter
unsere Ausdrucksmöglichkeiten. Auch vermögen wir uns nicht nur
vermittels der à-Trôtpaaiç, der negatio, auszudrücken, sondern könnten
auch xatacpaTtxôiç (per affirmationem) vorgehen, wenigstens in bezug
auf die Begleiterscheinungen der göttlichen Wesenheiten, wenn auch
nicht in bezug auf diese selbst (PG 64, 792, 793, 800).

Gemäß diesen Gedankengängen arbeiten dann auch die nachfolgenden

griechischen Dogmatiker ; besonders in den antilateinischen
Abhandlungen über den Ausgang des Heiligen Geistes spielen, nach dem

Vorgang von Photios (in der Mystagogie, PG 102, 280 ff.), neben dem
Schriftbeweis und den Zeugnissen aus Vätern und Konzilien die xsçxÀatx

<7u).),oy;<jT'.xx — und zwar nicht nur hypothetische Syllogismen — eine

bedeutende Rolle. In der dogmatischen Panoplie des Euthymios Ziga-
benos trägt schon der Titlos I die Überschrift : 'À7côosiïiî crtAXoy.aTtxvj

(PG 130, 33). Auch Niketas Chômâtes räumt in seinem Thesauros

(PG 139 und 140) der ratio ein weites Feld ein. Ja es hat teilweise
den Anschein, als schreibe er z. B. in der Trinitätslehre gewissen

Analogien (substantiae supersubstantialitas, potentiae superpotentiali-
tas, actionis identitas oder : mens intelligentia, intellectus) geradezu

apodiktische Beweiskraft zu (PG 139, 1149). 1 In der "ExOehiç des

Joannes Kyparissiotes heißt es in der Einleitung : Unter allen

Wissenschaften, « quae ratione disserendi utuntur », ist die schönste

die Philosophie ; der hervorragendste Teil der Philosophie ist die

Theologie» (PG 152, 741). Aus dem Folgenden ergibt sich dann klar,
daß die Offenbarungstheologie gemeint ist. Aber es wäre verfehlt
zu schließen, daß diese also nach Joannes unter die Philosophie in
unserem Sinne untergeordnet sei. Das Wort Philosophie muß bei den

1 Solange — wie auch bei Joannes Kyparissiotes — nur die lateinische
Übersetzung vorliegt, läßt sich darüber noch nicht mit Sicherheit urteilen.



12 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

byzantinischen Theologen z. T. viel weiter gefaßt werden und läßt
sich vielleicht für lateinisch-scholastische Begriffe am besten mit sapien-
tia wiedergeben (cf. z. B. Scholarios, Œuvres, I 444, 23 u. a.). Sicher
ist jedenfalls, daß laut Vorwort die Theologie für Joannes eine scientia
demonstrativa ist ; das ergibt sich auch eindeutig aus der Einteilung
seines Werkes in eine theologia symbolica und theologia demonstrativa.
Daß auch Manuel Kalekas in seiner Dogmatik (PG 152, 429 ff.) die

scholastisch-spekulative Methode handhabt, darf um so weniger
wundernehmen, da er zur xi;tç tÙ>v xy|oûxojv, d. h. zum ordo praedicatorum
gehörte.

Diese paar Beispiele tun wohl zur Genüge dar, daß die byzantinische

Theologie durchaus keinen wissenschaftsfeindlichen Charakter
an sich trug. 1 Um so verwunderlicher sind so die Invektiven des

Neilos, und es fragt sich, aus welcher Mentalität heraus sie zu erklären
sind. Es muß hier mit ein paar Worten auf den Hesychasmus und
Palamismus eingegangen werden. In Mönchskreisen des Athos und
anderwärts machte sich ums XIV. Jahrhundert aufs neue ein
eigenartiger Mystizismus in auffallender Weise bemerkbar. Nach einem

Training in vollständiger Ruhe ynuyict, den Kopf tief auf die Brust
gesenkt, mit besonderer Atemtechnik und immerwährender Rezitation
eines Stoßgebetes, glaubten manche mit leiblichen Augen das Licht zu
sehen, das Christus auf dem Tabor umfloß und das nicht etwas Natürliches

war, sondern das ungeschaffene Licht der Gottheit selber.
Vielleicht wirklich mystische Phänomene, jedenfalls aber auch
Halluzinationen auf Grund psycho-physischer Überanstrengung dieser christlichen

Yogis, beides hat in den Anschauungen, die sie vortrugen, einen

wohl gut gemeinten, aber schiefen theologischen Ausdruck gefunden.
Der kalabrische Mönch Barlaam wurde auf die Sache aufmerksam und
machte die Hesychasten lächerlich, wo er nur konnte ; aber er
unterschätzte die Macht seiner byzantinischen Standesgenossen. Einer aus
ihren Reihen, Gregorios Palamas2, versuchte es, diesen Theoremen

ungebildeter Laien eine theologische Formulierung zu geben und sie

spekulativ zu unterbauen. So übertrug er den Kampf aus dem Feld

1 Gerade eine Untersuchung des Einteilungsschemas der Dogmatik des
Johannes Kyparissiotes und der Trinitätsanalogien des Niketas Choniates (auf
Grund des noch unedierten Urtextes) könnten diesbezüglich noch manches
Überraschende bringen.

2 Über ihn und die ganze Bewegung vgl. jetzt bes. Jugie im DictTheolCath
XI 1735 ff. Oers. Theologia dogm. christ, orient. Paris 1933, II 47 ff-



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 13

der Asketik auf das der Dogmatik. Sicher, Gott als solcher in seiner

Wesenheit sei unnahbar nicht nur für jedes körperliche Auge, sondern

auch durchaus für jeden Geist und zwar in jeder Beziehung. Aber die

von seinem Wesen real verschiedenen Eigenschaften und Wirkungen,
die eine Art niedrigerer Gottheiten bilden, vermag der Mensch zu
erkennen, ja sogar mit körperlichem Auge zu sehen. Diese ganz
ungewohnte Lehre von einer distinctio realis in Gott wurde — so sonderbar

es scheinen mag — die offizielle Lehre der orthodoxen Kirche. Was

Byzanz an Intelligenz aufwies, Akindynos, Gregoras, die Brüder Kydones
usw. waren gegen diese Neuerung, und die sich daraus ergebenden
ungeheuerlichen Konsequenzen. Aber umsonst. Die Mönche stellten

ja den Episkopat und so kamen die Hesychasten auf den Patriarchenthron

und in dieser Stellung köderten sie, wie Demetrius Kydones
sich einmal in hellem Manneszorn ausdrückt \ alle ergeizigen Kleriker
mit der Aussicht auf einen Thronos, einen Bischofsstuhl, und machten
sie so zu fügsamen Palamiten.

Nun war es aber gerade die thomistische Methode und die thomi-
stische Gotteslehre, welche die schärfsten Waffen gegen den Palamismus

boten, und wer in Byzanz nur irgendwie Philosophie studiert hatte,
der mußte vor dieser im Grunde aristotelischen Argumentation die

Waffen strecken — oder aber ihre Rechtfertigung in der Theologie
leugnen ; und auf diesem Wege scheint Neilos Kabasilas zu seinen

antithomistischen Angriffen gekommen zu sein. Diese Mentalität, die

es den Palamiten gestattete, sich hinter dunklen Aussprüchen mancher
Väter zu verschanzen, zeigt sich gerade auch beim Verhalten des

hesychastischen Patriarchen Philotheos Kokkinos gegenüber Prochoros

Kydones (siehe unten und wurde von Neilos Kabasilas auch auf
die Heilig-Geist-Kontroverse übertragen. Aber er fand auf
byzantinischem Boden einen Gegner, der ihm vollauf gewachsen war und der

auf Grund seiner Thomaskenntnis am ersten dazu berufen war, die

Gedankengänge des Aquinaten zu verteidigen : Demetrios Kydones.
M. Rackl war es wiederum 2, der uns diese Verteidigungsschrift und eine

ganze Reihe von Handschriften, in denen sie enthalten, des näheren
bekannt machte und ihre Herausgabe in Aussicht stellte. Der Vat.

gr. 614, nach dem die folgende Analyse vorgeht, ist seinem paläo-

1 Mercati G., Notizie ed altri appunti, p. 293.
2 M. Rackl, Die ungedruckte Verteidigungsschrift 1. c. Uers. Demetrios

Kydones als Verteidiger usw. 1. c.



14 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

graphischen Charakter nach wohl um die Wende zum XV. Jahrhundert
geschrieben. Der Passus, der hier in Frage steht, befindet sich auf
fol. 110-116.

Demetrios will sofort auf die Vernunftgründe des Erzbischofs
eingehen und bemerkt nur kurz, daß Neilos offensichtlich mit den

angeführten Väterstellen Mißbrauch treibe, da die Väter doch nicht nur
in der Polemik, sondern auch in Kreisen der Gläubigen, sich der

Syllogismen bedient haben. Neilos vergesse auch ganz, daß er selbst
in einemfort Syllogismen mache, allerdings herzlich schlechte. Seine

eigentlichen Ausführungen basiert Kydones auf einer Darlegung der
Natur der menschlichen Erkenntnis. Sie liegt, der ganzen menschlichen

Natur entsprechend, zwischen der rein geistigen und der
sinnlichen Erkenntnis. Sie partizipiert an der ersteren vor allem in bezug
auf die unmittelbare intuitive Einsicht in die Geltung der prima
principia, von denen aus sie weiter fortschreiten und zu irgend einer

gesuchten Wahrheit gelangen kann. Sie partizipiert an letzterer, indem
sie von den sensibilia aus ebenfalls zu höheren Erkenntnissen gelangen
kann ; beide Verfahren stellen die eigentlich menschliche
Geistesoperation dar, die SGvoia, das diskursive Denken. Nimmt man dem
Menschen dieses Denkverfahren, so nimmt man ihm seine geistige
Natur und erniedrigt ihn zum Tiere, man nimmt ihm das schönste

Geschenk, das Gott ihm gegeben hat, aber auch das notwendigste ;

denn es ist das Werkzeug des Menschen, mit dem er Gott suchen und
finden muß. Hätte das diskursive Denken von Gott nicht gerade
die letztgenannte Aufgabe erhalten, wie könnte dann Paulus verlangen,
daß man sich von der Betrachtung der Geschöpfe aufschwinge zum
unsichtbaren Schöpfer Ein ganz bezeichnend thoinistischer Gedankengang,

das gesunde Empfinden, daß etwas, was den Grundcharakter
des Menschen ausmacht, nicht ausscheiden kann gerade da, wo es sich

um das letzte Ziel und den letzten Sinn des menschlichen Daseins

handelt. Demetrios geht dann auf das ein, was Neilos nicht näher

zu kennen scheint, jedenfalls rundweg ablehnt, auf die analoge Natur
unserer Gotteserkenntnis. In den Kreaturen befindet sich gemäß der

Heiligen Schrift ein Abbild, eine Spur Gottes, bei der unsere
Gotteserkenntnis beginnen muß ; sie hat aber dabei von allem Endlichen,
Materiellen oder sonstwie Unvollkommenen zu abstrahieren, bis nur
mehr der reine Logos, die betreffende Idee, übrig ist, die sie aber dann
mit vollem Recht auf Gott übertragen kann. Diese Denkoperation
ist auch für die natürlichen Kräfte des Menschen möglich, wird aber



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 15

bedeutend erleichtert und gefördert durch die Offenbarung. Die
Glaubensartikel bringen freilich kein eigentlich strenges Wissen, sondern

verlangen eben Glauben ; aber sie sind zugleich Ausgangspunkt für
ein diskursives Weiterdenken ; denn warum sollte dieses gerade hier
einhalten müssen Es ist ja mancher Satz unseres Glaubens keine
unmittelbare kein Prinzip, das uns unmittelbar geoffenbart ist
durch ein ausdrückliches und klares Schriftwort, sondern etwas, was

aus Andeutungen der Heiligen Schrift weiter entwickelt und erschlossen

wurde. Gerade die Schriften der Kirchenväter geben beredtes Zeugnis

von dieser Weiterentwicklung, und zwar nicht nur die polemischen
Schriften, sondern auch die 018aoxaXîat, ihre Katechesen und Predigten.
Ohne Syllogismen wäre das alles unmöglich gewesen. Wenn also Neilos
den apodiktischen Syllogismus ablehnt, so kann ihm Demetrios nur
sofern zustimmen, hier aber rückhaltslos, daß die ersten und unmittelbaren

Glaubensartikel keinem solchen Beweisverfahren unterliegen.
Jedoch sind die Gründe, die Neilos anführt, nicht immer stichhaltig,
so z. B. wenn er eine Beweisbarkeit wegen der xTtscp-x, der göttlichen
Unendlichkeit ablehnt, da das Begrenztsein auf eine Spezies und ein

Suppositum Voraussetzung sei. Gott ist ganz im Gegenteil als svepyax
zaOapx, als reiner Akt an sich in eminentem Sinne erkennbar und wißbar,
so wie die Sonne ob ihres Glanzes am meisten sichtbar ist. Ein privativ
Unendliches kann freilich nicht bewiesen werden, wohl aber ein negative-;
Unendlich. Und wenn trotzdem unser Wissen über Gott so beschränkt
ist, so liegt das nicht am « Dunkel » Gottes, sondern an der Schwäche

unseres Verstandes, wie ja auch —_ der berühmte Vergleich — das

Auge der Nachteule die Sonne nicht erblicken kann. Die Argumente
des Neilos, daß Ober- und Untersatz eines jeden Syllogismus univok
prädiziert werden müssen, hat Demetrios durch seine Ausführungen
über die Analogie überholt. Ebenfalls schon durch die einleitenden

Bemerkungen über den Charakter unserer Erkenntnis hinfällig geworden
ist es, wenn Neilos die Proportion der natürlichen Prinzipien zu den

Glaubenswahrheiten deshalb negierte, weil erstere der rein sinnlichen

Erfahrung entstammten, letztere aber geistig seien. Gerade die ersten

Prinzipien, bezw. unser Habitus der ersten Prinzipien, entstammen

ja unmittelbarer geistiger Intuition und sind nicht etwa das Ergebnis
einer mühseligen Abstraktion aus der Sinnenwelt.

Interessant ist es, daß Kydones, wie mancher Thomist des

Westens, zugibt, daß es sich bei der Theologie doch nicht um eine

Wissenschaft im allerstrengsten Sinn des Wortes und aristotelischen



16 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

Begriffes handle (rtç o £Tri<jTir)U.Y|V £Îvat cGtoü xuptioç fol. 112V).

Immerhin setze ein Wissen über Gott in Gott keine Potentialität
voraus in dem Sinne, als werde durch den Erkenntnisvorgang das

Objekt aus der Potenz in den Akt überführt ; gerade das umgekehrte
sei der Fall : das Objekt aktualisiert seinerseits die Erkenntniskraft
des Subjektes.

Der letzte Einwand des Neilos gegen den apodiktischen Syllogismus
in der Theologie betonte, daß in unseren Aussagen über Gott ein

Haupterfordernis eines solchen Syllogismus nicht erfüllt sei, nämlich
daß wir nicht imstande seien, einen Kausalnexus zwischen Subjekt
und Prädikat anzugeben. Auch hier fällt Demetrios die Erwiderung
nicht schwer : es genüge, wenn auch nicht die eigentliche physische
Ursache angegeben werden könne, ein Beweisgang a posteriori, durch
den die ahta B^XtovoTtxvj aufgezeigt werde, vermittels derer wir Evidenz
über das ort, das quia, erlangen, wenn auch nicht über das Btoxi, das

propter quid.
Im Folgenden geht er dann auf den dialektischen Syllogismus

über. Auch hier beginnt er wieder mit der allgemein menschlichen

Bedeutung dieser Denkoperation. Die Stelle, die Neilos aus dem Opus-
culum ad Cantorem Antiochenum anführt — es sind die ersten Sätze
des cap. II — will nichts anderes besagen, als daß die natürlichen
Prinzipien allein nicht imstande sind, Glauben zu erzeugen. Man
müsse sich ihrer aber den Ungläubigen gegenüber bedienen, welche
die Heilige Schrift nicht anerkennen. Neilos solle das Büchlein nur
einmal richtig lesen Auch der dialektische Syllogismus sei eine Gabe

Gottes zur Auffindung der Wahrheit und darum auch zur Auffindung
der ersten Wahrheit, Gottes, selber. Wenn eine natürliche Wahrheit,
weil sonnenklar, von allen angenommen werde — also ein evBo|ov

im aristotelischen Sinne — dann könne ihr doch kein Satz der Heiligen
Schrift widersprechen. Beide stammen ja von Gott, der sich doch nicht
selbst widersprechen kann. Wenn Neilos geltend macht, wie leicht
man sich bei solchen Schlüssen täuschen könne, so antwortet Demetrios
wiederum mit einem thomistischen Grundsatz, daß nämlich die
Erkenntniskräfte des Menschen — per se wenigstens — unfehlbar seien.

Neilos hat an dieser Stelle nochmals das Verbinden von Schriftsätzen

und Vernunftwahrheiten gerügt. So geht Demetrios ebenfalls
nochmals auf das Problem ein. Erstens sei es durchaus nicht so schlechthin

richtig, wenn Neilos behaupte, es gebe nichts Allgemeineres als

Gott, d. h. mit anderen Worten, man könne für nichts in Gott einen



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 17

allgemeineren Grund angeben. Es fasse doch der menschliche Geist

den Seinsbegriff oder die Begriffe von Gut, Wahr usw. weiter als den

Begriff Gott, wenn auch in Gott diese Begriffe real mit seinem Wesen

identisch seien. Auch sei z. B. der Begriff Gott, ohne einen Gattungsbegriff

darzustellen, doch weiter als der Begriff Gott-Vater oder Gott-
Sohn. Zweitens müsse man durchaus daran festhalten, daß die obersten

Seinsprinzipien und Denkgesetze, wie z. B. das Kontradiktionsprinzip
usw. auch in divinis ihre Geltung behalten. Das vestigium dei in den

Geschöpfen stellt die Brücke zwischen Gott und Welt dar und gibt
eine Grundlage ab für eine, wenn auch nur analoge, Geltung der natürlichen

Prinzipien auch im Reiche des Unerschaffenen ; mit anderen

Worten : die natürlichen Prinzipien gelten deshalb in Gott, weil Gott
selber gilt und unsere Prinzipien von ihm stammen.

In der Frage von der Subalternation der Theologie scheint Neilos
den thomistischen Standpunkt nicht gekannt oder auch nicht erkannt
zu haben, da er von weltlichen Wissenschaften redet, denen er die

Theologie nicht unterordnen will. Demetrios rückt hier die genuine
thomistische Auffassung in das rechte Licht und lehrt eine

Unterordnung der Theologie unter das Wissen der Seligen, die stusty-u.y, xèW

uaxaouov.

So gründlich der Angriff des Neilos Kabasilas, so gründlich die

Replik des Demetrios Kydones Aber keiner von beiden stand für sich

allein ; sie vertraten Richtungen. Neilos den einerseits agnostizistischen,
anderseits stark anthropomorphistischen Palamismus, Demetrios die
alte Orthodoxie in neuem Gewände. Und jeder, der auf Seiten des

Demetrios stand, mußte mit der herrschenden hesychastischen Theologie
in Konflikt kommen. Das war besonders bei seinem Bruder Prochoros

Kydones der Fall, einer Persönlichkeit, die uns das liebevolle Interesse
G. Mercatis — mi è alla fine divenuto assai caro — wieder lebendig
vor Augen geführt hat. 1 Ein methodisch am Thomismus geschulter
Vorkämpfer der alten Orthodoxie von der Identität von Wesen und
Wirken in Gott, machte er sich den hesychastischen Patriarchen Philo-
theos Kokkinos (1354-55 und 1364-76) zum bitteren Feind. Dieser

strengte gegen ihn einen kanonischen Prozeß an, der schließlich damit
endete, daß der erst in den Dreißigern stehende Priestermönch Prochoros
auf einer Synode, die zu diesem Zwecke berufen worden war, im April
1368 suspendiert und gebannt wurde.

1 Notizie ei altri Appunti, bes. p. 40-55.

Divus Thomas 2



18 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

Gleich zu Beginn des Prozesses schrieb Demetrios an den Patriarchen
eine fulminante Epistel, redigierte dann noch kurz vor dem Urteilsspruch

wahrscheinlich zusammen mit Prochoros eine längere Apologie.
Als dann Prochoros schon 1369 starb und sich die Verleumdungen
und hinterhältigen Anklagen noch immer weiter schleppten, erhielt
Philotheos — offenbar der Anstifter dieser Quertreibereien — von
Demetrios noch einmal ein bitteres Schreiben der Abwehr und
Verteidigung für seinen Bruder. 1 Aus all diesen Texten ersieht man, wie
beim Prozeß vorgegangen wurde. Es war vor allem ein ständiges
Ausweichen vor jeder wissenschaftlichen Diskussion, die man doch
Prochoros versprochen hatte. Aber der Patriarch sei eben durch die

Logik der Schriften des Prochoros so aus dem Konzept gebracht
worden, daß er sich jedem weiteren theologischen Waffengang entzogen
habe (jrgjç xà xoü ïlpoyôpou ypxajxaxa l/.tyyiitra; xai 3ia/.£y6f,vai cot

ßouXofxevu) rrept toûtojv où/. ÈxdÀjrr^aç au(u.7rXaxTjvai, p. 293). Er habe sich

nur in Schmähungen oder auch in schönen Redensarten ergangen,
überhaupt alles getrieben, nur nicht Theologie (xat irâvx 'Éirpaxxeç rtXyv

Tou ôeoAoyetv, ècp' 5 Bv-x '
èxxXeiç, p. 297). Es sei ja das schließlich nicht

zu verwundern, denn als ehemaliger Koch könne er zwar Küchenrauch
mitbringen, aber kein theologisches Wissen, letzteres habe er sich auch
bei seinem Herrn, einem Rethor, nicht erschnappen können, bei dem er
seine übrigen musischen Floskeln sich erworben habe (oixsxyç ysvojAsvo;
xccv xafç yûxpatç Staxovcôv xcmvdv xiva xopuÇiov 7]|JÜv rjxEtç exei'Oev àvxi

OsoXoyfaç, p. 302).
Man könnte versucht sein, diese Äußerungen mehr oder weniger

auf das Konto der gerechten Entrüstung des Demetrios über das harte
Schicksal seines Bruders zu setzen. Aber der Synodaltomos von 1368
belehrt uns eines anderen. Tatsächlich wird darin wiederholt gegen die

theologische Methode des Prochoros Klage erhoben. Er wende sich

mit seinen Syllogismen sogar gegen die Schriften der Heiligen Väter
— er hatte die Beweissammlungen des Philotheos für den « Palamismus »

der Väter angegriffen — (PG 151, 698 B) ; überhaupt bestünden seine
Beweise nie aus Schrift- oder Väterstellen, sondern er folge immer
seinen eigenen Gedankengängen und operiere mit aristotelischen
Syllogismen (xoïç iBi'oiç XoyisjAOt; xai xaïç àitoSEiçefft ypiôy.evoç xotç 'ADtSTOxeX'.-

xotç suXXoyiajroik, 1. c. 699 B ; Stà 7roXXiüv a7ioSe''xvuatv t<öv toü 'Aotaro-

1 Diese drei Schriften bei G. Mcrcati, o. c. pp. 293-295 ; 296-313 ; 313-338.
Vgl. die einleit. Bern. p. 283-292.



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz IQ

tsXouç <7uXXoyiff[j.a)V xaï 7ioXXà sxspa (3Àà(7cp7|ua xai oi>(T(jeßf| Xsysi xai auAAo-

Y^exat, 1. c. 699 C) ; einmal zitiere er zwar Augustinus, interpretiere
ihn aber falsch (1. c. 707 A/B) ; er fordere zwar immer Lösung seiner

Einwände, aber eine solche sei unmöglich, da er sich ja mit den Lehren
der Kirchenväter und Theologen nicht zufrieden gebe, sondern sie

vielmehr angreife (1. c. 705 C).

Es ist nun nicht schwer zu zeigen, woher Prochoros seinen

theologischen Aristotelismus hat und worin er besteht. Nur auf ein Moment
sei hingewiesen : G. Mercati hat nachgewiesen, daß das Werk « De

essentia et operatione dei », das 1616 von P. Gretser S. J. unter dem

Namen des bekannten Antipalamiten Gregorios Akindynos
herausgegeben hat, gar nicht diesem Autor zugehören kann, sondern eben

unseren Prochoros Kydones zum Verfasser hat. 1 Diese Schrift nun
folgt formell und inhaltlich der Summa theologica und der Summa

contra Gentiles des Aquinaten und bringt längere Auszüge daraus.
Gerade der Tomos von 1368 bringt nun seinerseits viele Auszüge aus
dem theologischen Schrifttum des Prochoros und allem Anscheine nach
eben aus diesem Werke De essentia et operatione Dei.2 So kann also

kein Zweifel mehr darüber bestehen, daß die hesychastische Kritik
der theologischen Methode des Prochoros indirekt einen Angriff auf
die scholastische Methode des Thomas von Aquin darstellt.

Für eine genauere Kenntnis von Prochoros' theologisch-methodischem

Standpunkt käme eine Analyse von zwei weiteren Werken in
Frage, auf die Mercati G. hingewiesen hat. 3 Das eine führt den Titel :

fiept xaxapaxixoü xat oorotpaxtzoü xprircou lief x'f|Ç ôeoXoyt'aç xai Ttspt x'r,Ç

èv xw öpet xoù xuptou ôeotpavetaç. Das zweite ist nur fragmentarisch
erhalten, wird aber teilweise wörtlich im Synodaltomos von 1368

zitiert und bringt nach einer Auseinandersetzung über die Vätertexte
eine eingehendere Verteidigung der spekulativen Methode in der Theologie.

Aus letzterer einige Gedanken. Er müsse sich gegen diejenigen
verteidigen, die ihm den Gebrauch des Syllogismus (in der Theologie)
zum Vorwurf machen. Eine solche Klage sei vollständig unberechtigt.
Jede Wahrheit sei entweder ein Syllogismus oder ein Prinzip zu einem
solchen. Ob wir wollen oder nicht, wenn wir vernünftig reden,
gebrauchen wir Syllogismen. Und wenn wir ihre Technik und ihre

1 Mercati G., 1. c. p. 1 ff.
2 o. c. p. 8 ff.
3 o. c. 22-25.



20 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

Regeln kennen, warum sollten wir dann nicht solche, die Fehlschlüsse

machen, überführen und uns nicht ihrer als Richtschnur bedienen bei
der Erforschung der Wahrheit. Hätten wir unseren Glauben aus (besonderen)

Offenbarungen, wie die Häupter der neuen Religion — er spielt
offenbar auf die Visionen der Hesychasten an — dann könnten wir
ja keine Rechenschaft über seine Glaubwürdigkeit fordern. Aber auch

in einem solchen Falle wären die Syllogismen noch von Nutzen ; die

Vernunft, die uns zur Auffindung der Wahrheit gegeben sei, könne

ja mit dem Glauben nicht in Widerspruch stehen und biete uns
deshalb die Möglichkeit einer Auseinandersetzung mit denjenigen, die

diesen unseren Glauben bedrohen. Gerade jetzt, wo die Geistlichen
wieder blinde Führer von Blinden seien, oder aber die Menge auf ihr
Wort überhaupt nicht mehr höre, solle man doch dieses letzte
Hilfsmittel nicht von sich werfen. Ein solches Verfahren scheine ihm das

Symptom eines schlechten Gewissens zu sein. Wer eben ganz morsche
Beweise führe, wie das jetzt so oft der Fall sei, der scheue jede

Berührung mit einem Prüfstein. Da lobe er sich das streng methodische

Verfahren, das heute notwendiger sei denn je ; ohne es dünke
ihm sein Leben nicht lebenswert und ihm opfere er gerne eine gefeilte,
glänzende Darstellung. Jetzt aber kämen verleumderische und
abgefeimte Leute wie Käfer und Ameisen aus ihren Löchern und Spalten
und quackten wie Frösche aus dem Sumpf hervor. Sie kämen sich

wie reine Geister vor und entledigten sich allen intellektuellen
Rüstzeuges ; solcherlei Menschen hätten gar keine Ahnung vom Charakter
der menschlichen Verstandesbetätigung.

Es wirft ein grelles Schlaglicht auf die Verhältnisse, wenn gerade
dieser Passus im Synodaltomos von 1368 wörtlich aufgeführt und
verworfen wird. Aber gerade mit dieser Synode wurde der Sieg der

antiintellektuellen Richtung entschieden und ihr Triumph fand einen

sprechenden Ausdruck in den Anathematismen, die im XV. Jahrhundert
am « Sonntag der Orthodoxie » gegen die beiden Kydones in ihrer
Heimat Saloniki geschleudert wurden, während man Neilos Kabasilas
mit Akklamationen ehrte 1 :

T<ö 'j/EuSojAOväy(o IIpo/opo) tw Ku8u>vyj àvxôsaa

NeOiOu Totj '/y:o>7X70'j àp/tETtiaxoirou atcovta y jj.vYjU.7j.

AYj JXYJTp foj TO) È7rOVOU.aÇo(J.ÉV(;> KuS(ÔVY) XVx(lEJJ.a.

1 Mercati G., o. c. p. 60-61.



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 21

Demetrios und Prochoros Kydones sowie Neilos Kabasilas sind
sicher die bedeutendsten Vertreter des Kampfes um Thomas von Aquin,
der sich in Byzanz abspielte, aber nicht die einzigen. M. Jugie hat
ihrer eine Reihe namhaft gemacht, deren Schriften noch unediert sind.1
Um nur auf einen von ihnen noch mit einem Worte einzugehen, so

scheint bei Matthaios Angelos Panaretos die Polemik sich keineswegs

gegen die thomistische Methode als solche zu richten, da gerade bei

ihm der syllogistische Beweis in allen Formen den breitesten Raum
einnimmt. Er untersucht zwar ganz genau die lateinischen Syllogismen
und kritisiert ihre Fehler gegen die aristotelischen Gesetze, spricht
sich aber nie gegen ihren Gebrauch als solchen aus, wenn es auch nicht
ganz an Stellen fehlt, wo er gegen einen Abusus der Syllogismen seitens

der Lateiner spricht. 2

Ein Vergleich dieser Polemik mit den Auseinandersetzungen, die

gleichzeitig im Abendland über den thomistischen Theologiebegriff
erfolgten, zeigt, daß in Byzanz eigentlich nur ein Ausschnitt des

abendländischen Fragenkomplexes zur Debatte stand. Es wurde -
um in lateinischer Terminologie zu reden — nur das Gebiet der causa
formalis der Theologie in Frage gezogen und auch hier kaum mehr
als das Problem, das Thomas überschreibt: Utrum theologia sit scientia
argumentativa. 3 Aber gerade dieser Ausschnitt enthält in nuce das

ganze Problem. Die byzantinische Theologie war sich dessen wohl
bewußt und behandelte das Thema mit einer Einläßlichkeit und Akribie,
in der sie sich wohl mit den Lateinern messen kann.

Ein zweiter Unterschied ist folgender : So wenig geleugnet werden
soll, daß auch im Abendland die Debatte von praktischen Bedürfnissen

angeregt war — man denke z. B. nur an die Theologiefeindlichkeit
gewisser Averroistenkreise — : es blieb doch der Kampf mehr in der

Sphäre des Spekulativen und das Problem behielt seinen Platz im
Rahmen der theologischen Gesamtdarstellungen. Nicht so in Byzanz
Hier war der Kampf von einer weittragenden praktischen,
kirchenpolitischen Bedeutung ; es stand wirklich und in concreto das auf dem

Spiel, was ein abendländischer Scholastiker seinem Gegner als letzte
abstrakte Folge seiner Theorien vorhalten mochte. In Byzanz war es

1 Echos d'Orient, tome 27, 1928, p. 397-402.
2 P. Risso, Matteo Angelo Panareto, Roma e l'Oriente, anno 4, vol. S

(1914) ß„ bes. p. 171-173.
3 S. Th. I 1, 8.



22 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

ein wirklicher Lebenskampf, und die Verteidiger des Thomismus waren

gezwungen, die schwersten Opfer zu bringen.
Nicht nur in diesem Falle, sondern fast ständig, kann man eben

die Wahrnehmung machen, daß die Theologie des « spekulativen Ostens »

viel weitgehender von praktischen Zeitbedürfnissen bedingt ist, als die
des « praktischen Westens ». Den Drang zur Systematik, wie ihn das

mittelalterliche Abendland in sich fühlte, verspürt man in Byzanz in
viel geringerem Grade ; daher der überwiegend polemische Charakter
der östlichen Theologie, deren spekulatives Talent dann innerhalb
dieser SchriftsteUerei immer noch ein weites Betätigungsfeld fand.


	Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

