Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 13 (1935)

Artikel: Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz
Autor: Beck, Hildebrand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762573

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Kampf um den
thomistischen Theologiebegriff in Byzanz.

Von P. Hildebrand BECK O. S. B. (Abtei Scheyern).

Die Jahrhunderte der Entfernung zwischen Byzanz und Rom
waren nie derart, dal man nicht von hiiben und driitben Versuche
gemacht hitte, sich gegenseitig niher zu kommen und verstehen zu
lernen. Es fehlte auch auf griechischem Boden nicht an Theologen,
die sich ehrlich bemiihten, ihren Landsleuten den Standpunkt der
Lateiner begreiflich zu machen. Auf breiterer und soliderer Basis
griindeten diese Versuche jedoch erst zur Zeit der Palaiologenkaiser,
d. h. im ausgehenden XIII. und im XIV. Jahrhundert, und zur
Schaffung dieser Basis trug vor allem das Bekanntwerden eines breiten
Stromes lateinischer theologischer Literatur in byzantinischen theolo-
gisch interessierten Kreisen bei. Eine besondere Vermittlerrolle mégen
hier die Dominikaner gespielt haben, die schon vor 1233 in Konstan-
tinopel ein Haus hatten und 1296 sogar auch eine eigene Kirche. !
Die beliebtesten lateinischen Autoren, die iibersetzt wurden, waren
Augustinus und Thomas von Aquin. In einem bahnbrechenden Artikel
hat uns M. Rackl mit den griechischen Augustinusiibersetzungen
bekannt gemacht. ®

De Trinitate, zum Teil auch De beata vita und De vera religione,
De libero arbitrio, das Enchiridion an Laurentius, De gratia et libero
arbitrio, Verschiedenes aus den Tractatus in Joannem, der Brief De
videndo Deo und noch manches andere kannte man in Byzanz. Von
Boéthius wurden De consolatione philosophiae und Dialektisches ins
Griechische {ibersetzt, von Anselm von Canterbury die Schrift iiber den

1 Walz, Compendium historiae ordinis praedicatorum, Rom 1930, p. 237.
2 M. Rackl, Die griechischen Augustinusiubersetzungen, Miscellanea, Ehrle,
I, 1 ff. Vgl. dazu G. Mercati, Notizie di Procoro e Demetrio Cidone, Manuele
Caleca e Teodoro Meliteniota ed altri appunti per la storia della teologia e della
letteratura bizantina del secolo XIV. Citta del Vaticano 1931, p. 28 ff. und passim.



4 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

Ausgang des Heiligen Geistes und die Epistola ad Valerianum. Das
Briiderpaar Demetrios und Prochoros Kydones hat die erste Thomas-
iibersetzung angefertigt. Aus einer langen Apologie des Demetrius, die
G. Mercati verdffentlicht hat !, kénnen wir mit aller Deutlichkeit ent-
nehmen, wie es zu dieser Ubersetzung kam. Als kaiserlicher Beamter
hatte er es besonders mit den auslindischen Gesandten und Gisten
am Hofe zu tun, wobei er bald merkte, daB auf die Dolmetscher wenig
VerlaB sei. So machte er sich daran, selber Latein zu lernen. Der
Lehrer, den er fand, war ein Moénch, — wohl ein Dominikaner, —
der ihm die Summa contra Gentiles zur Lektiire gab. Bald befalite
sich Demetrios mehr mit dem Inhalt des Buches als mit seiner sprach-
lich-formalen Seite und er begann es ins Griechische zu iibersetzen.
1354 war diese Arbeit vollendet. Schon 1355-57 iibertrug er dann
die Prima der Summa theologica. Nach dieser Titigkeit folgte
eine lange religiose Krisis, in deren Verlauf er etwa 1361 zum Katho-
lizismus iibertrat. 2 Wie es dann mit der Ubersetzertitigkeit weiter
ging, liegt noch sehr im Dunkel. Von der Prima Secundae hat man
bisher nur Ausziige gefunden, die von Georgios Scholarios stammen.
Die Secunda Secundae ist zwar wieder vollstindig iibersetzt, aber wer
sie ins Griechische tbertrug, ist nicht bekannt ; ein groBer Teil des
Supplementums und der Tertia stammt von Prochoros Kydones, der
auch die Ubersetzung eines Teiles von De Potentia und De spiritualibus
creaturis anfertigte, wihrend wiederum Demetrios sicherlich der Uber-
setzer des Opusculums De articulis fidei ad cantorem Antiochenum ist.
Eine neue Ubersetzungsperiode inaugurierte ein Menschenalter spiter
der schon genannte Georgios Scholarius. Von ihm stammen Ausziige
aus der Summa contra Gentiles, der Prima und der Prima Secundae,
die Ubertragung von De ente et essentia, De fallaciis und der Kommen-
tare zu De anima und zur Physik. 3

1 0. c. p. 359 fl.

? Diese Daten bei G. Mercati, o. c. p. 519 ff.

3 Zu den griechischen Thomasiibersetzungen vgl.: E. Bouvy, Saint Thomas :
ses traducteurs byzantins, RevAugustin, XVI (1910) 401-408. M. Rackl, Demetrios
Kydones als Verteidiger und Ubersetzer des hl. Thomas, Katholik, 95, 1 (1913)
21-40. Ders. Eine griechische Abbreviatio der 1. 112¢ des Thomas von Aquin. Divus
Thomas, IX (1922) 50-59. Ders. Die griechische Ubersetzung der S. Th. des Thomas
von Aquin, Byz. Zeitschr. XXIV (1923/24) 48-60. G. Mercati, o. c. bes. p. 33 ff.
und passim ; M. Jugie, Georges Scholarios et Saint Thomas d'Aquin, Mélanges
Mandonnet I, 1930, 423-488. Ders. Démétrius Cydoneés et la théologie latine i
Byzance, Echos d'Orient, XXVII (1928) 385 ff. Petit-Sidévidis- Jugie, (Euvres
complétes de Gennade Scholarios, tomes V und VI (Thomasubersctzungcn).



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 5

Kurz, um nicht noch mehr anzufiithren, wir sehen, daf die bedeu-
tendsten Werke der lateinischen Scholastik in Byzanz Eingang fanden.
Und wer in Byzanz Thomas iibersetzte, der war von ihm auch begei-
stert. Georgios Scholarius z. B., den eher die duBeren Umstinde als
seine innere Uberzeugung immer mehr in eine lateinerfeindliche Haltung
dringten, machte am Rande eines seiner Thomasexemplare die Bemer-
kung : « Mein bester Thomas, hittest du doch im Osten das Licht
der Welt erblickt, dann koénntest du mit uns die Verirrungen jener
Kirche (des Westens) verwerfen, besonders in der Frage nach dem
Ausgang des Heiligen Geistes und dem Unterschied zwischen gott-
lichem Wesen und Wirken ; und dann wirest du nicht nur in der
Moral, sondern auch in der Dogmatik ohne Fehl !» Die Stelle ist
charakteristisch ; denn wir ersehen daraus, wo sich der dogmatische
EinfluB des Thomismus im Osten am meisten geltend machte. Damals
waren tatsichlich die zwei aufgefithrten Probleme die Kernpunkte der
byzantinischen Theologie und der Polemik gegen die Lateiner. Die
Anhinger der Union, die Aarwvégzwves machten sich die geschlossenen
Beweisgiinge und die rationes des Aquinaten gerne zu eigen, und so
konnte es nicht ausbleiben, daB sich bei den Antilateintrn Thomas
gegeniiber allmiihlich eine gereizte Stimmung bemerkbar machte, die
sich schon sehr friih in einer Streitschrift Luft machte, die hier niher
behandelt werden soll. Ihr Autor ist Neilos Kabasilas, Erzbischof von
Saloniki. * Friither ein Verehrer des hl. Thomas, wurde er erst in seiner
offiziellen Stellung als Metropolit sein Gegner. Der cod. Mon. gr..28.
(aus dem XVI. Jh.) enthilt auf 387 Blittern ein ganzes Korpus anti-
lateinischer Polemik aus der Feder dieses Mannes. Der Hauptteil des
Werkes von fol. 1077265 umfaBt eine eingehende Widerlegung der
lateinischen Beweismomente fiir den Ausgang des Heiligen Geistes vom
Vater und Sohn. Die lateinischen Argumente decken sich mit den
rationes evidentes der Summa contra Gentiles, IV 24. Wir haben
es also mit einer speziell antithomistischen Streitschrift zu tun. Bevor
aber Neilos seine Widerlegung im einzelnen in Angriff nimmt, verbreitet
er sich auf etwa 32 eng beschriebenen Seiten iiber die spekulative
Methode in der Theologie, und das ist der Teil, der uns im Folgenden
beschiftigen soll. 2

1 Uber ihn vgl. Vernet s. v. Cabasilas Nil, im DictTheolCath. 11 1295 f.
Andere Hss. z. B. Marc. gr. 150; Ambros. C 256 inf. Marc. gr. 152.

% M. Rackl, Die ungedruckte Verteidigungsschrift des Demetrius Kydones
fiir Thomas von Aquin, Divus Thomas, VII (1920) 303 ff. beschreibt die Hand-



(0] Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

Um es gleich mit einem Worte zu sagen: Neilos verwirft jedes
schluBfolgernde Denken in der Theologie, d. h. jeden Syllogismus.
Schriftstellen, Vitertexte und Vern{mftgriinde miissen diese These
beweisen. Manche Paulusstellen und auch andere Schrifttexte bieten
einen willkommenen Ausgangspunkt fiir die Polemik, so wenn der
Vilkerapostel davon spricht, dal3 er sich in seiner Predigt nicht auf
die sogix Adyou und auf keine menschliche Weisheit verlasse, oder
wenn es bei Johannes in Anlehnung an ein Prophetenwort heilt :
Alle werden 8:8axtoi 7oy OeoU sein.! Auch manches bei den Viitern
scheint fiir Neilos zu sprechen. Er trifft eine geschickte Auswahl von
Texten, indem er sich besonders an Basileios, Kata ISdvouoy hilt
(Eunomios lehrte bekanntlich eine adiquate Erkennbarkeit des Wesens
Gottes fiir den menschlichen Verstand) und auch gern die hyperbolische
Sprechweise des Ps.-Dionysios fiir sich ins Feld fithrt. Das Ergebnis
aus den Basileiosstellen zieht er mit den Worten : « Glauben und Wissen
konnen sub eodem respectu nicht nebeneinander bestehen, eins mul
dem anderen weichen ». (o) 3civ guvidvar tny wleTty xat TRy amedefy
xata tavtovy ahda Ty Etépav Ttnv etéoav éxfBailery fol. 210".)

Interessant ist auch eine Chrysostomosstelle : « Auch wenn der
Syllogismus wahr ist, so ruft er in der Seele doch nie volle GewiBheit
oder hinreichenden Glauben hervor ». (xv alx0ic 7, =hnsogosiay ovBimm
maséyer T Yuy7d xal wietw ixavav fol. 210".) SchlieBlich fiihrt Neilos
sogar Thomas selbst als Zeugen fiir seine These an. In ihm sieht

er doch sicher seinen Hauptgegner — einmal sagt er, Thomas sei:
« suhhoytapmolts wElhev mvéwv 7 Tev dépa », was er ein- und ausatme, sei
weniger Luft als vielmehr Syllogismen (fol. 223¥) — und doch sucht

er ihn gegen ihn selber auszuspielen. Im {ibrigen zeigt ein Vergleich
des griechischen Textes seiner Thomaszitate mit dem lateinischen
Original, daB die Ubersetzung treu ist, oder vielmehr, daB er sich
getreu an die Ubersetzung des Demetrios Kydones gehalten hat ; dieser
sagt namlich in seiner Replik : « éwot yonoapevos cppevei ». Merkwiirdig
ist, daB er die Summa theologica einfachhin als «das sogenannte
Bedtegov Bifdiov » zitiert (fol. 223F) und nur einmal hinzufiigt : « <o =est
elag Sdasxarlac », zweites Buch, vielleicht zeitlich genommen, weil

>

schrift und verspricht eine teilweise Edition. Solange diese sehr wiinschenswerte

Ausgabe und Bearbeitung noch aussteht, moge vorliegende Arbeit einen be-

scheidenen Ersatz bieten ; ders. Der hl, Thomas von Aquin und das trinitarische

Grundgesetz in byzantinischer Beleuchtung, Xenia Thomistica, Rom 111, 1925, 363 ff.
11, Kor. 2, 1 ff.; Joh. 6, 45.



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 7

die theologische Summe erst nach der Summa contra Gentiles iibersetzt
wurde. Die Stellen aus der Summa theologica, die er anfiihrt, sind
alle aus I q. 1 a. 8. Dieser Sachverhalt wird durch ein einfaches
«év 1@ xegaiaiw oyddw » ausgedriickt. Da aber die Zitation, wie gesagt,
iiber die erste Quaestio nicht hinausgeht, so ist nicht ersichtlich, ob
er etwa alle articuli durchgehend durch die ganze Summa — oder
wenigstens durch die Prima — als fortlaufende xsoziaz gezihlt hat.
Vielleicht ist es so, daB Neilos die Ubersetzung des Demetrios zu
Gesichte bekam, noch bevor sie rubriziert usw. auf dem Biichermarkt
erschien. Dann erklirt sich auch die Entriistung des Demetrios besser,
daB Neilos einfach und ohne weiteres seine, des Demetrios, Uber-
setzung hernahm, um damit Thomas zu bekidmpfen. Nach der Ver-
offentlichung der Ubertragung wiirde diese Entriistung doch einen
etwas modern anmutenden literarischen Eigentumsbegriff voraussetzen. !

Doch nach dieser Abschweifung wieder zum Gedankengang des
Neilos zuriick | Er zitiert also zur Stiitze seiner These sogar Thomas
selbst, und zwar S. c. G. I 3, wo Thomas iiber die duplex veritas in
unseren Aussagen iiber Gott spricht und dabei wenigstens fiir die eine
Gruppe die Unzulianglichkeit unseres Verstandes betont.

Bevor dann Neilos mit den spekulativen Argumenten fiir seine
These beginnt, teilt er fiir seinen Gedankengang die Syllogismen in drei
Gruppen, in die cogistixof, amodsixtixol und Jwiextixof. Dal erstere,
das sogwepa (oder wmapaloywspss) in der Theologie keine Rolle spielen
diirfen, ist ja klar; bleiben also die apodiktischen und dialektischen
Syllogismen. Aber auch fiir die letzteren beiden bleibt wenig oder
kein Raum. Die Wesensbestimmung des apodiktischen Syllogismus
gibt Neilos nach der Analyt. post.? Er schlieBt: « éx mpotépwy xai
zitiov xal TIOTOY xai yvepiwotiowv Tl summepasumatos». Ein solches
SchluBverfahren ist aber in der Theologie nicht méglich. Dafiir bringt
er folgende Griinde : 1. Es gibt kein urspriinglicheres Prinzip als Gott,
aus dem man etwa den Ausgang des Heiligen Geistes vom Sohn
beweisen konnte, Gott wire ja dann nicht mehr die xoy7 schlechthin
(ruplwe aoy7 fol. 212%). 2. Damit ein biindiges SchluBverfahren zustande
kommt, miissen Ober- und Untersatz univok pridiziert werden, d. h.
mit anderen Worten, sie miissen demselben Genus angehdren. Gott

1 Das Autograph des Demetrios von der Prima in Vat. gr. 609 hat auch
keine Artikel- und Quastioneniiberschriften, wohl aber ist z. B. der Text im Vat. gr.
1924 in Intrpata und debpa eingeteilt.

212 71b, 17 ss.



8 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

gehort aber iiberhaupt keinem Genus an ; denn einem Genus angehéren
oder mit etwas univok pridiziert werden, schlieBt ja einen Begriff
des Teilhabens an einem gemeinsamen Dritten in sich, was bei Gott
ausgeschlossen ist. 3. Die Prinzipien des apodiktischen Syllogismus
werden aus der sinnlichen Erfahrung gewonnen ; auch Thomas gebe zu,
daB unsere Erkenntnis bei den Sinnen beginnen miisse. Die Glaubens-
artikel aber haben mit der sinnlichen Erfahrung iiberhaupt nichts zu
tun ; denn sie sind geoffenbarte Wahrheiten. 4. Niherhin betrachtet
sind die Prinzipien des Syllogismus nichts anderes als gewisse Begriffe
und Definitionen ; solche aber entstehen aus Genus und spezifischer
Differenz. Aber, wie schon erwihnt, gehort Gott gar keinem Genus
an. 6. Wo es einen Beweis gibt, da gibt es auch eine Wissenschaft.
Von einem Unendlichen — Gott — kann es aber keine Wissenschaft
geben, weil eine solche eben einen 4sos, eine Begrenzung voraussetzt ;
also gibt es in divinis auch keinen Beweis. 7. Einem és0c kann
iibrigens Gott auch deshalb nicht unterliegen, weil ein solcher als
etwas wesentlich Begrenztes auch Potentialitit in sich birgt, Gott
aber reiner Akt ist. 8. Einen Hervorgang des Heiligen Geistes vom
Vater oder vom Sohn und dhnliches muB3 man sich doch immer als
etwas Unmittelbares, Unverursachtes vorstellen ; beim apodiktischen
Syllogismus aber gibt gerade das wisov, der Mittelsatz, immer an, aus
welcher Ursache eines dem anderen zukommt. Also auch deshalb kann
in der Theologie kein apodiktischer Syllogismus statthaben.

Aber auch der dialektische Syllogismus — 2A#dtc 100 gawvopévon
xat ¢véoZeu — hat in ihr keinen Platz. Ein &véoZov wird nimlich nach
Aristoteles durch die Annahme seitens aller, oder der meisten, oder
der Weisesten konstituiert. SchlieBlich sind aber die Lateiner weder
alle noch die meisten. Und wenn man zu den Weisen zihlen will,
dann mubB man ihre Beweise ebenfalls ablehnen, und zwar aus mancher-
lei Griinden. 1. Kommt man z. B. mit der Lehre vom Ausgang des
Heiligen Geistes auch vom Sohn zu unmdéglichen Endergebnissen und
setzt sich mit den Konzilien in Widerspruch ; iiberhaupt iibersteigt
das ganze Problem die menschliche 3wivoia, das schluifolgernde Denken.
2. Ubrigens haben die Lateiner gerade fiir das Heilig Geist-Problem noch
keinen Syllogismus vorzubringen gewuBt, bei dem Ober- und Untersatz
der Heiligen Schrift entnommen gewesen wiren. Es ist aber eine Toll-
kiihnheit iiber die Heilige Schrift hinaus in diesen Dingen Erkenntnisse
zu erstreben. Wir wissen ja auch gar nicht, ob das, was im Bereich des
Natiirlichen Geltung hat, auch im Ubernatiirlichen diesen Wert beibehilt.



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 9

Im Folgenden bringt dann Neilos eine Reihe von Einwendungen
seitens der Lateiner und ihre Lofung. 1. Es ist keineswegs so, wie
manche Lateiner sagen, dall mit der Beseitigung des Beweisverfahrens
die Wahrheit iiberhaupt falle; Wahrheit ist ja ein weiterer Begriff ;
wahr miissen z. B. schon vor jedem Beweis die Primissen sein. 2. Der
zweite Einwand ist nicht ganz eindeutig formuliert; er betont die
Moglichkeit des Zusammengehens eines natiirlichen Prinzips mit einer
biblichen Wahrheit. Wie sich aus der Widerlegung ergibt, scheint man
diesen Einwand vermittels der Theorie von der Subalternation der
Wissenschaften bewiesen zu haben.! Neilos erwidert, eine solche Ver-
bindung von zwei Prinzipien konne erfolgen, wenn es sich um zwei
einander untergeordnete Wissenschaften handle, wobei die Konklusionen
der Oberwissenschaft die Primissen der Unterwissenschaft bilden.
Dieses Verfahren ist deshalb moglich, weil dann beide Wissenschaften
einem einzigen Genus angehéren. Aber diese Verbindung ist auch dann
moglich, wenn keine eigentliche Unterordnung vorhanden ist, wohl
aber beide Wissenschaften gewisse gemeinsame Axiomata haben, wenn
nur jede auf die ihr eigene Art die innere ratio dieser Voraussetzungen
auffaBt (cf. Anal. post. I 13). Neilos wiilte aber nicht, welcher Wissen-
schaft die Theologie solcherart untergeordnet sein sollte. Vielmehr ist
es so, dall alle anderen Wissenschaften zu ihr in dienendem Verhiltnis
stehen (msos adtny OesamaviBog Eyousty hdyev fol. 217%). Dall aus einer
wahren natiirlichen Primisse und einem Glaubenssatz durchaus keine
wahre Konklusion hervorgehen miisse, beweise z. B. folgender SchluB :
Es gibt drei gottliche Personen (Glaube); wo eine eigene Person, da
auch eine eigene Wesenheit (Vernunftwahrheit) : Also gibt es in Gott
drei Wesenheiten. Es ist eben nicht notwendig, daB in der kreatiirlichen
und in der gottlichen Welt die gleichen ersten Prinzipien gelten. Das
kann niemand beweisen. Im Gegenteil : es kann gar nicht so sein
(wahhov Be avayxn wy 00Tws Eyewv Tx wexywmata dvtavla xaxsi fol. 218r).
Und wenn manche Wahrheiten, wie z. B. das Dasein Gottes, auch
bewiesen werden konnen, so ist es doch besser, sich nur auf den
Glauben zu verlassen, da wir uns in unseren Beweisgingen nur zu
leicht tauschen. Manche bringen nun vor, daBl zwar unsere Aussagen
tiber Gottliches und Menschliches nicht univok seien, wohl aber eine

1 Es konnte sei, daB einiges aus Versehen ausgelassen wurde; da aber
der Monacensis nach dem Original genau revidiert wurde, miite es schon bei
der Niederschrift des letzteren tibersehen worden sein.



10 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

gewisse Analogie aufwiesen ; aber diese Ahnlichkeiten sind so gering-
fiigig, daB sie neben der Transzendenz Gottes gar nicht bestehen kénnen
und darum auch fiir einen Beweis nicht in Frage kommen. 3. Der
dritte Einwand der Lateiner betont, dall es ja auch ein Beweisverfahren
a posteriori (ix tav Ostézwv xai aitzrav fol. 216%) gebe. Das gibt
Neilos zu, aber eben auch nur wenn man nicht iiber ein gemeinsames
Genus hinaus schluBfolgern wolle. 4. SchlieBlich halten es die Lateiner
fir ein starkes Stiick, daB Neilos immer die Syllogismen der Kirchen-
viter im Munde fithre und dabei doch die Berechtigung eines jeden
Syllogismus’ ablehne. Kein Zweifel, erwidert Neilos, die Kirchenviiter
bedienen sich tatsichlich in ihren Schriften des schluBfolgernden Den-
kens und der syllogistischen Beweisform ; aber sie tun es nur — und
das ist das Entscheidende — im Kampf gegen die Hiretiker und auch
da «ovx a@veu toi grevalew » (fol. 2217), denn sie geben ja auf die
Beweiskraft des Syllogismus in theologicis gar nichts und bedienen
sich seiner nur methodisch, um die Gegner mit eigenen Waffen zu
schlagen. Den Gliaubigen gegeniiber aber verfahren sie — nach einem
Worte Gregors von Nazianz (PG 35, 1164) — odx dpstotehieds adha
whsutixas, d. h. sie treiben Theologie nicht mit aristotelischen Beweis-
gingen, sondern nach Fischerart, wie die Apostel. Auch seine, des
Neilos, eigene Syllogismen seien nur hypothetisch gewesen, sie hitten
die Konklusionen der Gegner zum Ausgangspunkt genommen und
damit gezeigt, was sich daraus fiir absurde Folgerungen ergiben ; und
wenn er wirklich sich einmal positiv syllogistisch ausgedriickt habe,
so sei das nur der Klarheit halber geschehen, damit den Gegnern die
Sache leichter in den Kopf gehe.

Zusammenfassend bemerkt er am Schlusse, das xarcuylwtriguwévoy,
die Zungenfertigkeit in der Theologie, sei immer haeresim sapiens ;
sich ihrer bedienen heille die christliche moiite/x, den Gottesstaat der
Kirche, mit der athenischen Seuche infizieren und die Schonheit der
Kirche auf schmutzigen Schaubiihnen ausstellen.

Ein Angriff also auf der ganzen Linie, der jede spekulative Theo-
logie unméglich haben will. Aber man darf sich dariiber keinem Zweifel
hingeben, daB eine solche Stellungnahme keineswegs ein Grundaxiom
der byzantinischen Theologie darstellt. So gerne die Byzantiner auch,
namentlich im AnschluB an den Ps.-Areopagiten, von der amégaaus,
der negativen Theologie sprachen, so spielte doch auch bei ihnen die
demonstratio, der suiloyismés eine groBe Rolle. Koénnen wir iiber-
haupt bei diesem griechischen Philosophenvolk etwas anderes erwarten ?



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegrift in Byzanz 11

Joannes Damaskenos widmet z. B. das ganze erste Buch seiner 1l7y7,
vvwszos den philosophischen Einleitungsfragen ; fast alles ist hier auf
die Verwendbarkeit fiir die folgende eigentlich dogmatische Abteilung
seines Werkes abgestimmt. So werden hier auch der Charakter des
Syllogismus und seine Erfordernisse genau umrissen. Auch in der
‘Exdwsic axoifine selber verbreitet er sich dann des oOfteren {iber dhn-
liche Fragen. Auch bei den geoffenbarten Wahrheiten verbleibe nicht
alles in jeder Beziehung ein ayvwstov fiir uns, vielmehr sei manches
gar wohl erkennbar, aber &gzmrov, d. h. mit unseren sprachlichen
Mitteln nicht adiquat ausdriickbar, manches endlich falle auch unter
unsere Ausdrucksmoglichkeiten. Auch vermdgen wir uns nicht nur
vermittels der awsgasis, der negatio, auszudriicken, sondern koénnten
auch xatagatixes (per affirmationem) vorgehen, wenigstens in bezug
auf die Begleiterscheinungen der gottlichen Wesenheiten, wenn auch
nicht in bezug auf diese selbst (PG 64, 792, 793, 800).

Gemil diesen Gedankengingen arbeiten dann auch die nachfolgen-
den griechischen Dogmatiker ; besonders in den antilateinischen Ab-
handlungen iiber den Ausgang des Heiligen Geistes spielen, nach dem
Vorgang von Photios (in der Mystagogie, PG 102, 280 ff.), neben dem
Schriftbeweis und den Zeugnissen aus Vitern und Konzilien die stz
suldoywetixa — und zwar nicht nur hypothetische Syllogismen — eine
bedeutende Rolle. In der dogmatischen Panoplie des Euthymios Ziga-
benos trigt schon der Titlos I die Uberschrift : 'Amdédeiiis quidoyistixs
(PG 130, 33). Auch Niketas Choniates riumt in seinem Thesauros
(PG 139 und 140) der ratio ein weites Feld ein. Ja es hat teilweise
den Anschein, als schreibe er z. B. in der Trinitdtslehre gewissen
Analogien (substantiae supersubstantialitas, potentiae superpotentiali-
tas, actionis identitas oder : mens intelligentia, intellectus) geradezu
apodiktische Beweiskraft zu (PG 139, 1149).! In der "Exf:s:c des
Joannes Kyparissiotes heift es in der Einleitung : Unter allen
Wissenschaften, « quae ratione disserendi utuntur», ist die schonste
die Philosophie ; der hervorragendste Teil der Philosophie ist die
Theologie » (PG 152, 741). Aus dem Folgenden ergibt sich dann klar,
daB die Offenbarungstheologie gemeint ist. Aber es wire verfehlt
zu schlieBen, daB diese also nach Joannes unter die Philosophie in
unserem Sinne untergeordnet sei. Das Wort Philosophie muB bei den

1 Solange — wie auch bei Joannes Kyparissiotes — nur die lateinische
UUbersetzung vorliegt, 1iBt sich dariiber noch nicht mit Sicherheit urteilen.



12 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

byzantinischen Theologen z. T. viel weiter gefat werden und lilt
sich vielleicht fiir lateinisch-scholastische Begriffe am besten mit sapien-
tia wiedergeben (cf. z. B. Scholarios, (Euvres, I 444, 23 u. a.). Sicher
ist jedenfalls, daB laut Vorwort die Theologie fiir Joannes eine scientia
demonstrativa ist ; das ergibt sich auch eindeutig aus der Einteilung
seines Werkes in eine theologia symbolica und theologia demonstrativa.
DaB auch Manuel Kalekas in seiner Dogmatik (PG 152, 429 ff.) die
scholastisch-spekulative Methode handhabt, darf um so weniger wunder-
nehmen, da er zur t#fic T@v xnsixev, d. h. zum ordo praedicatorum
gehorte.

Diese paar Beispiele tun wohl zur Gentige dar, daB die byzanti-
nische Theologie durchaus keinen wissenschaftsfeindlichen Charakter
an sich trug.' Um so verwunderlicher sind so die Invektiven des
Neilos, und es frigt sich, aus welcher Mentalitit heraus sie zu erkliren
sind. Es mulB hier mit ein paar Worten auf den Hesychasmus und
Palamismus eingegangen werden. In Monchskreisen des Athos und
anderwirts machte sich ums XIV. Jahrhundert aufs neue ein eigen-
artiger Mystizismus in auffallender Weise bemerkbar. Nach einem
Training in vollstindiger Ruhe (#suyia), den Kopf tief auf die Brust
gesenkt, mit besonderer Atemtechnik und immerwihrender Rezitation
eines Stofgebetes, glaubten manche mit leiblichen Augen das Licht zu
sehen, das Christus auf dem Tabor umfloB und das nicht etwas Natiir-
liches war, sondern das ungeschaffene Licht der Gottheit selber. Viel-
leicht wirklich mystische Phinomene, jedenfalls aber auch Halluzi-
nationen auf Grund psycho-physischer Uberanstrengung dieser christ-
lichen Yogis, beides hat in den Anschauungen, die sie vortrugen, einen
wohl gut gemeinten, aber schiefen theologischen Ausdruck gefunden.
Der kalabrische Monch Barlaam wurde auf die Sache aufmerksam und
machte die Hesychasten licherlich, wo er nur konnte ; aber er unter-
schitzte die Macht seiner byzantinischen Standesgenossen. Einer aus
ihren Reihen, Gregorios Palamas 2, versuchte es, diesen Theoremen
ungebildeter Laien eine theologische Formulierung zu geben und sie
spekulativ zu unterbauen. So iibertrug er den Kampf aus dem Feld

1 Gerade eine Untersuchung des Einteilungsschemas der Dogmatik des
Johannes Kyparissiotes und der Trinititsanalogien des Niketas Choniates (auf
Grund des noch unedierten Urtextes) konnten diesbeziiglich noch manches Uber-
raschende bringen. -

* Uber ihn und die ganze Bewegung vgl. jetzt bes. Jugie im DictTheolCath
XTI 1735 fl. Ders. Theologia dogm. christ. orient. Paris 1933, II 47 ff.



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 13

der Asketik auf das der Dogmatik. Sicher, Gott als solcher in seiner
Wesenheit sei unnahbar nicht nur fiir jedes kérperliche Auge, sondern
auch durchaus fiir jeden Geist und zwar in jeder Beziehung. Aber die
von seinem Wesen real verschiedenen Eigenschaften und Wirkungen,
die eine Art niedrigerer Gottheiten bilden, vermag der Mensch zu
erkennen, ja sogar mit korperlichem Auge zu sehen. Diese ganz unge-
wohnte Lehre von einer distinctio realis in Gott wurde — so sonderbar
es scheinen mag — die offizielle Lehre der orthodoxen Kirche. Was
Byzanz an Intelligenz aufwies, Akindynos, Gregoras, die Briider Kydones
usw. waren gegen diese Neuerung, und die sich daraus ergebenden
ungeheuerlichen Konsequenzen. Aber umsonst. Die Monche stellten
ja den Episkopat und so kamen die Hesychasten auf den Patriarchen-
thron und in dieser Stellung koderten sie, wie Demetrius Kydones
sich einmal in hellem Manneszorn ausdriickt !, alle ergeizigen Kleriker
mit der Aussicht auf einen Thronos, einen Bischofsstuhl, und machten
sie so zu fligsamen Palamiten.

Nun war es aber gerade die thomistische Methode und die thomi-
stische Gotteslehre, welche die schirfsten Waffen gegen den Palamismus
boten, und wer in Byzanz nur irgendwie Philosophie studiert hatte,
der mubBte vor dieser im Grunde aristotelischen Argumentation die
Waffen strecken — oder aber ihre Rechtfertigung in der Theologie
leugnen ; und auf diesem Wege scheint Neilos Kabasilas zu seinen
antithomistischen Angriffen gekommen zu sein. Diese Mentalitit, die
es den Palamiten gestattete, sich hinter dunklen Ausspriichen mancher
Viter zu verschanzen, zeigt sich gerade auch beim Verhalten des
hesychastischen Patriarchen Philotheos Kokkinos gegeniiber Prochoros
Kydones (siehe unten!) und wurde von Neilos Kabasilas auch auf
die Heilig-Geist-Kontroverse iibertragen. Aber er fand auf byzan-
tinischem Boden einen Gegner, der ihm vollauf gewachsen war und der
auf Grund seiner Thomaskenntnis am ersten dazu berufen war, die
Gedankenginge des Aquinaten zu verteidigen : Demetrios Kydones.
M. Rackl war es wiederum 2, der uns diese Verteidigungsschrift und eine
ganze Reihe von Handschriften, in denen sie enthalten, des niheren
bekannt machte und ihre Herausgabe in Aussicht stellte. Der Vat.
gr. 614, nach dem die folgende Analyse vorgeht, ist seinem palio-

L Mercatt G., Notizie ... ed altri appunti, p. 293.
% M. Rackl, Die ungedruckte Verteidigungsschrift ..., 1. c. Ders. Demetrios
Kydones als Verteidiger ... usw. L. c.



14 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

graphischen Charakter nach wohl um die Wende zum XV. Jahrhundert
geschrieben. Der Passus, der hier in Frage steht, befindet sich auf
fol. 110-116.

Demetrios will sofort auf die Vernunftgriinde des Erzbischofs ein-
gehen und bemerkt nur kurz, dal Neilos offensichtlich mit den an-
gefithrten Viterstellen MiBbrauch treibe, da die Viter doch nicht nur
in der Polemik, sondern auch in Kreisen der Gliubigen, sich der
Syllogismen bedient haben. Neilos vergesse auch ganz, daB er selbst
in einemfort Syllogismen mache, allerdings herzlich schlechte. Seine
eigentlichen Ausfithrungen basiert Kydones auf einer Darlegung der
Natur der menschlichen Erkenntnis. Sie liegt, der ganzen mensch-
lichen Natur entsprechend, zwischen der rein geistigen und der sinn-
lichen Erkenntnis. Sie partizipiert an der ersteren vor allem in bezug
auf die unmittelbare intuitive Einsicht in die Geltung der prima
principia, von denen aus sie weiter fortschreiten und zu irgend einer
gesuchten Wahrheit gelangen kann. Sie partizipiert an letzterer, indem
sie von den sensibilia aus ebenfalls zu hoheren Erkenntnissen gelangen
kann ; beide Verfahren stellen die eigentlich menschliche Geistes-
operation dar, die é:zverz, das diskursive Denken. Nimmt man dem
Menschen dieses Denkverfahren, so nimmt man ihm seine geistige
Natur und erniedrigt thn zum Tiere, man nimmt ihm das schénste
Geschenk, das Gott ihm gegeben hat, aber auch das notwendigste ;
denn es ist das Werkzeug des Menschen, mit dem er Gott suchen und
finden muB. Hitte das diskursive Denken von Gott nicht gerade
die letztgenannte Aufgabe erhalten, wie konnte dann Paulus verlangen,
daB man sich von der Betrachtung der Geschépfe aufschwinge zum
unsichtbaren Schopfer ? Ein ganz bezeichnend thomistischer Gedanken-
gang, das gesunde Empfinden, dal etwas, was den Grundcharakter
des Menschen ausmacht, nicht ausscheiden kann gerade da, wo es sich
um das letzte Ziel und den letzten Sinn des menschlichen Daseins
handelt. Demetrios geht dann auf das ein, was Neilos nicht niher
zu kennen scheint, jedenfalls rundweg ablehnt, auf die analoge Natur
unserer Gotteserkenntnis. In den Kreaturen befindet sich gemiB3 der
Heiligen Schrift ein Abbild, eine Spur Gottes, bei der unsere Gottes-
erkenntnis beginnen muB ; sie hat aber dabei von allem Endlichen,
Materiellen oder sonstwie Unvollkommenen zu abstrahieren, bis nur
mehr der reine Logos, die betreffende Idee, iibrig ist, die sie aber dann
mit vollem Recht auf Gott iibertragen kann. Diese Denkoperation
ist auch fiir die natiirlichen Krifte des Menschen méglich, wird aber



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 15

bedeutend erleichtert und geférdert durch die Offenbarung. Die Glau-
bensartikel bringen {reilich kein eigentlich strenges Wissen, sondern
verlangen eben Glauben ; aber sie sind zugleich Ausgangspunkt fiir
ein diskursives Weiterdenken ; denn warum sollte dieses gerade hier
einhalten miissen? Es ist ja mancher Satz unseres Glaubens keine
unmittelbare 277, kein Prinzip, das uns unmittelbar geoffenbart ist
durch ein ausdriickliches und klares Schriftwort, sondern etwas, was
aus Andeutungen der Heiligen Schrift weiter entwickelt und erschlossen
wurde. Gerade die Schriften.der Kirchenviter geben beredtes Zeugnis
von dieser Weiterentwicklung, und zwar nicht nur die polemischen
Schriften, sondern auch die 2:3asxx7/a:, ihre Katechesen und Predigten.
Ohne Syllogismen wire das alles unmdaglich gewesen. Wenn also Neilos
den apodiktischen Syllogismus ablehnt, so kann ihm Demetrios nur
sofern zustimmen, hier aber riickhaltslos, dall die ersten und unmittel-
baren Glaubensartikel keinem solchen Beweisverfahren unterliegen. Je-
doch sind die Griinde, die Neilos anfiihrt, nicht immer stichhaltig,
so z. B. wenn er eine Beweisbarkeit wegen der ameziziz, der géttlichen
Unendlichkeit ablehnt, da das Begrenztsein auf eine Spezies und ein
Suppositum Voraussetzung sei. Gott ist ganz im Gegenteil als évisyzix
ralxzz7, als reiner Akt an sich in eminentem Sinne erkennbar und willbar,
so wie die Sonne ob ihres Glanzes am meisten sichtbar ist. Ein privativ
Unendliches kann freilich nicht bewiesen werden, wohl aber ein negatives
Unendlich. Und wenn trotzdem unser Wissen iiber Gott so beschrinkt
ist, so liegt das nicht am « Dunkel » Gottes, sondern an der Schwiiche
unseres Verstandes, wie ja auch — der berithmte Vergleich — das
Auge der Nachteule die Sonne nicht erblicken kann. Die Argumente
des Neilos, daB Ober- und Untersatz eines jeden Syllogismus univok
priadiziert werden miissen, hat Demetrios durch seine Ausfithrungen
iiber die Analogie iiberholt. Ebenfalls schon durch die einleitenden
Bemerkungen tiber den Charakter unserer Erkenntnis hinfillig geworden
ist es, wenn Neilos die Proportion der natiirlichen Prinzipien zu den
Glaubenswahrheiten deshalb negierte, weil erstere der rein sinnlichen
Erfahrung entstammten, letztere aber geistig seien. Gerade die ersten
Prinzipien, bezw. unser Habitus der ersten Prinzipien, entstammen
ja unmittelbarer geistiger Intuition und sind nicht etwa das Ergebnis
einer mithseligen Abstraktion aus der Sinnenwelt.

Interessant ist es, daB Kydones, wie mancher Thomist des
Westens, zugibt, daB es sich bei der Theologie doch nicht um eine
Wissenschaft im allerstrengsten Sinn des Wortes und aristotelischen



16 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

Begriffes handle (tic & émgrnuny eivar attov xusimg oigumevos ? fol. 112Y).
Immerhin setze ein Wissen iiber Gott in Gott keine Potentialitiit
voraus in dem Sinne, als werde durch den Erkenntnisvorgang das
Objekt aus der Potenz in den Akt iiberfiihrt ; gerade das umgekehrte
sei der Fall: das Objekt aktualisiert seinerseits die Erkenntniskraft
des Subjektes.

Der letzte Einwand des Neilos gegen den apodiktischen Syllogismus
in der Theologie betonte, daB in unseren Aussagen iiber Gott ein
Haupterfordernis eines solchen Syllogismus nicht erfiillt sei, nimlich
daB wir nicht imstande seien, einen Kausalnexus zwischen Subjekt
und Priadikat anzugeben. Auch hier fillt Demetrios die Erwiderung
nicht schwer : es geniige, wenn auch nicht die eigentliche physische
Ursache angegeben werden kénne, ein Beweisgang a posteriori, durch
den die aitiz &nimvorixy aufgezeigt werde, vermittels derer wir Evidenz
iber das o7, das quia, erlangen, wenn auch nicht iiber das 8.z, das
propter quid.

Im Folgenden geht er dann auf den dialektischen Syllogismus
tiber. Auch hier beginnt er wieder mit der allgemein menschlichen
Bedeutung dieser Denkoperation. Die Stelle, die Neilos aus dem Opus-
culum ad Cantorem Antiochenum anfithrt — es sind die ersten Sitze
des cap. II — will nichts anderes besagen, als daBl die natiirlichen
Prinzipien allein nicht imstande sind, Glauben zu erzeugen. Man
miisse sich ihrer aber den Ungliubigen gegeniiber bedienen, welche
die Heilige Schrift nicht anerkennen. Neilos solle das Biichlein nur
einmal richtig lesen ! Auch der dialektische Syllogismus sei eine Gabe
Gottes zur Auffindung der Wahrheit und darum auch zur Auffindung
der ersten Wahrheit, Gottes, selber. Wenn eine natiirliche Wahrheit,
weil sonnenklar, von allen angenommen werde — also ein Evdokov
im aristotelischen Sinne — dann kénne ihr doch kein Satz der Heiligen
Schrift widersprechen. Beide stammen ja von Gott, der sich doch nicht
selbst widersprechen kann. Wenn Neilos geltend macht, wie leicht
man sich bei solchen Schliissen tiuschen konne, so antwortet Demetrios
wiederum mit einem thomistischen Grundsatz, dal nidmlich die Er-
kenntniskrifte des Menschen — per se wenigstens — unfehlbar seien.

Neilos hat an dieser Stelle nochmals das Verbinden von Schrift-
sitzen und Vernunftwahrheiten geriigt. So geht Demetrios ebenfalls
nochmals auf das Problem ein. Erstens sei es durchaus nicht so schlecht-
hin richtig, wenn Neilos behaupte, es gebe nichts Allgemeineres als
Gott, d. h. mit anderen Worten, man konne fir nichts in Gott einen



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 17

allgemeineren Grund angeben. Es fasse doch der menschliche Geist
den Seinsbegriff oder die Begriffe von Gut, Wahr usw. weiter als den
Begriff Gott, wenn auch in Gott diese Begriffe real mit seinem Wesen
identisch seien. Auch sei z. B. der Begriftf Gott, ohne einen Gattungs-
begriff darzustellen, doch weiter als der Begriff Gott-Vater oder Gott-
Sohn. Zweitens miisse man durchaus daran festhalten, daB3 die obersten
Seinsprinzipien und Denkgesetze, wie z. B. das Kontradiktionsprinzip
usw. auch in divinis ihre Geltung behalten. Das vestigium dei in den
Geschopfen stellt die Briicke zwischen Gott und Welt dar und gibt
eine Grundlage ab fiir eine, wenn auch nur analoge, Geltung der natiir-
lichen Prinzipien auch im Reiche des Unerschaffenen ; mit anderen
Worten : die natiirlichen Prinzipien gelten deshalb in Gott, weil Gott
selber gilt und unsere Prinzipien von ihm stammen.

In der Frage von der Subalternation der Theologie scheint Neilos
den thomistischen Standpunkt nicht gekannt oder auch nicht erkannt
zu haben, da er von weltlichen Wissenschaften redet, denen er die
Theologie nicht unterordnen will. Demetrios riickt hier die genuine
thomistische Auffassung in das rechte Licht und lehrt eine Unter-
ordnung der Theologie unter das Wissen der Seligen, die émistriny tov
BEXAI WY,

So griindlich der Angriff des Neilos Kabasilas, so griindlich die
Replik des Demetrios Kydones ! Aber keiner von beiden stand fiir sich
allein ; sie vertraten Richtungen. Neilos den einerseits agnostizistischen,
anderseits stark anthropomorphistischen Palamismus, Demetrios die
alte Orthodoxie in neuem Gewande. Und jeder, der auf Seiten des
Demetrios stand, muBte mit der herrschenden hesychastischen Theologie
in Konflikt kommen. Das war besonders bei seinem Bruder Prochoros
Kydones der Fall, einer Personlichkeit, die uns das liebevolle Interesse
G. Mercatis — mi ¢ alla fine divenuto assai caro — wieder lebendig
vor Augen gefiihrt hat.' Ein methodisch am Thomismus geschulter
Vorkimpfer der alten Orthodoxie von der Identitit von Wesen und
Wirken in Gott, machte er sich den hesychastischen Patriarchen Philo-
theos Kokkinos (1354-55 und 1364-76) zum bitteren Feind. Dieser
strengte gegen ihn einen kanonischen ProzeB3 an, der schlieBlich damit
endete, daB der erst in den DreiBigern stehende Priestermdénch Prochoros
auf einer Synode, die zu diesem Zwecke berufen worden war, im April
1368 suspendiert und gebannt wurde.

1 Notizie ... ei altri Appunti, bes. p. 40-55.

[

Divus Thomas



18 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

Gleich zu Beginn des Prozesses schrieb Demetrios an den Patriarchen
eine fulminante Epistel, redigierte dann noch kurz vor dem Urteils-
spruch wahrscheinlich zusammen mit Prochoros eine lingere Apologie.
Als dann Prochoros schon 1369 starb und sich die Verleumdungen
und hinterhiltigen Anklagen noch immer weiter schleppten, erhielt
Philotheos — offenbar der Anstifter dieser Quertreibereien — von
Demetrios noch einmal ein bitteres Schreiben der Abwehr und Ver-
teidigung firr seinen Bruder.! Aus all diesen Texten ersieht man, wie
beim Prozel vorgegangen wurde. Es war vor allem ein stindiges
Ausweichen vor jeder wissenschaftlichen Diskussion, die man doch
Prochoros versprochen hatte. Aber der Patriarch sei eben durch die
Logik der Schriften des Prochoros so aus dem Konzept gebracht
worden, daB er sich jedem weiteren theologischen Waffengang entzogen
habe (mz9c 72 7od Ilooydgou ypapmpara ihyyuicas xat Stareyfival o
Bovlomivw mepl Toltwv olx £ToApyeas supmlaxivar, p. 293). Er habe sich
nur in Schmihungen oder auch in schénen Redensarten ergangen,
iberhaupt alles getrieben, nur nicht Theologie (xzi mavt ™ Empatres mhry
tob fzohoyelv, &' 4 87t Exxdhew, p. 297). Es sei ja das schlieBlich nicht
zu verwundern, denn als ehemaliger Koch konne er zwar Kiichenrauch
mitbringen, aber kein theologisches Wissen, letzteres habe er sich auch
bei seinem Herrn, einem Rethor, nicht erschnappen kénnen, bei dem er
seine iibrigen musischen Floskeln sich erworben habe (sixétng yevépevas
xay Tais yiToats Staxovay xamvev Tva xouwlfwv fmiv fxers Exellev avei
beodoylac, p. 302).

Man konnte versucht sein, diese AuBerungen mehr oder weniger
auf das Konto der gerechten Entriistung des Demetrios iiber das harte
Schicksal seines Bruders zu setzen. Aber der Synodaltomos von 1368
belehrt uns eines anderen. Tatsichlich wird darin wiederholt gegen die
theologische Methode des Prochoros Klage erhoben. Er wende sich
mit seinen Syllogismen sogar gegen die Schriften der Heiligen Viiter
— er hatte die Beweissammlungen des Philotheos fiir den « Palamismus »
der Viter angegriffen — (PG 151, 698 B) ; tiberhaupt bestiinden seine
Beweise nie aus Schrift- oder Viiterstellen, sondern er folge immer
seinen eigenen Gedankengingen und operiere mit aristotelischen Syllo-
gismen (toic idiowg Aoyiamois xal Tais awodelleqt yowumevos Toig "AgteTotede-

- N 3 o 8 = Y~y - .
xoic suldoyepois, 1. c. 699 B ; %tx woAhov amobeixvusty TaV Tob 'Agtato-

! Diese drei Schriften bei G. Mercati, 0. c. pp. 203-295 ; 296-313; 313-338.
Vgl. die einleit. Bem. p. 283-292.



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 19

’

Teéhoug gulhoyisdy xatl moldka Eteox Bhrsoruma xai Sueseli Aéyet xai suhho-
vifetar, 1. ¢. 699 C) ; einmal zitiere er zwar Augustinus, interpretiere
ihn aber falsch (I. c¢. 707 A/B); er fordere zwar immer Ldsung seiner
Einwinde, aber eine solche sei unmoglich, da er sich ja mit den Lehren
der Kirchenviter und Theologen nicht zufrieden gebe, sondern sie
vielmehr angreife (l. c. 705 C).

Es ist nun nicht schwer zu zeigen, woher Prochoros seinen theo-
logischen Aristotelismus hat und worin er besteht. Nur auf ein Moment
sei hingewiesen : G. Mercati hat nachgewiesen, daB das Werk «De
essentia et operatione dei», das 1616 von P. Gretser S. J. unter dem
Namen des bekannten Antipalamiten Gregorios Akindynos heraus-
gegeben hat, gar nicht diesem Autor zugehdren kann, sondern eben
unseren Prochoros Kydones zum Verfasser hat.! Diese Schrift nun
folgt formell und inhaltlich der Summa theologica und der Summa
contra Gentiles des Aquinaten und bringt lingere Ausziige daraus.
Gerade der Tomos von 1368 bririgt nun seinerseits viele Ausziige aus
dem theologischen Schrifttum des Prochoros und allem Anscheine nach
eben aus diesem Werke De essentia et operatione Dei. > So kann also
kein Zweifel mehr dartiber bestehen, daB die hesychastische Kritik
der theologischen Methode des Prochoros indirekt einen Angriff auf
die scholastische Methode des Thomas von Aquin darstellt.

Fiir eine genauere Kenntnis von Prochoros’ theologisch-metho-
dischem Standpunkt kime eine Analyse von zwei weiteren Werken in
Frage, auf die Mercati G. hingewiesen hat.® Das eine fithrt den Titel :
[Tept xatagatixod xal &ﬂocpafaxoﬁ 'rpo"rmu Emt Ti¢ Ocodoyias xat wepl THg
&v o Gpet toU xuplou Ocogavelas. Das zweite ist nur fragmentarisch
erhalten, wird aber teilweise wortlich im Synodaltomos von 1368
zitiert und bringt nach einer Auseinandersetzung iiber die Vitertexte
eine eingehendere Verteidigung der spekulativen Methode in der Theo-
logie. Aus letzterer einige Gedanken. Er miisse sich gegen diejenigen
verteidigen, die ihm den Gebrauch des Syllogismus (in der Theologie)
zum Vorwurf machen. Eine solche Klage sei vollstindig unberechtigt.
Jede Wahrheit sei entweder ein Syllogismus oder ein Prinzip zu einem
solchen. Ob wir wollen oder nicht, wenn wir verniinftig reden, ge-
brauchen wir Syllogismen. Und wenn wir ihre Technik und ihre

L Mercati G., 1. c. p. 1 fl.
2o.c. p. 8 ff.
3 0. c. 22-25.



20 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

Regeln kennen, warum sollten wir dann nicht solche, die Fehlschliisse
machen, iiberfithren und uns nicht ihrer als Richtschnur bedienen bei
der Erforschung der Wahrheit. Hitten wir unseren Glauben aus (beson-
deren) Offenbarungen, wie die Hiupter der neuen Religion — er spielt
offenbar auf die Visionen der Hesychasten an — dann kénnten wir
ja keine Rechenschaft iiber seine Glaubwiirdigkeit fordern. Aber auch
in einem solchen Falle wiren die Syllogismen noch von Nutzen ; die
Vernunft, die uns zur Auffindung der Wahrheit gegeben sei, kénne
ja mit dem Glauben nicht in Widerspruch stehen und biete uns des-
halb die Moglichkeit einer Auseinandersetzung mit denjenigen, die
diesen unseren Glauben bedrohen. Gerade jetzt, wo die Geistlichen
wieder blinde Fiihrer von Blinden seien, oder aber die Menge auf ihr
Wort iiberhaupt nicht mehr hére, solle man doch dieses letzte Hilfs-
mittel nicht von sich werfen. Ein solches Verfahren scheine ihm das
Symptom eines schlechten Gewissens zu sein. Wer eben ganz morsche
Beweise fithre, wie das jetzt so oft der Fall sei, der scheue jede
Beriihrung mit einem Priifstein. Da lobe er sich das streng metho-
dische Verfahren, das heute notwendiger sei denn je; ohne es diinke
ihm sein Leben nicht lebenswert und ihm opfere er gerne eine gefeilte,
glinzende Darstellung. Jetzt aber kidmen verleumderische und ab-
gefeimte Leute wie Kifer und Ameisen aus ihren Lochern und Spalten
und quackten wie Frosche aus dem Sumpf hervor. Sie kimen sich
wie reine Geister vor und entledigten sich allen intellektuellen Riist-
zeuges ; solcherlei Menschen hitten gar keine Ahnung vom Charakter
der menschlichen Verstandesbetitigung.

Es wirft ein grelles Schlaglicht auf die Verhiltnisse, wenn gerade
dieser Passus im Synodaltomos von 1368 woirtlich aufgefiihrt und
verworfen wird. Aber gerade mit dieser Synode wurde der Sieg der
antiintellektuellen Richtung entschieden und ihr Triumph fand einen
sprechenden Ausdruck in den Anathematismen, die im XV. Jahrhundert
am «Sonntag der Orthodoxie» gegen die beiden Kydones in ihrer
Heimat Saloniki geschleudert wurden, wihrend man Neilos Kabasilas
mit Akklamationen ehrte ! :

Té bevdopoviyw Igoydsw o Kulovy ... avibepa !
Neihou 100 aytotdton Rpytemoxomon . .. aiovie 7 pyrur.
Arumtsio 16 imovopalomive Kulovy ... avalepa,

1 Mercati G., o. c. p. 60-61.



Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz 21

Demetrios und Prochoros Kydones sowie Neilos Kabasilas sind
sicher die bedeutendsten Vertreter des Kampfes um Thomas von Aquin,
der sich in Byzanz abspielte, aber nicht die einzigen. M. Jugie hat
ihrer eine Reihe namhaft gemacht, deren Schriften noch unediert sind. !
Um nur auf einen von ihnen noch mit einem Worte einzugehen, so
scheint bei Matthaios Angelos Panaretos die Polemik sich keineswegs
gegen die thomistische Methode als solche zu richten, da gerade bei
ihm der syllogistische Beweis in allen Formen den breitesten Raum
einnimmt. Er untersucht zwar ganz genau die lateinischen Syllogismen
und kritisiert ihre Fehler gegen die aristotelischen Gesetze, spricht
sich aber nie gegen ihren Gebrauch als solchen aus, wenn es auch nicht
ganz an Stellen fehlt, wo er gegen einen Abusus der Syllogismen seitens
der Lateiner spricht. *

Ein Vergleich dieser Polemik mit den Auseinandersetzungen, die
gleichzeitig im Abendland iiber den thomistischen Theologiebegriff
erfolgten, zeigt, daB in Byzanz eigentlich nur ein Ausschnitt des
abendlindischen Fragenkomplexes zur Debatte stand. Es wurde —
um in lateinischer Terminologie zu reden — nur das Gebiet der causa
formalis der Theologie in Frage gezogen und auch hier kaum mehr
als das Problem, das Thomas iiberschreibt: Utrum theologia sit scientia
argumentativa. * Aber gerade dieser Ausschnitt enthilt in nuce das
ganze Problem. Die byzantinische Theologie war sich dessen wohl
bewuBt und behandelte das Thema mit einer EinliBlichkeit und Akribie,
in der sie sich wohl mit den Lateinern messen kann.

Ein zweiter Unterschied ist folgender : So wenig geleugnet werden
soll, da auch im Abendland die Debatte von praktischen Bediirfnissen
angeregt war — man denke z. B. nur an die Theologiefeindlichkeit
gewisser Averroistenkreise — : es blieb doch der Kampf mehr in der
Sphire des Spekulativen und das Problem behielt seinen Platz im
Rahmen der theologischen Gesamtdarstellungen. Nicht so in Byzanz !
Hier war der Kampf von einer weittragenden praktischen, kirchen-
politischen Bedeutung ; es stand wirklich und in concreto das auf dem
Spiel, was ein abendlindischer Scholastiker seinem Gegner als letzte
abstrakte Folge seiner Theorien vorhalten mochte. In Byzanz war es

1 Echos d’Orient, tome 27, 1928, p. 397-40z2.

2 P. Risso, Matteo Angelo Panareto, Roma e I'Oriente, anno 4, vol. 8
(1914) ff., bes. p. 171-173.

3S. Th. I 1, 8.



22 Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

ein wirklicher Lebenskampf, und die Verteidiger des Thomismus waren
gezwungen, die schwersten Opfer zu bringen.

Nicht nur in diesem Falle, sondern fast stindig, kann man eben
die Wahrnehmung machen, daB die Theologie des « spekulativen Ostens »
viel weitgehender von praktischen Zeitbediirfnissen bedingt ist, als die
des « praktischen Westens». Den Drang zur Systematik, wie ihn das
mittelalterliche Abendland in sich fiihlte, verspiirt man in Byzanz in
viel geringerem Grade ; daher der iiberwiegend polemische Charakter
der ostlichen Theologie, deren spekulatives Talent dann innerhalb
dieser Schriftstellerei immer noch ein weites Betiitigungsfeld fand.



	Der Kampf um den thomistischen Theologiebegriff in Byzanz

