Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 12 (1934)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

H. Schwamm : Das gottliche Vorherwissen bei Duns Scotus und seinen
ersten Anhidngern. Innsbruck, Rauch. 1934. 1v-343 SS.

Nachdem der Verf. schon mehrere Arbeiten iiber die Lehre der Vorzeit
iiber das goéttliche Vorauswissen verdffentlicht hat, bietet er uns in vor-
liegender Schrift eine eingehende Untersuchung dar iiber das gottliche
‘Vorherwissen bei Duns Scotus und seinen ersten (Gegnern und) Anhingern.
Den breitesten Raum nimmt natiirlich die Behandlung Duns Scotus ein,
das Opus Oxoniense, I. Sent. Dist. 39, die Reportatio Parisiensis und
Rep. Maior, nebst Erginzungen aus anderen Stellen des Op. Ox. Ein
zweites Kapitel untersucht die Beziehung der scotistischen ILehre iiber
unseren Gegenstand zu der des hl. Thomas und Heinrichs v. Gent. Es
folgen dann die ersten Kritiker des Scotus (Thomas Anglicus O. P., Petrus
Aureoli, Thomas v. Wilton, Wilh. v. Ockham), hierauf zwei gleichzeitige
Franziskanertheologen (Robert Cowton und Alexander v. Alexandrien),
sodann die unmittelbaren Schiiler des Scotus, nimlich Antonius Andreas,
Franz de Mayron, Wilh. v. Alnwick, ein Anonymus und Johannes de
Bassolis, endlich noch acht andere erste Scotisten, deren letzter Thomas
Bradwardina. Bei jedéem Auktor wird nach Darstellung seiner Lehren
ein Uberblick gegeben mit Hervorhebung des ihm Eigenen und Eigen-
tiimlichen. So wviel als mdéglich, hat der Verf. auch die erreichbaren
Manuskripte zu Rate gezogen.

Das, so viel ich urteilen kann, zuverldassige Ergebnis der fleiBigen und
entsagungsvollen Untersuchung ist der Satz, daBl nach Scotus alles kontin-
gent Zukiinftige durch ein Dekret des gottlichen Willens bestimmt wahr
und erkennbar gemacht wird, woraus sich als notwendige Iolgerung
ergibt, daB Gott die zukiinftigen freien Handlungen der Geschipfe durch
prideterminievende Dekvete seines Willens erkenne. Diese Pradeterminatio
divinae voluntatis bezieht sich zunichst auf die complexiones contingentes,
auf die Verbindung von Begriffen, die ihrer Natur nach unbestimmt sind
(z. B. « Petrus» und « priadestiniert »; das Dekret des goéttlichen Willens
bestimmt, dafl wahr sein soll : « Petrus ist pradestiniert»). Daraus folgt
nach auBen die unfehlbare Verwirklichung der so bestimmten Wahrheit.

« Noch ist nicht ausdriicklich die Rede (bei Scotus) vom Wirken der
geschaffenen Ursachen und auch nicht von einer Determinierung derselben
durch den géttlichen Willen, insbesondere nicht von der praedeterminatio
des geschaffenen Willens zu seinen Akten. Aber im Kern und in logischer
Weiterfilhrung birgt die scotistische Losung diese Folgerungen in sich»
(S. 30 vgl. auch S. 81 ff.). Die Schiiler des Scotus, Hugo de Novocastro,



Literarische Besprechungen 499

Petrus de Aquila, Franziskus de Marchia, Wilh. de Rubione, Joh. de Ripa
zogen die Folgerung, Bradwardine iibertrieb sie sogar, wenigstens in der
Terminologie, bis zur Notigung des menschlichen Willens durch die gott-
liche Priadeterminierung. Spitere Scotisten freilich, wie Hugo Cawellus
und Philipp Faber, suchten nach dem Aufkommen des Molinismus durch
eine Art scientia media die decreta praedeterminantia aus dem scotistischen
System zu entfernen, andere, wie Mastrius, wollten sie als decreta conco-
mitantia oder condeterminantia erkldren : beides im Widerspruch zu den
Voraussetzungen des Scotus und seiner konsequenten Anhinger im
XIV. Jahrhundert. ,

Das ‘bisher berichtete Ergebnis ist zwar nicht gerade neu und iiber-
raschend, aber durch Zuginglichmachen wichtiger und schwer erhélt-
licher Zeugnisse und durch solide Beweisfiihrung interessant, wissenschaft-
lich zuverlissig und dankenswert, ohne daB damit jeder Einzelheit zu-
gestimmt zu werden brauchte.

Ganz anders muB} leider das Urteil lauten iiber jenen Teil der Unter-
suchung, der das Verhiltnis der scotistischen Lehre zu der des hl. Thomas
zum Gegenstand hat. Der Auktor findet den doctor angelicus im vollen
Widerspruch zum doctor subtilis, nicht etwa bloB im Detail, wie z. B. die
complexiones contingentes bestimmte Wahrheit werden, sondern iiberhaupt
in der Beantwortung der Frage : Erkennt Gott das contingent Zukiinftige,
besonders die freien Akte der Kreatur, durch die géttliche Kausalitit ?
Nach Dr. Schwamm bejaht dies als Erster Scotus, Thomas von Aquin weil}
nicht bloB nichts davon, sondern verneint es ausdriicklich. Die scotistische
Neuerung besteht in der Erklarung des Vorherwissens durch die Kausalitdt
des gottlichen Willens. ... Zu Unrecht wird diese Lehre auf den hl. Thomas
zuriickgefiihrt. Fiir diesen ist wohl Gottes Willen und Wissen Erst-
ursache aller Dinge. Aber die Unfehlbarkeit des gottlichen Vorherwissens
beziiglich des kontingent Zukiinftigen griindet sich nicht auf die Kausalitit
des gottlichen Willens, sondern ausschlieflich (vom Auktor gesperrt!)
darauf, daB alles kontingent Zukiinftige in seinem eindeutig bestimmten
aktuellen Sein von Ewigkeit her dem géttlichen Erkennen als gegenwirtige
Wirklichkeit vorliegt » (S. 330). «Seit Bafez wurde es jedoch iiblich, daB
man die scotistische Theorie auf den hl. Thomas zuriickfiihrte und dem
thomistischen System einfiigte » (S. 91), obgleich bei Thomas nicht einmal
decreta praedeterminantia vorausgesetzt werden (S. 94).

Die Behauptungen lassen also an Zuversicht nichts zu wiinschen
iibrig. Um so mehr aber an Kraft der Beweis fiir dieselben. Dieser wird
ausfiihrlicher einzig zu fiihren versucht aus dem Sentenzenkommentar des
Aquinaten, I. Sent. dist. 38 q. 1 a. 5. Ahnlich war schon P. Stufler vor-
gegangen (S. 262 ff.). Der Auktor frigt « De Deo Operante » einleitend :
« Ist es notwendig, sich erst zu rechtfertigen, wenn man, um die Meinung
eines Autors iiber eine Frage kennen zu lernen, an jenen Stellen Aufschlufl
sucht, an denen der Autor die Frage ausdriicklich beantworten will ? » (S. 92).

Antwort : Unzweifelhaft ist vor allem notwendig, daB man jene Stellen
richtig verstehe, das aber ist dem Verfasser ebensowenig gelungen wie
dem P. Stufler, Geben wir kurz den Zusammenhang an. Der hl. Thomas



500 Literarische Besprechungen

handelt im betreffenden Teil seines Kommentars iiber das géttliche Wissen.
Er hat in den vorangehenden Distinktionen resp. Artikeln nachgewiesen,
daB Gott alles AuBergottliche, auch alles Einzelne sicher erkenne aus
seiner gottlichen Wesenheit, insofern sie, resp. der freie goéttliche Wille
(cf. dist. 38 q. 1 a. 1 ad 6) alles verursacht. Auch alles Ubel, als privatio
boni, erkennt er in seiner Verursachung des Guten, dem das Ubel an-
haftet (dist. 36 q. 1 a. 2). Im 5. Artikel derselben Quistion stellt er nun
die Frage, ob diese Erkenntnis sich auch auf das zukiinftige Kontingente
(also z. B. auf die zukiinftigen freien Handlungen der Geschopfe) erstrecke.
Er sieht da zwei Schwierigkeiten entstehen : die eine von seiten der unfehl-
baren gottlichen Kausalitit, die die Kontingenz aufzuheben scheint, die
andere von seiten des Wesens alles Wissens, das, auch abgesehen wvon
aller Kausalitit, die sichere GewiBheit des Erkannten einschlieft und darum
wiederum die Kontingenz des Erkannten auszuschlieBen scheint. Was
antwortet nun der hl. Thomas auf diese beiden Schwierigkeiten ?

Nach der Deutung, die Dr. Schwamm der Loésung des hl. Thomas
gibt, wiirde derselbe den ersten Einwurf tatsichlich in dem Sinne zugeben,
daB Gott auf Grund seiner Kausalitit das kontingent Zukiinftige nicht
mit Sicherheit erkennen koénne. « Der hl. Thomas behauptet also aus-
driicklich, daB die unfehlbare Verbindung zwischen Gottes Vorherwissen
und dem Eintreten des Kontingenten durch die gdttliche Kausalitit nicht
(v. Verf. gesperrt |) gegeben ist. Mithin stiitzt sich die unfehlbare Sicherheit
des Vorherwissens nicht auf die gottliche Kausalitit, wenigstens nicht,
wenn es sich um ein kontingentes Geschehen handelt (S. 94 f.). «Den
einzigen Grund (v. Verf. gesperrt |) fiir die unfehlbare Sicherheit des Vorher-
wissens sieht der hl. Thomas darin, daB das kontingent Zukiinftige in
seiner eindeutig bestimmten aktuellen Wirklichkeit vor Ewigkeit her dem
gottlichen Erkennen gegenwartig vorliegt» (S. 99). Wesentlich gleich
legt P. Stufler die Stelle aus (l. c. S. 262 ff., bes. S. 269 f.).

Was sagt nun aber der Aquinate in Wirklichkeit 7 Nach Anfiihrung
der oben kurz gezeichneten Schwierigkeiten leitet er die Antwort ein
mit den Worten : « Sed neutrum hovum removet scientiam contingentium
a Deo ».

Auffilligerweise hat Dr. Schwamm diese Worte nicht beachtet und
nicht zitiert, und doch werfen sie ein helles Licht auf den Sinn des ganzen
Artikels. Das Wissen Gottes, von dem die Rede ist, ist das sichere Wissen
auf Grund der unfehlbaren gottlichen Kausalitit («... cum scientia Dei
sit causa rerum, et sit immutabilis »). Dieses sichere kausale Wissen hebt die
Kontingenz der zukiinftigen Dinge nicht auf, sondern besteht mit ihr
zusammen : « Causa prima necessaria potest simul esse cum defectu causae
secundae ». Denn die gottliche Kausalitit wirkt eben in jedem Geschdpfe
entsprechend der Natur des Geschopfes: « Et ideo, mediantibus causis
secundis necessariis, producit effectus necessarios, ut motum solis et huius-
modi, sed, mediantibus causis secundis contingentibus, producit effectus
contingentes ». Die Kontingenz kommt also der Wirkung zu in Bezug auf
die nichste, geschépfliche Ursache, gegeniiber der ersten Ursache ist sie
eine unfehlbare, darum mit Sicherheit erkannte.



Literarische Besprechungen 501

Wenn Dr. Schwamm aus den Worten : « causa prima necessaria potest
simul esse cum defectu causae secundae », schliefen zu kénnen glaubt, aus
dem méglichen Versagen der geschopflichen Ursache folge fiir Gott, die
erste Ursache, die Unméglichkeit einer unfehlbar sicheren Erkenntnis des
kontingent Zukiinftigen, so ist das ein FehlschluB ; denn nicht die gott-
liche Kausalitit versagt, sondern die geschopfliche; das Vorherwissen
Gottes ist aber in der gottlichen Kausalitit begriindet, nicht in der
geschopflichen. Die Defekte der geschopflichen Ursache werden von Gott
in seiner eigenen Kausalitit unfehlbar erkannt, indem er das Gute unfehlbar
wirkt und erkennt, dem der Defekt innehaftet, wie der hl. Thomas schon
vorher (I. Sent. dist. 36 q. 1 a. 1) ausdriicklich dargetan hat: « Per hoc,
quod Deus cognoscit essentiam suam, cognoscit ea quae ab ipso sunt
(Kausalitit !), et per ea cognoscit defectus eovum ».

DaB der hl. Thomas in der gottlichen Kausalitit das Medium des
unfehlbaren Vorherwissens des Kontingenten gesehen habe, anerkennt auch
Scotus, wie aus Dr. Schwamm selbst zu ersehen ist (S. 49). In seinem
Opus Oxoniense beschreibt der Doctor subtilis die Lehre des ausdriicklich
genannten Aquinaten also : « Hic dicitur, quod licet respectu Dei scientiae
sint aliqua necessaria et necessario evenient, non tamen respectu causarum
proximarum, est talis necessitas. Dicunt igitur, quod ista contingentia
possunt comparari vel ad causam remotam [vel ad causam proximam].
Primo modo contingentia sunt necessaria Deo ; secundo modo non sunt
necessaria ». Scotus verwirft zwar diese Lehre, weil er unter dem necessa-
rium eine Notwendigkeit des Zwanges und nicht bloB, wie St. Thomas,
der Unfehlbarkeit versteht. Immerhin bezeugt das Zitat, daB Scotus
(entgegen der Darstellung Schwamms, S. 92), beim hl. Thomas das Vorher-
wissen des Kontingenten in der goéttlichen Kausalitit begriindet findet,
wenn er auch die Art und Weise der Erklirung nicht zugeben will.

Diese Begriindung des géttlichen Vorherwissens aus der géttlichen
Kausalitit ist iibrigens vom hl. Thomas so oft und so klar gelehrt worden,
daB die Leugnung bei Dr. Schwamm (u. P. Stufler) unbegreiflich ist. Es
sei gestattet, aus den unzéihligen Stellen eine einzige anzufiihren. De Verit.
VIII a. 12 sagt der heilige Lehrer : « De his, quae ex libero arbitrio depen-
dent, aliqua futura coniicimus ex consuetudinibus et complexionibus homi-
num, quibus inclinantur ad unum. Omnes autem huiusmodi effectus, quales-
cumque sint eorum causae proximae, tamen in causa prima omnes sunt
determinati, quae sua praesentia omnia intuetur et sua providentia omnibus
modum imponit». Darum, so folgert Thomas, kénnén sogar auch die
Engel je nach dem Vollkommenheitsgrade ihrer Gottschauung, in ent-
sprechendem Umfang das kontingent Zukiinftige aus Gott erkennen.

So viel iiber die Erkenntnis des kontingent Zukiinftigen aus der gott-
lichen Kausalitit. Uber die Erkenntnis aus der Gegenwart aller Dinge
in der Ewigkeit Gottes sei nur bemerkt, daB nach dem Gesagten
Dr. Schwamms Behauptung von einer ausschlieflichen Begriindung des
sichern Vorherwissens in der praesentialitas aeternitatis offenbar falsch
ist. Auf die Frage, wie alle Dinge in die Gegenwart Gottes gestellt werden,
sei hier nicht weiter eingegangen. Sie wiirde zuletzt auch wieder auf die



502 Literarische Besprechungen

gottliche Kausalitit zuriickfiihren. Cfr. De Verit. III a. 6; Comment.
Cajet. in I q. 14 a. 13 n. XVIIL,

Unsere Darlegungen sind etwas weitliufig geworden, einzig aus dem
Bestreben, etwas beizutragen, dal das Ansehen, das der wissenschaftliche
Nachweis der decreta praedeterminantia in der scotistischen Schule bean-
sprichen darf, nicht auch auf die unwissenschaftliche Behauptung iiber-
tragen werden moge, es klaffe ein Widerspruch in Bezug auf diese Dekrete
zwischen dem Thomismus und dem hl. Thomas. Wenn zugegeben werden
muf, daB aus der Lehre des Scotus folgerichtig die decreta praedeterminantia
der Scotisten entwickelt- wurden, so geht aus obigen Darlegungen klar
hervor, daB3 auch die Jiinger des hl. Thomas nur die Prinzipien desselben
treu festzuhalten und zu entwickeln brauchten, um zu ihrer Lehre von
den decreta praedeterminantia zu gelangen, d. h. Thomismus und Scotismus
sind in dieser Frage, trotz Abweichungen im Detail, doch in der groBen
Linie einig: Gott erkennt das kontingent Zukiinftige mit Sicherheit in seiner
Wesenheit, in seiner Kausalitit, in den pradeterminierenden Dekreten
seines freien Willens. Die Ubereinstimmung zweier so groBer und so
verschieden gearteter Geister ist gewill eine Empfehlung fiir die Lehre
von den decreta praedeterminantia, aber die Scheu vor diesen decreta
ist kein geniigender Grund, entgegen den Texten diese groBen Lehrer in
einen Gegensatz bringen zu wollen. Mdchte die comoedia bannesiana, die
ja in gewissen Manualien wohl ein unsterbliches Dasein fristen wird, doch
endlich aus Werken verschwinden, die wissenschaftlich ernst genommen
werden wollen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrvad Benz O. S, B,

G. Rabeau : Dieu, son existence et sa providence. (Bibliothéque catho-
lique des Sciences Religieuses.) Paris, Bloud et Gay. 195 p.

Der Titel dieses Buches 1it auBler den Beweisen fiir das Dasein Gottes
auch eine Abhandlung iiber seine Vorsehung erwarten, doch beschriankt
sich diese auf eine einzige Seite, so da3 der Titel lauten sollte : Dieu, son
existence et sa nature. Denn vom Wesen Gottes bhandelt ein Kapitel ;
ein anderes von der Schopfung. Der Hauptinhalt des Buches ist eine
kurze, interessante Zusammenstellung der Gottesbeweise. Dabei sucht der
Verfasser, der die fiinf Wege des hl. Thomas sehr gut kennt, schitzt und
darstellt (im 6. Kap. : Les preuves métaphysiques de 'existence de Dieu),
auch aus der modernen Philosophie die Wahrheitskeime zu sammeln, zu
erliutern und zu annehmbaren Beweisen fiir Gottes Dasein zu gestalten.
Dahin gehért das 2. Kap. : La sociologie et 'existence de Dieu, das gegen-
iiber einer evolutionistischen Religionsgeschichte das Vorhandensein einer
hochstehenden, Gottesidee und Gottesverehrung bei den Urvélkern nach-
weist. Der Auktor zieht daraus den SchluB, dafl der Glaube an Gott das
normale Ergebnis des unverdorbenen menschlichen Denkens sei. Das 3. Kap.
sucht den Gottesbeweis aus der religidsen Evfahrung, wie er besonders vom
modernen Protestantismus und Rationalismus ausgebildet worden ist
(Schleiermacher, Bergson, Rudolf Otto’s Sanctum tremendum et fascinosum,



Literarische Besprechungen 503

Girgensohn etc.) zurechtzuriicken. Freilich erscheint uns die Beweiskraft
dieser Gedankenginge nicht besonders klar und stark. Ein Gleiches ist
zu sagen vom 5. Kap. : La vie morale et I’existence de Dieu, wo Ideen von
Edouard Le Roy und Maurice Blondel verwertet werden. Ganz anders
iiberzeugend wirkt das 4. Kap. : Dieu dit qu’il est, in dem die Erfahrungen
der Mystiker und das Wirken Gottes in den Heiligen zum Zeugnis fiir
Gottes Dasein aufgerufen sind.

Im 7. Kap.: Les conditions de la connaissance de Dieu diirfte wohl
etwas kraftiger der Unterschied betont sein zwischen der objektiven Kraft
der Beweise fiir Gottes Dasein und der subjektiven Empfinglichkeit fiir
ihre Annahme. Jene sind so einleuchtend, dall sie spontan wirken, wie
wir bei den Urvélkern sahen ; diese schlieBt solche sittliche Forderungen
in sich, daB ein unsittliches oder stolzes Herz die Zustimmung verweigern
kann, allen Urteilen des Verstandes zum Trotz. Weswegen schon der
hl. Theophilus sagte (Ad Autol. I 2) : « Zeige mir deinen Menschen, und ich
will dir meinen Gott zeigen ». Das Werk ist Gebildeten zu empfehlen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrvad Benz O. S. B.

H. Frankenheim : Die Entwicklung des sittlichen BewuBtseins beim
Kinde. Freiburg i. Br., Herder. 1933. X-197 SS.

Der Mensch ist von Natur aus vernunftbegabt, aber ehe er zum vollen
Gebrauch seiner Vernunft gelangt, hat er schon eine reiche Entwicklung
durchgemacht. Das gilt besonders fiir sein sittliches Leben. Denn nirgends
ist soviel Selbsterkenntnis erforderlich wie gerade hier. Alle Selbsterkennt-
nis aber fillt dem Menschen schwer, weil er zu ihr immer nur auf dem
Umweg iiber sein Handeln gelangt. Den ziemlich groBen Teil des Lebens
vor dem Vollgebrauch der Vernunft hat man von alters her in verschiedene
Abschnitte eingeteilt. Der hl. Thomas folgt Aristoteles, indem er bei der
Frage, wann einer als vollreif angesehen werden kann, je sieben Lebens-
jahre zusammennimmt. Die neuere Kinderpsychologie macht mehr Unter-
scheidungen. So teilt Frankenheim in seinem Buche : « Die Entwicklung
des sittlichen BewuBtseins beim Kinde », die Zeit bis zum fiinfzehnten
Lebensjahr in fiinf Perioden ein, nimlich die Jahre: 1-2 ¥, 2 V-4 %,
4 %-9, 9-12, 12-15. Natiirlich ist bei diesen Grenzbestimmungen immer
ein «ungefihr » beizufiigen. Ebenso ist sich Fr, wohl bewuBt, daB jede
derartige Einteilung «irgendwie ein Zuviel an Rationalitit » in sich birgt,
«wodurch allzu leicht irgend welche Schiefheiten der Darstellung ent-
stehen, die auf Kosten des lebendigen Lebens gehen» (153). Nach Fr.
beginnt das Kind etwa um das neunte oder zehnte Lebensjahr seine
Handlungen moralisch zu bewerten (126). Daher hilt er es auch erst auf
dieser Stufe der Entwicklung fiir angebracht, zur religiésen Begriindung
der sittlichen Normen iiberzugehen (143). Es ist aus dem Buche nicht zu
ersehen, wie sein Verfasser iiber die religitse Erziehung des Kindes vor
diesem Zeitpunkt denkt. Aber er gibt selbst zu, daB « die religidse Deutung
fiir das Kind die erste verstindliche Form sein diirfte, in der es liberhaupt
fahig ist, dem metaphysischen Ritsel von gut und bodse zu begegnen »



504 Literarische Besprechungen

(145). Wenn dem so ist, wie soll es dann moglich sein, in einer Unter-
suchung iiber die sittliche Entwicklung des Kindes die Frage nach dem
Entstehen seines GottesbewuBtseins auszuschalten ? Das ginge nur dann,
wenn die Religion nicht das Fundament, sondern, wie Kant meint, nur
ein Vehikel der Moral wire. Ebenso untrennbar wie mit der Religion
héngt die sittliche Ordnung nach ihrer anderen Seite mit der menschlichen
Willensfreiheit zusammen. ILeider hat der Verfasser etwas zu wenig Riick-
sicht darauf genommen, dall in demselben Augenblick, in dem das Kind
anfingt, seinen Verstand zu gebrauchen, auch sein freies Willensleben
in Bewegung gesetzt wird. Wie es einen unvollkommenen Gebrauch des
Verstandes gibt, so hat auch die menschliche Willensfreiheit Stufen, auf
denen sie noch sehr unentwickelt, aber doch schon fiir das Handeln des
Kindes von groller Bedeutung ist. Nach Fr. fillt ein Knabe noch keine
-personale Entscheidung (16), und haften Phinomena wie Absicht, Vorsatz,
EntschluB den kindlichen Strebenszielen noch nicht an (38). Gut zeigt
Fr., wie es schon im Kleinkind «eine moralisch-bezogene Sphire gibt,
die in ihrer Bedeutung immer mehr anwichst » (49). Mit Recht betont er
die Notwendigkeit des lebendigen Kontaktes zwischen Erzieher und Kind
sowie,dal der Erzieher selbst eine sittlich gereifte Persénlichkeit sein miisse.
In seiner « AbschluBbetrachtung » unterscheidet er treffend zwischen den
beiden Extremen des Fiihrer-Erziehers, «der sich nur an das Allgemein-
Gute hilt und zum Personal-Guten gar nicht hinfindet », und des Fiihrer-
Herrschers, «der zwar substantieller ist als der Fiihrer-Erzieher, dessen
absolute Uberlegenheit aber den Jugendlichen versklavt » (185). Diese und
manche andere feine Beobachtungen machen das Buch auch fiir den, der
nicht allen darin gegebenen Deutungen kindlichen Verhaltens beistimmt,
sehr anregend und lesenswert. Es ist wirklich ein Beitrag zum Verstandnis
fiir die sittliche Entwicklung des Kindes.

Rom (S. Anselmo). - P. Matthias Thiel O. S. B.

Y. Simon : Introduction & 1’Ontologie du Connaitre. (Bibliothéque
frangaise de Philosophie.) Paris, Desclée de Brouwer et Cie. 1934.

M. Yves Simon, qui s’est signalé par une bonne « Critique de la
Connaissance morale », nous donne, dans ce volume, ses idées sur la nature
de la connaissance. Ce sujet, annoncé au premier chapitre, le préoccupe
a travers tout le livre. Les chapitres II et III, intitulés : « Connaissance
et Activité », et « I’Expérience et la Pensée », apportent certainement des
lumiéres nouvelles ; mais 'auteur ne s’engage pas dans l’examen psycho-
logique de l'origine de la connaissance ; il n’explore pas le role de la con-
naissance dans la vie de I'homme et dans la finalité de l'univers. Cette
délimitation précise du sujet semble indiquée par le titre de l'ouvrage.
Il s’agit de l'onfologie du connaitre, de la connaissance mise en rapport
avec les données fondamentales que nous possédons sur « I’Etre ». Notons
que le deuxiéme chapitre est surtout consacré a 1'étude de l'activité en
général, sur laquelle I'auteur donne d’ailleurs de trés précieuses indications.
Plus d'un lecteur souhaitera qu'’il les elit complétées par une étude appro-



Literarische Besprechungen ; 505

fondie de la mystérieuse action transitive, base de l'unité dymamique
de l'univers.

La doctrine de M. Yves Simon est trés explicitement thomiste ; son
guide principal semble étre Jean de Saint-Thomas; mais on voit que le
livre n’est pas un simple décalque des doctrines classiques. L'auteur s’est
assimilé leur substance ; il les a vécues intellectuellement ; il les exprime
d’'une maniére originale dans une synthése qui mérite la plus sérieuse
attention, et qui pourra rendre de signalés services.

Nous attachons tant d’importance a ce bon livre que nous nous per-
mettons quelques modestes observations.

A la page 63, les considérations sur le principe de causalité sont vraiment
un peu sommaires. Comme l'auteur en fait un usage constant, il nous aurait
paru opportun de le mettre davantage a 1'abri de critiques récentes.

« (L’action immanente n’est pas) par essence exercice de causalité
efficiente » (p. 72). Voila qui est au moins déconcertant. Hatons-nous de
dire que ce paradoxe, qui semble impliquer une conception singuliérement
étroite de la causalité efficiente, est corrigé a la page 93. Cependant, en
face de certaines idées en vogue, l’expression nous parait malheureuse.

La connaissance est certainement qualité; mais elle n’en est pas
moins action. M. Simon n’est pas trés explicite a ce sujet. Il est extrémement
important de noter cette réalité supérieure que nous ne pouvons atteindre
que sous ces deux catégories, bien que nous constations son absolue simplicité.

I1 est évident que l'acte de vie végétative n’est pas immanent comme
celui de l'intelligence ; mais, en derniére analyse, il I'est. S’il ne 1’était pas,
il ne serait pas vital. Ce sont les degrés d’immanence qui caractérisent
le mieux les degrés de la vie.

A la page 127, nous trouvons une remarque qui refuse a 1’histoire
le caractére de science. C’est la un probléme qui ne se résout pas en un
tournemain. La connaissance du concret, qui suppose une foule de con-
naissances abstraites, est peut-étre élevée au-dessus des sciences de la
Nature, et pourrait étre appelée une « surscience ».

L’action intentionnelle du sensible, véhiculée avec son action physique
a travers le « milieu », est peut-étre moins certaine que ne le croit le savant
auteur. L’attribuer & Dieu est trés beau; mais ces interprétations par
I'action divine sont frappées de suspicion, chaque fois qu'il s’agit d'un
phénomeéne déterminé. Dans ce probléme, il ne faut jamais oublier que
« quidquid recipitur ad modum recipientis recipitur ». On ne compromet
nullement la véracité de la perception sensible lorsqu’on n’admet que
I’action physique du sensible sur nos organes. Dans la sensation, il n'y a
pas de species expressa ; c’est la chose elle-méme qui est pergue.

Sur la genése de l'idée, M. Simon est peut-étre plus explicite et plus
détaillé que ne le permettent nos connaissances certaines. Il semble iden-
tifier le jugement et l'assentiment — ce qui se maintient difficilement
devant les données certaines de la psychologie empirique. — Enfin, M. Simon
est trop bref, & notre gré, sur le progreés extensif de la pensée. 11 dit de
belles et bonnes choses sur le progrés intensif ; mais celui-ci peut se pro-
duire de deux maniéres. La premiére se réalise par une consonnance plus



506 Literarische Besprechungen

parfaite entre 1’objet et nos dispositions subjectives; c’est ainsi que la
vertu, ou méme une disposition effective transitoire, intensifie singuliére-
ment la connaissance de certains objets. La seconde est d’une autre nature,
et I'on peut se demander si elle se réalise sans un progrés extensif.
Nous consignons ici toutes ces observations, parce que nous attachons
une importance exceptionnelle au beau travail de M. Yves Simon. Nous
voudrions voir ce livre entre les mains de tous ceux qui doivent explorer
un aspect particulier de la théorie thomiste du connaitre. Nous sommes
persuadé qu'’il pourra rendre des services précieux a beaucoup de professeurs.

M. de Munnynck O. P.

L. Bois : L’Imagination dans la Vie et I’Au-deld. Collection « Perspec-
tives ». Paris, Société frangaise d’éditions littéraires et techniques. 1934.

Il n’est pas inutile pour le thomiste de prendre contact avec des publi-
cations étrangéres a ses convictions traditionnelles, et qui cependant
revendiquent une place dans le mouvement de la pensée catholique. Cette
réflexion se présente naturellement a l'esprit aprés la lecture du livre de
M. I’abbé Bois. L’auteur a beaucoup lu; il s’est plus ou moins familiaris¢
avec l'anatomie et la physiologie du systéme nerveux avant de se risquer
dans des considérations psychologiques. Ilest incontestablement spiritualiste
et emprunte volontiers aux croyances catholiques quelques éléments qui
lui paraissent étayer ses théories et hypotheses. Et cependant, il est a peu
pres impossible au thomiste de prendre contact avec la pensée de l'auteur,
et méme de la comprendre.

Quand il affirme que l'intelligence est constituée.par l’'imagination
et la volonté « douée de principes innés », on se trouve devant une telle
énormité qu’on soupgonne une simple querelle de mots. Ces notions innées
dans la volonté sont celles de substance, cause, fin, ordre, vrai, beau, bien,
espace, temps (p. 26) ! — La paranoia n’est pas un état pathologique (p. 114).
— Les étres sont constitués par leur substance et leur forme substantielle
(p. 126) ; et c’est la forme qui limite la substance. — La volonté et l'ima-
gination sont la forme substantielle de I’ame désincarnée (p. 132). Pareilles
affirmations sont évidemment déconcertantes. L'auteur emprunte de  ci
de 1a des mots a la terminologie traditionnelle, et les rend complétement
inintelligibles.

Disons immédiatement que le livre est agréablement écrit, et que
M. I'abbé Bois émet des hypothéses, trés contestables sans doute, mais
qui ne manquent pas d’ingéniosité. Il fixe 'attention sur des faits psycho-
logiques que les exposés systématiques négligent trop souvent. I1 donne
quelques conseils pratiques dont les éducateurs peuvent faire leur profit.
C'est 13, sans doute, le but louable de 'auteur. Mais le livre a une autre
utilité : c’est de montrer aux thomistes qu’il y aura encore beaucoup a
faire avant que les catholiques s’accordent sur des points que nous consi-
dérons comme définitivement acquis.,

M. de Munnynck O.P.



Literarische Besprechungen 507

R. Brugeilles : Introduction & une sociologie thomiste. Paris, Société
frangaise d’éditions littéraires et techniques. 1934.

La sociologie empirique semble piétiner sur place; beaucoup de ses
fervents le reconnaissent. LLa philosophie sociale cherche sa voie ; les essais
parus jusqu’'a ce moment ne paraissent pas satisfaire tout le monde, méme
au point de vue de la « forme scientifique ». Il faut donc titonner encore,
et M. Brugeilles s’y est essayé¢ a son tour.

La premiere partie de I'ouvrage est consacrée a des données historiques
et critiques. Elle témoigne d’une lecture trés étendue, et l'auteur a pris
son bien ou il le trouve. On ne peut évidemment pas demander a pareil
travail beaucoup de recherches originales. L’auteur cite beaucoup d’histo-
riens. Il en extrait surtout ce qui est favorable 4 sa thése inflexiblement
catholique. Nous craignons que parfois les perspectives ne soient un peu
gauchies ; mais, nous avons la un ensemble de renseignements qui pourront
trés utilement diriger les recherches. N’est-ce pas ce qu'on demande a une
« Introduction » ?

« L’Essai constructif », constituant la deuxiéme partie de l'ouvrage,
doit donner les idées personnelles de M. Brugeilles. Disons immédiatement
que les théses fondamentales sont trés solidement chrétiennes. L’auteur
a une tendance a faire appel a des données purement théologiques — ce
qui nuit peut-&tre a une construction scientifique bien homogéne. Nous
ne comprenons pas treés bien pourquoi M. Brugeilles -appelle cela de la
« sociologie thomiste ». Les éléments sociologiques que saint Thomas nous
fournit ne sont pas utilisés. L’auteur fait appel & quelques données communes
a beaucoup de scolastiques : les quatre causes, les quatre (?) transcendantaux,
les six mouvements (que M. Brugeilles réduit a quatre, probablement par
une préoccupation de symétrie). Il les explique, et surtout il les applique,
d’'une maniére qui étonnera beaucoup les thomistes. Nous croyons qu'il
efit été préférable de renoncer a 1'étiquette thomiste, et de parler simplement
de « sociologie chrétienne ».

La manié¢re dont 'auteur congoit la structure d’'une sociologie ne sera
pas agréée par tout le monde. Ses idées ne semblent pas avoir regu leur
systématisation définitive. La théorie des « quatre causes » aurait pu lui
fournir un cadre trés favorable a la clarté. M. Brugeilles semble avoir
ramassé toutes les idées sociologiques que lui ont fournies ses abondantes
lectures et ses réflexions personnelles. Quelques-unes seront violemment
contestées, par exemple, cette réduction de la civilisation 2 la « culture »
et au « régime ». On se demandera comment des sociétés puissantes et
singuliérement policées ont pu exister avant la venue du Christ. Bref, le
livre de M. Brugeilles prendra sa place parmi d’autres essais semblables
et attendra une systématisation plus rigoureuse.

Nous tenons cependant a ajouter que l'ouvrage contient, non seu-
lement des renseignements multiples, mais aussi des indications trés sug-
gestives. A ce titre, il pourra alléger et féconder les efforts de ceux qui
veulent nous donner une sociologie chrétienne.

M. de Munnynck O. P,



508 Literarische Besprechungen

Fr. Taymans d’Eypernon_ S.J.: Le Blondélisme. Louvain, Museum
Lessianum. 1933. 1X-189 pp. 8°.

Cet ouvrage est a rapprocher de certains travaux des PP. Przywara
et Rideau : c’est toujours le méme effort pour rendre acceptable aux philo-
sophes catholiques des doctrines dont la plupart se défient. On sait assez
les avantages et les inconvénients de ces sortes d’apologies. Si elles peuvent
indiscutablement aider a comprendre les philosophies qu’elles défendent,
elles sont, en revanche, trop unilatérales et tendent a faire passer de réelles
difficultés pour de simples malentendus. Cependant, il y a, dans le présent
ouvrage, une partie qui ne mérite que des éloges, c’est « le vocabulaire
philosophique de Maurice Blondel » ; il est appelé a rendre les plus grands
services, les livres blondéliens ne brillant pas précisément par l'intelligibilité.

M. T.-L. Penido.

P. Siwek : L’ame et le corps d’aprés Spinoza. (Collection historique
des grands philosophes.) Paris, Alcan. 1930. xxVvII-202 SS.

Kann Spinoza wirklich als Urheber oder doch wenigstens als Vertreter
des heutigen psychophysischen Parallelismus angesehen werden ? Die ganz
entgegengesetzten Beantwortungen dieser Frage durch die verschiedenen
Autoren veranlaBite S. zu einer griindlichen Untersuchung dieses Problems
in der philosophia pessimae notae, wie Leibniz das spinozische System
bezeichnete, deren Ergebnis vorliegende Monographie bildet.

In methodischer Hinsicht wird S. den Anforderungen gerecht, wenn
er schreibt : « Ungeniigend wire es, die Losung fiir oder gegen den Paral-
lelismus auf dieses oder jenes einzelne Spinoza-Zitat ‘zu stiitzen, da sich
unter gleichem Wortlaut oft ein ganz .verschiedener Gedanke mit einer
anderen Absicht verbirgt. Das ganze System soll herangezogen werden,
um die wirkliche Losung Spinozas in unserer Frage ausfindig zu machen »,
(S. x). Was speziell das psychophysische Problem anbelangt, so hdlt S. es
mit Recht fiir notwendig, vor allem Spinozas Ansicht iiber die drei in
Frage stehenden Begriffe, Leib, Seele, Téatigkeit, klar herauszuarbeiten.
Erst dann wird durch einen Vergleich der Ergebnisse dieser Analysen eine
Losung moéglich sein.

Bei der Anwendung dieser Grundsitze erweist sich S. als guter Spinoza-
kenner und als sachtreuer Interpret. Es verdient besonders hier hervor-
gehoben zu werden, daB8 S.s peripatetische Geistesrichtung bei seiner Beur-
teilung stark in den Vordergrund tritt; so z. B. S. 74 f. Verstandes- und
Sinneserkenntnis ; S. 77 Abstraktion ; S. 95 potentia agendi : S. 110 Finalitit.

Inhaltlich gliedert sich das Buch in drei Abschnitte. Nach einer Ein-
leitung iiber Leib und Seele als Modi der Substanz, behandelt Abschnitt I
den Leib, sein Wesen, seine Zusammensetzung, seine Tatigkeit; Ab-
schnitt IT die Seele, Thr Wesen als Idee des Kérpers, Dynamismus und
Passivitit der Idee; Abschnitt IIT die psychophische Tétigkeit.

Das Problem stellt sich fiir Spinoza folgendermaflen : Wie kann Gott,
die Substanz durch den Modus Koérper auf sich selbst einwirken, insofern



Literarische Besprechungen 509

er sich in dem anderen Modus, in der Seele manifestiert ? Final-, Formal-
und Materialursichlichkeit sind aus dem spinozistischen System aus-
geschlossen ; Wirkursidchlichkeit kommt nur der Substanz, also Gott allein
zu. Zwischen Leib und Seele konnte also hochstens eine mathematische
oder logische Kausalitit bestehen, wie zwischen Grund und Folge. Doch
gegen diese Auslegung, die von Hoffding festgehalten wird, nimmt S. in
den Modi eine gewisse partizipierte Wirkursichlichkeit an. Ebenso wie
Leib und Seele als Modi wirkliche, wenn auch innerlich abhéingige Mani-
festationen der Substanz sind, so sind sie auch wirkliche, obschon notwendig
abhingige AuBerungen der Urséchlichkeit der Substanz. Wenn eine Ein-
wirkung des Leibes auf die Seele und der Seele auf den Leib fiir Spinoza
unméglich ist, so ist es nicht deshalb, weil es keine Wirkursichlichkeit
in den Modi gibe, sondern weil diese beiden Modi ganz verschiedene
Manifestationen der Substanz sind und sich als agens und patiens nicht
proportioniert sind. Die Seele kann nur auf die Seele einwirken und der
Leib nur auf den Leib, so daB es im Menschen zwei parallel nebenein-
anderlaufende Ketten von Aktivititen gibt, eine psychische und eine
physische, die sich gegenseitig nicht beeinflussen. Spinoza vertritt also
den psychologischen Parallelismus. Seine monistische Weltanschauung
bietet den letzten Grund der Ubereinstimmung des Geistigen und des
Stofflichen ; Geist und Stoff sind ja letzten Endes nur eine einzige Sache,
die sich nach zwei Seiten hin manifestiert. Der spinozistische Parallelismus
ist also ein monistischer Identititsparallelismus, der sich in einer grund-
satzlichen Haltung von dem modernen, dualistisch eingestellten Parallelis-
mus wohl unterscheidet, aber dennoch schlieBlich wie dieser in den
Materialismus fillt.

Im einzelnen sei noch auf einige personliche Ansichten S.s hingewiesen.
Fiir unseren Autor gibt es keinen Zweifel, daBl die Metaphysik Spinozas
eine Folge seiner Epistemologie ist. Er behauptet, Spinoza sei zur moni-
stischen Auffassung der Substanz vornehmlich durch seine rationalistische
Erkenntnis- und Wissenschaftslehre gekommen. Andere Einfliisse kénnten
nicht geleugnet werden, seien aber ungeniigend fiir eine philosophische
Erklarung des Ursprungs des spinozistischen Monismus. Uns scheint diese
These etwas {ibertrieben. Wenn auch iiber die Quellen Spinozas das
letzte Wort noch nicht gesagt worden ist, so steht es doch fest, daB
er viel aus der philosophischen Tradition schépft, viel mehr z. B. als
Descartes, und dafl er besonders im Zusammenhang steht mit dem
arabischen Peripatetismus.

Besser verfahrt S. hinsichtlich der spinozistischen Auffassung der Idee.
Er verwirft die von Stumpf aufgestellte Auslegung, die Idee sei nur
Aktivitit ausschlieBlich jedes Denkinhaltes. Dal die Idee fiir Spinoza
wesentlich dynamisch ist, hilt auch S. fest; er beweist jedoch mit Erfolg,
daB sie auch Reprisentation ist.

Clerf (Luxemburg). P. Joh. Miiller O. S. B,



	Literarische Besprechungen

