
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 12 (1934)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

H. Schwamm : Das göttliche Vorherwissen hei Duns Scotus und seinen
ersten Anhängern. Innsbruck, Rauch. 1934. T^~343 SS.

Nachdem der Verf. schon mehrere Arbeiten über die Lehre der Vorzeit
über das göttliche Vorauswissen veröffentlicht hat, bietet er uns in
vorliegender Schrift eine eingehende Untersuchung dar über das göttliche
Vorherwissen bei Duns Scotus und seinen ersten (Gegnern und) Anhängern.
Den breitesten Raum nimmt natürlich die Behandlung Duns Scotus ein,
das Opus Oxoniense, I. Sent. Dist. 39, die Reportatio Parisiensis und
Rep. Maior, nebst Ergänzungen aus anderen Stellen des Op. Ox. Ein
zweites Kapitel untersucht die Beziehung der scotistischen Lehre über
unseren Gegenstand zu der des hl. Thomas und Heinrichs v. Gent. Es
folgen dann die ersten Kritiker des Scotus (Thomas Anglicus O. P., Petrus
Aureoli, Thomas v. Wilton, Wilh. v. Ockham), hierauf zwei gleichzeitige
Franziskanertheologen (Robert Cowton und Alexander v. Alexandrien),
sodann die unmittelbaren Schüler des Scotus, nämlich Antonius Andreas,
Franz de Mayron, Wilh. v. Alnwick, ein Anonymus und Johannes de
Bassolis, endlich noch acht andere erste Scotisten, deren letzter Thomas
Bradwardina. Bei jedem Auktor wird nach Darstellung seiner Lehren
ein Uberblick gegeben mit Hervorhebung des ihm Eigenen und
Eigentümlichen. So viel als möglich, hat der Verf. auch die erreichbaren
Manuskripte zu Rate gezogen.

Das, so viel ich urteilen kann, zuverlässige Ergebnis der fleißigen und
entsagungsvollen Untersuchung ist der Satz, daß nach Scotus alles kontin-
gent Zukünftige durch ein Dekret des göttlichen Willens bestimmt wahr
und erkennbar gemacht wird, woraus sich als notwendige Folgerung
ergibt, daß Gott die zukünftigen freien Handlungen der Geschöpfe durch
prädeterminierende Dekrete seines Willens erkenne. Diese Prädeterminatio
divinae voluntatis bezieht sich zunächst auf die complexiones contingentes,
auf die Verbindung von Begriffen, die ihrer Natur nach unbestimmt sind
(z. B. « Petrus » und « prädestiniert » ; das Dekret des göttlichen Willens
bestimmt, daß wahr sein soll: «Petrus ist prädestiniert»). Daraus folgt
nach außen die unfehlbare Verwirklichung der so bestimmten Wahrheit.

« Noch ist nicht ausdrücklich die Rede (bei Scotus) vom Wirken der
geschaffenen Ursachen und auch nicht von einer Determinierung derselben
durch den göttlichen Willen, insbesondere nicht von der praedeterminatio
des geschaffenen Willens zu seinen Akten. Aber im Kern und in logischer
Weiterführung birgt die scotistische Lösung diese Folgerungen in sich »

(S. 30 vgl. auch S. 81 ff.). Die Schüler des Scotus, Hugo de Novocastro,



Literarische Besprechungen 499

Petrus de Aquila, Franziskus de Marchia, Wilh. de Rubione, Joh. de Ripa
zogen die Folgerung, Bradwardine übertrieb sie sogar, wenigstens in der
Terminologie, bis zur Nötigung des menschlichen Willens durch die göttliche

Prädeterminierung. Spätere Scotisten freilich, wie Hugo Cawellus
und Philipp Faber, suchten nach dem Aufkommen des Molinismus durch
eine Art scientia media die décréta praedeterminantia aus dem scotistischen

System zu entfernen, andere, wie Mastrius, wollten sie als décréta conco-
mitantia oder condeterminantia erklären : beides im Widerspruch zu den

Voraussetzungen des Scotus und seiner konsequenten Anhänger im
XIV. Jahrhundert.

Das bisher berichtete Ergebnis ist zwar nicht gerade neu und
überraschend, aber durch Zugänglichmachen wichtiger und schwer erhältlicher

Zeugnisse und durch solide Beweisführung interessant, wissenschaftlich

zuverlässig und dankenswert, ohne daß damit jeder Einzelheit
zugestimmt zu werden brauchte.

Ganz anders muß leider das Urteil lauten über jenen Teil der
Untersuchung, der das Verhältnis der scotistischen Lehre zu der des hl. Thomas

zum Gegenstand hat. Der Auktor findet den doctor angelicus im vollen
Widerspruch zum doctor subtilis, nicht etwa bloß im Detail, wie z. B. die
complexiones contingentes bestimmte Wahrheit werden, sondern überhaupt
in der Beantwortung der Frage : Erkennt Gott das contingent Zukünftige,
besonders die freien Akte der Kreatur, durch die göttliche Kausalität
Nach Dr. Schwamm bejaht dies als Erster Scotus, Thomas von Aquin weiß
nicht bloß nichts davon, sondern verneint es ausdrücklich. Die scotistische
Neuerung besteht in der Erklärung des Vorherwissens durch die Kausalität
des göttlichen Willens. Zu Unrecht wird diese Lehre auf den hl. Thomas
zurückgeführt. Für diesen ist wohl Gottes Willen und Wissen
Erstursache aller Dinge. Aber die Unfehlbarkeit des göttlichen Vorherwissens
bezüglich des kontingent Zukünftigen gründet sich nicht auf die Kausalität
des göttlichen Willens, sondern ausschließlich (vom Auktor gesperrt
darauf, daß alles kontingent Zukünftige in seinem eindeutig bestimmten
aktuellen Sein von Ewigkeit her dem göttlichen Erkennen als gegenwärtige
Wirklichkeit vorliegt » (S. 330). « Seit Banez wurde es jedoch üblich, daß

man die scotistische Theorie auf den hl. Thomas zurückführte und dem
thomistischen System einfügte» (S. 91), obgleich bei Thomas nicht einmal
décréta praedeterminantia vorausgesetzt werden (S. 94).

Die Behauptungen lassen also an Zuversicht nichts zu wünschen
übrig. Um so mehr aber an Kraft der Beweis für dieselben. Dieser wird
ausführlicher einzig zu führen versucht aus dem Sentenzenkommentar des

Aquinaten, I. Sent. dist. 38 q. 1 a. 5. Ähnlich war schon P. Stufler
vorgegangen (S. 262 ff.). Der Auktor frägt «De Deo Opérante» einleitend:
« Ist es notwendig, sich erst zu rechtfertigen, wenn man, um die Meinung
eines Autors über eine Frage kennen zu lernen, an jenen Stellen Aufschluß
sucht, an denen der Autor die Frage ausdrücklich beantworten will » (S. 92).

Antwort : Unzweifelhaft ist vor allem notwendig, daß man jene Stellen
richtig verstehe, das aber ist dem Verfasser ebensowenig gelungen wie
dem P. Stufler. Geben wir kurz den Zusammenhang an. Der hl. Thomas



5oo Literarische Besprechungen

handelt im betreffenden Teil seines Kommentars über das göttliche Wissen.
Er hat in den vorangehenden Distinktionen resp. Artikeln nachgewiesen,
daß Gott alles Außergöttliche, auch alles Einzelne sicher erkenne aus
seiner göttlichen Wesenheit, insofern sie, resp. der freie göttliche Wille
(cf. dist. 38 q. 1 a. 1 ad 6) alles verursacht. Auch alles Übel, als privatio
boni, erkennt er in seiner Verursachung des Guten, dem das Übel
anhaftet (dist. 36 q. 1 a. 2). Im 5. Artikel derselben Quästion stellt er nun
die Frage, ob diese Erkenntnis sich auch auf das zukünftige Kontingente
(also z. B. auf die zukünftigen freien Handlungen der Geschöpfe) erstrecke.
Er sieht da zwei Schwierigkeiten entstehen : die eine von Seiten der unfehlbaren

göttlichen Kausalität, die die Kontingenz aufzuheben scheint, die
andere von Seiten des Wesens alles Wissens, das, auch abgesehen von
aller Kausalität, die sichere Gewißheit des Erkannten einschließt und darum
wiederum die Kontingenz des Erkannten auszuschließen scheint. Was
antwortet nun der hl. Thomas auf diese beiden Schwierigkeiten

Nach der Deutung, die Dr. Schwamm der Lösung des hl. Thomas
gibt, würde derselbe den ersten Einwurf tatsächlich in dem Sinne zugeben,
daß Gott auf Grund seiner Kausalität das kontingent Zukünftige nicht
mit Sicherheit erkennen könne. « Der hl. Thomas behauptet also
ausdrücklich, daß die unfehlbare Verbindung zwischen Gottes Vorherwissen
und dem Eintreten des Kontingenten durch die göttliche Kausalität nicht
(v. Verf. gesperrt gegeben ist. Mithin stützt sich die unfehlbare Sicherheit
des Vorherwissens nicht auf die göttliche Kausalität, wenigstens nicht,
wenn es sich um ein kontingentes Geschehen handelt (S. 94 f.). «Den
einzigen Grund (v. Verf. gesperrt für die unfehlbare Sicherheit des Vorherwissens

sieht der hl. Thomas darin, daß das kontingent Zukünftige in
seiner eindeutig bestimmten aktuellen Wirklichkeit von Ewigkeit her dem

göttlichen Erkennen gegenwärtig vorliegt» (S. 99). Wesentlich gleich
legt P. Stufler die Stelle aus (1. c. S. 262 ff., bes. S. 269 f.).

Was sagt nun aber der Aquinate in Wirklichkeit Nach Anführung
der oben kurz gezeichneten Schwierigkeiten leitet er die Antwort ein
mit den Worten : « Sed neutrum horum removet scientiam contingentium
a Deo ».

Auffälligerweise hat Dr. Schwamm diese Worte nicht beachtet und
nicht zitiert, und doch werfen sie ein helles Licht auf den Sinn des ganzen
Artikels. Das Wissen Gottes, von dem die Rede ist, ist das sichere Wissen
auf Grund der unfehlbaren göttlichen Kausalität (« cum scientia Dei
sit causa rerum, et sit immutabilis »). Dieses sichere kausale Wissen hebt die
Kontingenz der zukünftigen Dinge nicht auf, sondern besteht mit ihr
zusammen : « Causa prima necessaria potest simul esse cum defectu causae
secundae ». Denn die göttliche Kausalität wirkt eben in jedem Geschöpfe
entsprechend der Natur des Geschöpfes : « Et ideo, mediantibus causis
secundis necessariis, producit effectus necessarios, ut motum solis et huius-
modi, sed, mediantibus causis secundis contingentibus, producit effectus
contingentes ». Die Kontingenz kommt also der Wirkung zu in Bezug auf
die nächste, geschöpfliche Ursache, gegenüber der ersten Ursache ist sie
eine unfehlbare, darum mit Sicherheit erkannte.



Literarische Besprechungen 501

Wenn Dr. Schwamm aus den Worten : « causa prima necessaria potest
simul esse cum defectu causae secundae », schließen zu können glaubt, aus
dem möglichen Versagen der geschöpflichen Ursache folge für Gott, die
erste Ursache, die Unmöglichkeit einer unfehlbar sicheren Erkenntnis des

kontingent Zukünftigen, so ist das ein Fehlschluß ; denn nicht die göttliche

Kausalität versagt, sondern die geschöpfliche ; das Vorherwissen
Gottes ist aber in der göttlichen Kausalität begründet, nicht in der
geschöpflichen. Die Defekte der geschöpflichen Ursache werden von Gott
in seiner eigenen Kausalität unfehlbar erkannt, indem er das Gute unfehlbar
wirkt und erkennt, dem der Defekt innehattet, wie der hl. Thomas schon

vorher (I. Sent. dist. 36 q. 1 a. x) ausdrücklich dargetan hat : « Per hoc,

quod Deus cognoscit essentiam suam, cognoscit ea quae ab ipso sunt
(Kausalität et per ea cognoscit defectus eorum ».

Daß der hl. Thomas in der göttlichen Kausalität das Medium des

unfehlbaren Vorherwissens des Kontingenten gesehen habe, anerkennt auch
Scotus, wie aus Dr. Schwamm selbst zu ersehen ist (S. 49). In seinem

Opus Oxoniense beschreibt der Doctor subtilis die Lehre des ausdrücklich
genannten Aquinaten also : «_Hic dicitur, quod licet respectu Dei scientiae
sint aliqua necessaria et necessario evenient, non tarnen respectu causarum
proximarum, est talis nécessitas. Dicunt igitur, quod ista contingentia
possunt comparari vël ad causam remotam [vel ad causam proximam].
Primo modo contingentia sunt necessaria Deo ; secundo modo non sunt
necessaria ». Scotus verwirft zwar diese Lehre, weil er unter dem necessa-
rium eine Notwendigkeit des Zwanges und nicht bloß, wie St. Thomas,
der Unfehlbarkeit versteht. Immerhin bezeugt das Zitat, daß Scotus
(entgegen der Darstellung Schwamms, S. 92), beim hl. Thomas das Vorherwissen

des Kontingenten in der göttlichen Kausalität begründet findet,
wenn er auch die Art und Weise der Erklärung nicht zugeben will.

Diese Begründung des göttlichen Vorherwissens aus der göttlichen
Kausalität ist übrigens vom hl. Thomas so oft und so klar gelehrt worden,
daß die Leugnung bei Dr. Schwamm (u. P. Stufler) unbegreiflich ist. Es
sei gestattet, aus den unzähligen Stellen eine einzige anzuführen. De Verit.
VIII a. 12 sagt der heilige Lehrer : « De his, quae ex libero arbitrio dependent,

aliqua futura coniicimus ex consuetudinibus et complexionibus homi-
num, quibus inclinantur ad unum. Omnes autem huiusmodi effectus, quales-
cumque sint eorum causae proximae, tarnen in causa prima omnes sunt
determinati, quae sua praesentia omnia intuetur et sua Providentia omnibus
modum imponit ». Darum, so folgert Thomas, können sogar auch die
Engel je nach dem Vollkommenheitsgrade ihrer Gottschauung, in
entsprechendem Umfang das kontingent Zukünftige aus Gott erkennen.

So viel über die Erkenntnis des kontingent Zukünftigen aus der
göttlichen Kausalität. Über die Erkenntnis aus der Gegenwart aller Dinge
in der Ewigkeit Gottes sei nur bemerkt, daß nach dem Gesagten
Dr. Schwamms Behauptung von einer ausschließlichen Begründung des
sichern Vorherwissens in der praesentialitas aeternitatis offenbar falsch
ist. Auf die Frage, wie alle Dinge in die Gegenwart Gottes gestellt werden,
sei hier nicht weiter eingegangen. Sie würde zuletzt auch wieder auf die



502 Literarische Besprechungen

göttliche Kausalität zurückführen. Cfr. De Verit. III a. 6 ; Comment.
Cajet. in I q. 14 a. 13 n. xvii.

Unsere Darlegungen sind etwas weitläufig geworden, einzig aus dem
Bestreben, etwas beizutragen, daß das Ansehen, das der wissenschaftliche
Nachweis der décréta praedeterminantia in der scotistischen Schule
beanspruchen darf, nicht auch auf die unwissenschaftliche Behauptung
übertragen werden möge, es klaffe ein Widerspruch in Bezug auf diese Dekrete
zwischen dem Thomismus und dem hl. Thomas. Wenn zugegeben werden
muß, daß aus der Lehre des Scotus folgerichtig die décréta praedeterminantia
der Scotisten entwickelt wurden, so geht aus obigen Darlegungen klar
hervor, daß auch die Jünger des hl. Thomas nur die Prinzipien desselben
treu festzuhalten und zu entwickeln brauchten, um zu ihrer Lehre von
den décréta praedeterminantia zu gelangen, d. h. Thomismus und Scotismus
sind in dieser Frage, trotz Abweichungen im Detail, doch in der großen
Linie einig : Gott erkennt das kontingent Zukünftige mit Sicherheit in seiner
Wesenheit, in seiner Kausalität, in den prädeterminierenden Dekreten
seines freien Willens. Die Übereinstimmung zweier so großer und so
verschieden gearteter Geister ist gewiß eine Empfehlung für die Lehre
von den décréta praedeterminantia, aber die Scheu vor diesen décréta
ist kein genügender Grund, entgegen den Texten diese großen Lehrer in
einen Gegensatz bringen zu wollen. Möchte die comoedia bannesiana, die
ja in gewissen Manualien wohl ein unsterbliches Dasein fristen wird, doch
endlich aus Werken verschwinden, die wissenschaftlich ernst genommen
werden wollen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

G. Rabeau : Dieu, son existence et sa providence. (Bibliothèque catholique

des Sciences Religieuses.) Paris, Bloud et Gay. 195 p.
Der Titel dieses Buches läßt außer den Beweisen für das Dasein Gottes

auch eine Abhandlung über seine Vorsehung erwarten, doch beschränkt
sich diese auf eine einzige Seite, so daß der Titel lauten sollte : Dieu, son
existence et sa nature. Denn vom Wesen Gottes handelt ein Kapitel ;

ein anderes von der Schöpfung. Der Hauptinhalt des Buches ist eine
kurze,' interessante Zusammenstellung der Gottesbeweise. Dabei sucht der
Verfasser, der die fünf Wege des hl. Thomas sehr gut kennt, schätzt und
darstellt (im 6. Kap. : Les preuves métaphysiques de l'existence de Dieu),
auch aus der modernen Philosophie die Wahrheitskeime zu sammeln, zu
erläutern und zu annehmbaren Beweisen für Gottes Dasein zu gestalten.
Dahin gehört das 2. Kap. : La sociologie et l'existence de Dieu, das gegenüber

einer evolutionistischen Religionsgeschichte das Vorhandensein einer
hochstehenden. Gottesidee und Gottesverehrung bei den Urvölkern
nachweist. Der Auktor zieht daraus den Schluß, daß der Glaube an Gott das
normale Ergebnis des unverdorbenen menschlichen Denkens sei. Das 3. Kap.
sucht den Gottesbeweis aus der religiösen Erfahrung, wie er besonders vom
modernen Protestantismus und Rationalismus ausgebildet worden ist
(Schleiermacher, Bergson, Rudolf Otto's Sanctum tremendum et fascinosum,



Literarische Besprechungen 503

Girgensohn etc.) zurechtzurücken. Freilich erscheint uns die Beweiskraft
dieser Gedankengänge nicht besonders klar und stark. Ein Gleiches ist
zu sagen vom 5. Kap. : La vie morale et l'existence de Dieu, wo Ideen von
Edouard Le Roy und Maurice Blondel verwertet werden. Ganz anders

überzeugend wirkt das 4. Kap. : Dieu dit qu'il est, in dem die Erfahrungen
der Mystiker und das Wirken Gottes in den Heiligen zum Zeugnis für
Gottes Dasein aufgerufen sind.

Im 7. Kap. : Les conditions de la connaissance de Dieu dürfte wohl
etwas kräftiger der Unterschied betont sein zwischen der objektiven Kraft
der Beweise für Gottes Dasein und der subjektiven Empfänglichkeit für
ihre Annahme. Jene sind so einleuchtend, daß sie spontan wirken, wie
wir bei den Urvölkern sahen ; diese schließt solche sittliche Forderungen
in sich, daß ein unsittliches oder stolzes Herz die Zustimmung verweigern
kann, allen Urteilen des Verstandes zum Trotz. Weswegen schon der
hl. Theophilus sagte (Ad Autol. I 2) : « Zeige mir deinen Menschen, und ich
will dir meinen Gott zeigen ». Das Werk ist Gebildeten zu empfehlen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

H. Frankenheim : Die Entwicklung des sittlichen Bewußtseins beim
Kinde. Freiburg i. Br., Herder. 1933. x-197 SS.

Der Mensch ist von Natur aus vernunftbegabt, aber ehe er zum vollen
Gebrauch seiner Vernunft gelangt, hat er schon eine reiche Entwicklung
durchgemacht. Das gilt besonders für sein sittliches Leben. Denn nirgends
ist soviel Selbsterkenntnis erforderlich wie gerade hier. Alle Selbsterkenntnis

aber fällt dem Menschen schwer, weil er zu ihr immer nur auf dem
Umweg über sein Handeln gelangt. Den ziemlich großen Teil des Lebens
vor dem Vollgebrauch der Vernunft hat man von alters her in verschiedene
Abschnitte eingeteilt. Der hl. Thomas folgt Aristoteles, indem er bei der
Frage, wann einer als vollreif angesehen werden kann, je sieben Lebensjahre

zusammennimmt. Die neuere Kinderpsychologie macht mehr
Unterscheidungen. So teilt Frankenheim in seinem Buche : « Die Entwicklung
des sittlichen Bewußtseins beim Kinde », die Zeit bis zum fünfzehnten
Lebensjahr in fünf Perioden ein, nämlich die Jahre : 1-2 %, 2 J^-4

4 Vi-9, 9-12, 12-15. Natürlich ist bei diesen Grenzbestimmungen immer
ein « ungefähr » beizufügen. Ebenso ist sich Fr. wohl bewußt, daß jede
derartige Einteilung « irgendwie ein Zuviel an Rationalität » in sich birgt,
« wodurch allzu leicht irgend welche Schiefheiten der Darstellung
entstehen, die auf Kosten des lebendigen Lebens gehen» (153). Nach Fr.
beginnt das Kind etwa um das neunte oder zehnte Lebensjahr seine

Handlungen moralisch zu bewerten (126). Daher hält er es auch erst auf
dieser Stufe der Entwicklung für angebracht, zur religiösen Begründung
der sittlichen Normen überzugehen (143). Es ist aus dem Buche nicht zu
ersehen, wie sein Verfasser über die religiöse Erziehung des Kindes vor
diesem Zeitpunkt denkt. Aber er gibt selbst zu, daß « die religiöse Deutung
für das Kind die erste verständliche Form sein dürfte, in der es überhaupt
fähig ist, dem metaphysischen Rätsel von gut und böse zu begegnen »



504 Literarische Besprechungen

(145). Wenn dem so ist, wie soll es dann möglich sein, in einer
Untersuchung über die sittliche Entwicklung des Kindes die Frage nach dem
Entstehen seines Gottesbewußtseins auszuschalten Das ginge nur dann,
wenn die Religion nicht das Fundament, sondern, wie Kant meint, nur
ein Vehikel der Moral wäre. Ebenso untrennbar wie mit der Religion
hängt die sittliche Ordnung nach ihrer anderen Seite mit der menschlichen
Willensfreiheit zusammen. Leider hat der Verfasser etwas zu wenig Rücksicht

darauf genommen, daß in demselben Augenblick, in dem das Kind
anfängt, seinen Verstand zu gebrauchen, auch sein freies Willensleben
in Bewegung gesetzt wird. Wie es einen unvollkommenen Gebrauch des

Verstandes gibt, so hat auch die menschliche Willensfreiheit Stufen, auf
denen sie noch sehr unentwickelt, aber doch schon für das Handeln des

Kindes von großer Bedeutung ist. Nach Fr. fällt ein Knabe noch keine
•personale Entscheidung (16), und haften Phänomena wie Absicht, Vorsatz,
Entschluß den kindlichen Strebenszielen noch nicht an (38). Gut zeigt
Fr., wie es schon im Kleinkind «eine moralisch-bezogene Sphäre gibt,
die in ihrer Bedeutung immer mehr anwächst» (49). Mit Recht betont er
die Notwendigkeit des lebendigen Kontaktes zwischen Erzieher und Kind
sowie, daß der Erzieher selbst eine sittlich gereifte Persönlichkeit sein müsse.
In seiner « Abschlußbetrachtung » unterscheidet er treffend zwischen den
beiden Extremen des Tührer-Erziehers, « der sich nur an das Allgemein-
Gute hält und zum Personal-Guten gar nicht hinfindet », und des Führer-
Herrschers, « der zwar substantieller ist als der Führer-Erzieher, dessen
absolute Überlegenheit aber den Jugendlichen versklavt » (185). Diese und
manche andere feine Beobachtungen machen das Buch auch für den, der
nicht allen darin gegebenen Deutungen kindlichen Verhaltens beistimmt,
sehr anregend und lesenswert. Es ist wirklich ein Beitrag zum Verständnis
für die sittliche Entwicklung des Kindes.

Rom (S. Anselmo). P. Matthias Thiel O. S. B.

Y. Simon : Introduction à l'Ontologie du Connaître. (Bibliothèque
française de Philosophie.) Paris, Desclée de Brouwer et Cie. 1934.

M. Yves Simon, qui s'est signalé par une bonne « Critique de la
Connaissance morale », nous donne, dans ce volume, ses idées sur la nature
de la connaissance. Ce sujet, annoncé au premier chapitre, le préoccupe
à travers tout le livre. Les chapitres II et III, intitulés : « Connaissance
et Activité », et « l'Expérience et la Pensée », apportent certainement des

lumières nouvelles ; mais l'auteur ne s'engage pas dans l'examen psychologique

de l'origine de la connaissance ; il n'explore pas le rôle de la
connaissance dans la vie de l'homme et dans la finalité de l'univers. Cette
délimitation précise du sujet semble indiquée par le titre dé l'ouvrage.
Il s'agit de l'ontologie, du connaître, de la connaissance mise en rapport
avec les données fondamentales que nous possédons sur « l'Etre ». Notons

que le deuxième chapitre est surtout consacré à l'étude de l'activité en

général, sur laquelle l'auteur donne d'ailleurs de très précieuses indications.
Plus d'un lecteur souhaitera qu'il les eût complétées par une étude appro-



Literarische Besprechungen 505

fondie de la mystérieuse action transitive, base de l'unité dynamique
de l'univers.

La doctrine de M. Yves Simon est très explicitement thomiste ; son
guide principal semble être Jean de Saint-Thomas ; mais on voit que le
livre n'est pas un simple décalque des doctrines classiques. L'auteur s'est
assimilé leur substance ; il les a vécues intellectuellement ; il les exprime
d'une manière originale dans une synthèse qui mérite la plus sérieuse

attention, et qui pourra rendre de signalés services.
Nous attachons tant d'importance à çe bon livre que nous nous

permettons quelques modestes observations.
A la page 63, les considérations sur le principe de causalité sont vraiment

un peu sommaires. Comme l'auteur en fait un usage constant, il nous aurait
paru opportun de le mettre davantage à l'abri de critiques récentes.

« (L'action immanente n'est pas) par essence exercice de causalité
efficiente » (p. 72). Voilà qui est au moins déconcertant. Hâtons-nous de
dire que ce paradoxe, qui semble impliquer une conception singulièrement
étroite de la causalité efficiente, est corrigé à la page 93. Cependant, en
face de certaines idées en vogue, l'expression nous paraît malheureuse.

La connaissance est certainement qualité ; mais elle n'en est pas
moins action. M. Simon n'est pas très explicite à ce sujet. Il est extrêmement
important de noter cette réalité supérieure que nous ne pouvons atteindre
que sous ces deux catégories, bien que nous constations son absolue simplicité.

Il est évident que l'acte de vie végétative n'est pas immanent comme
celui de l'intelligence ; mais, en dernière analyse, il l'est. S'il ne l'était pas,
il ne serait pas vital. Ce sont les degrés d'immanence qui caractérisent
le mieux les degrés de la vie.

A la page 127, nous trouvons une remarque qui refuse à l'histoire
le caractère de science. C'est là un problème qui ne se résout pas en un
tournemain. La connaissance du concret, qui suppose une foule de
connaissances abstraites, est peut-être élevée au-dessus des sciences de la
Nature, et pourrait être appelée une « surscience ».

L'action intentionnelle du sensible, véhiculée avec son action physique
à travers le « milieu », est peut-être moins certaine que ne le croit le savant
auteur. L'attribuer à Dieu est très beau ; mais ces interprétations par
l'action divine sont frappées de suspicion, chaque fois qu'il s'agit d'un
phénomène déterminé. Dans ce problème, il ne faut jamais oublier que
« quidquid recipitur ad modum recipientis recipitur ». On ne compromet
nullement la véracité de la perception sensible lorsqu'on n'admet que
l'action physique du sensible sur nos organes. Dans la sensation, il n'y a

pas de species expressa ; c'est la chose elle-même qui est perçue.
Sur la genèse de l'idée, M. Simon est peut-être plus explicite et plus

détaillé que ne le permettent nos connaissances certaines. Il semble
identifier le jugement et l'assentiment — ce qui se maintient difficilement
devant les données certaines de la psychologie empirique.— Enfin, M. Simon
est trop bref, à notre gré, sur le progrès extensif de la pensée. Il dit de
belles et bonnes choses sur le progrès intensif ; mais celui-ci peut se
produire de deux manières. La première se réalise par une consonnance plus



5o6 Literarische Besprechungen

parfaite entre l'objet et nos dispositions subjectives ; c'est ainsi que la
vertu, ou même une disposition effective transitoire, intensifie singulièrement

la connaissance de certains objets. La seconde est d'une autre nature,
et l'on peut se demander si elle se réalise sans un progrès extensif.

Nous consignons ici toutes ces observations, parce que nous attachons
une importance exceptionnelle au beau travail de M. Yves Simon. Nous
voudrions voir ce livre entre les mains de tous ceux qui doivent explorer
un aspect particulier de la théorie thomiste du connaître. Nous sommes
persuadé qu'il pourra rendre des services précieux à beaucoup de professeurs.

M. de Munnynck O. P.

L. Bois : L'Imagination dans la Vie et l'Au-delà. Collection « Perspectives

». Paris, Société française d'éditions littéraires et techniques. 1934.

11 n'est pas inutile pour le thomiste de prendre contact avec des
publications étrangères à ses convictions traditionnelles, et qui cependant
revendiquent une place dans le mouvement de la pensée catholique. Cette
réflexion se présente naturellement à l'esprit après la lecture du livre de
M. l'abbé Bois. L'auteur a beaucoup lu ; il s'est plus ou moins familiarisé
avec l'anatomie et la physiologie du système nerveux avant de se risquer
dans des considérations psychologiques. liest incontestablementspiritualiste
et emprunte volontiers aux croyances catholiques quelques éléments qui
lui paraissent étayer ses théories et hypothèses. Et cependant, il est à peu
près impossible au thomiste de prendre contact avec la pensée de l'auteur,
et même de la comprendre.

Quand il affirme que l'intelligence est constituée • par l'imagination
et la volonté « douée de principes innés », on se trouve devant une telle
énormité qu'on soupçonne une simple querelle de mots. Ces notions innées
dans la volonté sont celles de substance, cause, fin, ordre, vrai, beau, bien,
espace, temps (p. 26) — La paranoïa n'est pas un état pathologique (p. 114).
— Les êtres sont constitués par leur substance et leur forme substantielle
(p. 126) ; et c'est la forme qui limite la substance. — La volonté et
l'imagination sont la forme substantielle de l'âme désincarnée (p. 132). Pareilles
affirmations sont évidemment déconcertantes. L'auteur emprunte de ,ci
de là dos mots à la terminologie traditionnelle, et les rend complètement
inintelligibles.

Disons immédiatement que le livre est agréablement écrit, et que
M. l'abbé Bois émet des hypothèses, très contestables sans doute, mais

qui ne manquent pas d'ingéniosité. Il fixe l'attention sur des faits
psychologiques que les exposés systématiques négligent trop souvent. Il donne
quelques conseils pratiques dont les éducateurs peuvent faire leur profit.
C'est là, sans doute, le but louable de l'auteur. Mais le livre a une autre
utilité : c'est de montrer aux thomistes qu'il y aura encore beaucoup à

faire avant que les catholiques s'accordent sur des points que nous
considérons comme définitivement acquis.

M. de Munnynck O. P.



Literarische Besprechungen 507

R. Brugeilles : Introduction à une sociologie thomiste. Paris, Société
française d'éditions littéraires et techniques. 1934.

La sociologie empirique semble piétiner sur place ; beaucoup de ses

fervents le reconnaissent. La philosophie sociale cherche sa voie ; les essais

parus jusqu'à ce moment ne paraissent pas satisfaire tout le monde, même

au point de vue de la « forme scientifique ». Il faut donc tâtonner encore,
et M. Brugeilles s'y est essayé à son tour.

La première partie de l'ouvrage est consacrée à des données historiques
et critiques. Elle témoigne d'une lecture très étendue, et l'auteur a pris
son bien où il le trouve. On ne peut évidemment pas demander à pareil
travail beaucoup de recherchas originales. L'auteur cite beaucoup d'historiens.

Il en extrait surtout ce qui est favorable à sa thèse inflexiblement
catholique. Nous craignons que parfois les perspectives ne soient un peu
gauchies ; mais, nous avons là un ensemble de renseignements qui pourront
très utilement diriger les recherches. N'est-ce pas ce qu'on demande à une
« Introduction »

« L'Essai constructif », constituant la deuxième partie de l'ouvrage,
doit donner les idées personnelles de M. Brugeilles. Disons immédiatement
que les thèses fondamentales sont très solidement chrétiennes. L'auteur
a une tendance à faire appel à des données purement théologiques — ce

qui nuit peut-être à une construction scientifique bien homogène. Nous
ne comprenons pas très bien pourquoi M. Brugeilles appelle cela de la
« sociologie thomiste ». Les éléments sociologiques que saint Thomas nous
fournit ne sont pas utilisés. L'auteur fait appel à quelques données communes
à beaucoup de scolastiques : les quatre causes, les quatre transcendantaux,
les six mouvements (que M. Brugeilles réduit à quatre, probablement par
une préoccupation de symétrie). Il les explique, et surtout il les applique,
d'une manière qui étonnera beaucoup les thomistes. Nous croyons qu'il
eût été préférable de renoncer à l'étiquette thomiste, et de parler simplement
de « sociologie chrétienne ».

La manière dont l'auteur conçoit la structure d'une sociologie ne sera

pas agréée par tout le monde. Ses idées ne semblent pas avoir reçu leur
systématisation définitive. La théorie des « quatre causes » aurait pu lui
fournir un cadre très favorable à la clarté. M. Brugeilles semble avoir
ramassé toutes les idées sociologiques que lui ont fournies ses abondantes
lectures et ses réflexions personnelles. Quelques-unes seront violemment
contestées, par exemple, cette réduction de la civilisation à la « culture »

et au « régime ». On se demandera comment des sociétés puissantes et
singulièrement policées ont pu exister avant la venue du Christ. Bref, le

livre de M. Brugeilles prendra sa place parmi d'autres essais semblables
et attendra une systématisation plus rigoureuse.

Nous tenons cependant à ajouter que l'ouvrage contient, non
seulement des renseignements multiples, mais aussi des indications très
suggestives. A ce titre, il pourra alléger et féconder les efforts de ceux qui
veulent nous donner une sociologie chrétienne.

M. de Munnynck O. P.



5o8 Literarische Besprechungen

Fr. Taymans d'Eypernon< S. J. : Le Blondélisme. Louvain, Museum
Lessianum. 1933. ix-189 pp. 8°.

Cet ouvrage est à rapprocher de certains travaux des PP. Przywara
et Rideau : c'est toujours le même effort pour rendre acceptable aux
philosophes catholiques des doctrines dont la plupart se défient. On sait assez
les avantages et les inconvénients de ces sortes d'apologies. Si elles peuvent
indiscutablement aider à comprendre les philosophies qu'elles défendent,
elles sont, en revanche, trop unilatérales et tendent à faire passer de réelles
difficultés pour de simples malentendus. Cependant, il y a, dans le présent
ouvrage, une partie qui ne mérite que des éloges, c'est « le vocabulaire
philosophique de Maurice Blondel » ; il est appelé à rendre les plus grands
services, les livres blondéliens ne brillant pas précisément par l'intelligibilité.

M. T.-L. Penido.

P. Siwek : L'âme et le corps d'après Spinoza. (Collection historique
des grands philosophes.) Paris, Alcan. 1930. xxvn-202 SS.

Kann Spinoza wirklich als Urheber oder doch wenigstens als Vertreter
des heutigen psychophysischen Parallelismus angesehen werden Die ganz
entgegengesetzten Beantwortungen dieser Frage durch die verschiedenen
Autoren veranlaßte S. zu einer gründlichen Untersuchung dieses Problems
in der philosophia pessimae notae, wie Leibniz das spinozische System
bezeichnete, deren Ergebnis vorliegende Monographie bildet.

In methodischer Hinsicht wird S. den Anforderungen gerecht, wenn
er schreibt : « Ungenügend wäre es, die Lösung für oder gegen den
Parallelismus auf dieses oder jenes einzelne Spinoza-Zitat zu stützen, da sich
unter gleichem Wortlaut oft ein ganz verschiedener Gedanke mit einer
anderen Absicht verbirgt. Das ganze System soll herangezogen werden,
um die wirkliche Lösung Spinozas in unserer Frage ausfindig zu machen ».

(S. x). Was speziell das psychophysische Problem anbelangt, so hält S. es

mit Recht für notwendig, vor allem Spinozas Ansicht über die drei in
Frage stehenden Begriffe, Leib, Seele, Tätigkeit, klar herauszuarbeiten.
Erst dann wird durch einen Vergleich der Ergebnisse dieser Analysen eine

Lösung möglich sein.
Bei der Anwendung dieser Grundsätze erweist sich S. als guter Spinozakenner

und als sachtreuer Interpret. Es verdient besonders hier
hervorgehoben zu werden, daß S.s peripatetische Geistesrichtung bei seiner
Beurteilung stark in den Vordergrund tritt ; so z. B. S. 74 f. Verstandes- und
Sinneserkenntnis ; S. 77 Abstraktion ; S. 95 potentia agendi ; S. 110 Finalität.

Inhaltlich gliedert sich das Buch in drei Abschnitte. Nach einer
Einleitung über Leib und Seele als Modi der Substanz, behandelt Abschnitt I
den Leib, sein Wesen, seine Zusammensetzung, seine Tätigkeit ;

Abschnitt II die Seele, ihr Wesen als Idee des Körpers, Dynamismus und
Passivität der Idee ; Abschnitt III die psychophische Tätigkeit.

Das Problem stellt sich für Spinoza folgendermaßen : Wie kann Gott,
die Substanz durch den Modus Körper auf sich selbst einwirken, insofern



Literarische Besprechungen 509

er sich in dem anderen Modus, in der Seele manifestiert Final-, Formal-
und Materialursächlichkeit sind aus dem spinozistischen System
ausgeschlossen ; Wirkursächlichkeit kommt nur der Substanz, also Gott allein
zu. Zwischen Leib und Seele könnte also höchstens eine mathematische
oder logische Kausalität bestehen, wie zwischen Grund und Folge. Doch

gegen diese Auslegung, die von Höffding festgehalten wird, nimmt S. in
den Modi eine gewisse partizipierte Wirkursächlichkeit an. Ebenso wie
Leib und Seele als Modi wirkliche, wenn auch innerlich abhängige
Manifestationen der Substanz sind, so sind sie auch wirkliche, obschon notwendig
abhängige Äußerungen der Ursächlichkeit der Substanz. Wenn eine
Einwirkung des Leibes auf die Seele und der Seele auf den Leib für Spinoza
unmöglich ist, so ist es nicht deshalb, weil es keine Wirkursächlichkeit
in den Modi gäbe, sondern weil diese beiden Modi ganz verschiedene
Manifestationen der Substanz sind und sich als agens und patiens nicht
proportioniert sind. Die Seele kann nur auf die Seele einwirken und der
Leib nur auf den Leib, so daß es im Menschen zwei parallel
nebeneinanderlaufende Ketten von Aktivitäten gibt, eine psychische und eine

physische, die sich gegenseitig nicht beeinflussen. Spinoza vertritt also
den psychologischen Parallelismus. Seine monistische Weltanschauung
bietet den letzten Grund der Übereinstimmung des Geistigen und des
Stofflichen ; Geist und Stoff sind ja letzten Endes nur eine einzige Sache,
die sich nach zwei Seiten hin manifestiert. Der spinozistische Parallelismus
ist also ein monistischer Identitätsparallelismus, der sich in einer
grundsätzlichen Haltung von dem modernen, dualistisch eingestellten Parallelismus

wohl unterscheidet, aber dennoch schließlich wie dieser in den
Materialismus fällt.

Im einzelnen sei noch auf einige persönliche Ansichten S.s hingewiesen.
Für unseren Autor gibt es keinen Zweifel, daß die Metaphysik Spinozas
eine Folge seiner Epistemologie ist. Er behauptet, Spinoza sei zur
monistischen Auffassung der Substanz vornehmlich durch seine rationalistische
Erkenntnis- und Wissenschaftslehre gekommen. Andere Einflüsse könnten
nicht geleugnet werden, seien aber ungenügend für eine philosophische
Erklärung des Ursprungs des spinozistischen Monismus. Uns scheint diese
These etwas übertrieben. Wenn auch über die Quellen Spinozas das
letzte Wort noch nicht gesagt worden ist, so steht es doch fest, daß

er viel aus der philosophischen Tradition schöpft, viel mehr z. B. als

Descartes, und daß er besonders im Zusammenhang steht mit dem
arabischen Peripatetismus.

Besser verfährt S. hinsichtlich der spinozistischen Auflassung der Idee.
Er verwirft die von Stumpf aufgestellte Auslegung, die Idee sei nur
Aktivität ausschließlich jedes Denkinhaltes. Daß die Idee für Spinoza
wesentlich dynamisch ist, hält auch S. fest ; er beweist jedoch mit Erfolg,
daß sie auch Repräsentation ist.

Clerf (Luxemburg). P. Joh. Müller O. S. B.


	Literarische Besprechungen

