Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 12 (1934)

Artikel: Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik
Autor: Miuller, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762281

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein sexual-ethisches Problem
der Scholastik.

Von Dr. Michael MULLER, Professor, Bamberg.

Das Auftreten der Geschlechtslust bei der pollutio nocturna und
im ehelichen Verkehr ist zweifelsohne naturgemiB und sittlich einwand-
frei. Dennoch hegte das Mittelalter auf Grund der augustinischen
Lehre Bedenken.! Zur Erkenntnis der Sexualethik des XII. und
XIII. Jahrhunderts ist es darum von grofer Bedeutung, zu erforschen,
wie man gerade das Erlebnis der Geschlechtslust in den beiden
genannten Fillen beurteilte. Im Folgenden soll die Lehre von der
pollutio nocturna dargeboten werden. Eine Untersuchung der zweiten,
ebenso lebhaft erdrterten Frage: «utrum possit compleri carnale
commercium sine peccato» wird spiter verdffentlicht werden.

Das alttestamentliche Gesetz hatte den Mann, der eine Schlaf-
pollution erfahren hatte, fiir kultisch unrein erklirt. Diese Bestimmung
wurde im Morgenlande wihrend des III. und IV. Jahrhunderts ins
Christentum {ibertragen. Man erhob die Frage, ob in diesem Fall das
Betreten der Kirche und der Empfang der heiligen Kommunion erlaubt
sei. Die mildere Richtung gestattete, die strengere Richtung verbot
es. Vom orientalischen Ménchtum aus sickerte die rigorose Anschauung
in das Abendland ein. Hieronymus und Cassian sind die ersten Zeugen.
Auch Césarius von Arles und Isidor von Sevilla untersuchen die Frage.
Die keltische BuBdisziplin belegt dann die Schlafpollution mit einer
Mindestbule von 15 Psalmen.? Von weitgehender Bedeutung wurde
schlieBlich das sogenannte Responsum beati Gregorii ad Augustinum
episcopum. Ob freilich dieses Schriftstiick aus der Feder Gregor des
GroBen floB, ist mehr als bezweifelbar. Viel wahrscheinlicher ist die

1 Vgl. meine Schrift: Ethik und Recht in der Lehre von der Verantwort-
lichkeit (Regensburg 1932), 54, 83. ‘

2 A, a. O. 481. 55-57. P. Browe S. ]J., Beitrige zur Sexualethik des Mittel-
alters, Breslauer Studien zur hist. Theologie, 23 (Breslau 1932), 80-87.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 443

Annahme, daBl es erst kurz vor seiner Verdffentlichung in Bedas
Kirchengeschichte 731 verfaBt wurde. !

Die Priiffung des Inhaltes der einzelnen Erorterungen ergibt, daB
zwel Gesichtspunkte fiir die Beurteilung der pollutio nocturna maB-
gebend waren. Zunichst die Beobachtung des Traumerlebnisses, das den
korperlichen Vorgang begleitete. Hierbei zeigt sich, daB die Autoren
nicht die korperliche Erregung als den AnlaB des Traumes, sondern
vielmehr den Traum als Ursache der Pollution betrachteten, und dal
sie weiterhin annahmen, daB ohne personliche Schuld, insbesondere
ohne obszone Gedanken am vorausgegangenen Tag solche Triume
nicht entstiinden. Daraus ergab sich dann die Weisung, man solle —
wie Isidor schreibt 2 — die erlittene Pollution «seinem Verschulden
zuschreiben und seine Unreinheit mit Trinen tilgen». Als zweiter
Gesichtspunkt erscheint die Pritffung der Ursache, aus der die Schlaf-
pollution entstand. Das Responsium Gregorii nennt drei Griinde und
verbindet damit folgende Wiirdigung : Tritt die Pollution ein «ex
naturae superfluitate vel infirmitate », so ist klar, daB die Seele den
Vorgang nicht aktiv hervorgerufen, sondern rein passiv im bewuBt-
losen Zustand erduldet hat. Ethische Bedenken wiren hier grundlos.
Ist die Pollution aber «ex crapula» entsprungen, dann trifft die Seele
zwar eine gewisse Schuld, aber diese ist doch nicht groB genug, um
den Empfang der heiligen Kommunion zu verwehren. Priester sollen
sich jedoch der Zelebration enthalten, falls keine Notwendigkeit dringt.
Bei einer Pollution «ex turpi cogitatione vigilantis» aber liegt das
Vergehen offen auf der Hand ; man sieht die Wurzel, aus der die sexuelle
Erregung hervorging : « Was er im bewuBiten Zustand dachte, hat er
im unbewuliten erfahren». Die Folgerung: in diesem Fall ist der
Empfang der Kommunion verboten, fehlt im Text ; spitere Autoren
wie Burchard von Worms haben sie eingefiigt. * Eine vierte Ursache,
die sonst des ofteren genannt wird, ist in dieser Aufzihlung des
Responsums nicht angefithrt : Ex illusione daemonum.

1 Vgl. meinen Aufsatz: Zur Frage nach der Echtheit und Abfassungszeit
des Responsum b. Gregorii ad Augustinum episcopum. Theol. Quartalschrift, 113
(Tibingen 1932), 94-118.

2 Sent. 2, 6. P. L. 83, 671. Aufgenommen in das Decr. Gratiani als ¢. 3 D. 6.

3 Resp. Greg. interrog. 9. M. G. epist. 2, 342 f. Aufgenommen in das Decr.
Gratiani als c. 1 D. 6. Burchard v, Worms fiigte die Worte ein : « Propter talem
pollutionem a sacro mysterio eo die abstinere oportet ». Decr. 5, 43. P. L. 140, 760.
Die Glosse des Johannes Teutonicus erganzt : « et etiam a communionis perceptione »,
Msc, Can. 13 der Staatsbibliothek zu Bamberg, f. 2’ c. 2.



444 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Beide Untersuchungsreihen, jene, welche das Traumerlebnis und
jene, welche die Ursache ins Auge faBt, sind im Frithmittelalter, wie
ja auch der Text des Responsum Gregorii zeigt, vielfach ineinander
geschlungen. Die Scheidung der Gesichtspunkte in «modus» und
«causa » erfolgt erst im XIII. Jahrhundert.?

I. Die Lehre der Glossatoren zum Decretum Gratiani.

Gratian hatte in seine Sammlung die Ausfithrung des Responsum
Gregorii und den Text aus Isidors Sentenzen aufgenommen. Im An-
schluB3 daran, vorziiglich an die Worte des Responsum, erorterten dann
die Glossatoren die sittliche Bewertung und die rechtlichen Bestim-
mungen iiber die pollutio nocturna. Sie untersuchten also zunachst
die verschiedenen Ursachen, aus denen die Schlafpollution entsteht.
Dabei erklirte Huguccio die an erster Stelle genannte «infirmitas »
als einen krankhaften Zustand, bei dem «die Ausscheidung sich ohne
fleischliche Erregung und Lustempfindung vollzieht ». 2 Benencasa
bezeichnete die Krankheit als «gomorrea », eine fiir die Geschichte
der Medizin beachtliche Bemerkung.? Daneben zog man auch das
Traumerlebnis als den zweiten entscheidenden Faktor in Betracht.
Schon Rufinus priifte, ob «der Schlafende geschlechtliche Regungen
oder irgendwelche Obszonititen im Traum erlebt habe». Und die
spateren Glossatoren folgten ihm nach. 4

v Huguccio schrieb zwar zum princ. D. 6: « Hic intitulatur VI. D. ... agens
de nocturna pollutione et ostendit auctoritate Gregorii, quibus modis contingat
et ex quibus causis et quando sit peccatum et quando non et quando prohibeat
a perceptione vel confectione eucharistie et quando non». Cod. Can. 40 der
Staatsbibl, zu Bamberg. Zum Vergleich wurde herangezogen Msc. Can. 41 der-
selben Bibliothek. f. 4’ c¢. 2. Joh. Teut. ibernahm diesen Text Cod. c. f. 2’ c. 1.
Durchgefithrt wurde diese Scheidung aber erst spiter. S. u. S. 483, Albertus
Magnus.

2 Zuc. 1D, 6 adv. infirmitate : « Quando dissoluti sunt humores et effluunt
sine fervore carnis et voluptate, quod vix umquam contingit». Cod. c. f. 5 c. 1.

3 Casus decret.: « Magister in hac distinctione VI. de pollutione tractat,
ostendens ipsam ex triplici causa procedere, scl. quandoque ex crapula, aliquando
ex infirmitate nature, que dicitur gomorrea, aliquando ex cogitatione precedente »,
Msc. Can. g1 der Staatsbibl. zu Bamberg, {. 5’.

4 Rufinus, Summa decretorum zu c. 1 D. 6 ad v. patet animo reatus suus.
Ed. H. Singer (Paderborn 1902), 19; Stephan v. Tournay, Summa zu c. 1 D. 6.
Ed. F. v. Schulte (Giessen 1891), 16.

Summa Monacensis zu D. 6: (Superfluitas nature in viris) « tripliciter con-
tingit : quandoque ex superabundantia humorum, quandoque ex crapula, quando-
que ex turpi precedenti cogitatione. Pro prima a sacris officiis illa die celebrandis
non arcetur. Pro secunda arcetur nisi necessitas intervenerit. Pro tertia etiam



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 445

Eine selbstindige sittliche Bewertung erfihrt die pollutio nocturna
zum ersten Mal ausdriicklich in der Summa Parisiensis. Der Autor
erkldrt : Schlafpollutionen, die ohne persénliches Verschulden lediglich
infolge der Schwiche, Krankheit oder Uberfiillung der Organe eintreten,
sind frei von Siinde ; jene aber, die durch UnmaBigkeit oder unziichtige
Gedanken veranlaBt wurden, sind Siinde.! Ahnlich denkt wohl der
Verfasser der Summa Coloniensis, der den ersten Fall als unzurechenbar,
den zweiten und dritten aber als anrechenbar bezeichnet. > Simon de

arcetur, sed tamen distinguendum est, an concussus fuerit aliqua imaginatione
an non. Siconcussus fuerit, nequaquam celebrabit, si non concussus fuerit penuria
sacerdotum cogente vel maxima festivitate interveniente celebrare potest, alias
minime ». Clm. 16084, f. 2’ c. 2.

Summa Parisiensis : s. ndchste Anm,

Summa Coloniensis : s. tbernachste Anm.

Johannes Faventinus. schreibt hier in seiner Summe, wie gewdhnlich, Rufinus
ab. Msc. Can. 37 der Staatsbibl. zu Bamberg, f. 4 c. 2.

Zu c. 1 D, 6: «In hac dist. agit magister de natura superfluitate, id est
nocturna pollutione. Que quidem tribus modis accidit: Aliquando ex nature
infirmitate, que non imputatur, quia nec sacerdos ab imolatione nec laicus a
perceptione tenetur abstinere. Aliquando ex crapula oritur, quo casu tam laicus
quam sacerdos percipere poterit. ... Ita ... uterque suscipere poterit, si animus
turpi imaginatione non fuerit concussus, quod tunc accidit, si videatur ei, quod
osculetur vel confabuletur cum aliqua. Item et tertio modo oritur, cum ex
cogitatione precedente provenit, tunc a sacro misterio sive percipiendo sive con-
ficiendo abstinere debet, nisi cogatur a prelato. Tunc enim facta ei privata con-
fessione poterit celebrare». Cod. 986 der Univ.-Bibl. zu Leipzig, f. 6.

Vgl. auch die Ausfithrungen der Summa Lipsiensis zu c. 1 D. 6 : « In hac ...

1 Zu c. 1 D. 6: «Coinquinatio per sompnum alia est ex infirmitate, alia
ex superfluitate humorum et iste non sunt peccata, nisi ex culpa veniat infirmitas
vel superfluitas. Alia est ex crapula, in qua quandoque concutitur homo turpi
ymaginatione et tunc est criminale et debet abstinere ab imolatione domini
omnino. Quando [fehlt non] concutitur turpi ymaginatione et tunc debet a cele-
bratione missarum abstinere, si sacerdos est, nisi ex necessitate celebret, sed a
perceptione corporis domini, si laicus est, si dies pasche vel simile festum est,
non abstinebit. ... Si vero ex cogitatione talis illusio procedat, criminale est
et tunc abstinere debet ab his». Msc. Can. 36 der Staatsbibl. zu Bamberg,
f.2'¢c. In 2

£2Zu ¢c.1 D6

« Illusio fit ex  humorum superfluitate

ex nature debilitate

ex crapula et ebrietate

ex precedenti cogitatione
usque adeo, ‘'quod si concusserit dormientem turpi ymagine, abstinendum est a
perceptione et eucharistie confectione. Si non concusserit, humiliter tamen ab-
stinere debebit, quia videt, a qua radice inquinatio illa processerit nisi necessitas
immineret. Tunc enim facta confessione etiam laico conficiat». Msc. Can. 39
der Staatsbibl. zu Bamberg, f. 3 c. 2. Sicard hat diese Ausfilhrungen a. a. O,
wortlich iibernommen. Wenn er dem letzten Satze beifiigt « facta confessione

> tunc non imputatur

> tunc imputatur



446 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Bisiniano bezeugt dann, daB manche Autoren die selbstverschuldete
Schlafpollution fiir Siinde halten.! Huguccio berichtet ebenfalls von
der Anschauung gewisser Leute, die da erkldren : « Die durch Krankheit
verursachte pollutio nocturna ist weder laflliche noch schwere Siinde,
... sondern vielmehr eine Strafe», und zwar wie Huguccio selbst
meint, « eine Strafe auf Grund der Erbsiinde ». Die durch UnmaBigkeit
veranlaBte Pollution ist ldBliche, die durch unziichtige Gedanken aber
bewirkte ldBliche oder Todsiinde, je nachdem die vorausgegangene
Vorstellung leicht oder schwer siindhaft war. Mit dieser Lehre bejahte
man aber, wie Huguccio richtig bemerkt, daB «auch ein Schlafender
schwere wie ldBliche Siinden begeht und auch Gutes tut und das
ewige Leben sich verdient ; denn schlift auch der Leib, so wacht doch
die Seele und tut Gutes oder Boses ». 2 Grundlegend fiir diese Behaup-
tung scheint das Wort des hl. Ambrosius gewesen zu sein : « Wihrend
der Koérper ruht, wacht der Geist. Héufig wiederholt er im Traum,
was er gelesen hat, fihrt in Beschiftigungen fort, die durch den
Schlaf abgebrochen wurden, disponiert und plant ». 3

etiam laico, ut quidam aiunt», so scheint er hiemit auf die Summa Coloniensis
zu verweisen. Clm. 8o13, f. 6’ u. 7.
: 1 Zuc. 1 D.6ad v, aliquem reatum : « Ad hoc dicunt quidam, quod peccatum
est ... cum culpa sua homo ad hoc devenit, sicut furiosi opus punitur, quem
sua culpa traxit ad furiam. Infra C. 15 q. 1. Si quis insaniens». Msc. Can. 38
der Staatsbibl. zu Bamberg, f. 2’ c. 2.

2 Zum princ. D. 6: « Queritur, utrum ipsa nocturna pollutio sit peccatum.
Et dicunt quidam, quod nocturna pollutio, que procedit ex infirmitate, non est
peccatum veniale vel mortale, ... sed pocius est pena. ... Illa vero, que procedit
ex crapula, veniale peccatum est. ... Similiter illa, que procedit ex cogitatione
precedente, peccatum est. Sed distinguitur : Si cogita.tié illa non processit usque
ad consensum, pollutio ex ipsa procedens, veniale peccatum est sicut et ipsa cogi-
tatio, ex qua procedit. Si vero illa cogitatio processit usque ad consensum, tunc
pollutio ex ea procedens mortale peccatum est sicut et ipsa cogitatio, ex qua
procedit. ... Secundum istorum opinionem etiam dormiens et nihil sentiens
peccat tam mortaliter quam venialiter, operatur etiam bonum, meretur vitam
eternam. Nam etsi corpus dormit, anima tamen vigilat et bene vel male operatur,
ut hic videtur dici. ... Et presertim dicunt dormientem vel furiosum peccare,
si sna culpa devent ad talem actum. .

Aliis vero, inter quos et mihi, videtur, quod dormiens, qui non sentit quod
agat, nullo modo peccat, presertim mortaliter ». Spiter erklart er : « Etiam cum
quis fedatur superfluitate nature, debet humiliter a sacramentis abstinere propter
reverentiam sacramentorum et quia talis pena ex peccato scl. originali processit ».
Cod. c. f. 4’ ¢. 2. Den Strafcharakter erwihnen auch andere Autoren wie z. B.
Benencasa, Casus decr.: « Aliquando ... contingit ex infirmitate et tunc potius
pena quam peccatum reputatur ». Cod. c. f. 5’. Vgl. u. S, 477 f. u. S. 481-483 die
Lehre der Scholastiker, daB im Paradis keine Schlafpollution vorgekommen wire.

3 De virginitate, 2, 2 n. 8. P. L. 16, 221.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik ) 447

Zur wissenschaftlichen Begriindung der behaupteten Siindhaftig-
keit der pollutio nocturna diente eine Theorie, die gerade in dieser
Zeit entfaltet wurde. Man erklirte, jeder sittenwidrige Tatbestand sei
Siinde, der auf Grund einer fritheren Siinde eintrat. AnlaB zu dieser
Lehre boten einzelne alte Kanones, die noch aus dem Geist der Erfolgs-
haftung geboren waren und darum schuldlose Gesetzesverletzungen, wie
zufillige Totung und andere Vergehen, die im Schlaf, in Trunkenheit
oder im Wahnsinn geschahen, mit BuBe belegten. Die Glossatoren
standen zwar grundsitzlich auf dem Boden der ethischen Imputations-
theorie. Sie bekannten mit Ambrosius und Augustinus, daB der Wille
allein dem Handeln sittlichen Charakter verleiht und folglich eine
Gesetzesiibertretung ohne Wissen und wider Willen keine Siinde ist. !
Um aber dennoch die veralteten Kanones aufrecht halten und diesem
System eingliedern zu koénnen, versuchten sie deren Rechtfertigung.
Und sie fanden sie in der Annahme, daB diese scheinbar schuldlosen
Vergehen eben die Folgen eines frithern Deliktes waren und auf Grund
dessen schuldbar seien. Ansitze zu dieser Lehre bot schon die voraus-
gehende Zeit. « Fuit peccatum causa peccati» erklirt z. B. Walahfried
Strabo zu Loths Inzest in der. Trunkenheit. 2 Gratian vermutete, daf
die Forderung eine BuBe fiir den im Wahnsinn begangenen Totschlag
wohl voraussetze, daB der Tédter durch eigene Schuld wahnsinnig
geworden war. Roland, Rufinus und der Verfasser der Summa Mona-
censis entwickelten dann die Theorie, daBl man auf Grund einer « culpa
precedens », eines «rei illicite operam dare» fiir alle weiteren Ver-
letzungen der sittlichen Norm verantwortlich sei, die sich aus diesem
siindhaften Verhalten, wenn auch ohne Wissen, ja, gegen Willen des
Tédters ergaben. 3

Nach dieser Doktrin lieB sich auch der siindhafte Charakter einer
pollutio nocturna leicht beweisen. Im Text des Responsum selbst
wurde ja jene Schlafpollution als schuldbar bezeichnet, die auf Grund
von obszonen Gedanken eintrat, die man am Vortag gehegt hatte.
« Manifestum est », erklirt Rufinus, «se prius animo cogitando animo
commisisse culpam, propter quam ex hac pollutione reus est» Nur
dann ist nach der Summa Parisiensis die natiirliche Schlafpollution
keine Siinde, wenn die Uberfiillung oder Schwiche der Organe nicht
«ex culpa » herrithrt. Sonst ist sie Siinde ; denn weil der Schlafende

1 Vgl. Ethik und Recht, 23-27, 71-74.
2 Zu Gen. 19, 31. P. L. 113, 132,
3 Vgl. Ehik und Recht, 89-93, 151-155.



448 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

«auch nicht, was er tut, er siindigt dennoch, ... weil er vorher etwas
tat, woraus diese Folge sich ergab».1!

Jede Schlafpollution also, die durch eine siindhafte Handlung
begriindet erscheint, ist Siinde, und zwar von derselben Schwere wie
die Ursache. Da nun UnmaiBigkeit eine lilliche Siinde darstellt, ist
die hierdurch veranlaflte Pollution ebenfalls liBliche Siinde. Bei Verur-
sachung durch unziichtige Gedanken mufl darum gepriift werden, ob
der Betreffende in diese voll einwilligte oder nicht. Wenn ja, dann
sind diese Vorstellungen und ebenso die Pollution schwere Siinde ;
wenn nein, dann liBliche. Zum Beleg verwies man auf den Parallel-
fall, an dem ja die Lehre von der Verantwortlichkeit ex culpa prece-
dente vorziiglich entwickelt wurde, auf die Tétung im Wahnsinn. 2

Aber der Widerspruch dieser Theorie zum Grundprinzip der sitt-
lichen Verantwortlichkeit konnte auf die Dauer nicht unbemerkt
bleiben. Simon de Bisiniano wirft die Frage auf: « Warum ist die
pollutio nocturna Siinde, ... nachdem doch der Mensch in diesem
Zustand nichts weil und eine Siinde der Unwissenden keine Siinde
ist » 7 Eine offene Antwort auf die Frage gibt aber Simon nicht. Er
begniigt sich — und der Verfasser der Summa Lipsiensis schlieBt sich
wortgetreu seinen Ausfithrungen an — zu berichten : Manche Autoren
sagen, diese Pollution sei Siinde, weil sie auf Grund einer personlichen
Schuld eintritt. Andere aber meinen : « Sie ist keine Siinde, weil der
Unwissende nicht siindigen kann ; aber sie wird als Siinde angesprochen,
weil die Ursache um dieses Erfolges willen umsomehr bestraft wird ».
Eine Gruppe von Autoren nahm also ihre Zuflucht zu einer Zwitter-
theorie. Man gab zu, daB die Pollution selbst keine Siinde sei, hielt
aber daran fest, sie Siinde zu nennen. Man verzichtete folgerichtig auf
eine Bestrafung des anerkanntermaBen schuldlosen Vorgangs, verlangte
jedoch, daB dessen Ursache um dieses Erfolges willen mit desto groBerer
Bulle belegt werde. 3

1 Vgl. zu Rufinus, S. 444, Anm. 4. Summa Par. zu c. 1 D. 6 ad v. tunc
vel ... libera: « Id est, etiam nesciens quid agit, peccat criminaliter, quia ante
fecit, unde hoc processit». Ebenso S. 445, Anm. 1.

2 Vgl. z. B. die angefithrten Texte S. 446, Anm. 1 und 2.

3 Simon de Bis. zu c. 1 D. 6 ad v. aliquem reatum : « Queritur, an nocturna
pollutio sit peccatum, quod non videtur, cum tunc homo sit nesciens et peccatum
nescientium nullum est ut infra C. 1 q. 4 Quis locus. Ad hoc dicunt quidam, quod
peccatum est, ut hic videtur velle Gregorius, cum culpa sua homo ad hoc devenit
sicut furiosi opus punitur, quem sua culpa traxit ad furiam. Infra C. 15 q. 1. Si
quis insaniens. Alii dicunt, quod non est peccatum, quia nesciens non potest



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 449

Erst der GroBte der Dekretisten, Huguccio, hat mit dieser Schul-
theorie entschieden gebrochen.  Prinzipiell erklirt er: « Kein duBerer
Akt ist Todsiinde, wenn er nicht aus bosem Willen hervorgeht ». « Der
blole Tatbestand, der in keiner Weise gewollt war, ist keine Siinde ».
« Wer nicht weil3, nicht unterscheidet, nicht erkennt, was er tut », ist
dafiir auch nicht verantwortlich. Die iibliche Unterscheidung, -ob
jemand durch eigene Schuld in diese lLage gekommen ist oder nicht,
ist zu verwerfen.! Nach diesen Grundsitzen beantwortet Huguccio
die verschiedenen Fragen, die man hier zu erdrtern pflegte, darunter
auch die Frage nach dem sittlichen Charakter der Schlafpollution.
« Wer schlaft und nicht merkt, was er tut, siindigt keineswegs » ; denn
thm fehlt die erste Voraussetzung fiir alles siindhafte Handeln, die
« libertas judicandi». Mag also auch die vorausgegangene UnméBigkeit
Siinde sein, das was im Schlaf geschieht, ist schuldlos. «Im Schlaf
sitndigt niemand », erklirt Huguccio und fiigt die scharfe Abwehr
seiner Gegner bei: «Gleichviel was viele behaupten, die wirklich zu
schlafen scheinen ». 2

p'ecca.re. Sed dicitur esse peccatum, quia causa, ex qua provenit, eo magis punitur,
quia hoc inde provenit. Infra C. 15 q. 1 Inebriaverunt». Cod. c. f. 2’ ¢. 2. Die
Summa Lipsiensis berichtet ebenfalls a. a. O. die erste Meinung : « Peccatum est,
ex quo culpa sua devenit ad hoc » und stellt ihr mit denselben Worten die andere
Auffassung gegeniiber : « Alii dicunt, quod non est peccatum, quia nesciens non
potest peccare. Sed dicitur peccatum, quia causa, ex qua provenit, eo magis
punietur, quia hoc inde provenit ... ut C. 15 q. 1 Inebriaverunt». Cod. c. f. 6’.
Ahnlich Huguccio a. a. O.: « Quare in sequenti capitulo generaliter dicitur esse
peccatum ? Resp. propter id, unde processit, quod est peccatum, quod quidem
magis punitur, quia inde talis pollutio secuta est. Arg. C. 15 q. 1 Inebriaverunt »,
Cod. c. f. 4’ ¢. 2. Zum Wandel der Anschauung von der Behauptung einer « per-
petratio nove culpe » zur Annahme einer aggravatio culpe ex eventu vgl. Ethik
und Recht, 161.

1 Zum princ. C. 15 q. 1. Huguccio wirft hier prinzipiell die Frage auf :
« Utrum ea, que mente alienata fiunt, sint imputanda » und antwortet: « Indi-
stincte dico quod non, dummodo ita sit mens alienata, quod homo nesciat, non
discernat, non intelligat, quid agat .... Nec recipio illam distinctionem scl. an
sua culpa quis devenerit in talem alienationem vel non, ... sed indistincte dico
quod sive sua culpa sive sine culpa sua id ei acciderit, non imputantur ei, que facit
tempore alienationis ». Ebenso 1. ¢. ad v. voluntarium : « Nullus actus exterior
est peccatum mortale, nisi procedat ex mala voluntate». Und zum dict. Grat.
v.c. 3 C. 15 q. 1 ad v, habetur reus homicidii : « Ipsum factum, ex quo nulla
eius voluntas erat ad illud, nullum peccatum est». Cod. c. f. 162 ¢. 1 u. 2
u. f. 162’ c. 1. ’

? Zum princ. D. 6: Aliis vero, inter quos et mihi videtur, quod dormiens,
qui non sentit quid agat, nullo modo peccat, presertim mortaliter. ... Undecum-
que ergo nocturna pollutio procedat, si in ipsa non redit homo ad sensum nec

Divus Thomas, 29



450 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Leider aber war Huguccio in dem Verlangen nach Rechtfertigung
der iiberlieferten und in der Klosterpraxis noch lebenden Satzungen !
ebenso befangen wie seine Vorginger. Verwarf er auch deren unhalt-
bare Theorie, so vertrat er doch selbst eine andere Harmonisierungs-
formel, die in ihrem Radikalismus um vieles gefihrlicher war als die
bekiampfte. Huguccio erklirte das bloBe Empfinden der Geschlechts-
lust ohne weiteres fiir Siinde. In jedem ehelichen Verkehr liegt darum
eine liBliche Siinde. Von jeder Schlafpollution gilt dasselbe. Die Art
und Weise, wie die sexuellen Lustgefithle ausgelost wurden, ob durch
erlaubte oder verbotene Tat, ob auf Grund der natiirlichen Konstitu-
tion oder infolge von UnmaBigkeit oder erotischen Phantasien, erscheint
ihm nebensdchlich. «Semper subest ibi quidam fervor sive pruritus,
quedam voluptas, que est in quolibet coitu in emissione spermatis,
et talis voluptas est peccatum veniale nec potest non esse peccatum ». 2
Frei von Siinde ist die pollutio nocturna also nur dann, wenn der
Betreffende iiberhaupt keine Lustempfindung hatte, sei es, weil die
Ausscheidung infolge eines krankhaften Zustandes ohne Lust vor sich
ging, sei es, weil die Lustgefithle im Schlaf nicht bemerkt wurden. ?
So ergibt sich fiir Huguccio die Entscheidung : Wer den ganzen Vor-
gang vollig verschlift, ist frei von Siinde. Wer aber inzwischen erwacht
und die Lust fiihlt, hat eine Siinde. Und zwar ist das Empfinden der

sentit, quid agat, nullum est ibi peccatum ». Ad v. qua in re: « Hoc subiungit,
ne quis crederet dormientem peccare in ipsa pollutione». Ad v. suo iudicio:
« Cum est in libertate iudicii scl. post evigilationem. Nam in sompno non habet
libertatem iudicandi. ... Precedens ingurgitatio est, propter quam mens est
rea et non est rea propter id, quod agit in sompno». Ad v. in ingluviem : « Cum
homo ex crapula precedente polluitur in sompno, non peccat mens eius in ipsa
pollutione nec postea, cum vigilat et recordatur preterite { pollutionis et preterite »
ingurgitationis, sed tunc peccavit, cum reatum contraxit, cum se ingurgitavit.
Aperte dicit, quod dormiendo non peccat quis, quicquid dicatur a multis, qui
re vera dormire videntur ». Zu c. 8 C. 15 q. 1 ad v. absque culpa : « Nam dormiens
nec venialiter nec mortaliter peccat sicut hic aperte dicitur. Sed quidam dicunt,
dormientem quandoque peccare etiam mortaliter. Sed hoc melius invenies distinc-
tum supra:D. VI c, 1 et II». Cod.c.f. 4’ c.2; 1. 5c.1;f. 163 c. 1. Erganzung
nach Msc, Can. 41 f. 7 c. 2 der Staatsbibl. zu Bamberg.

1 Vgl. Browe, a. a. O. 95-100.

? Zum princ. D. 6. Cod. c. f. 4’ c. 2. Vgl. zum Text Msc. Can. 41 f. 6’ c. 2.
Uber die gleiche Beurteilung des ehelichen Verkehrs vgl. Ethik und Recht, 84 f.

3 Zuc, 1 D. 6 ad v. infirmitate : « Quando dissoluti sunt humores et efluunt
sine fervore carnis et voluptate, quod vix umquam contingit. ... Sed si contingit,
nullum videtur ibi peccatum, sed totum pro pena reputatur. Unde subdit: Non
est timenda : cum nulla voluptas intercedit vel cum quis non sentit, quia dormit »,
Cod. c. f. 5¢. 1.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 451

Geschlechtslust als solches laBliche Siinde, wird aber zur schweren,
wenn man Wohlgefallen daran hat. !

Huguccio selbst scheint allerdings diesen Bescheid etwas zu verun-
klaren. Er unterscheidet hier namlich drei Moglichkeiten : Non delec-
tatur — delectatur, sed parum — delectatur aliquamdiu. Er beobachtet
also auch den Grad der Ergotzung und betrachtet diesen als mit-
bestimmend fiir die GréBe der Siinde. Er nimmt sogar im ersten Fall
«si ... non delectatur » eine ldBliche Siinde an, erblickt also hierin einen
Sonderfall, der von dem anderen siindelosen Tatbestand « cum nulla
voluptas intercedit vel cum quis non sentit, quia dormit » verschieden
ist. Wir miissen uns also diesen Sachverhalt so vorstellen, dal zwar
voluptas vorhanden ist und empfunden wird, aber keine delectatio
hinzutritt. Delectatio besagt somit eine personliche Stellungnahme.
Die Erklirung ergibt sich, wenn man die frithscholastische Lehre von
den Seelenteilen beachtet. Schwere Siinde liegt nur bei Einwilligung
der pars superior rationis vor, oder wie Huguccio sagt : «si delectatur
aliquamdiu et placet ei, quod delectatur ». Das Wort placet bezeichnet
also hier den Konsens der pars superior rationis. Der Ausdruck
« delectatur sed parum » scheint dann die Zustimmung, die Bezeichnung
«non delectatur » die Ablehnung der Lustempfindung durch die pars
inferoir rationis auszudriicken. In beiden Fillen liegt aber dennoch
laBliche Siinde vor, weil eben die sensualitas die Lust empfindet.

SchlieBlich fiigt Huguccio seiner Erklirung noch die Einschrankung
bei, daB selbst das bewuBte Wohlgefallen an der Lustempfindung nur
laBliche Siinde sei, wenn die Pollution durch den Traum eines ehe-
lichen Verkehrs ausgelost wurde. In dieser Beurteilung stiitzt er sich
nun doch auf die so scharf bekimpfte Theorie, den Erfolg nach der
Ursache zu bewerten. Er schaut jetzt selbst auf die Ursache und

1 Zum princ. D. 6: « Undecumque ergo nocturna pollutio procedat, si in
ipsa non redit homo ad sensum nec sentit quid agat, nullum est ibi peccatum,. ...
Si vero ante eam perfectam redit ad sensum et non delectatur vel delectatur,
sed parum, veniale peccatum est. Si vero delectatur aliquamdiu et placet ei quod
delectatur, talis pollutio et talis delectatio mortale peccatum est, nisi forte in
uxorem quis moveatur. Tunc enim cum in sompno quis ymaginatur uxorem
et sic polluitur, quamvis interim redeat ad sensum et multum sic delectetur, credo
tamen quod talis pollutio vel delectatio non sit mortale peccatum, sed tantum
veniale ». Cod. c. f. 4’ ¢. 2. Joh. Teutonicus hat diese Lehre iibernommen zu c. 1
D. 6 ad v. illusione : « In pollutione nocturna, si quis ante eam perfectam redit
ad sensum et delectatur et placet ei, quod delectatur, talis pollutio et talis delec-
tatio mortale peccatum est. Si vero non delectatur (I) sed parum et inde dolet,
veniale peccatum est. Si vero non sentit quid agit, nullum ibi peccatum est ».
Cod..c. f. 2" ¢. 1. Vgl. u. S, 458, Anm. 1 (Petr. v. Cap.) und S. 462, Anm, 1.



452 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

erklirt diese Pollution auf Grund des im Traum erlebten ehelichen
Verkehrs als gleichwertig mit dem ehelichen Akt, sodal in der Ein-
willigung nur eine liliche Siinde liegt, geradeso wie bei jedem ehe-
lichen Verkehr.

Die Dekretglosse des Clm. 10244 hat Huguccios Lehre knapp und
klar wiedergegeben : Wer iiberhaupt nichts empfindet, hat keine Siinde;;
wer dagegen wihrend des Vorganges erwacht, siindigt, und zwar 1a0-
lich, falls er das Lustgefiihl bedauert und beklagt, schwer, wenn er
einwilligt. Unmittelbar darnach aber verwendet der Autor wieder die
alte Theorie, wonach die vorhergehende Schuld entscheidend fiir die
Verantwortlichkeit ist.? Die Summa Bambergensis berichtet sowohl
die alte Theorie wie deren Verwerfung durch Huguccio. Die Verschieden-
heit der Ansichten kommt in der Bemerkung zum Ausdruck, die sexuelle
Lustempfindung sei nach manchen Autoren Siinde, wenn man ein-
willigt ; nach anderen aber sei auch die Lust, die man im Schlaf
empfindet, siindhaft.? Dieser Meinung scheint auch Johannes Teuto-
nicus zuzuneigen. Er gibt zwar zunichst Huguccios Lehre in dhnlicher
Weise wieder wie die Glosse des Clm. 10244 ; auf die Frage aber,
inwiefern eine Schlafpollution Siinde sei, nachdem der Mensch im
bewuBtlosen Zustand doch nicht siindigen kénne, antwortet er: sie
scheint Siinde zu sein wegen der Geschlechtslust, die unter keinen
Umstanden schuldlos sein kann ». 3

1 Zu c. 1 D. 6 ad v. in eadem illusione : « In pollutione nocturna. Si quis
ante eam perfectam redit ad sensum et delectatur et placet ei, quod delectatur,
talis pollutio et talis delectatio mortale peccatum est. Si vero non delectatur,
sed penitet et inde dolet, veniale peccatum est. Si vero non sentit, quid agat,
nullum peccatum est». Ad v. non timenda : « Ubi culpa non precessit, nihil est,
quod imputetur, secus si precessit». Clm. 10244 f. 2 c. 2,

2 Zum princ. D. 6: « Quidam dicunt, quod si pollutio ex culpa procedat,
peccatum est, sicut dicunt, quod si aliquis conversus fuerit in furorem culpa sua,
imputantur ei omnia, que facit in furore. C. 15 q. 1. Si quis insaniens. Alii dicunt,
quod non est peccatum, sed culpa precedens peccatum est, puta ingurgitatio vel
inebriatio precedens peccatum est. Nam ingurgitando peccavit, sed dormiendo non
videtur quod possit peccare, cum dormiendo mereri non possit ». Zuc. 1 D. 6 ad v.
turpi ymaginatione : « Quando excitatus habet ratum secundum quosdam, secun-
dum alios ipsa etiam delectatio habita in sompno, peccatum est». Ad. v. ceci-
diss : « Nec peccavit mens eius in pollutione ipsa nec post cum vigilat et recor-
datur preterite pollutionis, sed tunc peccavit, cum se ingurgitavit. Et ius aperte
dicit, quod dormiendo non peccat quis. Et hoc verum est, quod dormiendo non
peccat quis actualiter, cum non sit in dolo, sed bene peccat, quia est in culpa
ut ex omissione ». Msc. Can. 42 f. 101 ¢. 2 u. {. 101’ ¢. 1 der Staatsbibl. zu Bamberg.

83 Zu c. 1 D. 6 ad v. reatum : « Queritur an nocturna illusio sit peccatum,
quod non videtur, cum tunc homo sit nesciens et peccatum nescientium nullum



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 453

Nach Huguccios Theorie wird also die Stindhaftigkeit der pollutio
nocturna lediglich durch die Tatsache des bewuBten Empfindens der
Geschlechtslust (laliche Siinde) und durch die Einwilligung in diese
Empfindung (schwere Siinde) bestimmt. Die UnmiBigkeit oder das
Verweilen in obszonen Vorstellungen am Vortag bildet einen eigenen,
selbstindigen siindhaften Tatbestand, der aber auf die Moralitiat der
Schlafpollution selbst keinen Einflull ausiibt.®

Im Zusammenhang mit der Frage nach dem sittlichen Charakter
der pollutio nocturna beantworten die Glossatoren auch die in jeder
Zeit aktuelle Frage, ob hier Kommunionempfang und Zelebration
gestattet seien. Der Text des Responsums vermengt hier die beiden
Gesichtspunkte, die Beobachtung der Ursache und die Einstellung auf
das begleitende Traumerlebnis. Er ist infolgedessen unklar. Deutlich
gesagt wird nur, daB3 bei einer naturgeméfen Schlafpollution Kommunion
wie Zelebration erlaubt, bei der Verursachung durch unziichtige Ge-
danken aber beide — der Autor hatte die Antwort vergessen, spiter
wurde sie aber eingefiigt — verboten seien.? Bei der Veranlassung
durch UnmiBigkeit gestattet der Autor die Kommunion und verbietet
die Zelebration, fordert jedoch, daBl hier auch beachtet werde, ob ein
sexueller Traum den Vorgang begleitete und {iiberlilt schlieBlich die
Entscheidung dem Gewissen des einzelnen. Gerade diese Unklarheit
veranlaBte die Glossatoren zu ihren Untersuchungen. Die Ergebnisse
waren verschieden, wie gezeigt wurde, und dementsprechend lauteten
auch die Bescheide der einzelnen Autoren anders.

Simon de Bisiniano greift dann scharfsinnig die Tatsache auf,
daB hier die Zelebration verboten, die Kommunion aber erlaubt wird.
Er zieht hieraus den SchluB, daB3 das Zelebrationsverbot « non propter
criminis impedimentum, sed propter rei excellentiam » erlassen sei ;

est. ... Videtur quod sit peccatum, cum voluptas interveniat, que sine culpa esse
nullatenus potest ut XXXIII q. IIII vir.». Cod. c. f. 2" ¢. 1 u. 2.

1 Vgl. auch Benencasa, Sen., Casus decr. : « Quesitum fuit ab Ysidoro, an peccet
homo, cum dormiens patitur pollutionem. Resp. Non, si non occurrat concupis-
cendo. Sed tunc peccavit, cum vigilans luxuriam precogitavit. Et tamen cul-
pabilem se debet reputare». Cod. c. f. 5'. Barthol. Brixiensis gibt diese Stelle
wieder. Casus et historie decretales : « Quesitum fuit ab Ysidoro, an peccet homo
cum dormiens nocturna illuditur pollutione. Et respondet, quod non, nisi adsit
concupiscentia. Sed tunc peccavit, cum vigilans luxuriam precogitavit. Sed tamen.
quocumque modo accedat pollutio, sue culpe attribuere debet». Msc. Can. 43
f. 1’ u. f. 2 der Staatsbibl. zu Bamberg.

28S. 0:'S. 443, Aum, 3.



454 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

denn Zelebration besage nicht nur den Empfang der Kommunion,
sondern zugleich das Darbringen des heiligen Opfers. Opfern aber
sei ja vielen verwehrt, denen kommunizieren gestattet ist, wie z. B.
simtlichen Laien, allen bigami und allen abgesetzten Priestern. Die
Summa Lipsiensis iibernimmt wieder diese Erklirung. 2 Auch Huguccio
gibt sie wieder.® Er beleuchtet aber die Frage noch besser, indem
er den Einwand erhebt: Entweder ist die Schlafpollution schwere
Siinde, dann ist Kommunion wie Zelebration untersagt; oder sie ist
keine oder nur liBliche Siinde, dann ist beides gestattet. Die Antwort
freilich, die nun Huguccio diesem Einwand entgegenstellt, kommt iiber
den Bescheid Simons nicht hinaus. Er verweist zuniichst auf die « reve-
rentia sacramentorum » und erginzt dieses Motiv durch die Beifiigung,
daB die Ehrfurcht auch «korperliche Reinheit » verlangt. Daraus
ergibt sich ihm aber folgerichtig, daB jede Schlafpollution, auch die
rein naturgeméiBe, geradeso wie jeder eheliche Verkehr, den Kommunion-
empfang verwehrt. In einem zweiten Losungsversuch geht Huguccio
von der Siindhaftigkeit der Pollution aus und erklirt : Ist sie Todsiinde,
dann liegt ein Verbot, ist sie aber lidBliche Siinde, dann nur ein
Rat vor. Gerade die Worte des Textes, der Priester «miisse » sich
« demiitig » der Zelebration enthalten, zeigen, daB dieses « MuB » keine
Vorschrift, sondern nur einen Rat ausdriicke. Das gilt nun allerdings
wiederum fiir Kommunion und Zelebration in gleicher Weise. Doch
meint Huguccio, die Zelebration werde kriftiger widerraten als die

1 Zuc. 1 D. 6 ad v. sed ab immolatione : « Hic enim et accipit et immolat,
ibi tantum accipit. Unde colligitur, quod non propter criminis impedimentum,
sed propter rei excellentiam abstinere debet. Multi enim possunt accipere, quibus
est illicitum immolare ut bigamus, depositus et laicus, quibus immolatio est illi-
cita, sed non acceptio». Cod. c. f. 2’ c. 2.

2 Zu c. 1 D, 6: « Nota, quod percipere poterit sacerdos, non conficere. .
Duo enim facit, cum conficit : percipit enim et conficit. Undo colligitur, quod
non propter criminis impedimentum, sed propter rei excellentiam abstinere debet.
Multi enim possunt percipere, quibus illicitum est imolare ut bigamus, depositus,
Jaicus ». Cod. c. (986) f. 6.

3 Zuc. 1 D. 6 ad v, aliquem reatum : « ... non prohibetur quis a perceptione
eucharistie, prohibetur tamen a confectione propter reverentiam sacramenti. ...
Sed quare pocius ab hoc quam ab illo ? Resp. quia iste scl. qui percipit unum,
ille scl. qui conficit duo tenetur facere, Iste enim tantum accipit, ille conficit
et accipit.’ Vel ideo, quia unum et non utrumque debuit prohiberi, sed illud
potuit prohiberi secundum hoc, non autem et e contrario, nam quicumque conficit,
tenetur accipere et non e contrario. Vel quia hoc dignius est quam illud, cum
laici, bigami, vitiati corpore, infames, depositi et multi alii digne accipiant, sed
conficere non possunt vel non debent». Cod. c. f. 5 c. 1.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 455

Kommunion. Immerhin bleibt ein Handeln gegen die Weisung frei
von Siinde, weil eben ein Rat nicht verpflichtet.?

Der Autor der Summa Bambergensis scheint die allzuweit gefaBte
Beweisfithrung Huguccios erkannt zu haben. Er verlangt darum
vorsichtig die « volle kérperliche Reinheit » nur fiir Zelebration. Huguc-
cios Abschwichung des Verbotes zu einem Rat spiegelt sich hier in
der Erklirung, daB die Auferlegung einer BuBe fiir Schlafpollutionen
nur eine VorsichtsmaBregel sei, weil man fiirchtet, daB3 vielleicht irgend-
ein Fehltritt unterlaufen wire. ?

1 Zum princ. D. 6 : « Quare prohibet talis pollutio a confectione vel percep-
tione eucharistie, cum quando non sit peccatum et cum est peccatum, quandoque
non est mortale, presertim cum venialia ab hoc vel illo non prohibent. Resp.
propter precedentem causam, que peccatum est. Vel intelligitur, cum ipsa pollutio
est peccatum et si est veniale, est consilium, si est mortale, est preceptum. Vel
hoc statutum est propter reverentiam sacramentorum, que etiam corporalem
exigunt munditiam. Unde et mariti propter commixtionem cum propria uxore
solent abstinere ea die ab ingressu ecclesie et perceptione eucharistie. ... Et
secundum hoc etiam cum quis fedatur superfluitate nature debet humiliter a
sacramentis abstinere propter reverentiam sacramentorum et quia talis pena
ex peccato scl. originali processit». Ad v. humiliter: « Hinc aperte colligitur,
quod est consilium. Hoc verbum : debet videtur importare preceptum, sed ex
eo, quod sequitur: humiliter patet, quod : debet non tenetur preceptive, sed
consultive. Potest ergo conficere et percipere, quia facere contrarium consilio
non est peccatum. .,. Quare ergo fit exceptio, cum utrumque sit licitum, accipere
et conficere. Resp. quia tunc fortius consulitur et pocius est abstinendum. Vel
intelligatur, cum talis pollutio est mortale peccatum. Sed hoc non multum valet,
quia tunc neutrum licet». Cod. c. f. 4’ c. 2 u. f. 5 c. 1. Barthol. Brix, erklirt in
der glossa ordinaria zu c.. 1 D. 6 ad v. ut arbitror: « Ergo consilium est. Bene
enim potest celebrare, si vult. Nam pro levibus criminibus non abstinebit sacerdos
a celebratione missarum, sed pro talibus, pro quibus posset excommunicari».
Cod. lat. 2435 der Bibl. Naz. di S. Marco, Venedig, f. 13 c. 1. (Der Verfasser
schreibt : Ego Bartholomeus Brixiensis.)

2 Zu c. 1 D. 6 ad v. immolatione : « Non propter peccatum, sed quia immo-
latio omnem munditiam corporalem exigit ». Ad v. fecisse : « Iniungitur ei peni-
tentia et tamen forte nulla eius culpa precessit. Sed potest illud cap. intelligi,
quando culpa precessit vel ad cantelam hoc fit, quia timetur, quod in aliquo forte
deliquerit». Cod. c. f. 101 c. 2 u. {. 101’ ¢c. 1,

Vgl. auch die Questiones decretales des Msc. Can. 45 der Staatsbibl. zu
Bamberg : « Munditia corporalis ministris altaris adeo est necessaria, ut etiam
ab ea, que ex nocturna pollutione contingit, quantum possunt, teneantur cavere.
Videamus ergo, an stare possit, quod dicit Gregorius D. VI, Testimonium. ...
Videtur, quod hoc stare non possit, quod arcetur pro crapula aut pro concussione
ymaginum. Pro ymagine non tenetur aliquis abstinere, quia non est peccatum,
quando nolentes nocturnis illudimur ymaginibus ut D, VI. Nec loquitur nisi

de eo, qui invitus hoc patitur. ... Ergo ratione huius magni nominis non tenctur
abstinere. Item ratione crapule abstinere non debet, quia ingurgitatio est de
peccatis minutis ut D. XXV, ... Nulla est differentia inter membrum de crapula

et membrum de precedenti cogitatione quoad effectum, nam utroque casu separatur



456 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Eine Ausnahme vom Zelebrationsverbot macht der Text des
Kanons selbst fiir Notfille, wie wenn z. B. an einem Festtag kein
anderer Priester die Messe lesen koénnte. Hier soll trotz einer durch
UnmaiBigkeit verschuldeten Schlafpollution die Zelebration gestattet
sein. Rufinus anerkennt auch bei der Schlafpollution auf Grund un-
ziichtiger Gedanken eine Ausnahme. Wird nimlich dieser Priester von
seinem vorgesetzten Prilaten zur Zelebration gezwungen, dann muf}
er die Messe lesen «facta tacita confessione». Die Summe Lipsiensis
schreibt hiefiir «facta ei (scl. prelato) privata confessione». ! Die
Summa Coloniensis gibt dieselbe Weisung mit der beachtlichen Ab-
anderung « facta confessione etiam laico ». 2 Huguccio aber bezeichnet
die Frage, ob man bei schwer siindhafter Schlafpollution einem solchen
Befehl des Prilaten gehorchen diirfe, als ein kindisches Gefrage. Denn
niemand sei im Gehorsam verpflichtet, etwas Schlechtes zu tun ; keine
Furcht vor Argernis, ja nicht einmal die Gefahr einer Deposition und
Exkommunikation kénne Entschuldigung gewihren. 3

II. Die Lehre der Theologen.

Waihrend so samtliche Glossatoren im AnschluB an das Dekret
Gratians die ethische Bedeutung der pollutio nocturna mehr oder
minder ausfiihrlich erérterten, haben von den Theologen zundchst nur
einzelne sich mit dieser Frage beschiftigt. Die Theologen der Friih-
scholastik tibernahmen von den Kanonisten die iibliche Einteilung und
Bewertung. So erklirt Liebhard von Priifening in knappen Worten :
Die Pollution auf Grund eines Uberschusses odér einer Schwiche der
Natur wird nicht zur Siinde angerechnet ; jene aber, die infolge von

pollutus a perceptione. In hoc tamen est differentia, quia primum membrum
de crapula et cogitatione, secundum de sola cogitatione intelligitur. Et preterea
est forte ultimum maius peccatum quam primumy» Cod. c. f. 30.

L Rufinus zum princ. D. 6. Ed. c. 18, Die Worte der Summa Lips. s. o.
S. 444, Anm. 4. Die Regel des Stiftes S. Victor in Paris aber gestattete die pollutio
noct. nicht nur dem Abte, sondern jedem beliebigen Priester zu beichten., Browe,
a. a. O. 100.

2 S, 0. 445, Anm. 2. Uber die Laienbeichte vgl. u. S. 489 f.

3 Zu c. 1 D. 6 ad v. oportet : « Sed queret aliquis, si sacerdos est in mortali
peccato et prelatus suus precipiat ei ut in necessitate cantet missam, utrum
teneatur cantare et ei obedire. Puerilis est questio nec dubitabilis, Dico ergo
precise, quod non debet ei obedire, quia nullum malum faciendum est propter
obedientiam. ... Nec potest allegari metus scandali, quia pessima esset talis
compensatio ... nec metus depositionis vel excommunicationis, quia potius
debet quis quemlibet penam subire quam malo consentire ». Cod. c¢. f. 5 ¢. 1 u. 2.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 457

UnmaBigkeit oder Trunksucht oder infolge vorausgegangener unziich-
tiger Gedanken eintritt, wird zur Siinde angerechnet.! Spiter prigte
man den Memorialvers, der sich wiederholt in den Handschriften
findet : « Crimen habet noctis pollutio, cum iacuisti

ebrius aut primo meditatus turpe fuisti.

Crimen abest, tua si natura superflua tollit

aut debilitor vacuus se ventre resolvit ».

Spiter wurde noch ein 5. Vers beigefiigt :
« Sive labor nimius fuit aut a demone lusus ». 2

Besondere Aufmerksamkeit widmeten die Theologen jenen grund-
legenden Theorien der Moraltheologie, von denen das ethische Wert-
urteil abhingt. Wir haben diese Theorien schon bei der Besprechung
der kanonistischen Literatur kennengelernt : Die Lehre von der Verant-
wortlichkeit ex culpa precedente, die Frage nach der ethischen Bedeu-
tung der Traumhandlungen und dem Zusammenspiel von sexuellem
Traum und Schlafpollution. Aber die Theologen schiirften in der
Untersuchung dieser maBgebenden Lehren bedeutend tiefer als die
Kanonisten. Und so zeitigte ihre” Arbeit doppelte IFrucht : die grund-
legenden Probleme wurden, wenn nicht gelést, so doch der Lisung
nahe gebracht und die hier gewonnenen Erkenntnisse boten dann einen
sicheren Boden zur Beantwortung der gestellten Frage nach dem
ethischen Charakter der pollutio nocturna.

Auch die moraltheologische Lehre von den motus primi trat in
Beziehung zu unserer Frage. Zwei Verbindungslinien lassen sich fest-
stellen. .

Man hatte behauptet: die ersten Regungen kénnen wir nicht
hindern und dennoch sind sie Siinde. Eine Gruppe von Autoren loste
die Schwierigkeit richtig durch die Unterscheidung zwischen «motus

1 Horreum formice sive dictiones in theologia et distinctiones. Unter pollutio:

Pollutio ex humorum superfluitate Hec : - ad
e non imputant
ex nature debilitate duo S ur pec
ex crapula et ebrietate | Hec . | ca
G s . imputantur
ex precedente cogitatione | duo ‘ tum.

Clm. 13107 f. 220.

® Hugo v. S. Cher in 4. Sent. d. 31. Cod. lat, 573 der Univ.-Bibl, zu Leipzig,
f. 269’ c. 2. Hier ist der 5. Vers von anderer Hand nachgetragen. Die selten
erwihnte Ursache «labor nimius» wird auch im Msc. Patr. 98 der Staatsbibl.
zu Bamberg, {. 93’ aufgefiihrt. Vgl. u. S. 489, Anm. 5. Die ersten 4 Verse finden
sich noch am SchluB3 der Summe des Praepositinus im Cod. Vat. lat. 1174, f. 64",
Ebenso bei Joh. v. Rupella, Summa de vitiis, c¢. 222, Cod. Vat. lat. 4293, f. o8.



458 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

primo primitivus » und «motus secundo primitivus». Der erste ist
zwar «motus primus ad peccatum », aber noch keine Siinde; der
zweite aber ist Siinde, er ist « motus primus in numero peccatorum ».
Drei Stufen der Entfaltung stellte man fest : Die ersten Regungen, die
unterdriickt werden, sind noch keine Siinde ; gesellt sich jedoch zu
ihnen die delectatio, so liegt laBliche Siinde vor ; kommt hierzu noch
der consensus, dann ist Todsiinde gegeben.! Nun hatte bereits die

L Simon v. Tournai, Disp. 44 u. 72. J. Warichez, Les disputations de Simon
de Tournai. Specilegium Sacr. Lovaniense, 12 (Louvain 1932), 127 f. 206. Den
Text der Disp. 44 gibt eine anonyme Quistionensammlung des Cod. Brit. Mus.
Havrley, 3596, wieder. Q. 52: « Motus primus peccati duplex: primus ad pec-
catum et primus in peccato. Primus ad peccatum duplex: primus primitivus
et primus post primitivus. ... Hic motus (ndmlich primus primitivus) non impu-
tatur ... quando reprimitur, ne prorumpat ulterius. Si vero prorumpat usque in
delectationem et citra consensum, dicitur veniale peccatum et est secundus motus
post primitivam, sed primus in numero peccatorum. Cum vero primo accedit
consensus, primus motus cum consensu est in peccato mortali et est mortalis,
licet sit extra actum». Cod. c. f. 61’. Vgl. zu dieser Handschrift 4. Landgraf,
Quelques collections de « Quaestiones» de la seconde moitié du XIIme siécle,
Recherches de Theol. anc. et méd. 6 (Louvain 1934), 386.

Auch die von Praepositinus abhingige anonyme Summe des Cod. Vat. lat.
10754 gibt diese Stelle wieder. Q. De primo motu : « Resp. Ad hoc dicunt quidam,
quod primus motus peccati dicitur duppliciter : primus ad peccatum et primus
in peccato., Primus ad peccatum similiter est duplex scl. primus primitivus et
secundus post primitivam. Et primus in numero peccatorum. ... Iste non impu-
tatur homini in peccatum sed in supplicium, quamdiu cohibetur ne ulterius pro-
deat. Si vero in delectationem prorumpat sed citra consensum, veniale fit peccatum
et est secundus post primitivum, sed. primus in numero peccatorum. ... Si vero
accedat consensus, primus motus consensus est in mortali peccato et est mortale,
licet sit extra actum». Cod. c. f. 66 c. 1. B

Vgl. auch Petrus v. Capua, In 1. Sent. Absatz : Post originale agendum est
de actuali peccato. « Ex sensualitate quandoque surgit motus ad illicita, ita tamen,
quod non cogitat nec decenit illud facere vel non facere, ut ad irascendum vel
fornicandum et huiusmodi. Et talis semper est peccatum, sed veniale.

Quidam tamen inter hos distingunt dicentes, quod horum quidam sunt
primo primi, quibus scl. nullam prebemus occasionem surgendi, set nobis invitis
surgunt in nobis, et hii non sunt peccata. Alii sunt quasi secundo primi, quibus
damus occasionem, ut si quis eat ad coreas causa recreandi et ibi inspiratus ali-
cuius speciec surgat in eo primus motus citra cogitationem, tamen et tales sunt
venialia peccata. Nos dicimus utrosque veniale, set forte ultimos graviora. ...

Aliquando cogitat de tali motu et delectatione, que est ad illicita, ita tamen
quod non decernit faciendum, si etiam haberet locum et tunc, si parum tenetur
talis dilectio in cogitatione, veniale est, si diu, quamvis non decernat faciendum,
mortale, quia vir debuit statim mulierem reprimere ... et ideo quasi consensit,
dum non repressit». Clm. 14508, f. 23’ c. 2.

Da ich die Handschriften des Brit. Mus. und etliche andere nicht persénlich
einsehen konnte, stiitze ich mich auf die Photographien und Abschriften meines
Kollegen, Prof. A. Landgraf, der mir in liebenswiirdiger Weise eine Durchsicht
seiner reichen Sammlung gestattete.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 459

Patristik im Verlauf des Siindenfalles im Paradies das Schema der
psychischen Entfaltung jeder Siinde -erblickt : Die Schlange erscheint
als Reprasentantin der suggestio, Eva der delectatio, Adam des consen-
sus. ! Die Scholastik baute auf dieser Trilogie weiter. Johannes von
Rupella spricht z. B. von der dreifachen Begierlichkeit des vegetativen,
des sinnlichen und des verniinftigen Strebevermégens und erkldrt :
auf der ersten Stufe sehen wir die Begierlichkeit «in suggestione »,
auf der zweiten Stufe «in delectatione », auf der dritten «in consensu ».
Nur in dieser dritten Stufe ist schwere Siinde moglich. Das Verbot
Gottes : «Du sollst nicht begehren » betrachtet darum Johannes von
Rupella dhnlich wie Rolandus Bandinellus als den Befehl Gottes, nicht
in die Regungen der Begierlichkeit einzuwilligen. > Nach diesem Schema
beurteilte man auch den Fall, wenn jemand wihrend der pollutio
nocturna erwachte und die Geschlechtslust fiihlte. Wir haben diese
Tatsache bereits bei Huguccio festgestellt, und wir werden ihr spiter
wieder begegnen.

Andere Autoren verwarfen aber diese Unterscheidung. Sie erklir-
ten : Auch die ersten Regungen der «vis concupiscibilis ... secundum
illam partem circa quam attenditur propagatio » ist stets Siinde. Denn
der Geschlechtstrieb ist im Gegensatz zum Nahrungstrieb nicht bloB
eine « vis corrupta », sondern auch eine «vis infecta ». GewiB kénnen

1 Vgl. August., De serm. domini in monte, 1, 34. P. L. 34, 1246. Gregor. M.
Regula past. 3, 29. P. L. 77, 109. Moral. 4, 49 (in Job 3,11 f.). P. L. 75, 661.
Homil. in Evang. 6, 1. P. L. 76, 1135. Ebenso Resp. b. Gregorii ad August.
episcopum, 9. M. G. Epist. 2, 342. \

2 Summa de preceptis. Zum 9. Gebot: «Item querunt, quid prohibeatur
eum dicitur : Non concupisces. Aut enim prohibetur primus motus concupiscentie
aut delectatio aut consensus. Concupiscere autem est primus motus. Videtur
ergo primus motus prohiberi. Sed contra: Non est in potestate nostra. ... Et
inducunt rationes ad utramque partem. Quibus supersederimus dicendo, quod
triplex potest accipi concupiscentia. Uno modo appetitus vegetativus, qui est
per motum nature. ... Alio modo concupiscentia est appetitus sensibilis et sic
est a movente sensualitate. Alio modo concupiscentia est appetitus rationalis
et sic est a movente libero arbitrio. Primo modo concupiscentia in suggestione
est, secundo in delectatione, tertio in consensu. Dicendum ergo, quod per se
concupiscentia secundum consensum rationis hic prohibetur, cuius prohibitionis
transgressio est mortalis culpa. ... Non enim prohibetur, ne ille concupiscentie
in nobis non sint, quia hoc non est nobis possibile, sed ut non sequamur eas»,
Cod. Rom, Casanat. 1473, f. 86 u. 86’. Vgl. die im Geiste Abaelards (Eth. 3.) ge-
haltene Erklirung Rolands Band., Sent., de decem praeceptis : « Non enim prohibuit
primum motum concupiscencie, sed ne ipsi concupiscencie motui cedamus usque
ad consensum, ut ipsum cum consensu habeamus et in ipso delectemur», Ed,
A. M. Gietl (Freiburg i. Br. 1891), 15I.



460 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

diese ersten Erregungen nicht vermieden werden. Aber trotzdem sinc
sie Siinde, weil Adam sich freiwillig in diese Zwangslage versetzte unc
wir durch ihn ebenfalls dieser Notwendigkeit unterworfen wurden
Nur ein Unterschied besteht : Fiir Adam, der diese Notwendigkeii
durch seine freie Tat schuf, waren die ersten Regungen Todsiinde
«fiir uns sind sie liBliche Siinde, weil bei uns die Notwendigkeit
gegeben ist ». Man gab also ganz offen zu: « Wir kénnen diese ersten
Regungen nicht vermeiden ». Und man blieb dennoch bei der Behaup-
tung : Trotzdem sind sie schuldbar und strafbar. Dal} diese These

L Gaufrid v. Poitiers, Summa, q. de peccato originali | « Nota, quod fomes
non attenditur nisi secundum vim concupiscibilem, que sola infecta et corrupta,
alie tantum sunt corrupte. ... Vis autem concupiscibilis ideo est infecta et cor-
rupta, quia illa primo peccavit. Et sic est aliud infectio, aliud corruptio. ...
{Anima ) non est infecta secundum se totam, immo tantum secundum sui infe-
riorem partem, secundum quam scl, attenditur propagatio. Unde primus motus
ad coitum non potest esse nisi venialis. Primus autem motus ad commedendum in
die ieiunii non.est peccatum, licet comedere esset peccatum, quia non est infecta
vis nutritiva, que est altera pars inferioris partis vis concupiscibilis ». Q. de primis
motibus : « De primis motibus dicunt quidam, quod quidam sunt primi, alii sunt
secundo primi et illi sunt peccata. ... Alii dicunt, quibus assentimus, quod primi
motus peccata sunt, motus dico vis concubiscibilis circa vel secundum illam
partem, circa quam attenditur propagatio. ... Queritur: cum velimus, nolimus,
surgent in nobis tales motus et resistere non possumus. Quare nobis imputantur ?
Solutio : quia si aliquis in talem necessitatem se poneret, quod domino suo servire
non posset, de iure ei imputatur. Adam se ingessit in talem necessitatem, quod
primos motus vitare non potuit et nos illam necessitatem ab illo contraximus.
Et ideo imputantur mnobis primi motus». Zu beachten ist aber noch Gaufrids
Unterscheidung zwischen motus vis concupiscibilis und motus genitalium : « Sed
contra dicit Augustinus : ... Si concupiscentia preter voluntatem non est
peccatum in corpore dormientis, quanto magis in corpore non consentientis. ...
Solutio ... Ad aliud dicimus, quod concupiscentiam appellat ibi non motum
vis concupiscibilis, sed genitalium, que sepe moventur homine nesciente. Et
tales motus procul dubio peccata non sunt». Cod. lat. 15747 der Bibl. Nat. zu
Paris, f. 31’-f. 32°.

 Einen Zusammenhang mit Adams Stndenfall stellte schon Simon v. Tournai
her. Disp. 60. «Quodcumque enim peccatum est voluntarium, etiam peccatum
ignorantie et delusionis nocturne ; que licet non sunt voluntaria voluntate com-
mittentis, tamen voluntaria dicuntur, quia originem trahunt a voluntate primi
parentis ». Ed. c. 171. Vgl. Ethik und Recht, 162, Anm. 133 u. S. 167 f. Ebenso
die Erklirung Praepositins u. S. 464, Anm.

Vgl. auch die Ausfithrungen des unbekannten Verfassers einer Qudstionen-
sammlung : Queritur, utrum necessitas peccandi sit in homine : « Sed queritur,
si primi motus sint de libero arbitrio. Credendum quosdam primos motus ex
libero arbitrio, quibus homo dat ortum cum incentivi causam. Alii surgunt ex
quadam vi mentis scl. ex sensualitate, quos homo agit invitus, ut dicit auctoritas,
tamen punietur, quia primus homo fecit, quare hec necessitas in homine est.
Et ideo primi motus fuerunt ei mortales, quia fecit; nobis sunt veniales, quia
necessitas est in nobis. Et ita, licet non possumus vitare eos, pene tamen debi-



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 461

einfach eine Folge der bereits erérterten Theorie von der Verantwort-
lichkeit ex culpa precedente ist, liegt auf der Hand. Darum begegnet
uns der Hinweis auf die motus primi auch immer wieder, wenn die
Frage besprochen wird, ob jemand im Schlaf, in der Trunkenheit
oder im Wahnsinn siindigen koénne. Denn die Entscheidung all dieser
Fille hangt von der Stellungnahme des Autors zur Verantwortlichkeit
auf Grund einer fritheren Schuld ab.

Wilhelm v. Auxerre hat dann auch hier den Grundsatz : Wo kein
Wille, da keine Siinde, folgerichtig durchgefiihrt. Die ersten Regungen
sind keine Siinde, solange sie im Bereich der «vis brutalis » bleiben.
Erst wenn der freie Wille zustimmt, werden sie Siinde. Das gilt vom
Geschlechtstrieb ebenso wie vom Nahrungstrieb. «Primo primi motus
ad coeundum non sunt peccata; sed secundo primi sunt peccata,
quia sunt voluntarii ». !

So ergibt sich der Eindruck, daB die Lehre von den motus primi
in unserer Frage nicht die Rolle eines Prinzips fiir die Losung spielt,
sondern mehr als ein Parallelfall auftritt, der jedoch immerhin die
Gedankenginge der Autoren beeinflute. Im Vordergrund der Unter-
suchung steht, wie bei den Kanonisten so bei den Theologen, die Frage
nach der ethischen Bedeutung des Traumlebens und nach der Berech-
tigung der Theorie von der Verantwortlichkeit ex culpa precedente.

Die Theologen der Friihscholastik teilen zundchst noch mit den
Kanonisten die Anschauung, dal der Traum es ist, der den kérper-
lichen Vorgang auslost. Die Stimmung der Zeit wird treffend durch
ein Wort Innozenz III. beleuchtet: Ist auch das Traumbild keine
Wirklichkeit, so besteht doch die fleischliche Befleckung als Tatsache.
Man nehme darum die Sache nicht leicht. 2

Man stand also zunichst vor der Frage, ob die Traumhandlung
als solche sittlichen Charakter trage, mit anderen Worten, ob der Mensch

tores sumus. Sed cum quedam peccata non sint ex libero arbitrio, ut magister
dicit in sententiis ..., quod etiam libet in assignatione progressus peccati, quia
sensualis motus est serpens, qui suggerit mulieri id est inferiori parti rationis scl.
scientie rationis, deinde superiori scl. sapientie propinat, que est superior pars
rationis. ... Non est in potestate liberi arbitrii, ne desideria carnis surgant,
(fehlt wohl sed) ea orta potest extinguere et ne pullulent, resecare. ... Quod
autem dicitur : Nemo peccat in eo, quod vitare non potest, suple: mortaliter,
Quodlibet enim peccatum mortale potest homo vitare, sed non quodlibet veniale.
Tamen peccat committendo illa, que non potest vitare. Ipse ex vitio suo hoc
habet ». Cod. Vat. Reg. lat. 135, f. 99 u. 99’. Vgl. 4. Landgraf, Quelques coll. 389 f.

1 Summa aurea, 1. 2 tr. 28 q. 2 q. inc. 2. Parisiis 1500, f. 89",

2 Com. in VII psalmos poenit. zu ps. 3. P. L. 217, 1038.



462 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

im Schlaf iiberhaupt siindigen kénne. Man hat es zugegeben. Man ging
von der personlichen Erfahrung aus, daB der Schlafende im Traum
Uberlegungen anstelle, sich fiirchte und freue. Man schloB daraus,
daB auch ein Schlafender Verdienst und Nichtverdienst erwerben, dal
er bereuen und die Gnade empfangen kénne. Also wire er auch im-
stande, die sexuellen Traumbilder zu verwerfen, wenn er nur wollte.
Folglich sei die Schlafpollution Todsiinde. Und dieser Fall schwer
siindhafter pollutio nocturna miisse immer dann angenommen werden,
wenn der Betreffende sofort erwacht und sich des Trauminhalts erinnert.

Diese Auffassung begegnet uns in einer Quistionensammlung des Msc.
Royal g E XII der Bibliothek des Britischen Museums. 1 Der Verfasser
berichtet diese Ausfiihrungen als die Lehre eines gewissen M., dessen
Personlichkeit uns leider noch nicht bekannt ist. Wahrscheinlich gehort
er zu jener Gruppe von Autoren, die Huguccio so spéttisch als Leute
bezeichnet, «die selbst zu schlafen scheinen ».

Die Lehre dieses Magisters ist nun freilich falsch, psychologisch

! « Item de illo, qui dormiens occidit aliquem surgens de nocte, ad quem
occidendum vigilando prius motus fuerat primis motibus. Dicimus, quod egritudo
est ista dormitudo (l) surgere. Et si meritis suis exigentibus ceciderit in talem
egritudinem, peccat mortaliter, si dormiens occidit eum. Si vero non peccatis suis
exigentibus, non peccat mortaliter, immo forte non peccat. Idem dicimus de
furioso. Set restat questio in talibus, qui in amentiam vel talem egritudinem ceci-
derunt peccatis suis exigentibus, utrum omnia peccata, que ipsi faciunt, sint
equalia et paria illi peccato, cuius merito ceciderunt in hanc egritudinem. Quod
quibusdam videtur.

Item M. dicit, quod pollutiones nocturne, que fiynt visis imaginibus per
sompnia, peccata sunt mortalia, Posset enim homo se cohibere, si vellet, Unde
semper in emittendo sic solet excitari et hec omnia dicit se experimento didicisse.
Si vero fiat pollutio nulla visa imagine, non est peccatum mortale et tunc non
excitatur homo nec¢ etiam recordari potest de sompnio vel utrum contigerit ei,
nisi signa apparerent in lecto. Hic autem videtur verisimile, quia certe anima
deliberat dormiendo et timet et gaudet. A simili videtur, quod possit penitere
et mereri et demereri et quod dormienti posset gratia infundi. Quod quidam
concesserunt.

Item de illo, qui uxorem habet, si contingat ei pollutio visa imagine alterius
quam uxoris sue, queritur utrum peccet et si tale semen dormientis caderet in
matrice sue uxoris, que similiter dormiens semen emitteret, utrum ex talibus
seminibus generari vel concipi possit puer et utrum puer esset conceptus in fervore
libedinis »,

Hier bricht die questio plotzlich ab. Msc. Brit. Mus. Roy. 9 E XII. f. 256.
Vgl. hiezu Huguccio, o. S. 449, Anm. 2 u. S. 451, Anm. 1. Da dieser unbekannte
Scholastiker M einmal neben dem Lombarden genannt wird, kann er mit diesem
nicht identisch sein. Vielleicht diirfen wir an einen ebenfalls noch unbekannten
Marcus denken, der in einer anderen Quistionensammlung desselben Kodex
genannt wird.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 463

aber doch recht beachtenswert. Sie zeugt von dem BewuBtsein, daf3
das Gewissen auch im Traumleben noch eine gewisse Zensur ausiibt.
Der Verfasser ist zweifelsohne eine sittlich sehr hochstehende Persén-
lichkeit. Er hatte sich zu einer so konstanten Verwerfung aller unziich-
tigen Phantasien erzogen, daB er auch im Schlaf automatisch sich
gegen jedes derartige Traumbild striubte. Die ganze Darstellung zeigt,
daB wir einen Selbstbericht vor uns haben ; die ausdriickliche Bemer-
kung «se experimento didicisse » bestitigt es.

Richtig wire es nun gewesen, wenn der Autor erklirt hitte:
Man kann aus dem Verhalten im Traum einen vorsichtigen Riick-
schluB auf die Einstellung der Personlichkeit zu sexuellen Dingen
ziehen. GewiB ist die Zensur des Gewissens im Traumleben bedeutend
weitmaschiger als im wachen Zustand; sie 1iBt hier manche Vor-
stellungen durchgehen, gegen die sie wdhrend des Tages Einspruch
erheben wiirde. Hemmt sie sogar im Traum siamtliche obszéne Phan-
tasien, so ist dies ein Anzeichen fiir die Reinheit des ganzen Seelen-
lebens. Diesen vorsichtigen RiickschluB aber hat man damals noch
nirgends gezogen. Er wird uns spater in der Hochscholastik begegnen.
Unser Autor und seine Gesinnungsgenossen iibersteigerten vielmehr
die Bedeutung des Traumlebens bis zur Behauptung einer willkiirlichen
und darum sittlich verantwortlichen Geistestitigkeit im Schlaf. Gegen
diesen Irrtum nahm die Folgezeit Stellung.

Radulfus Ardens bringt lediglich die Unterscheidung von den
Formen der Schlafpollution : die naturgemiBe, jene, die durch Triume
bewirkt wird und jene, die auf « fritheren Gedanken und einem Verlangen
nach dem Weibe » beruht. Die letzte ist als freiwillig anzusehen,?

Praepositinus v. Cremona berichtet zundchst, daB nach der An-
schauung mancher Autoren die Schlafpollution ebenso wie die Tat
von Geistesgestorten niemals Sitinde sei, wohl aber als Siinde ange-
sprochen werde, weil sie «das Zeichen vorausgehender Siinden » sei. 2

! Speculum universale, 5, 39: «Fragilitas ... alia est necessaria, alia
humana, alia voluntaria. ... Voluntaria vero est, que in nostra voluntate reposita
sunt (!). Item necessaria fragilitas est, quando per sompnum humana natura
purgatur naturaliter. Humana vero fragilitas est, quando ex nocturnis visionibus
pollutio provocatur. Voluntaria autem est, quando ex precedente cogitatione et
desiderio mulieris dormientes sive etiam vigilantes maculamur., ... Voluntaria non
excusat, sed pocius accusat». Cod. lat. 709 der Bibl, Mazarine zu Paris, {. 80 c. 2.
Nach demselben Schema beurteilt er die Unwissenheit. Vgl. Ethik und Recht, 148.

2 Summa, 1. 2 q. de mente alienatis et nocturnis illusionibus: « Alii sunt
qui dicunt, quod nunquam est peccatum, quod contingit ex illusione nec quod
contingit ex mente omnino alienata, sed dicuntur peccata, quia sunt signa prece-



464 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Praepositinus selbst aber erklirt, die Frage sei zu lésen nach dem
Grundsatz : «Illa imputantur, in qua (!) quis venit ex culpa sua ».
Nach diesem Prinzip wiirden «alle Lehrer » entscheiden. Praepositinus
iibernimmt also ebenfalls die kanonistische Theorie. Interessant ist
aber ein Einwand, den er hier erhebt, sowie die Art und Weise, wie
er diesen Einwand widerlegt. Er wirft die Frage auf : Wie ist es, wenn
jemand zuviel trinkt, diese Siinde vor dem Einschlafen bereut, aber
dann doch auf Grund seines unméfigen Trinkens eine Pollution erleidet ?
Nun ist die culpa precedens schon getilgt, bevor die Pollution eintritt.
Praepositin gesteht : Wenn tatsichlich eine wahre Reue vorliegt, « dann
kann man sagen, daB das folgende Faktum nicht imputiert wird, weil
es nicht aus einer Schuld hervergeht ». Er selbst ist aber doch der
Meinung, dalB3 hier eine Verantwortlichkeit vorliege in dhnlicher Weise
wie bei der Erbsiinde. Mdgen die Eltern auch von jeder Siinde frei
sein, das Kind entspringt eben doch nicht dem geistigen, sondern
dem korperlichen Verlangen und zieht sich dadurch die Erbsiinde zu.
So auch hier ; mag jener Mann auch seine Siinde durch echte Reue
getilgt haben, « tamen operatur ex eo, quod ex culpa est » und darum
wird die Pollution als Siinde angerechnet. * Den Einwand, man konne
im Schlaf kein Verdienst erwerben, folglich auch keine Schuld sich
aufladen, hilt Praepositin nicht fiir gerechtfertigt ; denn Boses kann
der Mensch aus sich selbst tun ; Gutes aber nur, wenn der freie Wille
mit der Gnade zusammenwirkt. 2

dentium peccatorum. ... Quod obicitur de verbis beati Gregorii, dicunt, quod
ubi ex crapula vel ebrietate procedunt vel ex immunda cogitatione illusiones,
peccata dicuntur, quia signa sunt peccatorum. Clm. 6983, f. 72’ c. 2.

' L. c. «Solutio. Via omnium magistrorum est, quod illa imputantur, in
que quis venit ex culpa sua. ... Quod obicitur de eo, qui post ingurgitationem
deflet peccatum, potest esse quod non est vera cordis contritio. Posito tamen
quod sit, potest dici quod sequens factum non imputatur, quia ex culpa non
procedit. Vel dicamus quod imputatur ad similitudinem eius, quod dicitur de
originali peccato. Parentes enim etsi mundi sunt a peccato et sine peccato semi-
nent, tamen, quia non seminant in eo quod spirituales, sed in eo quod carnales,
contrahitur originale peccatum ab eis. Ita licet iste per contritionem deleverit
peccatum, tamen quia operatur ex eo, quod culpa est, imputatur ei peccatum ».
Cod. c. f. 72’ ¢. 1 u. 2. Vgl. die Glosse des Joh. Teutonicus zum princ. D. 6. « Hic
intitulatur VI. D.»: « Obicitur : Quid si cogitavi turpiter, sed antequam dormivi
statim penitui, post polluor. In somno peccavi vel non. Resp. Licet contritus
sim, tamen vestigia remanent et reliquie sicut in libero vestigia remanent
servitutis», Cod. c. f. 2’ ¢, 2.

2 L. c. «Resp. ... « Homo est spiritus vadens et non rediens. Mala enim
per se potest operari, bona vero non nisi liberum arbitrium gratie cooperetur. ...

Quia vero illa mala ex culpa sunt, imputantur». Cod. c. f. 72’ ¢. 2. Vgl. Ps. 77,
39 : « Et recordatus est, quia caro sunt, spiritus vadens et non rediens ».



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 465

Der unbekannte Verfasser der Quistionen im Cod. Vat. Reg.
Lat. 411 berichtet ebenfalls den Einwand, dal man im Schlaf sowohl
Siinden begehen wie Verdienste erwerben konne. Nach einem Worte
Gregors sei ja sogar der Schlaf der Heiligen einer Belohnung wiirdig,
weil sie gerade hier vom bésen Feinde angefochten wiirden. Unser
Autor lehnt aber diese Beweisfithrung ab ; denn zum Verdienst gehdre
die Fahigkeit bewuBiter Unterscheidung, die dem Schlafenden mangelt.
Von einem Verdienst kénne also hier nur insofern gesprochen werden,
als die Heiligen von den Versuchungen im Schlaf AnlaB3 nihmen, Gott
zu huldigen. Alexander v. Hales hat sich spiter eingehend mit der
ethischen Bedeutung diabolischer Versuchungen im Schlaf beschiftigt.

Im iibrigen 16st der Verfasser unseres Manuskripts die Irage nach
dem sittlichen Charakter der pollutio nocturna an Hand der iiber-
lieferten Theorie von der Verantwortlichkeit ex culpa precedente.
Die durch natiirliche Uberfiillung der Organe oder Koérperschwiche
oder vom Teufel veranlaBte Schlafpollution ist keine Siinde, wohl
aber jene, die aus UnmaBigkeit oder unziichtigen Gedanken hervorgeht.
Gewill kann man dieser Antwort den Satz Augustins entgegenstellen :
Durch das Unvermeidbare siindigt man nicht. Aber dieser Grundsatz
gilt nur, wenn man sich nicht durch eigene Schuld dieser Notwendigkeit
iiberantwortet hat. Und wenn man auf Augustins berithmte Erklirung
verweist : Nichts ist Siinde, was nicht freiwillig ist, so ist zu sagen,
daB hier doch eine freiwillige Siinde vorliegt, freiwillig, zwar nicht
« voluntate admota », wohl aber « voluntate amota ». Schlie8lich kénnte
man noch einwenden, selbst der irdische Richter straft Wahnsinnige
nicht, auch wenn sie durch eigene Schuld den Vernunftgebrauch
verloren ; umsoweniger wird der himmlische Richter strafen, der barm-
herziger ist als jeder Richter auf der Erde. Unser Autor aber ant-
wortet ganz in Ubereinstimmung mit der kanonistischen Theorie :
« Wer durch eigene Schuld dem Wahnsinn verfiel, der ist fiir alles
verantwortlich, was er in diesem Zustand tut. Nur, wenn er ohne
seine Schuld wahnsinnig wurde, wird es ihm nicht zugerechnet ». Mag
darum ein irdischer Richter nur den Zustand beachten, in dem die Tat
geschah, Gott, der alles weil}, urteilt nach der Ursache, durch die der
Tater wahnsinnig wurde. Wer also durch eigene Schuld den Verstand
verlor, ist fiir seine im Wahnsinn begangenen Delikte verantwortlich.
Der Schwierigkeit, dall nun alle Missetaten des Unzurechnungsfihigen
von gleicher Schwere sein mii3ten, nachdem ihre Schuldbarkeit doch
auf der culpa precedens beruht, entzieht sich unser Autor mit der

Divus Thomas. A a0



466 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Erklirung : «Die dem Wahnsinn vorausgehende Siinde befleckt die
spateren Siinden nach ihrer Art, sodaB die dem Gebiet der liBlichen
Siinde angehdrenden Vergehen, liBliche, die dem Gebiet der Todsiinde
zugehorenden, Todsiinde sind ». Somit steht fiir den Verfasser dieser
Quistionen fest, daB auch eine Pollution im Schlaf Siinde sein kann. !

Eine von Praepositinus abhingige anonyme Summe vertritt eben-

1 Q. 3. De pollutione nocturna. «Queritur, utrum pollutio nocturna sit
peccatum. Probo, quod non est peccatum. Augustinus: Quis peccat in eo, quod
vitare non potest. Item omne peccatum adeo est voluntarium, quod si non sit
voluntarium, non est peccatum. Item si culpa, que in membris inhibendis habitat,
absque culpa est cum corpore dormientis, quanto magis in corpore non sentientis.
Item aliquos scimus subito dormientes interfectos ferro, fuste lapidibus multos
nocuisse, quosdam etiam occidisse, captos vero et iudici oblatos minime reos
factos. Quomodo enim reus constituitur, qui nescit quod facit ? Cum ergo iudex
terrenus non puniat tales nec etiam maniacos, qui culpa propria in maniam inci-
dunt, multo fortius iudex celestis, qui misericordior est quolibet iudice terreno.

Contra : Quamvis non possumus primos motus reprimere ne surgant, eis
tamen peccamus. Item ei, qui in maniam incidit, meritis suis exigentibus impu-
tantur mala, que fecit. Eadem ratione ei, qui polluit se in sompnis, peccatum
est illa pollutio, quamvis non utatur libero arbitrio. Item non potest arbor mala
bonos fructus facere. Ergo quando pollutio procedit ex mala voluntate, mala est.

Resp. Si pollutio procedat ex illusione diabolica vel superfluitate nature
vel infirmitate, non est peccatum. Si autem procedat ex premeditatione vel
crapula, peccatum est.

Ad hanc ergo auctoritatem : quis peccat et cur dicimus, quod Aug. proposuit
eam contra hereticos, qui dixerunt corpus hominis a diabolo esse formatum et
ideo hominem ex necessitate peccare. Vel potest dici, quod hec auctoritas et omnes
consimiles intelligende sunt de eis, qui culpa sua non iniecerunt se in talem
necessitatem.

Ad secundum dicimus, quod licet hoc peccatum non sit, voluntarium voluntate
admota, est tamen voluntarium voluntate amota. ‘

Ad hoc quod obicitur de iudice terreno dicimus : Si maniacus culpa propria
in maniam incidit, ei imputantur omnia, que facit in tali statu. Si autem sine
culpa sua in maniam incidit, non imputantur ei. Iudex ergo terrenus, qui
causam, qua incidit in maniam, nescit, non iudicat eum nisi secundum statum
presentem. Deus autem, qui omnia novit, iudicat eum secundum causam, per
quam in maniam incidit. : '

Item aliquis potest demereri in dormiendo ; eadem ratione mereri. Ad idem
Gregorius : Hostis antiquus quanto minus vigilantes sollicitat, tanto acrius dor-
mientes impugnat, ut nec etiam sompnus sanctorum vacet a premio. Et dicitur
sompnus sanctorum esse meritorius, quia illusiones, que accidunt dormientibus,
occasiones sunt gratiarum actionum, que meritorie sunt. Item peccatum precedens
maniam facit, quod maniaco imputantur actiones sequentes. Sed ubi est par
cohtemptus, est ibi par peccatum. Et par est contemptius omnium illorum
peccatorum. Ergo omnia illa peccata sunt paria. Ergo tantum peccat dicendo
verbum otiosum, quanto interficiendo hominem, Resp. Peccatum precedens
maniam maculat peccata sequentia secundum genus suum, ut scl. si sint de
genere venialium, sint venialia, si de genere mortalium, mortalia ».

Cod. Vat. Reg. lat. 411, f. 2-f. 3.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 467

falls die Verantwortlichkeit ex culpa precedente. GewiB ist es richtig,
daB keine Todsiinde ohne Willen geschieht ; aber es gibt nicht nur
einen direkten, sondern auch einen indirekten Willen, ja sogar einen
nahen indirekten und entfernten indirekten Willen. Der Wahnsinnige
ist fiir seine Missetaten verantwortlich nicht wegen des Willens bei
der Tat, sondern wegen jenes Willensaktes, durch den er wahnsinnig
wurde. Zum Beleg verweist der Verfasser auf den gregorianischen
Bescheid iiber die Schlafpollution, anerkennt also hierfiir dasselbe
Prinzip. Wie Pr:iepositin, gibt auch er zu, daB die Schlafpollution
nicht als Siinde angerechnet werden koénne, wenn der Betreffende vor
dem Einschlafen seine UnméBigkeit bereut hatte. Die Begriindung
Praepositins fehlt aber hier. !

Dann erortert unser Autor die Frage, ob die im unzurechnungs-
fahigen Zustand begangenen Siinden nun alle gleich groB seien. Manche
Autoren geben dies zu. Andere berechnen die GréfBe der Siinde aus
zwei Faktoren : Jenem Vergehen, das die Unzurechnungsfihigkeit her-
beifithrte, und dem «genus» der jetzt vollzogenen Missetat. Eine
dritte Gruppe erklirt, die Siinde des Wahnsinnigen sei lediglich ab-
zuschitzen nach dem «genus» und dem im Augenblick der Tat vor-
handenen Willen ; « denn mag jemand auch wahnsinnig sein, er siindigt
doch nicht ohne jeden Willen ». 2 Der Verfasser unserer Summe begniigt

1.Q. Si quodlibet peccatum sit voluntarium: «Quod sit, probatur. .
Sola voluntas meretur. Et Augustinus: Adeo peccatum voluntarium malum est,
ut nullo {modo) sit peccatum, nisi sit voluntarium. Quod nusquam peccatur nisi
voluntate ... concedere videtur de mortali actuali, quod est voluntarium volun-
tate directa vel indirecta vel indirecta propinqua vel remota. ... Hic dicitur quod
non fit voluntate, quod fit mente alienata, et tamen in peccatum imputatur, si
culpa sua in hanc incidit alienationem secundum plures. Unde Theodorus ei
penitentiam iniungit, qui per insaniam aliquem occidit ut XXXI q. 2 et ¢. Si
quis insaniens. Sed ad hoc potest dici, quod qualemcumque habeat voluntatem,
licet non omnino discretam, quod non imputetur ei propter presentem voluntatem,
sed propter illam, ex cuius merito incidit mentis alienationem. Si vero sine culpa
incidit quis in talem alienationem, non imputantur, que postea fiunt. Quod isti
coniciunt ex verbis Gregorii, qui illusionem nocturnam distinguit. ... Similiter
aliquis superflue se ingurgitavit et ante noctem contritus est de illa ingurgi-
tatione, postea in nocte propterea pollutionem patitur., Et ita videtur, quod
talis pollutio isti non debeat imputari licet ex precedenti culpa nicil (? statt illi)
devenerunt » (? statt devenerit). Cod. Vat. lat. 10754, f. 69’ ¢. 1 u. 2.

L. c. «Si-vero dicatur peccata esse, que mente alienata fiunt, queritur
an omnia paria esse dicantur an unum magis alio et si dicatur maius, an secundum
quid dicatur maius. Ad hoc dicunt quidam : omnia sunt equalia, quia de eis
iudicanda (!) est secundum contemptum illius peccati, cuius merito incidit in
amentiam. Alii, quod ex illo contemptu et ex genere peccati consideratur magni-



468 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

sich mit diesem Bericht, ohne hier sich selbst auf eine bestimmte
Meinung festzulegen. Wir ersehen aber aus dieser Aufzihlung der drei
genannten Theorien, daBl man sich Schritt fiir Schritt von der Verant-
wortlichkeit ex culpa precedente abloste. In der dritten Theorie ist
sie ganzlich aufgegeben; die zweite stellt ein Kompromif3 dar zwischen
der dimmernden ethischen Erkenntnis und der iiberkommenen Schul-
meinung.

. Auf den Einwand: Wenn die pollutio nocturna Siinde ist, dann
kann man also im Schlaf siindigen, folglich auch Verdienste erwerben,
antwortet unser Autor zundchst, dall man im Schlaf zwar MiB3-
verdienste, aber nicht Verdienste erwerben konne. Er begriindet dies
mit demselben Satz wie Praepositin : « Species hominis est vadens et
non rediens ». Die weitere Begriindung Praepositins fehlt wiederum.
Neben dieser Theorie stellt er aber die andere Anschauung : Im Schlaf
'gibt es weder Verdienst noch Siinde. Der Ausdruck Siinde, der uns hier
begegnet, ist im Sinn von «Zeichen einer friitheren Siinde» zu fassen. Und
wenn die Kirche befiehlt, in der Complet zu beten : « ne polluantur
corpora », so geschieht dies darum, weil der Empfang der Sakramente
nicht nur Reinheit . der Seele, sondern auch des Korpers erfordert. !

Gaufrid v. Poitiers beschiftigt sich mit demselben Problem. Er
stellt den Fall zur Untersuchung ; Jemand spielt wihrend des Tags

tudo consequentium peccatorum. Alii quod e genere peccati et voluntate. Licet
enim sit amens, non-tamen omnino sine voluntate peccat». Cod. c. f. 69’ c. 2.

1 Q. Utrum paraliticus ille habuerit fidem, quando dimissa sunt ei peccata :
« Hic .queritur, an alicui possit in somnis fides infudi. Quod probatur. ... Item
Gregorius in VI. D. ubi assignat differentiam pollutionum, dicit quod pollutio
que procedit ex precedenti turpi cogitatione. (!) Idem dicit Ysidorius in eadem
distinctione. Mortale peccatum habet, quoniam patet animo reatus suus. ..
Ergo qui patitur eam in somnis demeretur et ita eodem modo potest mereri et
ita potest fides infudi. ... Sic contra.... Item dicit auctoritas: cum deus
creet te sine te, non iustificat te sine te. Ergo cum nemo utatur viribus liberi
arbitrii dormiendo, non videtur, quod aliquis in nocte iustificetur. ... Sol. ...
Potest dici, quod nullus mereatur vel demereatur in sompnis. Quod autem dicitur
peccata dormientium, referendum ad signa precedentium meritorum. Et quod
orat ecclesia, ne polluantur corpora nostra, dicendum est, quod in sacramentis
ecclesie non sola puritas anime exigitur, sed etiam corporis. Secundo modo
potest dici, quod nullus possit mereri in sompnis, sed demereri, hoc ideo, quia
species (? spiritus) hominis est vadens et non rediens». Cod. c. f. 4’ c. 1 u. 2.

Q. Si quodlibet peccatum sit voluntarium : « Alii dicunt, quia non sunt
peccata, que contingunt ex mente omnino alienata. Dicuntur tamen peccata,
quia sunt signa precedentium peccatorum. ... Et dicunt, quod in sacramento
altaris non tantum munditia mentis sed etiam corporis exigitur » Cod, c. f.
69’ c. 2. :



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 469

mit dem Gedanken an einen aufBerehelichen Geschlechtsverkehr und
willigt in das Begehen der Siinde ein. Nun erleidet er im Schlaf eine
Pollution. Gaufrid entscheidet : IL.ag auch im Schlaf kein Akt des
freien Willens, sondern nur ein Akt des sinnlichen Begehrens vor, so
ist dennoch die Siinde gegeben; denn der Betreffende hitte ein-
gewilligt, wenn sein freier Wille wach gewesen wire. Wihrend also
bei Praepositin mehr der physische Kausalzusammenhang zwischen
Trunkenheit und Schlafpollution im Vordergrund steht, versucht Gau-
frid einen. ethischen Zusammenhang aufzuzeigen. Sein Gedankengang
ist dieser : Jemand hat sich wihrend des Tags in seiner Phantasie
eine fornicatio vorgestellt und bewult in das Begehen dieser Siinde
eingewilligt. Nun spielt ihm der Traum dasselbe Erlebnis noch einmal
vor und bewirkt hierdurch die Schlafpollution. Da der Wille dieses
Menschen habituell auf fornicatio eingestellt ist, bleibt er hiefiir auch
verantwortlich. Auf Grund dieses «consentire in habitu» erklirt
Gaufrid auch einen Mann, der infolge einer fornicatio wahnsinnig
wurde, fiir jede neue im Wahnsinn begangene fornicatio verantwortlich. !
Er denkt also geradeso wie der Verfasser der Quistionen im Msc. Brit.
Mus. Royal 8 C IX, der kurzerhand behauptet : « Quod voluit vigilans,
hoc vult dormiens ». 2

1 Summa. Q. De sinderesi: «Si quis cogitasset de fornicatione, ita quod
consentisset in fornicationem, et in sompno pateretur pollutionem, ibi est motus
vis concupiscibilis sine motu liberi arbitrii et tamen est demeritum, quia, si vigi-
laret liberum arbitrium, consentisset. Unde si ante sompnum penituit, dicerem,
quod ille motus non fuit meritorius mortis eterne ». Msc. 220 der Stadtbibl. zu
Brugge, f. 37°. '

Summa. Q. « Utrum furiosus possit peccare». « Dicimus, quod non omne
mortale, quod agit furiosus, est ei mortale, sed tantum illud, cui consentiret, si
sane mentis esset. Unde satis probabile est de illo, qui propter fornicationem
incidit in furiam, cum voluntas ei non sit eradicata per penam, quod, quando
fornicatur, consentiret sublata furia. Adhuc enim remanent in eodem statu
naturalia et eodem modo deformata, sicut fuerant quando cecidit. Si aliud pecca-
tum committit ut homicidium vel aliquod aliud, cui, cum esset sane mentis nullo
modo consentiret, probabile est, quod, si tunc amoveretur furia, non consentiret
in actu. Quare dico, quod non consentit in habitu. Quare non est peccatum,
cum nullum peccatum actuale sit peccatum nisi voluntarium. Voluntarium in-
quam rationis, cum est eligere voluntatis, sensualitatis est appetere. Unde cum
naturalia eius non sunt deturbata, qui manens in caritate cadit in furiam, patet,
quod quando facit aliquod genus peccati, quod voluntas rationis non consentit
in habitu ». ‘Cod, lat. 15747 der Bibl. Nat. zu Paris, c. f. 30’ c. 1.

2 Q. 1. «Pollutio, que ex debilitate nature procedit, non infert peccatum. ...
Que ex crapula, grave est peccatum, licet non criminale et prohibet a celebratione
misse, non a perceptione corporis Christi. ... Non tamen generaliter prohibita
missa, quia si dies festus fuerit et non habetur copia sacerdotum generali premissa



470 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Gaufrid hatte richtig erkannt, daB die Behauptung seiner Vor-
ganger, daB einfach die Siindhaftigkeit des ersten Aktes auf alle im
Schlaf oder Rausch oder Wahnsinn begangenen Vergehen iiberflieBe,
unhaltbar sei, weil ja dann alle spiteren Siinden von der gleichen
Schwere sein miiten und selbst das kleinste Vergehen des durch
fornicatio wahnsinnig gewordenen Todsiinde wire. Er verwarf darum
diese Theorie. Er betrachtete die erste siindhafte Handlung nur als
eine «circumstantia », die zum genus peccati hinzukommt.! ‘Wo da-
gegen ein consentire in habitu vorliegt, da glaubt Gaufrid auch die
im Schlaf oder Wahnsinn vollzogenen Akte als gewissermallen frei-
willige ansprechen zu diirfen. Folgerichtig gibt er aber auch zu, daB
das sexuelle Erlebnis des Schlafenden nicht den ewigen Tod verdiene,
wenn diese habituelle Willensrichtung durch Reueakte vor dem Ein-
schlafen abgebrochen worden war. Seine ganze Konstruktion aber —

confessione celebrare potest vel si quis prelatus ... iusserit. Que ex cogitatione
turpi omnino prohibet ab utroque, quia quod voluit vigilans, hoc vult dormiens ».
Cod. c. f. 157’ ; 7

VL. c. Q. De contemptu. Gaufrid wirft die Schwierigkeit auf : « Quantus
est contemptus, tantum est peccatum. Ergo tantum est illud peccatum, quantum
est illud, propter quod incidit in furiam. Eadem ratione omnibus aliis tantum
peccabit, quantum illo peccato, etiam venialibus, cum tantus sit contemptus
ubique. Quod verum probo: Si cogitatio, ex qua provenit pollutio, sit venialis,
et pollutio venialis. Et si mortalis, pollutio mortalis. ... Solutio : Sine preiudicio
melioris sententie dicimus, quod contemptus precedentis peccati, propter quod
incidit, est circumstantia cuiuslibet peccati sequentis et peccatum illud, quod.
agit, ex illo contemptu et genere peccati. Et ita omne peccatum furiosi tanto
maius est, quanto maius est genus. Ergo ita magis peccat occidendo quam forni-
cando». Cod. c. f. 37°. .

Q. Utrum furiosus possit peccare: «Item., Contemptus surgit ex genere
et circumstantiis et quantus est contemptus, tantum est peccatum. Ergo
quantitas, quod facit furiosus, attenditur penes contemptum culpe concomit-
tantem actionem occidendi aut penes contemptum culpe, ex qua cecidit in
furorem. {Si penes primum) peccat, sicut ille, qui habet voluntatem eandem
et idem genus peccati. Preterea ergo habet voluntatem occidendi, ergo discre-
tionem et ita habet usum liberi arbitrii. Si penes ultimum, sequitur, quod
omnia peccata furiosi sint paria, quia secundum idem attenditur quantitas
eorum. Ergo tantum peccat foriicando quantum occidendo. Preterea volo,
quod cecidit per homicidium in furiam et facita fornicationem, Fornicatio
attenditur secundum contemptum homicidii. Ergo tanta est fornicatio ista,
quantus ille contemptus, ergo quantum est homicidium. Sed non est tanta, si
utatur libero arbitrio. Ergo magis peccat in furia fornicando quam cum usu
liberi arbitrii. Si dicat, quod surgit ex contemptu precedentis peccati et genere
peccati, ergo, si precedens culpa est mortalis et veniale in statu furiosi erit maius
quam in compote mentis. ... Solutio. Quantitas peccati furiosi attenditur secun-
dum genus peccati et voluntatem culpe, ex qua cecidit et presentem voluntatem»,
Cod.c.f. 39" ¢c. T u. 2.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 471

und sie lebt weiter in der Lehre von der ignorantia concomitans ! —
scheitert an der Tatsache, daB} fiir den ethischen Charakter einer Hand-
lung nie maBgebend ist, was jemand unter anderen Umstinden dichte
oder tdte, sondern was er im Augenblick der Tat wirklich denkt
und will. \

Ein anderer unbekannter Autor, dessen Werk im Clm. 16083
vorliegt, beschiftigt sich ebenfalls eingehend mit der Frage, «ob man
im Schlafe siindigen kénne». Er nennt zuerst die den Kanonisten
geliufigen Ifille, welche die Frage zu bejahen scheinen : den Ausschluf3
von der Kommunion auf Grund einer pollutio nocturna, die Auflegung
einer BuBe bei Missetaten in Trunkenheit und Wahnsinn oder wenn
z. B. die Eltern im Schlaf ihr Kind erdriickten, den Inzest des Loth.
Demgegeniiber aber stehen andere Erwigungen, die ebenfalls durch
Autorititen belegbar sind : Ein Schlafender kann nicht wollen, also
auch nicht siindigen ; nach dem Worte Christi gehen bése Handlungen
wie Ehebruch aus dem Herzen hervor. Gott schaut also mehr auf
die Gedanken als auf die Taten. Und wenn man behauptet, der
Schlafende konne aktuell siindigen, dann miilte man auch zugeben,
daB er das ewige Leben verdienen kénne ; denn Gottes Giite ist zum
Verzeihen geneigter als zum Strafen. So ergibt sich unserem Autor
die Antwort : Niemand siindigt aktuell im Schlaf; ... denn aktuell
siindigt nur, wer etwas tut, was Siinde ist ; das tut aber der Schlafende
nicht ». Doch um die iiberlieferte Lehre seinen Darlegungen anzu-
gleichen, gesteht der Autor zu: «Dicitur ... peccare id est esse in
peccato ». 2

Die Unhaltbarkeit der Theorie von der Verantwortlichkeit auf
Grund einer fritheren Siinde klar erkannt und kraftvoll zuriick-
gewiesen zu haben, ist das unsterbliche Verdienst Wilhelms v. Auxerre.
Er geht von dem richtigen Grundsatz aus: wo keine Willensfreiheit,
da keine Siinde. Ausschlaggebend ist also stets die Tatsache, ob der
Vernunftgebrauch durch den Schlaf, die Trunkenheit oder den Wahn-
sinn ginzlich oder nur teilweise aufgehoben war. Bei voller Bindung
der Geisteskrifte gibt es keine Siinde. Man nehme nur an, jemand
sei dutch eine liBliche Siinde wahnsinnig geworden, sodaB3 er sich

1 Vgl. Ehik und Recht, 150 f. 172, 191-201I.

2 L. c.: «Solutio. Dico, quod nullus peccat dormiendo actualiter. Dicitur
aliquem peccare, id -est esse in peccato et sic dormiens peccat, sed non est actualiter
peccare, Ille enim peccat, qui aligit aliquid, quod peccatum est. Hoc dormiens
non facit». Cod. c. f. 53 c. 1.



472 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

noch im Stande der Liebe befindet. Ist es nun fiir ihn Todstinde, wenn
er einen Mord oder Ehebruch begeht ? Wenn ja, dann verliert er im
Wahnsinn den Stand der Liebe. Das ist mdéglich. Also begeht er
vielleicht nur eine liBlliche Siinde ? Doch was tut er dazu, daB fiir
thn laBliche Siinde wird, was sonst Todsiinde ist 7 Man kann nur auf
die Gebundenheit des freien Willens verweisen. Folglich mull man
auch zugeben, dal} iiberhaupt keine Siinde vorliegt, wenn die Willens-
freiheit vollstindig aufgehoben war. Denn steht einmal fest, dal ein
Akt des «liberum arbitrium » unmdoglich ist, dann kann die Tat
lediglich aus der «sensualitas brutalis» hervorgegangen sein. Diese
zeitigt aber als solche ebensowenig eine Siinde wie einen guten Akt.
Dennoch verlangt aber auch Wilhelm, dal man bei jeder pollutio
nocturna argwohnen miisse, daBl sie durch frithere unreine Gedanken
‘'veranlaBt worden sei. Darum miisse man auch die Bulle auf sich
nehmen und so, wie Gregor sagte, Schuld anerkennen, wo keine ist. !

Auch der unbekannte Verfasser einer Summe im Clm. 22233,
der Wilhelm v. Auxerre kennt, fordert die Leistung einer BuBle, «si
... premeditationis culpa precesserit ». 2

Johannes v. Rupella berichtet die verschiedenen Theorien seiner
Vorginger und deren Weisung, stets Bulle zu tun, da man nie wisse,
aus welcher Ursache die Pollution entstanden sei. Manche Autoren
unterscheiden auch zwischen dormiens und dormitans. Bei dem ersten
sind.die Sinne voéllig vom Schlaf gebunden, sodaB eine Siinde unmaog-
lich ist. Letzterer aber befindet sich nur im Halbschlaf. Noch wacht
die «scintilla rationis ». Er konnte also durch Aufstehen die sexuelle
Erregung beseitigen. Unterli3t er dies, so siindigt er.?

Alexander v. Hales ist sich wohl bewuBt, dall man niemals im

1 Summa aurea, 1, 2 tr. 29 ps. 1¢. 1 q. 4. Ed.c. f.93¢c.2u.93" c. 1.

? De scandalo sacerdotum: «Si autem sacerdos nocturno scl. sompno
pollutus fuerit et premeditationis culpa precesserit, non debet celebrare, nisi
prius confessus fuerit vel aliquam penitentiam fecerit ». Cod. c. f. 32" c. 1.

3 Summa de vitiis, q. 222 : « Ad hoc respondent quidam, quod si non sit
ex culpa precedenti non est peccatum. Si ex culpa precedenti ... peccatum est.
Hoc autem habent ex auctoritate beati Gregorii. ... Alii dicunt, quod illusio
non est peccatum. ... Tamen quocumque modo accidat, flendum est. ... Alii
distinguunt inter dormientem et dormitantem. Dormiens est, qui penitus habet
sensus ligatos per sompnum. Iste non peccat. Dormitans est, qui inter vigilantem
et dormientem et incipiunt sensus ligari per sompnum, sed adhuc viget scintilla
rationis. Taliter bene potest esse peccatum. Nam qui sic est, consentit. Motus
luxuriosos habet potestatem reprimendi, si vellet, surgendo et excitando se, sed
dimittit propter pigritiam». Cod. Vat. lat. 4293, f. 98. X



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 473

Schlaf siindigen kann, weil hier der Vernunftgebrauch fehlt.! TIhn
interessiert darum besonders die Frage : Weshalb bereitet ‘der Teufel
dem Schlafenden Versuchungen, nachdem er doch weil}, daBl in diesem
Zustand keine Siinde mdoglich ist ? Alexander antwortet : Gewill ist
es gleichgiiltig, ob der Schlafende den schlechten Vorstellungen zu-
stimmt oder nicht. Die Versuchung bleibt also wirkungslos fiir die
Zeit des Schlafes. Aber die gefihrlichen Vorstellungen bleiben haften
und stellen spiater den wachen Menschen vor die Entscheidung. Der
Teufel beniitzt nun den Schlaf, um die Phantasie mit schlechten
Bildern zu erfiillen ; denn er weil, da in diesem Zustand der Wider-
stand geringer und die Erregbarkeit der Phantasie groBer ist. 2 Alexan-
der hatte also richtig erkannt, daB3 die sittlichen Hemmungen im
Traumleben bedeutend geringer sind wie im wachen Zustand. Dagegen
iiberschiitzt er die Bedeutung satanischer Einfliisse. Die Phantasie
schopft doch im Traumleben geradeso wie im wachen Zustand aus dem
Reservoir, in dem die Erinnerung frithere Erlebnisse festhdlt. Albertus
Magnus hat spiter auf diese Tatsache richtig hingewiesen.

Eine sehr ausfithrliche Behandlung der um die Schlafpollution
gruppierten ethischen Fragen findet sich in der Quistionensammlung
des Cod. Lat. 16406 der Nationalbibliothek zu Paris. Unter dem
Gesichtspunkt : welche Pollution ist mehr und welche weniger siindhaft,
stellt der Verfasser eine Stufenleiter auf. Die unterste Stufe nimmt
die pollutio « ex infirmitate vel debilitate » ein. Dann folgt jene, welche
durch eine zu groBle Nahrungsmenge, die jemand unbedacht genoB,
veranlaBt wurde. An dritter Stelle steht die pollutio «ex crapula»,
falls jemand aus bloBer EBlust zuviel al. Noch gréBer ist die Siinde,
wenn die Libido schon bei dem unmifBigen Essen mitspielte. Die
Libido treibt nimlich sowohl zur UnmiBigkeit im Essen wie zur
sexuellen Ergétzung. Gaumenlust und Geschlechtslust sind mitein-
ander verwandt, so wie Bauch und Geschlechtsteile einander naheliegen.
Die oberste Stufe nimmt schlieBlich jene Pollution ein, die auf Grund
obszoner Vorstellungen eintritt, « besonders wenn die unziichtigen Vor-
stellungen von den betreffenden Menschen selbst herriihrt ». Als Gegen-
satz zu den unziichtigen Vorstellungen, die von dem Betreffenden
selbst veranlaBt sind, diirfte der Autor wohl die durch didmonische
Einfliisse verursachten Triume betrachten. Ob er schon an eine Aus-

! Summa ps. 4 q. 47 m. 1 a. 2. Lugduni 1516, f. 205.
? Summa ps. 2 q. 117 m. 4 a. 4. Ed. c. {f. 237.



474 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

losung des Traumes durch die korperliche Erregung dachte, erscheint
fraglich. 1 :

Mit beachtlicher Klarheit stellt dann der Verfasser fest, daBB keine
Schlafpollution, auch nicht die durch sexuelle Triume veranlafte,
«in sich Stinde » ist. Die Siinde liegt vielmehr stets in einem bewuBten
Willensakt, der im wachen Zustand gesetzt wird und der Schlaf-
pollution entweder vorausgeht — wie die eben besprochene Reihen-
folge zeigt — oder ihr nachfolgt — wie die folgenden Ausfithrungen
darlegen. Der Verfasser lehnt es auch ab, daB man im Widerspruch
zur Wahrheit eine Schuld anerkennt, wo in Wirklichkeit keine vor-
liegt. Er will darum Gregors Weisung in dem Sinn verstanden wissen,
daBl man stets eine Schuld fiirchten und darum sich so verhalten und
so BuBle tun solle, als ob eine Schuld vorhanden wire. 2

! « Posset queri ... de comparatione istarum pollutionem, scl. que maior
aut que minor, hoc est que magis accedit vel recedit a peccato, Dicimus enim,
quod minima est, que est ex infirmitate vel debilitate. Postmodum ista, que
est ex superfluitate nutrimenti non scienter sumpti. Deinde vero ista, que est
ex crapula. Sed tamen intelligendum est, quod ex crapula potuit esse dupliciter
pollutio. Aut enim fuit solumrhodo pollutio propter superfluitatem nutrimenti
sumpti ad crapulam aut non solummodo ex illo, sed etiam libido, que movit ad
crapulam, movit quodammodo ad pollutionem sive ad delectationem talem in
sensualitate ex cognatione, quam habebat delectatio gule ad delectationem
luxurie, ut sicut venter et genitalia fuerunt proxima, ita delectatio secundum
hec et secundum ista, et tunc prior pollutio minor est, sequens autem maior. Unde
in hac remota causa scl. ipsa libido peccatum est. Ultima autem est maior, que est
ex turpi ymaginatione et specialiter, quando est ab homine ista turpis ymaginatio,
Non enim dicitur esse ex turpi ymaginatione, quia sit status in ipsa ymaginativa,
immo etiam transeant huiusmodi usque ad rationem. Ed ideo tunc anima mota
circa talia fantasmata est tota causa huius pollutionis, que non fuit in aliqua
aliarum. Unde hec est maior». Cod. c. f. 93 u. f. 93’.

Vgl. die 6 Griunde fiir das Entstehen von Triumen, die Alanus de Insulis
im AnschluB an die Dialogi (4, 48) Gregors d. Gr. aufzihlt. Sent. P. L. 210, 256.

2 « Querebatur postea : Ysidorus : Qui nocturna illusione polluitur, quamvis
‘extra memoriam turpium cogitationum sese persentiat inquinatum, tamen hoc
ut temptaretur sue culpe tribuat suamque immunditiam statim fletibus tergat.
Ex hoc ergo auctoritate videtur, quod si precesserit ymaginatio turpis, quamvis
deleta sit per penitentiam, quod pollutio sequens inde poterit esse peccatum
multo magis quam illa pollutio, de qua hic loquitur, de qua dicit, quod immunditia
tergenda est fletibus, etiam si fuerit extra memoriam turpium cogitationum.
Nichil autem videtur tergendum fletibus, nisi sit culpa.,

Ad quod dicimus, quod revera nec hic nec ibi est peccatum in se. Sed aucto-
ritas ista Ysidori intelligenda est magis secundum reputationem quam secundum
veritaterfn, secundum illud quod dicit Gregorius, quod bonarum mentium est
ibi culpam agnoscere, ubi culpa non est. Non enim debent agnoscere culpam,
que ibi tamen revera non sit. Debent tamen bone mentes semper timere et repu-
tare ac si esset et punire etiam. Et hoc patet ex hoc, quod ipse Ysidorus dicit :



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 475

Eingehend untersucht dann der Verfasser die weitere Frage:
Wie ist es zu beurteilen, wenn jemand im Schlaf eine Pollution erlitt
und spiter sich dieser Tatsache freut ? Zunichst stellt der Autor fest,
daB die spitere Zustimmung auf den sittlichen Wert der voraus-
gegangenen Pollution keinerlei Einflu hat. Denn ein bereits voll-
standig abgeschlossener Tatbestand kann durch spédtere Akte nicht
mehr in seinem sittlichen Charakter verindert werden ; er kann auch
keine neue sittlich gute oder verwerfliche Qualitit mehr hinzuerhalten.
Der Akt der Zustimmung und des Wohlgefallens selbst aber ist sittlich
gut oder schlecht, je nachdem der Wille etwas Gutes oder Schlechtes
bejaht, das Wohlgefallen sich auf etwas Gutes oder Béses bezieht.
Die natiirliche Schlafpollution ist nun zwar nach Ansicht des Autors
Folge des Siindenfalls, sittlich betrachtet aber erscheint sie als indiffe-
renter Vorgang. Mit ihr sind aber sittlich einwandfreie und sittlich
verwerfliche Wirkungen verbunden. Es kommt also darauf an, was
eigentlich Objekt der spiteren Billigung ist. Wird nur die Tatsache
ins Auge gefaBt, «daB man nun besser Gott dienen kdnne», so ist
diese nachtrigliche Billigung keine Siinde. Auch die Freude {iber die
natiirliche Entspannung und Erleichterung ist noch nicht siindhaft.
Wohl aber liegt Siinde vor, wenn sich die Zustimmung auf die
sexuelle Lust richtet, die man vielleicht beim Erwachen noch empfand.
Und zwar ist diese Einwilligung als ldBliche Siinde zu erachten, wenn
infolge der plotzlichen Uberraschung keine Uberlegung mdéglich war ;
als schwere aber, wenn mit Uberlegung eine volle Zustimmung gegeben
wurde. Nach der klaren Lehre unseres Autors ist also niemals das
physische Fiihlen der Geschlechtslust, sondern einzig die bewuBte
Einwilligung in diese Siinde. - Ausdriicklich erklirt er: «Im Schlaf
geschieht keine Siinde, auch wenn hier eine si‘mdige Lust auftritt ». !

culpe sue tribuat, id est reputet ac si esset sua culpa. Et ideo tergat cum fletibus,
sicut si esset culpa». .Cod. c. f. 92’,

1 « Queritur postea : Aliquis pollutus est dormiens. Postmodum excitatus
ei excitato placet, quod sic sibi accidit. Queritur ergo, utrum per placentiam
pollutionis precedentis possit fieri pollutio precedens peccatum. Quod non videtur.
Antequam enim esset placentia illa, iam erat completa illa pollutio ‘et erat
penalis tantum. Sed quod iam totaliter est completum per adventum subsequentis
non transmutatur de specie in speciem. Ergo sive veniat placentia postmodum
sive non, non fiet illa pollutio de penali tantum culpabilis.

Querebatur postea, si alicui placeat, quod sic sibi accidit, utrum placentia
sive consensus sit peccatum vel non., Et quod peccatum sit videtur. Constat
enim, quod ista pollutio quidam motus erat inordinatus in ipso polluto. Tale
autem placere non debuit. Sed placentia eius, quod placere non debuit, magis



476 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Zum Schluf3 untersucht der Verfasser noch ausfiihrlich eine Frage,
die uns von nun an immer wieder begegnet: Hitte es im Zustand
der reinen Natur, also wenn kein Siindenfall eingetreten wire, eine
Schlafpollution gegebg;l? Er antwortet mit nein. Denn samtliche
korperliche Vorginge unterstiinden dann der Vernunft. Diese konnte

mala est. Quare videbitur peccatum esse consensus iste. Sed contra : Placentia
sive consensus non dicitur bona vel mala nisi ex parte illius, super quod transit.
Unde si consentimus bono faciendo eis modis, quibus debet fieri, est consensus
bonus ; si autem malo, malus est. Ergo si pollutio illa carnis, que precessit, aut
fuit indifferens quiddam aut bonum, quia penale fuit. Penale autem secundum
quod huius, bonum est anime patienti. Videtur quod placentia ista super pollu-
tionem preteritam nullo modo mala et ita neque peccatum. Preterea ex aliqua
bona causa potest esse, quod placeat illi quod fuerit pollutus, sicut forte placet illi
quia prius sentiebat se gravatum, nunc autem sentit se exhoneratum. Si hec
ergo non sunt nisi bona, quare erunt (!) ista placentia mala.

Solutio : Ad primum dicimus, quod secus est de consensu precedente actum
et de ea (!) que sequitur. Consensus enim precedens tamen est actus, qui ex ipsa
sequitur et ideo et bonitatem et malitiam eandem vel consequentem possunt
sortiri actus et consensus ille sive placentia. Sed consensus, qui sequitur actum,
cum iam omnino actus iste perfectus sit antequam placentia illa veniat, non est
causa illius actus et ideo ille consensus, sive bonus sive malus sit, actui precedenti
non imponit malitiam vel bonitatem. Unde concedimus bene, etiam ex consensu
illo non fit pollutio precedens peccatum, sicut obiciebatur. '

Ad aliud autem quod queritur, utrum consensus respectu iam facti peccatum
sit, dicimus, quod potest esse et sic et aliter. Si enim fuerit pollutio ex debilitate
nature vel infirmitate et postmodum ei, cui accidit, excitato placeat propter
hoc, quod inde melius serviret Deo, non credimus talem consensum esse peccatum.
Si autem placeat propter exhonerationem nature tantum, utpote quia prius erat
gravatus, modo se sentit aleviatum, et dico : tantum, ut nullam velit ibi delecta-
tionem esse, adhuc non credimus hic esse peccatum. Si autem excitato placeat non
sicut dictum est, sed placeat ei delectatio in vigilando, quam habebat aliquo
modo sensualitas in dormiendo, dum consummatur pollutio in vigilia que inchoata
fuerat in sompno, sicut accidit cum aliquis in polluendo excitatur prius dormiens,
tunc potest esse peccatum, Et hoc secundum duos modos : Aut enim cum ex-
citatur quis et habet placentiam circa huius delectationem, que orta fuerat
dormiendo, est motus quasi subitus vel repentinus tantum, ita quod (fehlt wohl
non ?) ex deliberatione consentit delectationi illi, et si deliberaret non consentiret,
et sic est veniale peccatum ratione consummationis facte in vigilia. Aut movetur
non solum repente, sed etiam ita consentit delectationi que obrepserat in sompno,
quod etiam placeret sibi habere vas debitum receptioni talis materie, in quod
refunderet illam, et hoc ex deliberatione, tunc tale quamvis initiatum sit dor-
miendo, fit tamen mortale per huius consummationem in vigilia. ... Unde erit
ordo : In sompno secundum quod huius nullum fit peccatum, etiamsi sit ibi aliqua
sensualis delectatio. In vigilia autem, si ibi consummetur pollutio et sit placentia
delectationis repentina solum, tunc veniale. Si autem fit plenus consensus, tunc
mortale. Et sic potest videri ... quantum ad quid pollutio in sompno potest fieri
peccatum utpote quantum ad consummationem in vigilia». Cod. c. f. 93. Zu der
Bemerkung : « Si deliberaret, non consentiret », vgl. 0. S. 469-471. Gaufrids Lehre
von dem « consentire in habitu» und die Lehre von der ignorantia concomitans.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 477

aber niemals eine Funktion der Geschlechtskraft wiinschen auBer zum
Zweck der Zeugung. Ein Samenergull, der nicht diesem Zweck diente,
stiilnde iibrigens im Widerspruch zur Natur selbst und wire schon
darum unmdglich gewesen. Man konnte freilich hiegegen einwenden,
dall doch auch andere unbrauchbare Stoffe von der Natur aus-
geschieden wiirden. Unser Autor aber antwortet, zunichst sei es iiber-
haupt fraglich, ob es im reinen Naturstand Dinge gegeben hitte, die
ausgeschieden werden mullten. Aber selbst wenn, dann koénne dies
keinesfalls auf den menschlichen Samen zutreffen. Denn dieser dient
einzig der Fortpflanzung und einen hierfiir nicht verwertbaren Samen
kannte die noch unverdorbene Natur nicht. Die Schlafpollution ver-
dankt also ihren Ursprung der Verderbnis der Natur durch den Siinden-
fall ; sie tragt somit Strafcharakter.!

1 « Querebatur postea, utrum pollutio posset dici naturalis secundum naturam
in primo statu manentem. Et quod sic videtur. Alie enim eiectiones superfluorum
secundum vim expulsivam naturaliter possent fieri in primo statu utpote per
os, per nares et huius, Ergo si is 'fuit ordo ut superfluum nutritive cederet in
augmentativam et ita esset revera, si iste operarentur successive solum ita, quod
tantum una pre alteram et ultra generativam non est alia vis, ad quam cedat
superfluum generative. Hoc solum relinqueretur, ut videtur etiam secundum
naturam bene institutam, ut superfluum ipsius generative naturaliter eiciatur in
expulsiva. Hoc autem fit per pollutionem. Et ita esset pollutio naturalis in primo
statu. ... Sed contra. Pollutio habet delectationem orientem ex concupiscentia
carnis contra spiritum, de qua ad Gal. Vo. Sed omne quod huius est ex corruptione
nature primitus institute. Non ergo erat possibilis pollutio secundum naturam
primitus institutam.

Ad hoc dicimus secundum Augustinum, quod secundum naturam in primo
statu omnia, que erant in homine, ita essent in obedientia respectu sui superioris
unumquodque respectu alterius, ut tandem omnia regentur (!) et obedirent
imperio et intentioni summi regentis sive imperantis. Unde tunc nichil erat
possibile accidere in corpore humano, quod non intenderet ratio. Sed in primo
statu numquam vellet ratio nisi bonum, nec intenderet. Unde quantum ad
omnia, que spectabant ad vim generativam, nichil intenderet nisi generare prolem
et hoc ad cultum. Dei. Hoc autem, videlicet prolis generatio, numquam fuit
per pollutionem, cum desit debitum vas. ... Cum ergo tunc nichil accideret
preter nature intentionem, patet quod non posset tunc pollutio accidere. Ex quo
patet solutio ad secundo obiectum. Manente enim natura in primo statu numquam
effunderet extra vas debitum.

Ad id autem quod primo obicitur, quod alie superfluitates possent eici
naturaliter, dicimus, quod forte in primo statu nulla esset omnino superfluitas
eicienda in corpore humano. Quod si est verum, tunc falsum suponebat ista
ratio. Tamen suposito quod essent iste et eici possent, adhuc dicimus, quod non
esset simile hinc et inde. Superfluitas enim seminis totaliter debebat esse ad
generationem. Unde etiam tunc non esset aliquod semen, quod non esset aptum
ad generationem, qualiter nunc accidit in multis hominibus et mulieribus et sicut
accidit de ovis venti in avibus, ex quibus non potest produci animal. Si ergo tunc



478 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Sie ist, wie iiberhaupt die Geschlechtskraft, mit der « penalitas
vitiosa » behaftet. !

Johannes v. Treviso gibt, wie in anderen Punkten so auch hier,
nur die Lehre Wilhelms v. Auxerre wieder. 2

Ebenso verfihrt der Verfasser des Opusculum de gratia et libero
arbitrio im Msc. Patr. g8 der Staatsbibliothek zu Bamberg. Wer voll-
stindig schlift, erklirt er auf Grund von Wilhelms Lehre, der siindigt
in keiner Weise. Wenn darum der bekannte Kanon hier von Siinde
spricht, so ist dies als Siindenstrafe zu verstehen oder so auszulegen,
daB man sich fiir einen Siinder halten miisse, wenngleich die Schlaf-
pollution gar oft lediglich als naturgemdBer Vorgang eintritt. ?

Auch Richard Fishacre vertritt Wilhelms Grundsatz : Jede Siinde
ist durch den Vernunftgebrauch bedingt ; ist dieser véllig aufgehoben,
so gibt es keine Siinde. Auch Fishacre setzt sich mit den iiblichen
Griinden fir und gegen die Zurechenbarkeit der im vernunftlosen

esset superfluitas seminis, ex quo non fieret generatio, superfluitas sibi esset
preter intentionem nature et rationis, quod non poterat esse in primo statu
durante. .Et ideo numquam potuit pollutio accidere nisi post nature corruptionem,
ex qua naturaliter ortum habeat». Cod. c. f. 93 u. 93’.

1 « Dicimus, quod est quedam infirmitas, que est penalis tantum. Et autem
alia, que est penalis et vitiosa. ... Dicimus, quod penalitas sive corruptio, que
est in generativa, non est penalitas tantum, sed -est penalitas vitiosa utpote que
est causa peccati originalis in posteris». Cod. c. f. 92’. Vgl. u. S. 490, Anm. 2.

? Summa, 2, 25 de ignorantia : « Solutio : Si ex toto habet ligatum liberum
arbitrium, non peccat (nédmlich furiosus, qui ex culpa’cecidit in furiam) occidendo
vel adulterando, nisi quando habet lucida intervalla. Si vero non ex toto habet
ligatum liberum arbitrium, tunc magis vel minus peccat, secandum quod ligatum
est ( magis vel ) minus. Nec obstat Deut. XXIII Si fuerit, quia dormiens pollutus
non peccat. Sed quia quandoque ex immundis cogitationibus vigiliarum solet
provenire, non tantum ex umoribus superfluis, debet reputare se peccasse, quia
ut dicit Gregorius, bonarum mentium est ibi culpam agnoscere, ubi non est culpa ».
Cod. Vat. lat. 1187, f. 19 c. 2

3 De ignorantia : « Nos vero dicimus, quod furiosus, si non habeat liberum
arbitrium penitus ligatum, peccat magis vel minus secundum quod magis vel
minus ligatum est liberum arbitrium. Si autem penitus sit ligatum, nullo modo
peccat, nisi quando habuit dilucida intervalla. Similiter dicimus de dormiente
et ebrio, et quod dormiens perfecte nullo modo peccat neque nocturna pollutio
peccatum est. Ubi autem dicit auctor, quod sit peccatum, debet exponi peccatum
id est pena peccati ex peccato id est ex cogitatione vel crapula. Vel peccatum est
reputatione, quia ille, cui accidit, debet se reputare peccatorem, licet sepe accidat
tantum naturaliter. Sed quia noscit unde accidit, ideo debet dolere». ' Cod. c.
f. 145".  Vgl. hiezu den Text Hugos v. S. Cher, bei Landgraf, Das Wesen der 18-
lichen Siinde in der Scholastik bis Thomas v. Aquin. (Bamberg 1923), XIII.
Unser Autor hat diese Darlegung von Hugo iibernommen, ohne ihn aber hier
Zu nennen.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 479

Zustand begangenen Missetaten auseinander. Aber er geht iiber die
traditionelle Beweisfithrung hinaus durch eine beachtliche Darlegung
des Zusammepspiels von Leib und Seele im Werdegang jeder mensch-
lichen Handlung. Die ratio bildet sich zunichst ein Urteil, dann
befiehlt sie dessen Ausfithrung. Und wie die Ausfithrungshandlung an
den Koérper gebunden ist, so vollzieht sich auch die Urteilsbildung
durch Vermittlung des Koérpers. Das Gehirn namlich ist es, das die
Bilder der Kérperwelt durch die Sinne empfingt und der ratio vor-
stellt. Ist darum die Gehirnfunktion gestort, so werden der ratio ver-
zerrte Bilder der AuBenwelt geboten, so wie etwa ein gerader Stock,
den man ins Wasser hilt, gebrochen erscheint. Die Vernunft kann
diese Verzerrung nicht hindern. Sie mufl notwendig zu einem falschen
Urteil kommen, und da die Handlung naturgemidf dem Urteil folgt,
so geschieht selbstverstindlich eine unrechte Handlung. Eine solche
Tat hat nun allerdings ihren Ausgang vom freien Willen, aber der
Wille zu dieser Betdtigung ist doch eine notwendige Folge der Gehirn-
storung. Folglich begeht der Wahnsinnige niemals eine Siinde, er
miiBte denn lichte Augenblicke haben.® In gleicher Weise ist bei der
Frage nach der sittlichen Bedeutung einer Schlafpollution der Zu-
sammenhang von sexuellem Traum und korperlicher Erregung zu
beachten. Hier spielt, wie bereits Augustinus festgestellt hatte, die
Phantasie dem Schlafenden einen sexuellen Vorgang, z. B. einen
Geschlechtsverkehr in so realistischer Auspriagung vor, daB eine Unter-
scheidung zwischen Traumbild und Wirklichkeit unméglich ist. Das

1 2, Sent. d. 22, de ignorantia, q. 2. «Queritur, si ignorantia furiosi ex
culpa sua vel ebriosi excuset, si peccat in ebrietate vel furore ».

« Dicatur ergo ... ad V. Ratio primo iudicat, deinde, secundum quod iudi-
cavit, operatur. Et sicut operatur per corpus nec forte potest non agere, quia
est nullus se ipsum movens, sic mediante corpore iudicat scl. per corpus. Per
cerebrum enim representantur ei ea, de quibus iudicat. Cerebrum enim accipit
similitudines corporum a sensibus sicut sensus a corporibus. Posset ergo per
infirmitatem cancri (? tanta) esse cerebri perturbatio, ut male representarentur
rationi similitudines rerum, de quibus ratio deberet iudicare. Nec hoc posset
impedire ratio. Et tunc necessario male iudicaret sicut necessario iudicat baculum
integrum in aqua fractum. Et cum naturale sit ei, secundum quod iudicavit
agere, male ageret naturaliter, sicut infirmitates dicimus naturales. Vel posset
in tantum etiam cerebrum perturbari, ut nulla manifesta fieret representatio, de
quibus posset ratio iudicare. Et cum non possit non movere corpus, movet et
agit sine omni iudicio precedente. Operatio ergo talis est a libero arbitrio, quia
et omnis operatio hominis. Sed ideo non est peccatum, quia etsi voluntarie hoc
faciat, tamen causa, quia hoc velle necesse sit, est ex natura perturbata. Furiosus
ergo simpliciter non peccat, nisi habet lucida intervalla ». Cod. Vat. Ottob. lat. 294,
f. 143’ ¢c. 2 u. f, 144 c. 1.



480 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

getriumte sexuelle Erlebnis aber hat die korperliche Erregung und
deren iiblichen Ablauf zur Folge. Der Schlafende steht dem machtlos
gegeniiber. Denn es liegt nicht in seiner Hand, diese Vorstellungen
zu beseitigen, wie es der Wache kénnte. Folglich kann darin auch keine
Stinde fiir ihn liegen. Die Schuld, von der Gregor in dem bekannten
Kanon spricht, ist also lediglich in libidinésen Gedanken, mit denen
man im wachen Zustand spielte, zu erblicken. !

Odo Rigaldi berichtet zunichst die beiden Auffassungen. Die erste
erklirt, auf Grund der vorausgegangenen Schuld sei man fiir die in
vernunftlosem Zustand begangene Ubeltat verantwortlich ; denn nur
ein «inevitabile per naturam », nicht aber eine « necessitas inducta per
culpam » gewdhre Entschuldigung. Die zweite Auffassung aber, die
Wilhelms ndmlich, behauptet, daB3 bei ginzlicher Aufhebung des Ver-
nunftgebrauchs auch keine Siinde maglich sei. Odo selbst entscheidet
sich fiir die Zwitterlosung, dall die culpa precedens durch den tat-
sachlichen Erfolg erschwert werde. ?

.1 L. c. «Dicatur ergo ad primum, quod dormiendo pollutus non peccat.
Unde Augustinus super Genesium ad litteram», 1. 12 : « Ipsa fantasia, que fit
in cogitatione sermocinantis, cum ita expressa fuerit in visione sompniantis, ut
inter illam et veram commixtionem corporum non discernatur, continuo movetur
caro et sequitur, quod eum motum sequi solet. Cum hoc tam sine peccato fiat,
quam sine peccato a vigilante dicitur, quod ut diceretur, sine dubio cogitatum
est». Causam autem quare non peccat, subdit Augustinus sic : « Motum carnis
caste vigilantes cohibent et refrenant, dormientes autem ideo non possunt, quia
non habent in potestate, ut amoveatur expressio corporalis ymaginis, que discerni
non possit a corpore ». Cod.c.f. 143" c.2. Vgl. Aug.,l.c.12,15,;C.S. E. L. 28, 400.

? 2. Sent. d? 22 q. 2. « Queritur de furiosis. IEt videtur, quod non peccant. ...
Contra. Necessitas a primo motu non excusat. ... Item pollutio, que ex culpa
precedenti vel ex culpa cogitationis immunde ... est peccatum, ut dicit Gregorius.

. Ad horum intelligentiam est notandum, quod ligatio rationis ... potest esse
dupliciter, aut ita quod totaliter sit ratio ligata aut non totaliter. ... Si autem
ratio totaliter ligata sit, distinguendum, quia aut incurrit illam ligationem absque
culpa aut ex propria culpa. Si absque ... nullo modo imputatur. ... Si autem
incidit (namlich in furiam) ex propria culpa, tunc sunt diverse opiniones. Quidam
enim dicunt, quod non peccat, quia usum liberi arbitrii non habet nec imputatur
illi pro tempore illo, sed aggravatur culpa precedens ex eventu sequenti. ...
Unde illud philosophi exponunt, ebrius habebit duplices maledictiones, non
quantum ad perpetrationem nove culpe, sed quantum ad gravationem culpe ebrie-
tatis. Alii sunt, qui dicunt, quod si ex culpa sua incidit in furiam vel ebrietatem,
imputatur ei, quod facit, rationis (!) illius culpe et quamvis habeat rationem ligatam
totaliter, tamen non excusatur et a toto, quia etsi non sit notorium quantum ad
illud tempus, tamen est notorium quantum ad illud, in quo ‘induxit se in hanc
necessitatem. Et si obicias, quod est inevitabile, respondent, quod inevitabile
per naturam, hoc tollit rationem peccati, sed necessitas inducta per culpam non
aufert sicut ponit Anselmus exemplum. ... Et sic loquuntur rationes in secundam



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 481

Ahnlich wie der Verfasser der Quistionen des Cod. lat. 16406
der Nationalbibliothek zu Paris, untersucht und verneint Odo das Vor-
kommen einer Schlafpollution im reinen Naturstand. Er erklirt, und
zwar im AnschluB an Augustinus, daB der Mann seine Geschlechts-
kraft nur zur Erzeugung von Kindern gebraucht hitte. Sameniiber-
schufl wére nicht vorgekommen, da die Lebenskraft der Zeugungs-
kraft nicht mehr als notwendig zugefithrt hitte. Ja, er bezeichnet
sogar die Meinung als recht wahrscheinlich, da3 es vor dem Siinden-
fall iiberhaupt keine Ausscheidungen gegeben hitte ; denn der Mensch
hitte nur die erforderliche Nahrung zu sich genommen, diese aber
wire so rein und die korperlichen Krifte so stark gewesen, dal eine
Absonderung von unverwertbaren Stoffen nicht erforderlich gewesen
wire. !

Der hl. Bonaventura erortert lediglich die Frage, ob und wann
nach einer Schlafpollution der Empfang der heiligen Kommunion
erlaubt sei. Auf die Frage nach der Siindhaftigkeit der pollutio
nocturna selbst geht er nicht weiter ein. Er untersucht auch nicht,
ob es im Paradies eine Schlafpollution gegeben hitte, sondern nur,
ob der Geschlechtsverkehr dort mit Samenergul3 verbunden gewesen
wire. Sein Gewihrsmann, dem er hier getreulich folgt, ist Alexander
v. Hales. Er wiederholt dessen Unterscheidung zwischen superfluitas

partem ». Cod. Vat. lat. 5982, f. 109 c. 1. Vgl. Bonaventura in 2. Sent. d. 22 a.
2 q. 3. Opera omnia (Quaracchi 1882 ff.), 2, 257. Die Ahnlichkeit der Texte legt
den Gedanken nahe, dall Bonaventura hier Odo Rigaldi beniitzt hat.

1 In 2. Sent. d. 20 q. 4. « Utrum possent coire alia de causa, quam causa
prolis ». « Respondeo dicendum, quod homo in primo statu suo haberet omnes
vires ordinatas sub ratione, ita quod motus eius non extenderent (?), sed moveren-
tur ad imperium rationis. Unde cum recta ratio ordinet coitum ad prolis genera-
tionem, quandocumque coiret, coiret propter hoc. Neque oporteret, quod coiret
ad vitandam pollutionem, quia nutritiva esset ita ordinata et numquam mini-
straret generative nisi prout esset opus ad prolis generationem. Unde Aug. XIV de
civ. Dei: seminaret homo, si non precessisset peccatum, quando illud opus esset
et quantum esset opus. ... Unde numquam sentiret pollutionem, vel quia non
esset superfluum sicut modo in nobis vel quia habebat inde (?) retemptivam
ita fortem, quod numquam emitteret nisi ad imperium rationis.

Ad aliud dicunt quidam, quod animale corpus emitteret huiusmodi super-
fluitatem et esset ibi separatio puri ab impuro nec tunc esset imperfectionis nec
pena peccati, sed attestans veritati nature animalis. Sed tamen alii dicunt pro-
pabilius, quod nutrimentum esset ita purum et calor (cista ?) naturalis ita potens
et ipse tam proportionaliter susciperet, quod nulla esset ei superfluitas emittenda
nec per urinam nec per egestionem. Quod hoc habet veritatem, patet de multis
cibis. Quia puri sunt, pauce sunt egestiones, ... Et ideo hoc videtur proba-
bilius ». Cod. lat. 11614 der Bibl. Royale de Belgique zu Briissel, f. 98 c. 2 und
f. 08" c. 1,

Divus Thomas. ! 31



482 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

residuitatis und impuritatis und erklirt : Der Samen ist ein residuum,
das zwar tiiberfliissig fiir das Individuum, aber notwendig fiir die
Erhaltung der Gattung ist. Bei der zweiten Gruppe der Ausscheidungen,
den unreinen Stoffen, aber miisse unterschieden werden. Jene Aus-
scheidungen, die auf eine Schwiche der menschlichen Natur beruhen,
wie z. B. der Schleim, hitten im urspriinglichen Menschen keinen
Platz gehabt ; jene aber, die auf einer Unreinheit der Nahrungsmittel
griinden und somit eine Absonderung des Reinen vom Unreinen be-
deuten, wiren auch im Paradies vorgekommen, allerdings « non cum
tanta foetore et foeditate ». ! Die gegenteilige Meinung des Odo Rigaldi
hatte also nicht seinen Beifall gefunden.

Der hl. Albertus Magnus erhebt sich iiber simtliche Theologen
durch sein ausgeprigtes Interesse fiir die naturwissenschaftliche Seite
unserer Frage. Bei ihm finden wir zuerst eine eingehende Untersuchung
iiber die Entstehung des Samens, wobei er sich auf das 6. Buch De
naturalibus des Avicenna stiitzt. Die Samenbildung, héren wir, voll-
zieht sich durch Absonderung aus der Nahrung, und zwar «ex superfluo
quartae digestionis, wie Avicenna sagt». Was iiberfliissig ist fiir die
Erndhrung des Individuums, das sondert die Natur ab zur Erhaltung
der Gattung. Die Zeugungskraft, die zur «vis vegetabilis animae »
gehort, 168t dem Samen die Féhigkeit zur Zeugung ein. Neben dem
Samen nennt Albert noch eine andere dhnliche Ausscheidung, ein
schaumiges Sekret, das von lufthaltigen Nahrungsmitteln stammt und
ebenfalls mit Lustempfindung ausgestoBen wird. Hierfiir ist Aristoteles
sein Gewdhrsmann. Die Lust wie der Schmerz haben ihren Sitz in
den Nerven. Sie entstehen, je nachdem die Nerven in einer ihnen
zusagenden oder widersprechenden Weise beriihrt werden. Da nun
bei der Samenausscheidung ein «conventissimus tactus nervorum »
erfolgt, ist hiermit eine hohe Lustempfindung verbunden. 2

Zu der damals aktuellen Frage, ob es im paradiesischen Zustand
Schlafpollutionen und andere Ausscheidungen gegeben hitte, bemerkt
Albert treffend, daB hier mancher Unsinn geschwitzt werde. Er selbst
ist der Meinung : Jene Ausscheidungen, die naturgemil sind, wie Kot,
Urin und Speichel, wiren auch dort vorhanden gewesen, allerdings

1 In 2. Sent. d. 20 a. un. q. 2. Ed. c. 2, 479. Vgl. Alexander v. Hales, Summa
pPs. 2 q. 94 m. 1. Ed. c. f. 176 c. 2.

? Summa theol., ps. 2 tr. 11 q. 65. Opera omnia. (Ed. Borgnet. Paris 18g0-
1899), 32, 616-618. Summa de creaturis, ps. 2 q. 17 a. 1 u. 2. Ed. c. 35, 143 7145 f.
In 4. Sent. d. 9 B a. 10 u. d. 26 a. 7. Ed. c. 29, 235 u. 30, 106,



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 483

wahrscheinlich «sine pudore et foetore foeditatis». Hiermit entzieht sich
Albert dem Einwand, daBl das HaBliche und Widerliche nur eine Folge
des Siindenfalls sein konnte und darum auch diese Ausscheidungen
den Charakter einer Siindenstrafe an sich triigen. Jene Ausscheidungen
aber, die von einer gewissen Schwiche und Verdorbenheit der Natur
zeugen, wiren vor dem Siindenfall nicht vorgekommen. Darum hitte
der paradiesische Mensch weder eine Schlafpollution noch eine Men-
struation noch einen Schweill gekannt. !

Die ethische Beurteilung der Schlafpollution beginnt Albert im
Sentenzenkommentar mit einer ausfithrlichen Darlegung der verschie-
denen Griinde, welche die Autoren fiir und gegen die Erlaubtheit des
Kommunionempfangs nach einer pollutio nocturna aufzihlten. Er
selbst tritt an die Frage heran, mit der Scheidung von causa und
modus pollutionis, eine Einteilung, die spitere Autoren wie Thomas 2
von ihm iibernahmen. Unter den Ursachen nennt Albert zunichst
die drei bekannten Griinde: Schwiche des Korpers, iibermiélige Er-
nihrung und sexuelle Gedanken. Sein naturkundliches Wissen verrit
sich hierbei in zwei Bemerkungen: Die Korperschwiche besteht in
einem Mangel an Kraft, die Sifte zuriickzuhalten und fiir den Korper
zu verwenden. Unter den Nahrungsmitteln gibt es gewisse, « die vene-
risch erregen »; «das Warme ndamlich erregt, das Feuchte liefert die
Materie ». Neben diesen drei Griinden nhennt Albert noch die damo-
nischen Einfliisse und betont, daBl auch mehrere Ursachen zusammen-
wirken kénnen. Beachtlich ist bei der Besprechung der Ursachen eine
gewisse Verwandtschaft Alberts mit dem Verfasser des Pariser Cod. 16406. 3
Beide unterscheiden nidmlich zwei Stufen der UnméiBigkeit. Albert
stellt den Mann, der in einem Einzelfall, gewissermallen aus Uber-
raschung, zu viel iBt und trinkt, jenem anderen gegeniiber, der gewohn-
heitsmiBig {ippig zu speisen pflegt. Der Pariser Codex dagegen be-
achtet, ob schon bei der UnmiBigkeit die Libido mitspielte oder nicht.
Ethisch bewertet, ergibt sich, daB die Pollution selbst niemals eine
Siinde ist; doch ist sie in allen genannten Fillen, mit Ausnahme
des ersten, der naturgemidBen Ausscheidung, als signum peccati zu
betrachten, als ein offenkundiger Effekt, der von einer vorausgehenden
Fahrlissigkeit oder einem fritheren siindigen Verhalten Zeugnis gibt.
So ist z. B. die Schlafpollution auf Grund diabolischer Vorspielungen

1 In 2. Sent. d. 20 a. 5. Ed. c. 27, 345.
* Vgl. Thomas v. Aquin, in 4. Sent. d. 9 q. 1 a. 4 q.® 2.
¥s8.0.8. 373 1.



484 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

als Anzeichen zu werten, daB man nicht in der richtigen frommen
Gesinnung schlafen ging. Bei einer Pollution auf Grund von unziichtigen
Gedanken soll man nicht zur Kommunion gehen, weil die Vermutung
naheliegt, daB jene Gedanken als delectatio morosa siindhaft waren.

Unter dem Gesichtspunkt «modus pollutionis » bespricht Albert
die im gregorianischen Kanon aufgeworfene Frage, ob der Vorgang
von unziichtigen Traumbildern begleitet war oder nicht. Man hatte
bisher, wie wir sahen, auf diese Feststellung sehr groen Wert gelegt,
da man von der Voraussetzung ausging : Die Pollution wird verursacht
durch den Traum, dieser aber durch frithere unkeusche Gedanken.
Der hl. Albertus Magnus brach auf Grund seiner physiologischen Kennt-
nisse mit diesem Wahn. Er hatte beobachtet, daB die Pollution nur
«in wenigen Fillen ohne sexuelle Traumvorstellung » vor sich geht.
Den Grund hiefiir erblickt er in der Tatsache, die schon Aristoteles
dargelegt habe, dall der Traum meistens durch den Korper verursacht
wird. Von den korperlichen Organen geht nun hier eine sexuelle
Erregung aus. Diese dringt auf einen Geschlechtsverkehr hin und
I6st in der Phantasie die dem geschlechtlichen Tun entsprechenden
Bilder aus. Folglich kann man nicht alle unziichtigen Traumbilder
kurzerhand auf siindhafte Gedanken des vorausgegangenen Tags zu-
riickfithren. Man mufBl vielmehr zugeben, dall «diese Vorstellung sich
manchmal ohne vorausgehende Schuld im Traum einstellt ». !

In der Summa de creaturis beschiftigt sich Albert neuerdings
in zehn Quistionen mit dem Traumleben. Gewihrsminner sind ihm
hier wiederum Aristoteles und Avicenna sowie Alpharabius. Jeder
Traum, erklarte Albert, 1aBt sich auf eine ihn veranlassende Ursache
zuriickfithren. Diese liegt entweder « in somniante », und zwar in seiner
korperlichen oder seelischen Verfassung ; oder sie liegt « extra somnian-
tem », wenn namlich gute oder bise Geister den Traum erregen ; viel-
fach wirken auch die verschiedenen Ursachen zusammen. ? Als « Haupt-
quelle » sind jedenfalls Leib und Seele des Schlafenden zu betrachten.
Es ist hier nicht unsere Aufgabe, darzulegen, wie Albert sich die
psycho-physischen Vorginge beim Triaumen vorstellt. Es geniigt her-
vorzuheben, daBl er auch hier die Veranlassung des Traumes durch
korperliche Vorgiange, durch einen « motus spiritus animalis et subtilis
sanguinis ». klar aufzeigt.

1 In 4. Sent. d. 9 B a. 10. Ed. c. 29, 234 {.
2 Summa de creaturis, ps. 2 q. 52 a. un. Ed. c. 35, 445.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 485

Fiir die ethische Beurteilung des Traumlebens ist die Tatsache
grundlegend, daBl im Traum die Vorspiegelungen der Phantasie als
Wirklichkeit angesehen werden und folglich der Verstand kein richtiges
Urteil dariiber gewinnen kann. Fishacre hatte dies bereits richtig
festgestellt. Daraus ergibt sich aber, daB dem Traumerlebnis kein
selbstdndiger ethischer Wert eignet. Nun zeigt freilich die Beobachtung,
daB doch auch das bewuBte Seelenleben im Traum nachklingt. Albert
bemerkt z. B. — und wir stehen hier wohl vor einem Bekenntnis seiner
personlichen Erfahrung —, daBl man nach intensivem Studium von dem
traumt, was man vor dem Schlafengehen studierte. Er stellt weiter-
hin fest, daB ein reines oder schmutziges Innenleben auch im Traum
sich offenbart : Die Traumbilder anstédndiger Leute sind besser als die
von schlechten Menschen, was schon Aristoteles und Avicenna bezeug-
ten. Ja, Albert erklart schlieBlich, dal bei gewissenhaften Leuten die
sittliche Einstellung auch im Traumleben noch eine gewisse Zensur
ausiibt. « Wenn im Traum etwas auftaucht, was dem Willen sehr
entgegen ist, dann wird die Seele zum Widerstand geweckt ». Religiose
Personlichkeiten, « denen auf Grund langen Strebens die Siinde zum
Abscheu geworden ist, machen sehr hdufig diese Erfahrung». Albert
bespricht hier dasselbe Phianomen, das den unbekannten Magister der
Quistionen des Msc. Brit. Mus. Royal 9 E XII zu der Behauptung
verleitet hatte, man koénne auch im Schlafe siindigen. Aber Albert
zieht nicht diese falsche SchluBfolgerung. Er weill, daB im Schlaf der
Vernunftgebrauch gebunden und darum keine Siinde maglich ist. Er
schildert lediglich das Phé‘momen, und zwar mit solcher Feinheit, dal3
wir wiederum darin ein Bekenntnis seines eigenen lLebens erblicken
diirfen : Wie bei einer Versuchung wihrend des Tags, so kimpft der
sittliche Mensch auch im Traum gegen die schlechten Phantasien.
« Nach langem Kampf» kommt die Vernunft allmahlich zum BewuBt-
sein, dal es sich um einen Traum handelt und «sie trostet die Seele,
daB es ja nicht Wirklichkeit, sondern nur ein Scheinbild war ». Albert
wiirdigt dieses Erlebnis vollkommen richtig, indem er es als Folge
einer gefestigten sittlichen Einstellung betrachtet. !

Der hl. Thomas v. Aquin erweist sich hier durchwegs als Alberts
Schiiler. Wie dieser, unterscheidet. er in der Frage nach dem Ur-
stand zwischen natiirlichen Ausscheidungen und solchen, die auf einer

1 Summa de creaturis, ps. 2 q. 44 a. 1; q. 46; q. 47 ; q. 48 a. 2. Ed.c. 35,
404| 42]:' 427l 430'



486 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Schwichung der Natur griinden. Doch scheint er die Schlafpollution
zu den naturgemilen Sekreten zu rechnen. Er stellt den Samen den
Verdauungsprodukten gleich, die auch « im ersten Zustand » ausgeschie-
den worden wiren, wenngleich «absque omni foeditate ». !

Mit voller Klarheit legt Thomas dar, dall die Schlafpollution
selbst tiberhaupt keinen sittlichen Charakter besitzen kann. Die korper-
liche Erregung ist als solche ethisch belanglos, weil niemals Regungen
des Korpers, sondern einzig und allein Akte des Willens die ethischen
Werte begriinden. Das Traumerlebnis aber ist ebenfalls sittlich gleich-
giiltig, weil hier die Willensfreiheit unterbunden ist ; denn der Wille folgt
dem Urteil der Vernunft, ein richtiges Vernunfturteil ist aber im Schlaf
unmoglich. Darum ist es sittlich auch vollkommen belanglos, ob man
im Traum einwilligt oder Widerstand leistet. 2

Auch die frithere Einstellung zu obszénen Vorstellungen vermag
dem Verhalten im Traum keinen sittlichen Charakter zu verleihen,
Ausdriicklich erklirt Thomas : Der frithere, im wachen Zustand gesetzte
Willensakt « kann nicht bewirken, daBl der Akt des Schlafenden in
sich verdienstlich oder stindhaft ist».® Der Aquinate verwirft also
offenkundig hier die Theorie von einem « consentire in habitu », einem
UberflieBen des siindigen Charakters von dem iiberlegten Akt auf den
im Zustand der Denkunfihigkeit vollzogenen Akt.

Desgleichen kann das Verhalten wihrend des Erwachens nicht
riickwirkend der Schlafpollution einen sittlichen Wert oder Unwert
aufprigen. Die Stellung; welche bei erwachender Vernunft der Wille
zu dem Erlebnis einnimmt, ist vielmehr als selbstindiger Akt zu
beurteilen : Einwilligung ist schwere Siinde bei voller Uberlegung ; ist
liBliche Siinde, wenn sie nur unter dem Eindruck der Uberraschung
geschah. + Thomas gibt hier denselben Bescheid wie der Verfasser der
Quaéstionen des Pariser Cod. lat. 16 406, soda3 die Vermutung nahe-
liegt, daB er vielleicht diese Schrift gekannt habe.

Es steht somit fest, daB die Schlafpollution niemals selbst Siinde
ist. Anderseits aber ist es doch mdoglich, daB3 sie als « Zeichen und
Effekt » einer Siinde auftritt, oder, wie Thomas an anderer Stelle sagt,
daB sie in der Verursachung mit einer Siinde verkniipft ist. Darum
unternimmt nun auch Thomas die traditionelle Untersuchung iiber

1 In 2. Sent. d. 20 q. 1 a. 2 ad 6.

2 In 4. Sent. d. 9 q. 1 a. 4 q.% 1. De veritate, q. 28 a. 3 ad 6 u. ad 7.
3 De veritate, 1. ¢, ad 7.

4 In 4. Sent. L. c. ad 5.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 487

Ursache und Ablauf der Schlafpollution. Im Sentenzen-Kommentar
unterscheidet er, wie Albert, causa und modus. Dreifach ist die
Ursache der sexuellen Traumbilder, wie es im Sentenzen-Kommentar
heiBt, der Schlafpollutionen iiberhaupt, wie die Summa sagt: 1. die
causa spiritualis extrinseca, der Ddmon ; 2. die causa spiritualis in-
trinseca, die sexuellen Gedanken des Vortags, und 3. die causa corpo-
ralis intrinseca ; diese ist entweder dem Willen unterworfen, nimlich
der GenuB einer allzugroBen Menge von Speise und Trank, oder sie ist
naturgemal und darum der Beeinflussung durch den Willen entzogen :
namlich die Schwiche der Natur, den Samen zuriickzuhalten, und
andererseits die Kraft der Natur, Uberschiisse auszustoBen.

Bei jeder der genannten drei Ursachen kann ein schuldhaftes
Verhalten mitspielen. Im ersten Fall erblickt Thomas die Schuld
darin, daBl man « ohne fromme Gedanken schlafen ging » ; in der Summa
spricht er von einer « Fahrlissigkeit in der Vorbeugung gegen diamo-
nische Vorspiegelungen » und verweist auf den Hymnus der Complet.
Die Ubereinstimmung mit Albert liegt also auf der Hand. Im zweiten
Fall erscheinen die unziichtigen Traume als Folge fritherer Gedanken.
Diese waren entweder sittlich einwandfrei, wie wenn jemand im
Studium iiber sexuelle Dinge nachdenkt ; denn auch ehrbare Gedanken
konnen AnlaB3 zu einer Schlafpollution bieten. Oder sie waren Siinde,
und zwar ldBliche Siinde, wenn sie mit « concupiscentia et delectatio »
verbunden waren, und schwere Siinde, falls der Konsens hinzukam.
Im dritten IFall liegt als Schuld nur die UnmaBigkeit vor, die « leichte
oder schwere Siinde sein kann», meistens aber ldBliche Siinde ist.
Bildet jedoch die Schwiche der Natur den AnstoBl zur Pollution, so ist
dieser natiirliche Vorgang nicht als Zeichen einer Siinde anzusprechen. !

Unter dem Gesichtspunkt modus unterscheidet Thomas in tradi-
tioneller Weise die beiden Moglichkeiten : Entweder ist mit dem korper-
lichen Vorgang eine Phantasievorstellung verbunden oder nicht. Stets
ist ein Traumbild vorhanden, wenn frithere Gedanken die Ursache
bilden. Dagegen kann bei der ersten und dritten Ursache eine Traum-
vorstellung auch fehlen. Wihrend des Traumes selbst willigt der
Mensch in die obszéne Vorstellung entweder ein oder leistet ihr Wider-
stand. Die Pollution erfolgt freilich in beiden Fillen, unbeeinfluft
durch die Stellungnahme des Triumenden. Die Akte des Einwilligens
oder Widerstrebens selbst sind an sich ethisch belanglos, weil ja die

1 In 4. Sent. 1. c. q. a. 2; II-1I q. 154 a. §5; III q. 80 a. 7.



488 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Willensfreiheit aufgehoben ist. Doch glaubt auch Thomas, dal man
aus dem Verhalten im Schlaf einen Riickschlul auf die geistige Ein-
stellung der Personlichkeit ziehen kénne. Auch die Arzte, bemerkt er,
schlieBen ja aus den Traumen auf die Krankheit. Bei Widerstand im
Traum darf angenommen werden, dal man auch am Vortag nicht
in die unziichtigen Gedanken einwilligte. Umgekehrt aber kann man
aus der Einwilligung im Traum nicht auf einen Konsens im wachen
Zustand zuriickschlieBen, weil eben im Schlaf der Vernunftgebrauch
unterbunden ist. !

Vincenz v. Beauvais, der Zeitgenosse des Aquinaten, bietet in
seinem Speculum morale eine Abhandlung iiber die Schlafpollution,
die sich als eine knappe Zusammenfassung der von Albert und Thomas
dargelegten Lehre enthiillt. Es steht fest, erklirt er, « dal} die pollutio
nocturna niemals Siinde ist, manchmal aber ist sie Folge einer voraus-
gehenden Siinde ». Niemals ist sie in sich Siinde ; denn Voraussetzung
jeder Siinde ist ein klares Urteil der Vernunft und die Moglichkeit,
die sinnliche Regung zu unterdriicken. Der Schlafende siindigt darum
ebensowenig wie der Wahnsinnige. Eine Siinde kann jedoch begangen
werden « durch Mitwirkung in der Verursachung». Darum bespricht
Vincenz, dhnlich wie Thomas, die drei Ursachen : Die causa corporalis,
die causa animalis interior und die causa spiritualis extrinseca. Wie
Albert betont auch er, dall der Trauminhalt durch den koérperlichen
Vorgang bestimmt wird. Bei der Vorbeugung gegen ddmonische Ein-
flisse verweist auch er auf den Hymnus des priesterlichen Abend-
gebets : « Hostemque nostrum comprime, ne polluantur corpora ». *

Mit den Darlegungen Alberts und Thomas’ ist somit die lLehre
tiber die pollutio nocturna zu einem gewissen Abschlufl gekommen.
Die Durchsicht der spiteren Autoren bietet nichts Neues. Am Schluf3
einer Sentenzen-Handschrift des Cod. lat. 438 zu ILrlangen ® befindet
sich z. B. eine Abhandlung tiber den Kommunionempfang nach einer
pollutio nocturna, die nichts anderes ist als eine Abschrift der Aus-
filhrungen des Aquinaten im Sentenzenkommentar. Eine anonyme
Quiistionensammlung des Cod. lat. 450 zu Erlangen enthilt ebenfalls
eine Abhandlung iiber den Kommunionempfang nach einer pollutio
nocturna. Sie schlieit sich an den sogenannten gregorianischen Kanon
an und bringt die bereits dargelegte Lehre, ohne etwas Neues beizu-

1 In 4. Sent. L. c. q. a. 2.
® Spec. mor. ps. 9 1. 3 d. 2 n. 4. Venetiis 1483, f. 234".
3 Cod. c. f. 300.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik . 489

figen. ! Auch die Abhandlungen des Gerardus de Abbatisvilla > und
des Bartholomidus de Concordio ® bringen keine neuen Ziige, die iiber
die von Albert und Thomas aufgezeichneten hinauswiesen.
Uberblicken wir zum SchluB die Antworten, welche die Schola-
stiker auf die Frage gaben, ob nach einer pollutio nocturna Kommunion-
empfang und Zelebration- verboten seien. Wie die Geschichte zeigt,
griindet dieses Verbot letzten Endes auf der Annahme, dal3 die Schlaf-
pollution selbst Siinde sei. Und wenn sich auch im Laufe der Unter-
suchung herausstellte, dal3 der physiologische Vorgang gewil keinen
ethischen Charakter besitzt und bei der naturgemidBen Ausscheidung
des iiberschiissigen Sekrets iiberhaupt nirgends eine Spur von Siinde
nachzuweisen ist, schlieBlich blieb es doch immer zweifelhaft, ob nicht
bei der Verursachung irgend ein personliches Verschulden mitgespielt
hatte. Der Tutiorismus empfahl nun, stets eine Schuld anzuerkennen
oder doch wenigstens sich so zu verhalten, als ob eine Schuld vorlige. *
Die praktische Folgerung aus diesem geflissentlich gepflegten Siinden-
gefiithl war die Weisung, vor dem Empfang der Eucharistie zu beichten.
Die strengere Richtung verlangte sogar, dal man bei Fehlen eines
Priesters einem Diakon oder Subdiakon, ja sogar einem Laien beichte ? ;
denn « jedermann ist verpflichtet, sein Heil zu suchen, soviel er kann ».
Freilich besitzen Nichtpriester keine Schliisselgewalt. Sie kénnen darum
auch nicht die Stinden in der Art vergeben, wie es der Priester auf Grund

1 Cod. c. f. 188"

2 Quodlibet, 8 q. 1. Cod. Vat. lat. 1013, f. 54’.

3 Summa Pisana unter pollutio und unter communicare, § 5. Inc. s. 1. a.
(Hain, 1, 2524), f. 221" u. f. 34’, f. 35.

% Vgl. 0.S. 474, Anm. 2 u. S. 478, Anm. 2; ebenso u. S. 495 die Ausfiihrungen
des hl. Thomas v. Aquin. Auf die Tatsache, daB man im XII. und XIII. Jahr-
hundert durchwegs dem Tutiorismus huldigte, habe ich verwiesen in : Ethik und
Recht, 76 {. 80, 93, 114, 116, 156, 244. Vgl. O. Lottin, Le tutiorisme du
XIIIme siécle, in Recherches de Théologie ancienne et mediévale, 5 (Louvain
1933), 292-30I.

5 Eine anonyme Summe des Msc. Patr. 98 der Staatsbibl. zu Bamberg, f. 47-
102, die offenkundig von Wilhelm v. Auxerve abhingig ist, erklirt : De nocturna
pollutione : « Multiplex est causa pollutionis. Quandoque enim provenit ex pre-
cedenti cogitatione illicita, quandoque ex crapula, quandoque ex inanitione,
quandoque ex nimio labore, quandoque ex humorum superfluitate, quandoque
ex sola diaboli.illusione. Et dicunt magistri, quod in primis duobus debet homo
abstinere in crastino, in aliis non, nisi velit ob reverentiam sacramenti. Tamen

debet prius confiteri ... in duobus primis casibus. Etiam potest in casu quis
celebrare ut sacerdos parochialis, si timeat scandalum, si non celebret. Item
si est magnus dies... Et tunc debet prius confiteri, si habet sacerdotem vel

etiam dyacono vel subdiacono vel si non habet, debet dolore». Cod. c. f. 93’.
Vgl. 0. S. 456.



490 : Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

seines Amtes tut. Aber man rechnete mit der Méglichkeit, daB « jeder
Katholik » im Notfall absolvieren kénne « ex fidei unitate ». Oder man
glaubte, daB die Siinde vergeben wiirde auf Grund des Verlangens
nach einem Priester. Andere Autoren verwarfen diese Forderﬁng der
Laienbeichte. Sie begniigten sich im Notfall mit der Verrichtung einer
BuBe, mit dem Erwecken von Reue oder gestatteten die Zelebration
«generali premissa confessione ». !

Mit der fortschreitenden Erkenntnis, daB3 viele Schlafpollutionen von
jeder Siinde frei sind, geriet das traditionelle Verbot des Kommunion-
empfanges allmdhlich ins Wanken. Wir sahen bereits, wie einzelne
Glossatoren das Verbot zu einem Rat abschwiichten. Der Verfasser
der Quistionen des Pariser Cod. lat. 16406 unterschied dann zwischen
«indebitum necessitatis » und «indebitum congruitatis»; im ersten
Fall ist der Kommunionempfang verboten, im zweiten nur ungeziemend. 2

1 Vgl. z. B. Petrus Cantor, Summa, q. si confitendum sit laico. Unter Berufung
auf Augustinus antwortet er: «quod in necessitate confitendum sit laico vel
non sacerdoti, si deest sacerdos et non solum venialia, sed etiam mortalia ». Cod.
lat. 9593 der Bibl. Nat. zu Paris, f. 84’.

In den anonymen Notulae super IV. Sent. des Cod. Vat. Reg. lat. 411
wird erortert : « Si defuerit sacerdos, proximo vel socio confessio est facienda ».
Sol. Aug. Solvitur ex desiderio volentis habere sacerdotem. Vel potest dici, quod
tribus modis potest aliquis solvere : de officio ut sacerdos, de merito ut sanctus,
-ex fidei unitate, quamvis scilicet existat in mortali, ut quilibet catholicus». Cod.
c. f. 74.

Ein Pénitentiale, das Hugo v. St. Victor zugeschrieben wird, erklirt: « Hic
notandum, quod in necessitate possumus laicis confiteri. Et quod teneamur
videtur, quia quilibet tenetur salutem suam querere quantum potest. E contra
quid proderit, cum non habet claves. Ideo dicunt quidam, quod non peccat quis,
si non confitetur laico in necessitate et si vere contritus moriatur, salvabltur»
Cod. lat. 233 der Univ.-Bibl. zu Erlangen, f. 3’.

S. auch o. S. 469, Anm. 2 u. S. 472, Anm. 2. Uber die Laienbeichte vgl.
A. Teetaert, La confession aux laiques dans 1’'Eglise lat. depuis le VIIIme jusqu’au
XIVme siécle, Wetteren-Bruges-Paris 19206.

2 ¢ Queritur postea de ordine sive comparatione istius pollutionis sive polluti
ad sacramentum altaris..... Ad quod dicimus, quod est quoddam indebitum
necessitatis, et tunc si aliquis faciat indebitum vel illud quo fuit indignus eodem
modo sumpta indignitate peccat. Et tale non est hoc, cum dicitur, quod pollutus
non debet accedere aut indignum est ipsum accedere, Est autem aliud indebitum
sive indignitas congruitatis, qua potest dici, quod incongruum est ipsum pollutum
accedere ad sacramentum. ...

Sed adhuc obicitur, quoniam Deut. XXIII, ubi dicit, quod debent fieri
immunditie extra castra, reddit causam, quia Dominus in medio castrorum am-
bulat. ... Preterea ibidem dicit glossa, quod etiam corporalem munditiam diligit
Dominus.

Ad quod dicimus, quod est quedam immunditia, que est penalis tantum,
et est alia, que est penalis et vitiosa. Illa que penalis tantum est, si non sit in illis



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 491

Der hl. Thomas iibernahm diese Distinktion : ex necessitate mufl man
sich der Kommunion enthalten, wenn in der Verursachung der Schlaf-
pollution eine Todsiinde war. In allen anderen Fillen ergibt sich die
Zuriickhaltung lediglich ex congruentia, weil es stets unziemlich ist,
mit einem befleckten Korper und einem zerfahrenen Geiste zum Aller-
heiligsten hinzuzutreten. !

Dieses Moment, die korperliche Befleckung, hatte ja seit alters
dem Vorgang den Namen pollutio gegeben. Zu der hygienischen Vor-
schrift des alttestamentlichen Gesetzes, die Aborte aullerhalb des
Lagers anzuregen, hatte die Glosse bemerkt : « Munditiam corporalem
diligit deus ». 2 Nun verwendete man diesen Satz zur Begriindung des
Kommunionverbots. «Fir das Altarssakrament wird nicht nur Rein-
heit des Geistes, sondern auch des Korpers verlangt », erklirt Prae-
positinus. * Demnach miillite aber bei jeder Schlafpollution, auch der
rein naturgemifen, der Kommunionempfang versagt sein. Der Ver-
fasser der Quistionen des Pariser Cod. lat. 16406 zog darum den
Gedanken an die mogliche Siinde herbei und unterschied zwischen
einer «immunditia penalis tantum» und einer «immunditia penalis
et vitiosa». Die -erste Form hindert nur, wenn jene Korperteile
beschmutzt sind, mit denen das Allerheiligste beriihrt wird. Darum
wire es Siinde, falls man an den Altar mit unreinen Hénden trite,
nicht aber, wenn Kopf und FiiBe vorher nicht gewaschen wurden.
Die zweite Form von Unreinheit ergibt sich aus der Schlafpollution ;
denn diese entspringt «héufig» aus einer Siinde und endigt «héufig »

partibus vel organis quibus debet contingi sacramentum, non prohibet hominem
ab [Liicke!] ad illud et dico, quibus debet contingi, propter hoc, quod si totis
manibus maculatis etiam corporaliter accederet ad sacramentum, posset peccare,
sed si illoto capite vel illotis pedibus accederet, non peccaret. Immunditia autem
penalis et vitiosa bene debet prohibere de condigno, dico, vel de congruo. Talis
autem est pollutio. Dicitur enim vitiosa penalitas, non quia ipsa sit peccatum
in se vel vitium, sed quia frequenter accidit ex vitio sive ex peccato, ut est cum
fit ex turpi ymaginatione vel ex libidine precedente crapulam, vel frequenter
consummatur in vitio sive in peccato sicut exposuimus supra de eis, qui excitantur
in ipsa pollutione. Et ideo etiam Levit. XV appellatur vitium, quia frequenter
comes est vitii vel antecedentis vel subsequentis. Et ideo de congruo debet
hominem removere a sacramento altaris ». Cod. c. {. o4.

1 III q. 80 a. 7. . :

2 Glossa ord. in Deut. 23, 12, P. L. 113, 478.

3 Summa, 1. 2 q. de mente alienatis et nocturnis illusionibus : « In sacramento
altaris non tantum munditia mentis sed etiam corporis exigitur. Unde sacerdotes
in veteri lege ... abstinebant ab amplexibus et tamen accedere ad uxores spe
prolis non erat peccatum». Clm. 6983, f. 72’ c. 2.



492 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

in einer Siinde. Darum, erklart der Verfasser, besteht hier de congruo
die Verpflichtung, auf die Kommunion zu verzichten.! Er begriindet
also die Vorschrift lediglich mit der hiaufigen Siindhaftigkeit. Fiir den
Fall einer durchaus siindelosen Schlafpollution bleibt somit das Verbot
ohne jede Begriindung. Auf jeden Fall aber ist die korperliche Be-
fleckung, wie die Summe Alexanders v. Hales richtig feststellt, stets
die gleiche, mag die Schlafpollution mit einer Siinde verbunden sein
oder nicht.? Mit dieser Erkenntnis aber stand die wissenschaftliche
Arbeit vor dem unentrinnbaren Bekenntnis: Verlangt die Ehrfurcht
vor dem Allerheiligsten, wie schon Huguccio meinte, die kérperliche
Reinheit, dann verwehrt jede, auch die rein naturgemélBe Schlafpollu-
tion den Empfang der heiligen Kommunion. So rigoros aber war nicht
einmal das Responsum Gregorii gewesen. Darum wandten sich die
Theologen langsam einer neuen Begriindung des Verbotes zu.
Alexander v. Hales bezeichnet nicht die koérperliche Unreinheit,
sondern «die Neigung des Geistes zu ungeordneten Affekten » als die
eigentliche Ursache des Gesetzes. Ahnlich wie beim ehelichen Verkehr,
lihmt die Geschlechtslust die Betéitigung der Geisteskrifte. Der Mensch
wird, wie Augustinus sagte, ganz Fleisch. Das Fleisch triumphiert
iiber den Geist. Die rechte Ordnung ist also gestért. Doch glaubt
Alexander, daB3 diese Storungen sich im Verlauf von 24 Stunden wieder
ausgleichen, sodall also nach einer Pollution im Mittagsschlaf eine
Zelebration am nichsten Tage nach der Non zulassig wire. Den Ein-
wand, dal jede liBliche Siinde Gott mehr milfalle als eine naturgeméile
und darum schuldlose Schlafpollution, lost er mit der Erklarung :
Nicht der korperliche Vorgang, sondern das Hinzutreten zur Kommu-
nion trotz dieses Zustandes ist Objekt des gottlichen MiBfallens. 3
Odo Rigaldi hat diese Erklirung iibernommen. Er betont, dall der
Empfang der Eucharistie sowohl eine korperliche wie eine seelische
Vorbereitung verlangt. Die sakramentale Speise erfordert, dall der
Leib rein von allem Unehrbaren sei; und das MaBl der gnadenvollen
Vereinigung hingt von der seelischen Haltung ab. Stellt hier Odo
beide Begriindungen als anscheinend gleichwertig nebeneinander, so
betrachtet er andererseits doch die korperliche Befleckung als die
Quelle der geistigen Hemmungen, wenn er sagt, Gott hasse die korper-
liche Unreinheit nicht als solche, sondern insofern sie die Ehrfurcht

1.S. S. 490, Anm. 2.
? Summa, ps. 4 q. 47 m. 1 a. 2. Ed. c. f. 205 c. 2.
3 L. e;a 2.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 493

hindert. ! Der hl. Bonaventura erértert die Frage in gewohnter Griind-
lichkeit unter Heranziehung des reichen iiberlieferten Materials. Er
selbst ist iiberzeugt, daB3 die korperliche Unreinheit in diesem Punkt
ebenso belanglos sei, wie ein Schmutzflecken am Ful}. Sie allein hindert
darum niemals den Empfang des Allerheiligsten. Ausschlaggebend
ist stets die Wirkung der Schlafpollution auf das Seelenleben. «Fiihlt
darum jemand, daB sein natiirliches Befinden eher geférdert worden
sei und dringt ihn die Frommigkeit, ein Festtag oder sonst ein wich-
tiger Anlall zum Empfang, so glaube ich, dafi er ohne Gewissensbedenken
hinzutreten kann ». Hat dagegen das kérperliche Erlebnis die Seele sehr
gebeugt, sie verwirrt und mit Schrecken erfiillt, dann soll man in Ehr-
furcht zuriickstehen. Nach Bonaventuras Auffassung ist somit das
eigentliche Hindernis nicht die Unreinheit des Geistes, «denn ein
Gedanke geht schnell voriiber »,- sondern gerade diese korperliche
Unreinheit mit ihrer Ausstrahlung auf das Seelenleben. « Propter hor-
roris diuturnitatem et maiorem delectationem » hindert die Pollution
den Empfang des Allerheiligsten sogar in héherem Grade wie irgend-
eine liBliche Siinde. 2

Der hl. Albertus Magnus erklart dann, dall jene alttestamentliche
Satzung und die Glosse hierzu in einem hdheren geistigen Sinn auf-
gefaBt werden miiBten. «Gott liebt die koérperliche Reinheit, insofern
sie von der Reinheit des Geistes und der Liebe zur geistigen Schénheit
zeugt ; aber wegen einer korperlichen Unreinheit, der wir notwendig
unterworfen sind, verbietet und verwehrt er uns nicht den Empfang
der Sakramente ». Pflichtgemdl erscheint Albert der Verzicht auf die
Kommunion nur bei begriindetem Verdacht, dal man vorher durch
delectatio morosa in Gedanken gesiindigt habe. Dem Traumerlebnis
will er keine entscheidende Rolle zukommen lassen, da ja, wie er fest-
gestellt hatte, der Traum auch von der koérperlichen Erregung aus-

L' In 4‘. Sent. d. 9 : « Ad primum, quod obicitur, quod non est peccatum et ita
non displicet, dicendum, quod etsi non displicet deo actus in se, displicet tamen
accessus ad communionem et immolationem in casu tali.

Ad aliud dicendum, quod ratione perpetrationis sacramenti in sacramentali
manducatione quicquid est inhonestum ex parte carnis debet auferri. Item
ratione expectationis maioris gratie habende debet melius preparari ex parte
anime, ne indignus iudicetur tante gratie et suo defectu effectus gratie unionis
impediatur. ... Deus diligit mundiciam corporalem ratione qua honestas est. ...
Similiter dicitur odire immundiciam non in quantum est, sed in quantum impedit
reverentiam ». Cod. lat. 11614 der Bibl. Roy. zu Briissel, f. 192 c. 1.

2 In 4. Sent. d. 12 ps. 2 a. 2 q. 3. Ed. c. 4, 297.



494 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

gelost sein kann. Doch triagt Albert dem traditionellen Verbot, das
ja damals in den Klostern wohl noch gewissenhaft eingehalten wurde,
Rechnung. Hindern auch einzelne Formen der pollutio nocturna nicht
den Empfang der Kommunion, so ist demiitiger Verzicht doch immer
zu loben. Wie Alexander, so glaubt auch Albert, dafl die korperliche
Verunreinigung und geistige Verwirrung sich binnen 24 Stunden beheben.
Er gibt hierzu noch eine astronomische Erklirung. Die Frist betrigt
die Zeit eines Sonnenumlaufs ; das sind « etwas weniger als 24 Stunden,
weil die Sonne inzwischen zuriickgeht ». « Zwar hat der Himmel keine
Gewalt iiber den freien Willen, wohl aber besitzt er eine Gewalt
itber den Korper ». 1

Der hl. Thomas, hat unsere Frage zweimal einer ausfiithrlichen
Besprechung unterzogen. Zuerst im Sentenzen-Kommentar. Drei Vor-
aussetzungen erfordert der wiirdige Empfang der Eucharistie : 1. Rein-
heit des Gewissens, 2. Hinwendung des Geistes zu Gott in aktueller
Frommigkeit und 3. korperliche Reinheit. In erster Linie hindert
darum die Siinde. Wer sich einer schweren Siinde bewuBt ist, muB
notwendig zuriickstehen. Bleibt es in der Gewissenserforschung zweifel-
haft, ob man am Vortag in die unziichtigen Gedanken eingewilligt
habe, so erklirt Thomas ebenfalls « omnino abstinere debet ». Findet
man jedoch, daB sicherlich keine Einwilligung stattgefunden hat, so
darf man im Notfall oder bei anderen wichtigen Griinden kommuni-
zieren und zelebrieren. Wer aber ohne dringendé Griinde das Aller-
heiligste empfingt, verstoBt auch in diesem Fall gegen die schuldige
Ehrfurcht und begeht eine liliche Siinde. Entsprang die Schlaf-
pollution aus unméBiger Nahrungsaufnahme, so ist der Fall in analoger
Weise zu beurteilen ; doch wird bei UnmiBigkeit selten eine schwere
Siinde vorliegen. Der zweiten Forderung eines wiirdigen Kommunion-
empfanges, der aktuellen Frommigkeit, steht die Tragheit des Geistes
entgegen. Thomas betrachtet als deren Ursache die Traumvorstellung ;
denn war der korperliche Vorgang nicht mit Traumbildern verkniipft,
«so erscheint die Seele unbeteiligt ». Der dritten Vorbedingung wider-
spricht die korperliche Unreinheit. Doch hier versperrt keine « necessi-
tas», sondern lediglich eine «indecentia honestatis» den Weg zum
Allerheiligsten. Darum erlaubt Thomas, selbst wenn die zweite und
dritte Voraussetzung nicht gegeben ist, die heilige Kommunion zu
empfangen, falls ein Notfall vorliegt oder die Frommigkeit dazu drangt.

1 In 4. Sent. d. 9 B a. 10. Ed. c. 29, 235 f,



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 495

Immerhin ist es nach seiner Meinung stets «lobenswert, wenn man
sich aus Ehrfurcht enthilt »; denn «immer ist es sicherer, sich zu
enthalten, weil die Ursache der Pollution nicht so leicht festgestellt
werden kann». Wie seine Vorginger, nimmt auch Thomas an, daB
die von der Pollution veranlaiten koérperlichen und geistigen Stérungen
in 24 Stunden voriibergehen. ! ER

In der theologischen Summe verliBt Thomas diese Dreiteilung
und unterscheidet wie der Verfasser der Qudstionen des Pariser Cod.
lat. 16406 zwischen Hemmungen «ex necessitate » und «ex quadam

congruentia ». « Mit Notwendigkeit verwehrt den Empfang dieses
Sakramentes nur die Todsiinde ». « Auf Grund der Schicklichkeit »
hindern zwei Dinge : « Foeditas corporalis »; « wegen der Ehrfurcht

vor dem Sakrament geziemt es sich nicht, so an den Altar zu treten ».
Und jene « evagatio mentis», «die sich aus der Schlafpollution ergibt,
besonders wenn sie mit obszonen Bildern verbunden ist ». Hier schrinkt
also Thomas seine Behauptung im Sentenzen-Kommentar ein; er
bezeichnet die Traumbilder nicht als die einzige, sondern als die Haupt-
ursache der geistigen Trigheit. Die Weisung der Schicklichkeit « kann
man hintansetzen », wenn ein triftiger Grund vorliegt. Die tutiori-
stischen Weisungen des Sentenzen-Kommentars fehlen hier in der
Summe. Wir kénnen daraus schlieBen, daB Thomas mit fortschreitender
Verselbstindigung seiner wissenschaftlichen Uberzeugung vom Tutio-
rismus abriickte. 2

Von der besonderen Bewertung der sexuellen Siinde in jener Zeit
zeugt die Bemerkung des Aquinaten, daB ein getraumter Mord doch
keine so grofle Verwirrung im Seelenleben anrichte wie eine getriumte
Unzuchtssiinde. Thomas verweist auch eigens auf die Tatsache, daB
eine Beichte am Morgen nur die Schuld tilge, nicht aber das Hindernis
der korperlichen Unreinheit und geistigen Zerstreutheit aufhebe. 2

Mit diesen Darlegungen der Hochscholastik, besonders des heiligen
Albertus Magnus und des hl. Thomas v. Aquin, war die Frage nach
der moraltheologischen Bedeutung der pollutio nocturna im wesent-
lichen gelost. Fest steht das Prinzip : Ohne freie Betitigung der Geistes-
krifte gibt es keine Siinde. Folglich kann man nur vor dem Ein-
schlafen oder nach dem Erwachen eine Siinde begehen.. Die Pollu-

1 In 4. Sent. d. 9. q. 1 a. 4 q. a. 2.
2 IIT q. 80 a. 7.
3L.c ad 4 u. s.



496 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

tionen, die sich im Schlaf vollziehen, und ebenso die Traumerlebnisse,
besitzen keinen sittlichen Charakter.

Trotzdem blieb die Schlafpollution auch in der Folgezeit ein wich-
tiges Schulbeispiel fiir die Erorterung der Frage, ob jene Verletzungen
der ethischen Norm, die in unzurechnungsfihigem Zustand geschehen,
Siinde seien oder nicht. Manche Fehlgriffe sind bei diesen Unter-
suchungen vorgekommen. Man vertauschte die Beziehung zwischen
Wille und Handlung mit dem Verhiltnis zwischen Wille und Erfolg ;
man verwechselte physischen und psychischen Konnex. Der alte
[rrtum von der Verantwortlichkeit ex culpa precedente stand leider
noch Jahrhunderte lang Pate ‘bei der wissenschaftlichen Fortentwick-
lung. Der Text des Responsum Gregorii, durch die Aufnahme in das
Decretum Gratiani vor dem Vergessen geschiitzt, gab mit seiner unklaren
Bestimmung immer wieder neuen Anlal zu unklaren Ausfithrungen.
Das hier und in #hnlicher Form in den Rubriken zum Missale ! ent-
haltene Kommunion- und Zelebrationsverbot beeinflulite die Doctrin
bis in die Neuzeit. Nur wenige Autoren wagten die offene Erkliarung :
« Es besteht hier keinerlei kirchliches Verbot und das alte Recht wie
c. qui nocturno D. 6 verpflichtet nicht » mehr. 2 In der sublimierten
Form : die geistige Trigheit 1aBt die erforderliche Frommigkeit nicht
aufkommen, wirkte das urspriingliche Verbot wenigstens als Rat
weiter. Und doch ist nicht einzusehen, warum gerade die durch eine
Schlafpollution verursachte Schlaffheit stéren soll, nicht aber die
Miidigkeit nach einer schlaflosen Nacht oder der Mangel an Konzen-
trationsfihigkeit, der sich aus Kummer und Sorge ergibt. ?

Letzten Endes liegt der verschiedenen Bewertung eben nicht ein
theologisches Prinzip zu Grunde, sondern jene besondere Scheu vor
den AuBerungen des Geschlechtslebens, welche die mittelalterliche
Frommigkeit durchzog. Zwei geistige Stromungen scheinen diese Ein-
stellung begriindet und getragen zu haben. Zunichst die augustinische
Theologie. Der groBe Heilige hatte — wohl auf Grund seiner Jugend-
sinden — gezogert, die sexuelle Lust positiv in sein Weltbild einzu-
reihen ; er glaubte, daB sie erst nach dem Siindenfall als Strafe auf-
getreten sei. 4+ Und diese augustinische Lehre erfuhr dann eine michtige

! De defectibus circa Missam occurentibus, 9, §.

* Barth. Fumus Vill. Plac., Summa aurea armilla unter pollutio. (Venetiis
1578), 958.

3 Vgl. P. Browe, a. a. O. 112 und die hier angefiihrten Worte v. Ballerini-
Palmieri.

1 Vgl. Ethik und Recht, 54, 83.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 497

Forderung durch jene Einfliisse, die vom Osten aus, von der griechischen
Theologie her, iiber die Britischen Inseln den Kontinent erfaften. 1

Nachdem nun das Dekret Pius X. v. J. 1905 unter den Vorbedingungen
der ofteren Kommunion die Schlafpollution nicht erwdhnt und auch
der Codex sie nicht mehr nennt, wird es sich auch fiir den Moral-
theologen empfehlen, diese alten Satzungen aus seinen Darlegungen
auszuscheiden. J. Mausbach erwihnt die pollutio nocturna iiberhaupt
nicht. L. Ruland stellt treffend zwei Tatsachen heraus : 1. Die Triume
erotischer Art sind «ein wahrhaftiges Spiegelbild der sexuellen Trieb-
richtung » ; sie lassen also, wie schon unsere Scholastiker erkldrten,
einen RiickschluB auf die seelische Einstellung zum sexuellen Leben
zu ; man kann aus ihnen wertvolle Fingerzeige gewinnen, ob und aus
welcher Richtung Gefahr droht. 2. « Zwangsliufige Kausalzusammen-
hinge zwischen Wachgedanken und spiteren Triumen sind wissen-
schaftlich so schwer nachzuweisen, daB niemand daraus eine schwer
silndhafte Verantwortung Herleiten diirfte». 2 Die Geschichte der
Moraltheologie beweist die Richtigkeit dieser Erklirung. Die Scholastik
hat mit groBter Gewissenhaftigkeit alle Momente zusammengetragen,
die fiir eine ethische Schuld sprachen, ohne einen stichhaltigen Beweis
liefern zu konnen. Das Resultat war stets ein Zweifel iiber die
wirkliche Ursache. Und so blieb keine andere Méglichkeit die alten
Verbote zu decken als der Tutiorismus. Dessen. Weisungen aber ver-

mogen in der alltdglichen Lebensfithrung nur einen Rat, niemals aber
eine Pflicht zu begriinden.

1 A, a. 0. 48-53.
? Handbuch der prakt. Seelsorge, 2 (Miinchen 1931), 381.

Divus Thomas. 32



	Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

