
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 12 (1934)

Artikel: Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Autor: Müller, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein sexual-ethisches Problem

der Scholastik.
Von Dr. Michael MÜLLER, Professor, Bamberg.

Das Auftreten der Geschlechtslust bei der pollutio nocturna und
im ehelichen Verkehr ist zweifelsohne naturgemäß und sittlich einwandfrei.

Dennoch hegte das Mittelalter auf Grund der augustinischen
Lehre Bedenken.1 Zur Erkenntnis der Sexualethik des XII. und

XIII. Jahrhunderts ist es darum von großer Bedeutung, zu erforschen,
wie man gerade das Erlebnis der Geschlechtslust in den beiden

genannten Fällen beurteilte. Im Folgenden soll die Lehre von der

pollutio nocturna dargeboten werden. Eine Untersuchung der zweiten,
ebenso lebhaft erörterten Frage : « utrum possit compleri carnale

commercium sine peccato » wird später veröffentlicht werden.
Das alttestamentliche Gesetz hatte den Mann, der eine

Schlafpollution erfahren hatte, für kultisch unrein erklärt. Diese Bestimmung
wurde im Morgenlande während des III. und IV. Jahrhunderts ins

Christentum übertragen. Man erhob die Frage, ob in diesem Fall das

Betreten der Kirche und der Empfang der heiligen Kommunion erlaubt
sei. Die mildere Richtung gestattete, die strengere Richtung verbot
es'. Vom orientalischen Mönchtum aus sickerte die rigorose Anschauung
in das Abendland ein. Hieronymus und Cassian sind die ersten Zeugen.
Auch Cäsarius von Arles und Isidor von Sevilla untersuchen die Frage.
Die keltische Bußdisziplin belegt dann die Schlafpollution mit einer
Mindestbuße von 15 Psalmen.2 Von weitgehender Bedeutung wurde
schließlich das sogenannte Responsum beati Gregorii ad Augustinum
episcopum. Ob freilich dieses Schriftstück aus der Feder Gregor des

Großen floß, ist mehr als bezweifelbar. Viel wahrscheinlicher ist die

1 Vgl. meine Schrift : Ethik und Recht in der Lehre von der Verantwortlichkeit

(Regensburg 1932), 34, 83.
2 A. a. O. 48 f. 55-57. P. Brome S. J., Beiträge zur Sexualethik des Mittelalters.

Breslauer Studien zur hist. Theologie, 23 (Breslau 1932), 80-87.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 443

Annahme, daß es erst kurz vor seiner Veröffentlichung in Bedas

Kirchengeschichte 731 verfaßt wurde.1
Die Prüfung des Inhaltes der einzelnen Erörterungen ergibt, daß

zwei Gesichtspunkte für die Beurteilung der pollutio nocturna
maßgebend waren. Zunächst die Beobachtung des Traumerlebnisses, das den

körperlichen Vorgang begleitete. Hierbei zeigt sich, daß die Autoren
nicht die körperliche Erregung als den Anlaß des Traumes, sondern

vielmehr den Traum als Ursache der Pollution betrachteten, und daß

sie weiterhin annahmen, daß ohne persönliche Schuld, insbesondere

ohne obszöne Gedanken am vorausgegangenen Tag solche Träume
nicht entstünden. Daraus ergab sich dann die Weisung, man solle —
wie Isidor schreibt2 — die erlittene Pollution « seinem Verschulden
zuschreiben und seine Unreinheit mit Tränen tilgen ». Als zweiter
Gesichtspunkt erscheint die Prüfung der Ursache, aus der die
Schlafpollution entstand. Das Responsium Gregorii nennt drei Gründe und
verbindet damit folgende Würdigung : Tritt die Pollution ein « ex
naturae superfluitate vel infirmitate », so ist klar, daß die Seele den

Vorgang nicht aktiv hervorgerufen, sondern rein passiv im bewußtlosen

Zustand erduldet hat. Ethische Bedenken wären hier grundlos.
Ist die Pollution aber « ex crapula » entsprungen, dann trifft die Seele

zwar eine gewisse Schuld, aber diese ist doch nicht groß genug, um
den Empfang der heiligen Kommunion zu verwehren. Priester sollen

sich jedoch der Zelebration enthalten, falls keine Notwendigkeit drängt.
Bei einer Pollution « ex turpi cogitatione vigilantis » aber liegt das

Vergehen offen auf der Hand ; man sieht die Wurzel, aus der die sexuelle

Erregung hervorging : « Was er im bewußten Zustand dachte, hat er
im unbewußten erfahren ». Die Folgerimg : in diesem Fall ist der

Empfang der Kommunion verboten, fehlt im Text ; spätere Autoren
wie Burchard von Worms haben sie eingefügt.3 Eine vierte Ursache,
die sonst des öfteren genannt wird, ist in dieser Aufzählung des

Responsums nicht angeführt : Ex illusione daemonum.
*

1 Vgl. meinen Aufsatz : Zur Frage nach der Echtheit und Abfassungszeit
des Responsum b. Gregorii ad Augustinum episcopum. Theol. Quartalschrift, 113
(Tübingen 1932), 94-118.

2 Sent. 2, 6. P. L. 83, 671. Aufgenommen in das Decr. Gratiani als c. 3 D. 6.
3 Resp. Greg, interrog. 9. M. G. epist. 2, 342 f. Aufgenommen in das Decr.

Gratiani als c. 1 D. 6. Burchard v. Worms fügte die Worte ein : « Propter talem
pollutionem a sacro mysterio eo die abstinere oportet ». Decr. 5, 43. P. L. 140, 760.
Die Glosse des Johannes Teutonicus ergänzt : <1 et etiam a communionis perceptione ».

Msc. Can. 13 der Staatsbibliothek zu Bamberg, f. 2' c. 2.



444 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Beide Untersuchungsreihen, jene, welche das Traumerlebnis und
jene, welche die Ursache ins Auge faßt, sind im Frühmittelalter, wie

ja auch der Text des Responsum Gregorii zeigt, vielfach ineinander

geschlungen. Die Scheidung der Gesichtspunkte in « modus » und

«causa» erfolgt erst im XIII. Jahrhundert.1

I. Die Lehre der Glossatoren zum Decretum Gratiani.

Gratian hatte in seine Sammlung die Ausführung des Responsum

Gregorii und den Text aus Isidors Sentenzen aufgenommen. Im
Anschluß daran, vorzüglich an die Worte des Responsum, erörterten dann
die Glossatoren die sittliche Bewertung und die rechtlichen

Bestimmungen über die pollutio nocturna. Sie untersuchten also zunächst
die verschiedenen Ursachen, aus denen die Schlafpollution entsteht.
Dabei erklärte Huguccio die an erster Stelle genannte « infirmitas »

als einen krankhaften Zustand, bei dem « die Ausscheidung sich ohne

fleischliche Erregung und Lustempfindung vollzieht ».2 Benencasa

bezeichnete die Krankheit als « gomorrea », eine für die Geschichte

der Medizin beachtliche Bemerkung. 3 Daneben zog man auch das

Traumerlebnis als den zweiten entscheidenden Faktor in Betracht.
Schon Rufinus prüfte, ob « der Schlafende geschlechtliche Regungen
oder irgendwelche Obszönitäten im Traum erlebt habe ». Und die

späteren Glossatoren folgten ihm nach. 4

1 Huguccio schrieb zwar zum princ. D. 6 : « Hic intitulatur VI. D. agens
de nocturna pollutione et ostendit auctoritate Gregorii, quibus modis contingat
et ex quibus causis et quando sit peccatum et quando non et quando prohibeat
a perceptione vel confectione eucharistie et quando non ». Cod. Can. 40 der
Staatsbibl. zu Bamberg. Zum Vergleich wurde herangezogen Msc. Can. 41
derselben Bibliothek, f. 4' c. 2. Joh. Teut. übernahm diesen Text Cod. c. f. 2' c. 1.

Durchgeführt wurde diese Scheidung aber erst später. S. u. S. 483, Albertus
Magnus.

2 Zu c. 1 D. 6 ad v. infirmitate : « Quando dissoluti sunt humores et effluunt
sine fervore carnis et voluptate, quod vix umquam contingit ». Cod. c. f. 5 c. 1.

3 Casus decret. : « Magister in hac distinctione VI. de pollutione tractat,
ostendens ipsam ex triplici causa procedere, sei. quandoque ex crapula, aliquando
ex infirmitate nature, que dicitur gomorrea, aliquando ex cogitatione precedente ».

Msc. Can. 91 der Staatsbibl. zu Bamberg, f. 5'.
4 Rufinus, Summa decretorum zu c. 1 D. 6 ad v. patet animo reatus suus.

Ed. H, Singer (Paderborn 1902), 19 ; Stephan v. Tournay, Summa zu c. I D. 6.

Ed. F. v. Schulte (Giessen 1891), 16.
Summa Monacensis zu D. 6 : (Superfluitas nature in viris) « tripliciter

contingit : quandoque ex superabundant» humorum, quandoque ex crapula, quandoque

ex turpi precedenti cogitatione. Pro prima a sacris offieiis illa die celebrandis
non arcetur. Pro secunda arcetur nisi nécessitas intervenerit. Pro tertia etiam



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 445

Eine selbständige sittliche Bewertung erfährt die pollutio nocturna
zum ersten Mal ausdrücklich in der Summa Parisiensis. Der Autor
erklärt : Schlafpollutionen, die ohne persönliches Verschulden lediglich
infolge der Schwäche, Krankheit oder Überfüllung der Organe eintreten,
sind frei von Sünde ; jene aber, die durch Unmäßigkeit oder unzüchtige
Gedanken veranlaßt wurden, sind Sünde.1 Ähnlich denkt wohl der
Verfasser der Summa Coloniensis, der den ersten Fall als unzurechenbar,
den zweiten und dritten aber als anrechenbar bezeichnet.2 Simon de

arcetur, sed tarnen distinguendum est, an concussus fuerit aliqua imaginatione
an non. Si concussus fuerit, nequaquam celebrabit, si non concussus fuerit penuria
sacerdotum cogente vel maxima festivitate interveniente celebrare potest, alias
minime». Clm. 16084, f- 2' c. 2.

Summa Parisiensis : s. nächste Anm,
Summa Coloniensis : s. übernächste Anm.
Johannes Faventinus schreibt hier in seiner Summe, wie gewöhnlich, Rufinus

ab. Msc. Can. 37 der Staatsbibl. zu Bamberg, f. 4 c. 2.
Zu c. 1 D. 6 : « In hac dist. agit magister de natura superfluitate, id est

nocturna pollutione. Que quidem tribus modis accidit : Aliquando ex nature
infirmitate, que non imputatur, quia nec sacerdos ab imolatione nec laicus a
perceptione tenetur abstinere. Aliquando ex crapula oritur, quo casu tarn laicus
quam sacerdos percipere poterit. Ita uterque suscipere poterit, si animus
turpi imaginatione non fuerit concussus, quod tunc accidit, si videatur ei, quod
osculetur vel confabuletur cum aliqua. Item et tertio modo oritur, cum ex
cogitatione precedente provenit, tunc a sacro misterio sive percipiendo sive con-
ficiendo abstinere debet, nisi cogatur a prelato. Tunc enim facta ei privata con-
fessione poterit celebrare ». Cod. 986 der Univ.-Bibl. zu Leipzig, f. 6.

Vgl. auch die Ausführungen der Summa Lipsiensis zu c. 1 D. 6 : « In hac
1 Zu c. X D. 6 : « Coinquinatio per sompnum alia est ex infirmitate, alia

ex superfluitate humorum et iste non sunt peccata, nisi ex culpa veniat infirmitas
vel superfluitas. Alia est ex crapula, in qua quandoque concutitur homo turpi
ymaginatione et tunc est criminale et debet abstinere ab imolatione domini
omnino. Quando [fehlt non] concutitur turpi ymaginatione et tunc debet a cele-
bratione missarum abstinere, si sacerdos est, nisi ex necessitate celebret, sed a
perceptione corporis domini, si laicus est, si dies pasche vel simile festum est,
non abstinebit. Si vero ex cogitatione talis illusio procedat, criminale est
et tunc abstinere debet ab his». Msc. Can. 36 der Staatsbibl. zu Bamberg,
f. 2' c. 1 u. 2.

2 Zu c. 1 D. 6 :

« Illusio fit ex humorum superfluitate \> tune non imputatur
ex nature debilitate
ex crapula et ebrietate \> tunc imputatur
ex precedenti cogitatione

usque adeo, 'quod si conçussent dormientem turpi ymagine, abstinendum est a

perceptione et eucharistie confectione. Si non conçussent, humiliter tarnen
abstinere debebit, quia videt, a qua radice inquinatio ilia processerit nisi nécessitas
immineret. Tunc enim facta confessione etiam laico conficiat ». Msc. Can. 39
der Staatsbibl. zu Bamberg, f. 3 c. 2. Sicard hat diese Ausführungen a. a. O.
wörtlich übernommen. Wenn er dem letzten Satze beifügt « facta confessione



446 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Bisiniano bezeugt dann, daß manche Autoren die selbstverschuldete

Schlafpollution für Sünde halten.1 Huguccio berichtet ebenfalls von
der Anschauung gewisser Leute, die da erklären : « Die durch Krankheit
verursachte pollutio nocturna ist weder läßliche noch schwere Sünde,

sondern vielmehr eine Strafe », und zwar wie Huguccio selbst

meint, « eine Strafe auf Grund der Erbsünde ». Die durch Unmäßigkeit
veranlaßte Pollution ist läßliche, die durch unzüchtige Gedanken aber

bewirkte läßliche oder Todsünde, je nachdem die vorausgegangene
Vorstellung leicht oder schwer sündhaft war. Mit dieser Lehre bejahte
man aber, wie Huguccio richtig bemerkt, daß « auch ein Schlafender
schwere wie läßliche Sünden begeht und auch Gutes tut und das

ewige Leben sich verdient ; denn schläft auch der Leib, so wacht doch

die Seele und tut Gutes oder Böses ».2 Grundlegend für diese Behauptung

scheint das Wort des hl. Ambrosius gewesen zu sein : « Während
der Körper ruht, wacht der Geist. Häufig wiederholt er im Traum,
was er gelesen hat, fährt in Beschäftigungen fort, die durch den

Schlaf abgebrochen wurden, disponiert und plant ». 3

etiam laico, ut quidam aiunt », so scheint er hiemit auf die Summa Coloniensis
zu verweisen. Clm. 8013, f. 6' u. 7.

1 Zu c. 1 D. 6 ad v. aliquem reatum : « Ad hoc dicunt quidam, quod peccatum
est cum culpa sua homo ad hoc devenit, sicut furiosi opus punitur, quem
sua culpa traxit ad furiam. Infra C. 15 q. I. Si quis'insaniens ». Msc. Can. 38
der Staatsbibl. zu Bamberg, f. 2' c. 2.

2 Zum princ. D. 6: « Queritur, utrum ipsa nocturna pollutio sit peccatum.
Et dicunt quidam, quod nocturna pollutio, que procedit ex infirmitate, non est
peccatum veniale vel mortale, sed pocius est pena. Ilia vero, que procedit
ex crapula, veniale peccatum est. Similiter ilia, que procedit ex cogitatione
precedente, peccatum est. Sed distinguitur : Si cogitatio illa non processit usque
ad consensum, pollutio ex ipsa procedens, veniale peccatum est sicut et ipsa
cogitatio, ex qua procedit. Si vero illa cogitatio processit usque ad consensum, tunc
pollutio ex ea procedens mortale peccatum est sicut et ipsa cogitatio, ex qua
procedit. Secundum istorum opinionem etiam dormiens et nihil sentiens
peccat tarn mortaliter quam venialiter, operatur etiam bonum, meretur vitam
eternam. Nam etsi corpus dormit, anima tarnen vigilat et bene vel male operatur,
ut hic videtur dici. Et presertim dicunt dormientem vel furiosum peccare,
si sua culpa devent ad talem actum.

Aliis vero, inter quos et mihi, videtur, quod dormiens, qui non sentit quod
agat, nullo modo peccat, presertim mortaliter ». Später erklärt er : « Etiam cum
quis fedatur superfluitate nature, debet humiliter a sacramentis abstinere propter
reverentiam Sacramentorum et quia talis pena ex peccato sei. originali processit ».

Cod. c. f. 4' c. 2. Den Strafcharakter erwähnen auch andere Autoren wie z. B.
Benencasa, Casus decr. : « Aliquando contingit ex infirmitate et tunc potius
pena quam peccatum reputatur ». Cod. c. f. 5'. Vgl. u. S. 477 f. u. S. 481-483 die
Lehre der Scholastiker, daß im Paradis keine Schlafpollution vorgekommen wäre.

3 De virginitate, 2, 2 n. 8. P. L. 16, 221.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 447

Zur wissenschaftlichen Begründung der behaupteten Sündhaftigkeit

der pollutio nocturna diente eine Theorie, die gerade in dieser
Zeit entfaltet wurde. Man erklärte, jeder sittenwidrige Tatbestand sei

Sünde, der auf Grund einer früheren Sünde eintrat. Anlaß zu dieser
Lehre boten einzelne alte Kanones, die noch aus dem Geist der Erfolgshaftung

geboren waren und darum schuldlose Gesetzesverletzungen, wie

zufällige Tötung und andere Vergehen, die im Schlaf, in Trunkenheit
oder im Wahnsinn geschahen, mit Buße belegten. Die Glossatoren

standen zwar grundsätzlich auf dem Boden der ethischen Imputations-
theorie. Sie bekannten mit Ambrosius und Augustinus, daß der Wille
allein dem Handeln sittlichen Charakter verleiht und folglich eine

Gesetzesübertretung ohne Wissen und wider Willen keine Sünde ist.1
Um aber dennoch die veralteten Kanones aufrecht halten und diesem

System eingliedern zu können, versuchten sie deren Rechtfertigung.
Und sie fanden sie in der Annahme, daß diese scheinbar schuldlosen

Vergehen eben die Folgen eines frühern Deliktes waren und auf Grund
dessen schuldbar seien. Ansätze zu dieser Lehre bot schon die
vorausgehende Zeit. « Fuit peccatum causa peccati » erklärt z. B. Walahfried
Strabo zu Loths Inzest in der. Trunkenheit. 2 Gratian vermutete, daß

die Forderung eine Buße für den im Wahnsinn begangenen Totschlag
wohl voraussetze, daß der Täter durch eigene Schuld wahnsinnig
geworden war. Roland, Rufinus und der Verfasser der Summa Mona-
censis entwickelten dann die Theorie, daß man auf Grund einer « culpa
precedens », eines « rei illicite operam dare » für alle weiteren

Verletzungen der sittlichen Norm verantwortlich sei, die sich aus diesem

sündhaften Verhalten, wenn auch ohne Wissen, ja, gegen Willen des

Täters ergaben.3
Nach dieser Doktrin ließ sich auch der sündhafte Charakter einer

pollutio nocturna leicht beweisen. Im Text des Responsum selbst
wurde ja jene Schlafpollution als schuldbar bezeichnet, die auf Grund

von obszönen Gedanken eintrat, die man am Vortag gehegt hatte.
« Manifestum est », erklärt Rufinus, « se prius animo cogitando animo
commisisse culpam, propter quam ex hac pollutione reus est ». Nur
dann ist nach der Summa Parisiensis die natürliche Schlafpollution
keine Sünde, wenn die Überfüllung oder Schwäche der Organe nicht
« ex culpa » herrührt. Sonst ist sie Sünde ; denn weiß der Schlafende

1 Vgl. Ethik und Recht, 23-27, 71-74.
2 Zu Gen. 19, 31. P. L. 113, 132.
3 Vgl. Ehilc und Recht, 89-93, 1S1-155-



448 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

«auch nicht, was er tut, er sündigt dennoch, weil er vorher etwas

tat, woraus diese Folge sich ergab ».1

Jede Schlafpollution also, die durch eine sündhafte Handlung
begründet erscheint, ist Sünde, und zwar von derselben Schwere wie
die Ursache. Da nun Unmäßigkeit eine läßliche Sünde darstellt, ist
die hierdurch veranlaßte Pollution ebenfalls läßliche Sünde. Bei
Verursachung durch unzüchtige Gedanken muß darum geprüft werden, ob

der Betreffende in diese voll einwilligte oder nicht. Wenn ja, dann
sind diese Vorstellungen und ebenso die Pollution schwere Sünde ;

wenn nein, dann läßliche. Zum Beleg verwies man auf den Parallelfall,

an dem ja die Lehre von der Verantwortlichkeit ex culpa prece-
dente vorzüglich entwickelt wurde, auf die Tötung im Wahnsinn.2

Aber der Widerspruch dieser Theorie zum Grundprinzip der
sittlichen Verantwortlichkeit konnte auf die Dauer nicht unbemerkt
bleiben. Simon de Bisiniano wirft die Frage auf : « Warum ist die

pollutio nocturna Sünde, nachdem doch der Mensch in diesem

Zustand nichts weiß und eine Sünde der Unwissenden keine Sünde

ist » Eine offene Antwort auf die Frage gibt aber Simon nicht. Er
begnügt sich — und der Verfasser der Summa Lipsiensis schließt sich

wortgetreu seinen Ausführungen an — zu berichten : Manche Autoren

sagen, diese Pollution sei Sünde, weil sie auf Grund einer persönlichen
Schuld eintritt. Andere aber meinen : « Sie ist keine Sünde, weil der
Unwissende nicht sündigen kann ; aber sie wird als Sünde angesprochen,
weil die Ursache um dieses Erfolges willen umsomehr bestraft wird ».

Eine Gruppe von Autoren nahm also ihre Zuflucht zu einer Zwittertheorie.

Man gab zu, daß die Pollution selbst keine Sünde sei, hielt
aber daran fest, sie Sünde zu nennen. Man verzichtete folgerichtig auf
eine Bestrafung des anerkanntermaßen schuldlosen Vorgangs, verlangte
jedoch, daß dessen Ursache um dieses Erfolges willen mit desto größerer
Buße belegt werde.3

' 1 Vgl. zu Rufinus, S. 444, Anm. 4. Summa Par. zu c. 1 D. 6 ad v. tunc
vel libera : « Id est, etiam nesciens quid agit, peccat criminaliter, quia ante
fecit, unde hoc processit ». Ebenso S. 445, Anm. 1.

2 Vgl. z. B. die angeführten Texte S. 446, Anm. 1 und 2.
3 Simon de Bis. zu c. 1 D. 6 ad v. aliquem reatum : « Queritur, an nocturna

pollutio sit peccatum, quod non videtur, cum tunc homo sit nesciens et peccatum
nescientium nullum est ut infra C. 1 q. 4 Quis locus. Ad hoc dicunt quidam, quod
peccatum est, ut hic videtur velle Gregorius, cum culpa sua homo ad hoc devenit
sicut furiosi .opus punitur, quem sua culpa traxit ad furiam. Infra C. 15 q. 1. Si
quis insaniens. Alii dicunt, quod non est peccatum, quia nesciens non potest



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 449

Erst der Größte der Dekretisten, Huguccio, hat mit dieser
Schultheorie entschieden gebrochen. Prinzipiell erklärt er : « Kein äußerer

Akt ist Todsünde, wenn er nicht aus bösem Willen hervorgeht ». «Der
bloße Tatbestand, der in keiner Weise gewollt war, ist keine Sünde».
« Wer nicht weiß, nicht unterscheidet, nicht erkennt, was er tut », ist
dafür auch nicht verantwortlich. Die übliche Unterscheidung, ob

jemand durch eigene Schuld in diese Lage gekommen ist oder nicht,
ist zu verwerfen.1 Nach diesen Grundsätzen beantwortet Huguccio
die verschiedenen Fragen, die man hier zu erörtern pflegte, darunter
auch die Frage nach dem sittlichen Charakter der Schlafpollution.
« Wer schläft und nicht merkt, was er tut, sündigt keineswegs » ; denn

ihm fehlt die erste Voraussetzung für alles sündhafte Handeln, die
« libertas judicandi ». Mag also auch die vorausgegangene Unmäßigkeit
Sünde sein, das was im Schlaf geschieht, ist schuldlos. « Im Schlaf

sündigt niemand », erklärt Huguccio und fügt die scharfe Abwehr
seiner Gegner bei : « Gleichviel was viele behaupten, die wirklich zu
schlafen scheinen ».2

peccare. Sed dicitur esse peccatum, quia causa, ex qua provenit, eo magis punitur,
quia hoc inde provenit. Infra C. 15 q. i Inebriaverunt ». Cod. c. f. 2 ' c. 2. Die
Summa Lipsiensis berichtet ebenfalls a. a. O. die erste Meinung : « Peccatum est,
ex quo culpa sua devenit ad hoc » und stellt ihr mit denselben Worten die andere
Auffassung gegenüber : « Alii dicunt, quod non est peccatum, quia nesciens non
potest peccare. Sed dicitur peccatum, quia causa, ex qua provenit, eo magis
punietur, quia hoc inde provenit ut C. 15 q. 1 Inebriaverunt». Cod. c. f. 6'.
Ähnlich Huguccio a. a. O. : « Quare in sequenti capitulo generaliter dicitur esse

peccatum Resp. propter id, unde processit, quod est peccatum, quod quidem
magis punitur, quia inde talis pollutio secuta est. Arg. C. 15 q. 1 Inebriaverunt ».

Cod. c. f. 4' c. 2. Zum Wandel der Anschauung von der Behauptung einer « per-
petratio nove culpe » zur Annahme einer aggravatio culpe ex eventu vgl. Ethik
und Recht, 161.

1 Zum princ. C. 15 q. 1. Huguccio wirft hier prinzipiell die Frage auf :

a Utrum ea, que mente alienata hunt, sint imputanda » und antwortet : a

Indistincte dico quod non, dummodo ita sit mens alienata, quod homo nesciat, non
discernât, non intelligat, quid agat Nec recipio illam distinctionem sei. an
sua culpa quis devenerit in talem alienationem vel non, sed indistincte dico
quod sive sua culpa sive sine culpa sua id ei acciderit, non imputantur ei, que facit
tempore alienationis ». Ebenso 1. c. ad v. voluntarium : « Nullus actus exterior
est peccatum mortale, nisi procedat ex mala voluntate ». Und zum diet. Grat.
v. c. 3 C. 15 q. 1 ad v. habetur reus homicidii : « Ipsum factum, ex quo nulla
eius voluntas erat ad illud, nullum peccatum est ». Cod. c. f. 162 c. 1 u. 2

u. f. 162' c. X.
2 Zum princ. D. 6 ; Aliis vero, inter quos et mihi videtur, quod dormiens,

qui non sentit quid agat, nullo modo peccat, presertim mortaliter. Undecum-
que ergo nocturna pollutio procedat, si in ipsa non redit homo ad sensum nec

Divus Thomas, 29



450 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Leider aber war Huguccio in dem Verlangen nach Rechtfertigung
der überlieferten und in der Klosterpraxis noch lebenden Satzungen 1

ebenso befangen wie seine Vorgänger. Verwarf er auch deren unhaltbare

Theorie, so vertrat er doch selbst eine andere Harmonisierungsformel,

die in ihrem Radikalismus um vieles gefährlicher war als die

bekämpfte. Huguccio erklärte das bloße Empfinden der Geschlechtslust

ohne weiteres für Sünde. In jedem ehelichen Verkehr liegt darum
eine läßliche Sünde. Von jeder Schlafpollution gilt dasselbe. Die Art
und Weise, wie die sexuellen Lustgefühle ausgelöst wurden, ob durch
erlaubte oder verbotene Tat, ob auf Grund der natürlichen Konstitution

oder infolge von Unmäßigkeit oder erotischen Phantasien, erscheint
ihm nebensächlich. «Semper subest ibi quidam fervor sive pruritus,
quedam voluptas, que est in quolibet coitu in emissione spermatis,
et talis voluptas est peccatum veniale nec potest non esse peccatum ».2

Frei von Sünde ist die pollutio nocturna also nur dann, wenn der
Betreffende überhaupt keine Lustempfindung hatte, sei es, weil die

Ausscheidung infolge eines krankhaften Zustandes ohne Lust vor sich

ging, sei es, weil die Lustgefühle im Schlaf nicht bemerkt wurden. 3

So ergibt sich für Huguccio die Entscheidung : Wer den ganzen
Vorgang völlig verschläft, ist frei von Sünde. Wer aber inzwischen erwacht
und die Lust fühlt, hat eine Sünde. Und zwar ist das Empfinden der

sentit, quid agat, nullum est ibi peccatum ». Ad v. qua in re : « Hoc subiungit,
ne quis crederet dormientem peccare in ipsa pollutione ». Ad v. suo iudicio :

« Cum est in übertäte iudicii sei. post evigilationem. Nam in sompno non habet
libertatem iudicandi. Precedens ingurgitatio est, propter quam mens est
rea et non est rea propter id, quod agit in sompno ». Ad v. in ingluviem : « Cum
homo ex crapula precedente polluitur in sompno, non peccat mens eius in ipsa
pollutione nec postea, cum vigilat et recordatur preterite /poilutionis et preterite)'
ingurgitationis, sed tune peccavit, cum reatum contraxit, cum se ingurgitavit.
Aperte dicit, quod dormiendo non peccat quis, quicquid dicatur a multis, qui
re vera dormire videntur ». Zu c. 8 C. 15 q. 1 ad v. absque culpa : « Nam dormiens
nec venialiter nec mortaliter peccat sicut hic aperte dicitur. Sed quidam dicunt,
dorjnientem quandoque peccare etiam mortaliter. Sed hoc melius invenies distinc-
tum supra- D. VI c. 1 et II ». Cod. c. f. 4' c. 2 ; f. 5 c. 1 ; £. 163 c. 1. Ergänzung
nach Msc. Can. 41 f. 7 c. 2 der Staatsbibl. zu Bamberg.

1 Vgl. Browe, a. a. O. 95-100.
2 Zum princ. D. 6. Cod. c. f. 4' c. 2. Vgl. zum Text Msc. Can. 41 f. 6' c. 2.

Über die gleiche Beurteilung des ehelichen Verkehrs vgl. Ethik und Recht, 84 f.
3 Zu c. t D. 6 ad v. infirmitate : « Quando dissoluti sunt humores et effluunt

sine fervore carnis et voluptate, quod vix umquam contingit. Sed si contingit,
nullum videtur ibi peccatum, sed totum pro pena reputatur. Unde subdit : Non
est timenda cum nulla voluptas intercedit vel cum quis non sentit, quia dormit ».

Cod. c. f. 5 c. I.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 451

Geschlechtslust als solches läßliche Sünde, wird aber zur schweren,

wenn man Wohlgefallen daran hat.1
Huguccio selbst scheint allerdings diesen Bescheid etwas zu

verunklaren. Er unterscheidet hier nämlich drei Möglichkeiten : Non delec-

tatur — delectatur, sed parum — delectatur aliquamdiu. Er beobachtet
also auch den Grad der Ergötzung und betrachtet diesen als

mitbestimmend für die Größe der Sünde. Er nimmt sogar im ersten Fall
« si non delectatur » eine läßliche Sünde an, erblickt also hierin einen

Sonderfall, der von dem anderen sündelosen Tatbestand « cum nulla

voluptas intercedit vel cum quis non sentit, quia dormit » verschieden

ist. Wir müssen uns also diesen Sachverhalt so vorstellen, daß zwar
voluptas vorhanden ist und empfunden wird, aber keine delectatio
hinzutritt. Delectatio besagt somit eine persönliche Stellungnahme.
Die Erklärung ergibt sich, wenn man die frühscholastische Lehre von
den Seelenteilen beachtet. Schwere Sünde liegt nur bei Einwilligung
der pars superior rationis vor, oder wie Huguccio sagt : « si delectatur
aliquamdiu et placet ei, quod delectatur ». Das Wort placet bezeichnet
also hier den Konsens der pars superior rationis. Der Ausdruck
« delectatur sed parum » scheint dann die Zustimmung, die Bezeichnung
« non delectatur » die Ablehnung der Lustempfindung durch die pars
inferoir rationis auszudrücken. In beiden Fällen liegt aber dennoch

läßliche Sünde vor, weil eben die sensualitas die Lust empfindet.
Schließlich fügt Huguccio seiner Erklärung noch die Einschränkung

bei, daß selbst das bewußte Wohlgefallen an der Lustempfindung nur
läßliche Sünde sei, wenn die Pollution durch den Traum eines
ehelichen Verkehrs ausgelöst wurde. In dieser Beurteilung stützt er sich

nun doch auf die so scharf bekämpfte Theorie, den Erfolg nach der
Ursache zu bewerten. Er schaut jetzt selbst auf die Ursache und

1 Zum princ. D. 6 : « Undecumque ergo nocturna pollutio procedat, si in
ipsa non redit homo ad sensum nec sentit quid agat, nullum est ibi peccatum.
Si vero ante earn perfectam redit ad sensum et non delectatur vel delectatur,
sed parum, veniale peccatum est. Si vero delectatur aliquamdiu et placet ei quod
delectatur, talis pollutio et talis delectatio mortale peccatum est, nisi forte in
uxorem quis moveatur. Tunc enim cum in sompno quis ymaginatur uxorem
et sic polluitur, quamvis interim redeat ad sensum et multum sic delectetur, credo
tarnen quoü talis pollutio vel delectatio non sit mortale peccatum, sed tantum
veniale». Cod. c. f. 4' c. 2. Joh. Teutonicus hat diese Lehre übernommen zu c. I
D. 6 ad v. illusione : « In pollutione nocturna, si quis ante eam perfectam redit
ad sensum et delectatur et placet ei, quod delectatur, talis pollutio et talis delectatio

mortale peccatum est. Si vero non delectatur sed parum et inde dolet,
veniale peccatum est. Si vero non sentit quid agit, nullum ibi peccatum est ».

Cod.. c. f. 2' c. I. Vgl. u. S. 458, Anm. 1 (Petr. v. Cap.) und S. 462, Anm. 1.



452 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

erklärt diese Pollution auf Grund des im Traum erlebten ehelichen
Verkehrs als gleichwertig mit dem ehelichen Akt, sodaß in der
Einwilligung nur eine läßliche Sünde liegt, geradeso wie bei jedem
ehelichen Verkehr.

Die Dekretglosse des Clm. 10244 hat Huguccios Lehre knapp und
klar wiedergegeben : Wer überhaupt nichts empfindet, hat keine Sünde;

wer dagegen während des Vorganges erwacht, sündigt, und zwar
läßlich, falls er das Lustgefühl bedauert und beklagt, schwer, wenn er

einwilligt. Unmittelbar darnach aber verwendet der Autor wieder die
alte Theorie, wonach die vorhergehende Schuld entscheidend für die

Verantwortlichkeit ist. 1 Die Summa Bambergensis berichtet sowohl
die alte Theorie wie deren Verwerfung durch Huguccio. Die Verschiedenheit

der Ansichten kommt in der Bemerkung zum Ausdruck, die sexuelle

Lustempfindung sei nach manchen Autoren Sünde, wenn man
einwilligt ; nach anderen aber sei auch die Lust, die man im Schlaf

empfindet, sündhaft.2 Dieser Meinung scheint auch Johannes Teuto-
nicus zuzuneigen. Er gibt zwar zunächst Huguccios Lehre in ähnlicher
Weise wieder wie die Glosse des Clm. 10244 ; auf die Frage aber,

inwiefern eine Schlafpollution Sünde sei, nachdem der Mensch im
bewußtlosen Zustand doch nicht sündigen könne, antwortet er : sie

scheint Sünde zu sein wegen der Geschlechtslust, die unter keinen
Umständen schuldlos sein kann ».3

1 Zu c. i D. 6 ad v. in eadem illusione : « In pollutione nocturna. Si quis
ante eam perfectam redit ad sensum et delectatur et placet ei, quod delectatur,
talis pollutio et talis delectatio mortale peccatum est. Si vero non delectatur,
sed penitet et inde dolet, veniale peccatum est. Si vero non sentit, quid agat,
nullum peccatum est ». Ad v. non timenda : « Ubi culpa non precessit, nihil est,
quod imputetur, secus si precessit ». Clm. 10244 f. 2 c. 2.

2 Zum princ. D. 6 : « Quidam dicunt, quod si pollutio ex culpa procedat,
peccatum est, sicut dicunt, quod si aliquis conversus fuerit in furorem culpa sua,
imputantur ei omnia, que facit in furore. C. 15 q. 1. Si quis insaniens. Alii dicunt,
quod non est peccatum, sed culpa precedens peccatum est, puta ingurgitatio vel
inebriatio precedens peccatum est. Nam ingurgitando peccavit, sed dormiendo non
videtur quod possit peccare, cum dormiendo mereri non possit ». Zu c. 1 D. 6 ad v.
turpi ymaginatione : « Quando excitatus habet ratum secundum quosdam, secundum

alios ipsa etiam delectatio habita in sompno, peccatum est ». Ad. v. ceci-
diss : « Nec peccavit mens eius in pollutione ipsa nec post cum vigilat et recor-
datur preterite pollutionis, sed tunc peccavit, cum se ingurgitavit. Et ius aperte
dicit, quod dormiendo non peccat quis. Et hoc verum est, quod dormiendo non
peccat quis actualiter, cum non sit in dolo, sed bene peccat, quia est in culpa
ut ex omissione ». Msc. Can. 42 f. 101 c. 2 u. f. 101 ' c. 1 der Staatsbibl. zu Bamberg.

3 Zu c. I D. 6 ad v. reatum : « Queritur an nocturna illusio sit peccatum,
quod non videtur, cum tunc homo sit nesciens et peccatum nescientium nullum



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 453

Nach Huguccios Theorie wird also die Sündhaftigkeit der pollutio
nocturna lediglich durch die Tatsache des bewußten Empfindens der

Geschlechtslust (läßliche Sünde) und durch die Einwilligung in diese

Empfindung (schwere Sünde) bestimmt. Die Unmäßigkeit oder das

Verweilen in obszönen Vorstellungen am Vortag bildet einen eigenen,

selbständigen sündhaften Tatbestand, der aber auf die Moralität der

Schlafpollution selbst keinen Einfluß ausübt.1
Im Zusammenhang mit der Frage nach dem sittlichen Charakter

der pollutio nocturna beantworten die Glossatoren auch die in jeder
Zeit aktuelle Frage, ob hier Kommunionempfang und Zelebration
gestattet seien. Der Text des Responsums vermengt hier die beiden

Gesichtspunkte, die Beobachtung der Ursache und die Einstellung auf
das begleitende Traumerlebnis. Er ist infolgedessen unklar. Deutlich
gesagt wird nur, daß bei einer naturgemäßen Schlafpollution Kommunion
wie Zelebration erlaubt, bei der Verursachung durch unzüchtige
Gedanken aber beide — der Autor hatte die Antwort vergessen, später
wurde sie aber eingefügt — verboten seien. 2 Bei der Veranlassung
durch Unmäßigkeit gestattet der Autor die Kommunion und verbietet
die Zelebration, fordert jedoch, daß hier auch beachtet werde, ob ein
sexueller Traum den Vorgang begleitete und überläßt schließlich die

Entscheidung dem Gewissen des einzelnen. Gerade diese Unklarheit
veranlaßte die Glossatoren zu ihren Untersuchungen. Die Ergebnisse

waren verschieden, wie gezeigt wurde, und dementsprechend lauteten
auch die Bescheide der einzelnen Autoren anders.

Simon de Bisiniano greift dann scharfsinnig die Tatsache auf,
daß hier die Zelebration verboten, die Kommunion aber erlaubt wird.
Er zieht hieraus den Schluß, daß das Zelebrationsverbot « non propter
criminis impedimentum, sed propter rei excellentiam » erlassen sei ;

est. Videtur quod sit peccatum, cum voluptas interveniat, que sine culpa esse-

nullatenus potest ut XXXIII q. IIII vir. ». Cod. c. f. 2' c. i u. 2.
1 Vgl. auch Benencasa, Sen., Casus decr. : « Quesitum fuit ab Ysidoro, an peccet

homo, cum dormiens patitur pollutionem. Resp. Non, si non occurrat concupis-
cendo. Sed tune peccavit, cum vigilans luxuriam precogitavit. Et tarnen cul-
pabilem se debet reputare ». Cod. c. f. 5'. Barthol. Brixiensis gibt diese Stelle
wieder. Casus et historié decretales : « Quesitum fuit ab Ysidoro, an peccet homo
cum dormiens nocturna illuditur pollutione. Et respondet, quod non, nisi adsit:
concupiscentia. Sed tunc peccavit, cum vigilans luxuriam precogitavit. Sed tarnen:
quocumque modo accedat pollutio, sue culpe attribuere debet ». Msc. Can. 43;
f. 1

' u. f. 2 der Staatsbibl. zu Bamberg.
2 S. o. S. 443, Anm. 3.



454 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

denn Zelebration besage nicht nur den Empfang der Kommunion,
sondern zugleich das Darbringen des heiligen Opfers. Opfern aber
sei ja vielen verwehrt, denen kommunizieren gestattet ist, wie z. B.
sämtlichen Laien, allen bigami und allen abgesetzten Priestern.1 Die
Summa Lipsiensis übernimmt wieder diese Erklärung.2 Auch Huguccio
gibt sie wieder.3 Er beleuchtet aber die Frage noch besser, indem

er den Einwand erhebt : Entweder ist die Schlafpollution schwere

Sünde, dann ist Kommunion wie Zelebration untersagt ; oder sie ist
keine oder nur läßliche Sünde, dann ist beides gestattet. Die Antwort
freilich, die nun Huguccio diesem Einwand entgegenstellt, kommt über
den Bescheid Simons nicht hinaus. Er verweist zunächst auf die « reve-
rentia sacramentorum » und ergänzt dieses Motiv durch die Beifügung,
daß die Ehrfurcht auch « körperliche Reinheit » verlangt. Daraus

ergibt sich ihm aber folgerichtig, daß jede Schlafpollution, auch die

rein naturgemäße, geradeso wie jeder eheliche Verkehr, den Kommunionempfang

verwehrt. In einem zweiten Lösungsversuch geht Huguccio
von der Sündhaftigkeit der Pollution aus und erklärt : Ist sie Todsünde,
dann liegt ein Verbot, ist sie aber läßliche Sünde, dann nur ein

Rat vor. Gerade die Worte des Textes, der Priester « müsse » sich

« demütig » der Zelebration enthalten, zeigen, daß dieses « Muß » keine

Vorschrift, sondern nur einen Rat ausdrücke. Das gilt nun allerdings
wiederum für Kommunion und Zelebration in gleicher Weise. Doch
meint Huguccio, die Zelebration werde kräftiger widerraten als die

1 Zu c. i D. 6 ad v. sed ab immolatione : « Hic enira et accipit et immolât,
ibi tantum accipit. Unde colligitur, quod non propter criminis impedimentum,
sed propter rei excellentiam abstinere debet. Multi enim possunt accipere, quibus
est illicitum immolare ut bigamus, depositus et laicus, quibus immolatio est illi-
cita, sed non acceptio ». Cod. c. f. 2' c. 2.

Zu c. i D. 6 : Nota, quod percipere poterit sacerdos, non coniicere.
Duo enim facit, cum conficit : percipit enim et conficit. Undo colligitur, quod
non propter criminis impedimentum, sed propter rei excellentiam abstinere debet.
Multi enim possunt percipere, quibus illicitum est imolare ut bigamus, depositus,
laicus». Cod. c. (986) f. 6'.

3 Zu c. 1 D. 6 ad v. aliquem reatum : « non prohibetur quis a perceptione
eucharistie, prohibetur tarnen a confectione propter reverentiam sacramenti.
Sed quare pocius ab hoc quam ab illo Resp. quia iste sel. qui percipit unum,
ille sel. qui conficit duo tenetur facere. Iste enim tantum accipit, ille conficit
et accipit. Vel ideo, quia unum et non utrumque debuit prohiberi, sed ülud
potuit prohiberi secundum hoc, non autem et e contrario, nam quicumque conficit,
tenetur accipere et non e contrario. Vel quia hoc dignius est quam illud, cum
laici, bigami, vitiati corpore, infames, depositi et multi alii digne aeeipiant, sed

conficere non possunt vel non debent ». Cod. c. f. 5 c. 1.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 455

Kommunion. Immerhin bleibt ein Handeln gegen die Weisung frei
von Sünde, weil eben ein Rat nicht verpflichtet.1

Der Autor der Summa Bambergensis scheint die allzuweit gefaßte
Beweisführung Huguccios erkannt zu haben. Er verlangt darum

vorsichtig die « volle körperliche Reinheit » nur für Zelebration. Huguccios

Abschwächung des Verbotes zu einem Rat spiegelt sich hier in
der Erklärung, daß die Auferlegung einer Buße für Schlafpollutionen
nur eine Vorsichtsmaßregel sei, weil man fürchtet, daß vielleicht irgendein

Fehltritt unterlaufen wäre.2

1 Zum princ. D. 6 : « Quare prohibet talis pollutio a confectione vel percep-
tione eucharistie, cum quando non sit peccatum et cum est peccatum, quandoque
non est mortale, presertim cum venialia ab hoc vel illo non prohibent. Resp.
propter precedentem causam, que peccatum est. Vel intelligitur, cum ipsa pollutio
est peccatum et si est veniale, est consilium, si est mortale, est preceptum. Vel
hoc statutum est propter reverentiam sacramentorum, que etiam corporalem
exigunt munditiam. Unde et mariti propter commixtionem cum propria uxore
soient abstinere ea die ab ingressu ecclesie et perceptione eucharistie. Et
secundum hoc etiam cum quis fedatur superfluitate nature debet humiliter a
sacramentis abstinere propter reverentiam sacramentorum et quia talis pena
ex peccato sei. originali processit». Ad v. humiliter: « Hinc aperte colligitur,
quod est consilium. Hoc verbum : debet videtur importare preceptum, sed ex
eo, quod sequitur : humiliter patet, quod : debet non tenetur preceptive, sed
consultive. Potest ergo conficere et pereipere, quia facere contrarium consilio
non est peccatum. Quare ergo fit exceptio, cum utrumque sit licitum, aeeipere
et conficere. Resp. quia tunc fortius consulitur et pocius est abstinendum. Vel
intelligatur, cum talis pollutio est mortale peccatum. Sed hoc non multum valet,
quia tunc neutrum licet». Cod. c. f. 4' c. 2 u. f. 5 c. 1. Barthol. Brix. erklärt in
der glossa ordinaria zu c. 1 D. 6 ad v. ut arbitror : « Ergo consilium est. Bene
enim potest celebrare, si vult. Nam pro levibus criminibus non abstinebit sacerdos
a celebratione missarum, sed pro talibus, pro quibus posset excommunicari ».

Cod. lat. 2435 der Bibl. Naz. di S. Marco, Venedig, f. 13 c. 1. (Der Verfasser
schreibt : Ego Bartholomeus Brixiensis.)

2 Zu c. 1 D. 6 ad v. immolatione : « Non propter peccatum, sed quia immo-
latio omnem munditiam corporalem exigit ». Ad v. fecisse : « Iniungitur ei peni-
tentia et tarnen forte nulla eius culpa precessit. Sed potest illud cap. intelligi,
quando culpa precessit vel ad cantelam hoc fit, quia timetur, quod in aliquo forte
deliquerit ». Cod. c. f. 101 c. 2 u. f. 101' c. 1.

Vgl. auch die Questiones decretales des Msc. Can. 45 der Staatsbibl. zu
Bamberg : « Munditia corporalis ministris altaris adeo est necessaria, ut etiam
ab ea, que ex nocturna pollutione contingit, quantum possunt, teneantur cavere.
Videamus ergo, an stare possit, quod dicit Gregorius D. VI. Testimonium.
Videtur, quod hoc stare non possit, quod arcetur pro crapula aut pro coneussione

ymaginum. Pro ymagine non tenetur aliquis abstinere, quia non est peccatum,
quando nolentes nocturnis illudimur ymaginibus ut D. VI. Nec loquitur nisi
de eo, qui invitus hoc patitur. Ergo ratione huius magni nominis non tenetur
abstinere. Item ratione crapule abstinere non debet, quia ingurgitatio est de
peccatis minutis ut D. XXV. Nulla est differentia inter membrum de crapula
et membrum de precedenti cogitatione quoad effectum, nam utroque casu separatur



456 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Eine Ausnahme vom Zelebrationsverbot macht der Text des

Kanons selbst für Notfälle, wie wenn z. B. an einem Festtag kein
anderer Priester die Messe lesen könnte. Hier soll trotz einer durch

Unmäßigkeit verschuldeten Schlafpollution die Zelebration gestattet
sein. Rufinus anerkennt auch bei der Schlafpollution auf Grund
unzüchtiger Gedanken eine Ausnahme. Wird nämlich dieser Priester von
seinem vorgesetzten Prälaten zur Zelebration gezwungen, dann muß

er die Messe lesen « facta tacita confessione ». Die Summe Lipsiensis
schreibt hiefür « facta ei (sei. prelato) privata confessione ».1 Die
Summa Coloniensis gibt dieselbe Weisung mit der beachtlichen
Abänderung « facta confessione etiam laico ».2 Huguccio aber bezeichnet

die Frage, ob man bei schwer sündhafter Schlafpollution einem solchen

Befehl des Prälaten gehorchen dürfe, als ein kindisches Gefrage. Denn
niemand sei im Gehorsam verpflichtet, etwas Schlechtes zu tun ; keine

Furcht vor Ärgernis, ja nicht einmal die Gefahr einer Deposition und
Exkommunikation könne Entschuldigung gewähren. 3

II. Die Lehre der Theologen.

Während so sämtliche Glossatoren im Anschluß an das Dekret
Gratians die ethische Bedeutung der pollutio nocturna mehr oder

minder ausführlich erörterten, haben von den Theologen zunächst nur
einzelne sich mit dieser Frage beschäftigt. Die Theologen der
Frühscholastik übernahmen von den Kanonisten die übliche Einteilung und

Bewertung. So erklärt Liebhard von Prüfening in knappen Worten :

Die Pollution auf Grund eines Überschusses odèr einer Schwäche der

Natur wird nicht zur Sünde angerechnet ; jene aber, die infolge von

pollutus a pereeptione. In hoc tarnen est differentia, quia primum membrum
de crapula et cogitatione, secundum de sola cogitatione intelligitur. Et preterea
est forte ultimum maius peccatum quam primum ». Cod. c. f. 30.

1 Rufinus zum princ. D. 6. Ed. c. 18. Die Worte der Summa Lips. s. o.
S. 444, Anm. 4. Die Regel des Stiftes S. Victor in Paris aber gestattete die pollutio
noct. nicht nur dem Abte, sondern jedem beliebigen Priester zu beichten. Browe,
a. a. O. 100.

2 S. o. 445, Anm. 2. Über die Laienbeichte vgl. u. S. 489 f.
3 Zu c. 1 D. 6 ad v. oportet : « Sed queret aliquis, si sacerdos est in mortali

peccato et prelatus suus preeipiat ei ut in necessitate cantet missam, utrum
teneatur cantare et ei obedire. Puerilis est questio nec dubitabilis. Dico ergo
precise, quod non debet çi obedire, quia nullum malum faciendum est propter
obedientiam. Nec potest allegari metus scandali, quia pessima esset talis
compensatio nec metus depositionis vel excommunicationis, quia potius
debet quis quemlibet penam subire quam malo consentire ». Cod. c. f. 5 c. 1 u. 2.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 457

Unmäßigkeit oder Trunksucht oder infolge vorausgegangener unzüchtiger

Gedanken eintritt, wird zur Sünde angerechnet.1 Später prägte
man den Memorialvers, der sich wiederholt in den Handschriften
findet : « Crimen habet noctis pollutio, cum iacuisti

ebrius aut primo meditatus turpe fuisti.
Crimen abest, tua si natura superflua tollit
aut debilitor vacuus se ventre resolvit ».

Später wurde noch ein 5. Vers beigefügt :

« Sive labor nimius fuit aut a demone lusus ».2

Besondere Aufmerksamkeit widmeten die Theologen jenen
grundlegenden Theorien der Moraltheologie, von denen das ethische Werturteil

abhängt. Wir haben diese Theorien schon bei der Besprechung
der kanonistischen Literatur kennengelernt : Die Lehre von der
Verantwortlichkeit ex culpa precedente, die Frage nach der ethischen Bedeutung

der Traumhandlungen und dem Zusammenspiel von sexuellem
Traum und Schlafpollution. Aber die Theologen schürften in der

Untersuchung dieser maßgebenden Lehren bedeutend tiefer als die

Kanonisten. Und so zeitigte ihre' Arbeit doppelte Frucht : die

grundlegenden Probleme wurden, wenn nicht gelöst, so doch der Lösüng
nahe gebracht und die hier gewonnenen Erkenntnisse boten dann einen
sicheren Boden zur Beantwortung der gestellten Frage nach dem

ethischen Charakter der pollutio nocturna.
Auch die moraltheologische Lehre von den motus primi trat in

Beziehung zu unserer Frage. Zwei Verbindungslinien lassen sich
feststellen.

Man hatte behauptet : die ersten Regungen können wir nicht
hindern und dennoch sind sie Sünde. Eine Gruppe von Autoren löste
die Schwierigkeit richtig durch die Unterscheidung zwischen «motus

1 Horreum formice sivedictiones in theologia et distinctiones. Unter pollutio:
Hec
duo
Hec
duo

non imputantur

imputantur

ad

pec
ca
tum.

Clin.

Pollutio ex humorum superfluitate
ex nature debilitate
ex crapula et ebrietate
ex precedente cogitatione

13107 f. 229.
2 Hugo v. S. Cher in 4. Sent. d. 31. Cod. lat. 573 der Univ.-Bibl. zu Leipzig,

f. 269' c. 2. Hier ist der 5. Vers von anderer Hand nachgetragen. Die selten
erwähnte Ursache «labor nimius » wird auch im Msc. Patr. 98 der Staatsbibl.
zu Bamberg, f. 93' aufgeführt. Vgl. u. S. 489, Anm. 5. Die ersten 4 Verse finden
sich noch am Schluß der Summe des Praepositinus im Cod. Vat. lat. 1174, 64'.
Ebenso bei Joh. v. liupella, Summa de vitiis, c. 222. Cod. Vat. lat. 4293, f. 98.



458 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

primo primitivus » und « motus secundo primitivus ». Der erste ist
zwar « motus primus ad peccatum », aber noch keine Sünde ; der
zweite aber ist Sünde, er ist « motus primus in numéro peccatorum ».

Drei Stufen der Entfaltung stellte man fest : Die ersten Regungen, die

unterdrückt werden, sind noch keine Sünde ; gesellt sich jedoch zu
ihnen die delectatio, so liegt läßliche Sünde vor ; kommt hierzu noch
der consensus, dann ist Todsünde gegeben.1 Nun hatte bereits die

1 Simon v. Tournai, Disp. 44 u. 72. J, Warichez, Les disputations de Simon
de Tournai. Specilegium Sacr. Lovaniense, 12 (Louvain 1932), 127 f. 206. Den
Text der Disp. 44 gibt eine anonyme Quästionensammlung des Cod. Brit. Mus.
Harley, 3596, wieder. Q. 52: «Motus primus peccati duplex: primus ad
peccatum et primus in peccato. Primus ad peccatum duplex: primus primitivus
et primus post primitivus. Hic motus (nämlich primus primitivus) non impu-
tatur quando reprimitur, ne prorumpat ulterius. Si vero prorumpat usque in
delectationem et citra consensum, dicitur veniale peccatum et est secundus motus
post primitivum, sed primus in numéro peccatorum. Cum vero primo accedit
consensus, primus motus cum consensu est in peccato mortali et est mortalis,
licet sit extra actum». Cod. c. f. 61'. Vgl. zu dieser Handschrift A. Landgraf,
Quelques collections de « Quaestiones » de la seconde moitié du XIImc siècle.
Recherches de Theol. anc. et méd. 6 (Louvain 1934), 386.

Auch die von Praepositinus abhängige anonyme Summe des Cod. Vat. lat.
10754 gibt diese Stelle wieder. Q. De primo motu : « Resp. Ad hoc dicunt quidam,
quod primus motus peccati dicitur duppliciter : primus ad peccatum et primus
in peccato. Primus ad peccatum similiter est duplex sei. primus primitivus et
secundus post primitivum. Et primus in numéro peccatorum. Xste non impu-
tatur homini in peccatum sed in supplicium, quamdiu cohibetur ne ulterius pro-
deat. Si vero in delectationem prorumpat sed citra consensum, veniale fit peccatum
et est secundus post primitivum, sed primus in numéro peccatorum. Si vero
accedat consensus, primus motus consensus est in mortali peccato et est mortale,
licet sit extra actum». Cod. c. f. 66 c. 1.

I
Vgl. auch Petrus v. Capua, In II. Sent. Absatz : Post originale agendum est

de actuali peccato. « Ex sensualitate quandoque surgit motus ad illicita, ita tarnen,
quod non cogitât nec decenit illud facere vel non facere, ut ad irascendum vel
fornicandum et huiusmodi. Et talis semper est peccatum, sed veniale.

Quidam tarnen inter hos distingunt dicentes, quod horum quidam sunt
primo primi, quibus sei. nullam prebemus occasionem surgendi, set nobis invitis
surgunt in nobis, et hii non sunt peccata. Alii sunt quasi secundo primi, quibus
damus occasionem, ut si quis eat ad coreas causa recreandi et ibi inspiratus ali-
puius specie surgat in eo primus motus citra cogitationem, tarnen et tales sunt
venialia peccata. Nos dieimus utrosque veniale, set forte Ultimos graviora.

Aliquando cogitat de tali motu et delectatione, que est ad illicita, ita tarnen
quod non decernit faciendum, si etiam haberet locum et tune, si parum tenetur
talis dilectio in cogitatione, veniale est, si diu, quamvis non decernat faciendum,
mortale, quia vir debuit statim mulierem reprimere et ideo quasi consensit,
dum non repressit ». Clm. 14508, f. 23' c. 2.

Da ich die Handschriften des Brit. Mus. und etliche andere nicht persönlich
einsehen konnte, stütze ich mich auf die Photographien und Abschriften meines
Kollegen,

' Prof. A. Landgraf, der mir in liebenswürdiger Weise eine Durchsicht
seiner reichen Sammlung gestattete.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 459

Patristik im Verlauf des Sündenfalles im Paradies das Schema der

psychischen Entfaltung jeder Sünde erblickt : Die Schlange erscheint
als Repräsentantin der suggestio, Eva der delectatio, Adam des consensus.

1 Die Scholastik baute auf dieser Trilogie weiter. Johannes von
Rupella spricht z. B. von der dreifachen Begierlichkeit des vegetativen,
des sinnlichen und des vernünftigen Strebevermögens und erklärt :

auf der ersten Stufe sehen wir die Begierlichkeit « in suggestione »,

auf der zweiten Stufe « in delectatione », auf der dritten « in consensu ».

Nur in dieser dritten Stufe ist schwere Sünde möglich. Das Verbot
Gottes: «Du sollst nicht begehren» betrachtet darum Johannes von
Rupella ähnlich wie Rolandus Bandinellus als den Befehl Gottes, nicht
in die Regungen der Begierlichkeit einzuwilligen.2 Nach diesem Schema

beurteilte man auch den Fall, wenn jemand während der pollutio
nocturna erwachte und die Geschlechtslust fühlte. Wir haben diese

Tatsache bereits bei Huguccio festgestellt, und wir werden ihr später
wieder begegnen.

Andere Autoren verwarfen aber diese Unterscheidung. Sie erklärten

: Auch die ersten Regungen der « vis concupiscibilis secundum
illam partem circa quam attenditur propagatio » ist stets Sünde. Denn
der Geschlechtstrieb ist im Gegensatz zum Nahrungstrieb nicht bloß
eine « vis corrupta », sondern auch eine « vis infecta ». Gewiß können

1 Vgl. August., De serm. domini in monte, i, 34. P. L. 34, 1246. Gregor. M.
Regula past. 3, 29. P. L. 77, 109. Moral. 4, 49 (in Job 3,11 f.). P. L. 75, 661.
Homil. in Evang. '6, 1. P. L. 76, Ii35. Ebenso Resp. b. Gregorii ad August.
episcopum, 9. M. G. Epist. 2, 342.

2 Summa de preceptis. Zum 9. Gebot : « Item querunt, quid prohibeatur
cum dicitur : Non concupisces. Aut enim prohibetur primus motus concupiscentie
aut delectatio aut consensus. Concupiscere autem est primus motus. Videtur
ergo primus motus prohiberi. Sed contra : Non est in potestate nostra. Et
indueunt rationes ad utramque partem. Quibus supersederimus dicendo, quod
triplex potest aeeipi concupiscentia. Uno modo appetitus vegetativus, qui est

per motum nature. Alio modo concupiscentia est appetitus sensibilis et sic
est a movente sensualitate. Alio modo concupiscentia est appetitus rationalis
et sic est a movente libera arbitrio. Primo modo concupiscentia in suggestione
est, secundo in delectatione, tertio in consensu. Dicendum ergo, quod per se

concupiscentia secundum consensum rationis hic prohibetur, cuius prohibition^
transgressio est mortalis culpa. Non enim prohibetur, ne ille concupiscentie
in nobis non sint, quia hoc non est nobis possibile, sed ut non sequamur eas ».

Cod. Rom. Casanat. 1473, f. 86 u. 86'. Vgl. die im Geiste Abaelards (Eth. 3.)
gehaltene Erklärung Rolands Band., Sent., de decern praeeeptis : « Non enim prohibuit
primum motum concupiscencie, sed ne ipsi concupiscencie motui cedamus usque
ad consensum, üt ipsum cum consensu habeamus et in ipso delectemur ». Ed,
A. M. Gietl (Freiburg i. Bi. 1891), 151.



460 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

diese ersten Erregungen nicht vermieden werden. Aber trotzdem sine

sie Sünde, weil Adam sich freiwillig in diese Zwangslage versetzte une

wir durch ihn ebenfalls dieser Notwendigkeit unterworfen wurden
Nur ein Unterschied besteht : Für Adam, der diese Notwendigkeil
durch seine freie Tat schuf, waren die ersten Regungen Todsünde
« für uns sind sie läßliche Sünde, weil bei uns die Notwendigkeil
gegeben ist ». Man gab also ganz offen zu : « Wir können diese erster

Regungen nicht vermeiden ». Und man blieb dennoch bei der Behauptung

: Trotzdem sind sie schuldbar und strafbar.1 Daß diese These

1 Gaujrid v. Poitiers, Summa, q. de peccato origiuali «Nota, quod fome;
non attenditur nisi secundum vim concupiscibilem, que sola infecta et corrupta
alie tantum sunt corrupte. Vis autem concupiscibilis ideo est infecta et
corrupta, quia ilia primo peccavit. Et sic est aliud infectio, aliud corruptio.
<(Anima non est infecta secundum se totam, immo tantum secundum sui
inferiorem partem, secundum quam sel. attenditur propagatio. Unde primus motus
ad coitum non potest esse nisi venialis. Primus autem motus ad commedendum in
die ieiunii non. est peccatum, licet comedere esset peccatum, quia non est infecta
vis nutritiva, que est altera pars inferioris partis vis concupiscibilis ». Q. de primis
motibus : « De primis motibus dicunt quidam, quod quidam sunt primi, alii sunt
secundo primi et illi sunt peccata. Alii dicunt, quibus assentimus, quod primi
motus peccata sunt, motus dico vis concubiscibilis circa vel secundum illam
partem, circa quam attenditur propagatio. Queritur : cum velimus, nolimus,
surgent in nobis tales motus et resistere non possumus. Quare nobis imputantur
Solutio : quia si aliquis in talem necessitatem se poneret, quod domino suo servire
non posset, de iure ei imputatur. Adam se ingessit in talem necessitatem, quod
primos motus vitare non potuit et nos illam necessitatem ab illo contraximus.
Et ideo imputantur nobis primi motus ». Zu beachten ist aber noch Gaufrids
Unterscheidung zwischen motus vis concupiscibilis und motus genitalium : « Sed
contra dicit Augustinus : Si concupiscentia prêter voluntatem non est
peccatum in corpore dormientis, quanto magis in corpore non consentientis.
Solutio Ad aliud dieimus, quod concupiscentiam appellat ibi non motum
vis concupiscibilis, sed genitalium, que sepe moventur homine neseipnte. Et
tales motus proeul dubio peccata non sunt». Cod. lat. 15747 der Bibl. Nat. zu
Paris, f. 31'-f. 32'.

Einen Zusammenhang mit Adams Sündenfall stellte schon Simon v. Tournai
her. Disp. 60. « Quodcumque enim peccatum est voluntarium, etiam peccatum
ignorantie et delusionis nocturne ; que licet non sunt voluntaria voluntate com-
m'ittentis, tarnen voluntaria dicuntur, quia originem trahunt a voluntate primi
parentis». Ed. c. 171. Vgl. Ethik und Recht, 162, Anm. 133 u. S. 167 f. Ebenso
die Erklärung Praepositins u. S. 464, Anm. 1.

Vgl. auch die Ausführungen des unbekannten Verfassers einer Quästionen-
sammlung : Queritur, utrum nécessitas peccandi sit in homine : « Sed queritur,
si primi motus sint de libero arbitrio. Credendum quosdam primos motus ex
libero arbitrio, quibus homo dat ortum cum incentivi causam. Alii surgunt ex
quadam vi mentis sel. ex sensualitate, quos homo agit invitus, ut dicit auetoritas,
tarnen punietur, quia primus homo fecit, quare hec nécessitas in homine est.
Et ideo primi motus fuerunt ei mortales, quia fecit ; nobis sunt veniales, quia
nécessitas est in nobis. Et ita, licet non possumus vitare eos, pene tamen debi-



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 461

einfach eine Folge der bereits erörterten Theorie von der Verantwortlichkeit

ex culpa precedente ist, liegt auf der Hand. Darum begegnet
uns der Hinweis auf die motus primi auch immer wieder, wenn die

Frage besprochen wird, ob jemand im Schlaf, in der Trunkenheit
oder im Wahnsinn sündigen könne. Denn die Entscheidung all dieser

Fälle hängt von der Stellungnahme des Autors zur Verantwortlichkeit
auf Grund einer früheren Schuld ab.

Wilhelm v. Auxerre hat dann auch hier den Grundsatz : Wo kein

Wille, da keine Sünde, folgerichtig durchgeführt. Die ersten Regungen
sind keine Sünde, solange sie im Bereich der « vis brutalis » bleiben.

Erst wenn der freie Wille zustimmt, werden sie Sünde. Das gilt vom
Geschlechtstrieb ebenso wie vom Nahrungstrieb. «Primo primi motus
ad coeundum non sunt peccata ; sed secundo primi sunt peccata,
quia sunt voluntarii ».1

So ergibt sich der Eindruck, daß die Lehre von den motus primi
in unserer Frage nicht die Rolle eines Prinzips für die Lösung spielt,
sondern mehr als ein Parallelfall auftritt, der jedoch immerhin die

Gedankengänge der Autoren beeinflußte. Im Vordergrund der
Untersuchung steht, wie bei den Kanonisten so bei den Theologen, die Frage
nach der ethischen Bedeutung des Traumlebens und nach der Berechtigung

der Theorie von der Verantwortlichkeit ex culpa precedente.
Die Theologen der Frühscholastik teilen zunächst noch mit den

Kanonisten die Anschauung, daß der Traum es ist, der den körperlichen

Vorgang auslöst. Die Stimmung der Zeit wird treffend durch
ein Wort Innozenz III. beleuchtet : Ist auch das Traumbild keine

Wirklichkeit, so besteht doch die fleischliche Befleckung als Tatsache.
Man nehme darum die Sache nicht leicht.2

Man stand also zunächst vor der Frage, ob die Traumhandlung
als solche sittlichen Charakter trage, mit anderen Worten, ob der Mensch

tores sumus. Sed cum quedam peccata non sint ex libero arbitrio, ut magister
dicit in sententiis quod etiam libet in assignatione progressus peccati, quia
sensualis motus est serpens, qui suggerit mulieri id est inferiori parti rationis sei.
scientie rationis, deinde superiori sel. sapientie propinat, que est superior pars
rationis. Non est in potestate liberi arbitrii, ne desideria carnis surgant,
(fehlt wohl sed) ea orta potest extinguere et ne pullulent, resecare. Quod
autem dicitur : Nemo peccat in eo, quod vitare non potest, suple : mortaliter.
Quodlibet enim peccatum mortale potest homo vitare, sed non quodlibet veniale.
Tarnen peccat committendo illa, que non potest vitare. Ipse ex vitio suo hoc
habet ». Cod. Vat. Reg. lat. 135, f. 99 u. 99'. Vgl. A. Landgraf, Quelques coli. 389 f.

1 Summa aurèà, 1. 2 tr. 28 q. 2 q. inc. 2. Parisiis 1500, f. 89'.
2 Com. in VII psalmos poenit. zu ps. 3. P. L. 217, 1038.



462 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

im Schlaf überhaupt sündigen könne. Man hat es zugegeben. Man ging
von der persönlichen Erfahrung aus, daß der Schlafende im Traum
Überlegungen anstelle, sich fürchte und freue. Man schloß daraus,
daß auch ein Schlafender Verdienst und Nichtverdienst erwerben, daß

er bereuen und die Gnade empfangen könne. Also wäre er auch
imstande, die sexuellen Traumbilder zu verwerfen, wenn er nur wollte.

Folglich sei die Schlafpollution Todsünde. Und dieser Fall schwer

sündhafter pollutio nocturna müsse immer dann angenommen werden,

wenn der Betreffende sofort erwacht und sich des Trauminhalts erinnert.
Diese Auffassung begegnet uns in einer Quästionensammlung des Msc.

Royal 9 E XII der Bibliothek des Britischen Museums.1 Der Verfasser
berichtet diese Ausführungen als die Lehre eines gewissen M., dessen

Persönlichkeit uns leider noch nicht bekannt ist. Wahrscheinlich gehört
er zu jener Gruppe von Autoren, die Huguccio so spöttisch als Leute
bezeichnet, « die selbst zu schlafen scheinen ».

Die Lehre dieses Magisters ist nun freilich falsch, psychologisch

1
« Item de illo, qui dormiens occidit aliquem surgens de nocte, ad quem

occidendum vigilando prius motus fuerat primis motibus. Dicimus, quod egritudo
est ista dormitudo surgere. Et si meritis suis exigentibus ceciderit in talem
egritudinem, peccat mortaliter, si dormiens occidit eum. Si vero non peccatis suis
exigentibus, non peccat mortaliter, immo forte non peccat. Idem dicimus de
furioso. Set restât questio in talibus, qui in amentiam vel talem egritudinem ceci-
derunt peccatis suis exigentibus, utrum omnia peccata, que ipsi faciunt, sint
equalia et paria illi peccato, cuius merito ceciderunt in hanc egritudinem. Quod
quibusdam videtur.

Item M. dicit, quod pollutiones nocturne, que fiqnt visis imaginibus per
sompnia, peccata Sunt mortalia. Posset enim homo se cohibere, si vellet. Unde
semper in emittendo sie solet excitari et hec omnia dicit se experimento didicisse.
Si vero fiat pollutio nulla visa imagine, non est peccatum mortale et tune non
excitatur homo nec etiam recordari potest de sompnio vel utrum contigerit ei,
nisi signa apparerent in lecto. Hic autem videtur verisimile, quia certe anima
délibérât dormiendo et timet et gaudet. A simili videtur, quod possit penitere
et mereri et demereri et quod dormienti posset gratia infundi. Quod quidam
concesserunt.

Item de illo, qui uxorem habet, si contingat ei pollutio visa imagine alterius
quam uxoris sue, queritur utrum peccet et si tale semen dormientis caderet in
matrice sue uxoris, que similiter dormiens semen emitteret, utrum ex talibus
seminibus generari vel concipi possit puer et utrum puer esset conceptus in fervore
libedinis ».

Hier bricht die questio plötzlich ab. Msc. Brit. Mus. Roy. 9 E XII. f. 256.
Vgl. hiezu Huguccio, o. S. 449, Anm. 2 u. S. 451, Anm. 1. Da dieser unbekannte
Scholastiker M einmal neben dem Lombarden genannt wird, kann er mit diesem
nicht identisch sein. Vielleicht dürfen wir an einen ebenfalls noch unbekannten
Marcus denken, der in einer anderen Quästionensammlung desselben Kodex
genannt wird.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 463

aber doch recht beachtenswert. Sie zeugt von dem Bewußtsein, daß

das Gewissen auch im Traumleben noch eine gewisse Zensur ausübt.

Der Verfasser ist zweifelsohne eine sittlich sehr hochstehende
Persönlichkeit. Er hatte sich zu einer so konstanten Verwerfung aller unzüchtigen

Phantasien erzogen, daß er auch im Schlaf automatisch sich

gegen jedes derartige Traumbild sträubte. Die ganze Darstellung zeigt,
daß wir einen Selbstbericht vor uns haben ; die ausdrückliche Bemerkung

« se experimento didicisse » bestätigt es.

Richtig wäre es nun gewesen, wenn der Autor erklärt hätte :

Man kann aus dem Verhalten im Traum einen vorsichtigen
Rückschluß auf die Einstellung der Persönlichkeit zu sexuellen Dingen
ziehen. Gewiß ist die Zensur des Gewissens im Traumleben bedeutend

weitmaschiger als im wachen Zustand ; sie läßt hier manche

Vorstellungen durchgehen, gegen die sie während des Tages Einspruch
erheben würde. Hemmt sie sogar im Traum sämtliche obszöne
Phantasien, so ist dies ein Anzeichen für die Reinheit des ganzen Seelenlebens.

Diesen vorsichtigen Rückschluß aber hat man damals noch

nirgends gezogen. Er wird uns später in der Hochscholastik begegnen.
Unser Autor und seine Gesinnungsgenossen übersteigerten vielmehr
die Bedeutung des Traumlebens bis zur Behauptung einer willkürlichen
und darum sittlich verantwortlichen Geistestätigkeit im Schlaf. Gegen
diesen Irrtum nahm die Folgezeit Stellung.

Radulfus Ardens bringt lediglich die Unterscheidung von den

Formen der Schlafpollution : die naturgemäße, jene, die durch Träume
bewirkt wird und jene, die auf « früheren Gedanken und einem Verlangen
nach dem Weibe » beruht. Die letzte ist als freiwillig anzusehen.1

Praepositinus v. Cremona berichtet zunächst, daß nach der
Anschauung mancher Autoren die Schlafpollution ebenso wie die Tat
von Geistesgestörten niemals Sünde sei, wohl aber als Sünde

angesprochen werde, weil sie « das Zeichen vorausgehender Sünden » sei.2

1 Speculum universale, 5, 39: «Fragilitas alia est necessaria, alia
humana, alia voluntaria. Voluntaria vero est, que in nostra voluntate reposita
sunt Item necessaria fragilitas est, quando per sompnum humana natura
purgatur naturaliter. Humana vero fragilitas est, quando ex nocturnis visionibus
pollutio provocatur. Voluntaria autem est, quando ex precedente cogitatione et
desiderio mulieris dormientes sive etiam vigilantes maculamur. Voluntaria non
excusat, sed pocius accusat ». Cod. lat. 709 der Bibl. Mazarine zu Paris, f. 80 c. 2.

Nach demselben Schema beurteilt er die Unwissenheit. Vgl. Ethik und Recht, 148.
2 Summa, 1. 2 q. de mente alienatis et nocturnis illusionibus : « Alii sunt

qui dicunt, quod nunquam est peccatum, quod contingit ex illusione nec quod
contingit ex mente omnino alienata, sed dicuntur peccata, quia sunt signa prece-



464 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Praepositinus selbst aber erklärt, die Frage sei zu lösen nach dem
Grundsatz : « Ilia imputantur, in qua quis venit ex culpa sua ».

Nach diesem Prinzip würden « alle Lehrer » entscheiden. Praepositinus
übernimmt also ebenfalls die kanonistische Theorie. Interessant ist
aber ein Einwand, den er hier erhebt, sowie die Art und Weise, wie
er diesen Einwand widerlegt. Er wirft die Frage auf : Wie ist es, wenn
jemand zuviel trinkt, diese Sünde vor dem Einschlafen bereut, aber
dann doch auf Grund seines unmäßigen Trinkens eine Pollution erleidet
Nun ist die culpa precedens schon getilgt, bevor die Pollution eintritt.
Praepositin gesteht : Wenn tatsächlich eine wahre Reue vorliegt, « dann
kann man sagen, daß das folgende Faktum nicht imputiert wird, weil
es nicht aus einer Schuld hervorgeht ». Er selbst ist aber doch der

Meinung, daß hier eine Verantwortlichkeit vorliege in ähnlicher Weise
wie bei der Erbsünde. Mögen die Eltern auch von jeder Sünde frei
sein, das Kind entspringt eben doch nicht dem geistigen, sondern
dem körperlichen Verlangen und zieht sich dadurch die Erbsünde zu.
So auch hier ; mag jener Mann auch seine Sünde durch echte Reue

getilgt haben, « tarnen operatur ex eo, quod ex culpa est » und darum
wird die Pollution als Sünde angerechnet.1 Den Einwand, man könne
im Schlaf kein Verdienst erwerben, folglich auch keine Schuld sich

aufladen, hält Praepositin nicht für gerechtfertigt ; denn Böses kann
der Mensch aus sich selbst tun ; Gutes aber nur, wenn der freie Wille
mit der Gnade zusammenwirkt.2

dentium peccatorum. Quod obicitur de verbis beati Gregorii, dicunt, quod
ubi ex crapula vel ebrietate procedunt vel ex immunda cogitatione illusiones,
peccata dicuntur, quia signa sunt peccatorum. Clm. 6985, f. 72' c. 2.

1 L. c. « Solutio. Via omnium magistrorum est, quod ilia imputantur, in
que quis venit ex culpa sua. Quod obicitur de eo, qui post ingurgitationem
deflet peccatum, potest esse quod non est vera cordis contritio. Posito tarnen
quod sit, potest dici quod sequens factum non imputatur, quia ex culpa non
procedit. Vel dicamus quod imputatur ad similitudinem eius, quod dicitur de

originali peccato. Parentes enim etsi mundi sunt a peccato et sine peccato semi-
nent, tarnen, quia non seminant in eo quod spirituales, sed in eo quod carnales,
contrahitur originale peccatum ab eis. Ita licet iste per contritionem deleverit
peccatum, tarnen quia operatur ex eo, quod culpa est, imputatur ei peccatum ».

Cod. c. f. 72' c. 1 u. 2. Vgl. die Glosse des Joh. Teutonicus zum princ. D. 6. «Hic
intitulatur VI. D. » : « Obicitur : Quid si cogitavi turpiter, sed antequam dormivi
statim penitui, post polluor. In somno peccavi vel non. Resp. Licet contritus
sim, tarnen vestigia remanent et reliquie sicut in libero vestigia remanent
servitutis ». Cod. c. f. 2' c. 2.

2 L. c. « Resp. « Homo est spiritus vadens et non rediens. Mala enim
per se potest operari, bona vero non nisi liberum arbitrium gratie cooperetur.
Quia vero illa mala ex culpa sunt, imputantur ». Cod. c. f. 72' c. 2. Vgl. Ps. 77,
39 : « Et recordatus est, quia caro sunt, spiritus vadens et non rediens ».



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 465

Der unbekannte Verfasser der Quästionen im Cod. Vat. Reg.

Lat. 411 berichtet ebenfalls den Einwand, daß man im Schlaf sowohl
Sünden begehen wie Verdienste erwerben könne. Nach einem Worte
Gregors sei ja sogar der Schlaf der Heiligen einer Belohnung würdig,
weil sie gerade hier vom bösen Feinde angefochten würden. Unser

Autor lehnt aber diese Beweisführung ab ; denn zum Verdienst gehöre
die Fähigkeit bewußter Unterscheidung, die dem Schlafenden mangelt.
Von einem Verdienst könne also hier nur insofern gesprochen werden,
als die Heiligen von den Versuchungen im Schlaf Anlaß nähmen, Gott
zu huldigen. Alexander v. Haies hat sich später eingehend mit der
ethischen Bedeutung diabolischer Versuchungen im Schlaf beschäftigt.

Im übrigen löst der Verfasser unseres Manuskripts die Frage nach

dem sittlichen Charakter der pollutio nocturna an Hand der
überlieferten Theorie von der Verantwortlichkeit ex culpa precedente.
Die durch natürliche Überfüllung der Organe oder Körperschwäche
oder vom Teufel veranlaßte Schlafpollution ist keine Sünde, wohl
aber jene, die aus Unmäßigkeit oder unzüchtigen Gedanken hervorgeht.
Gewiß kann man dieser Antwort den Satz Augustins entgegenstellen :

Durch das Unvermeidbare sündigt man nicht. Aber dieser Grundsatz

gilt nur, wenn man sich nicht durch eigene Schuld dieser Notwendigkeit
überantwortet hat. Und wenn man auf Augustins berühmte Erklärung
verweist : Nichts ist Sünde, was nicht freiwillig ist, so ist zu sagen,
daß hier doch eine freiwillige Sünde vorliegt, freiwillig, zwar nicht
« voluntate admota », wohl aber « voluntate amota ». Schließlich könnte
man noch einwenden, selbst der irdische Richter straft Wahnsinnige
nicht, auch wenn sie durch eigene Schuld den Vernunftgebrauch
verloren ; umsoweniger wird der himmlische Richter strafen, der
barmherziger ist als jeder Richter auf der Erde. Unser Autor aber
antwortet ganz in Übereinstimmung mit der kanonistischen Theorie :

« Wer durch eigene Schuld dem Wahnsinn verfiel, der ist für alles

verantwortlich, was er in diesem Zustand tut. Nur, wenn er ohne
seine Schuld wahnsinnig wurde, wird es ihm nicht zugerechnet ». Mag
darum ein irdischer Richter nur den Zustand beachten, in dem die Tat
geschah, Gott, der alles weiß, urteilt nach der Ursache, durch die der
Täter wahnsinnig wurde. Wer also durch eigene Schuld den Verstand
verlor, ist für seine im Wahnsinn begangenen Delikte verantwortlich.
Der Schwierigkeit, daß nun alle Missetaten des Unzurechnungsfähigen
voh gleicher Schwere sein müßten, nachdem ihre Schuldbarkeit doch
auf der culpa precedens beruht, entzieht sich unser Autor mit der

Üii'us Thomas. 1 30



466 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Erklärung : « Die dem Wahnsinn vorausgehende Sünde befleckt die

späteren Sünden nach ihrer Art, sodaß die dem Gebiet der läßlichen
Sünde angehörenden Vergehen, läßliche, die dem Gebiet der Todsünde

zugehörenden, Todsünde sind». Somit steht für den Verfasser dieser

Quästionen fest, daß auch eine Pollution im Schlaf Sünde sein kann. 1

Eine von Praepositinus abhängige anonyme Summe vertritt eben-

1 Q. 3. De pollutione nocturna. « Queritur, utrum pollutio nocturna sit
peccatum. Probo, quod non est peccatum. Augustinus : Quis peccat in eo, quod
vitare non potest. Item omne peccatum adeo est voluntarium, quod si non sit
voluntarium, non est peccatum. Item si culpa, que in membris inhibendis habitat,
absque culpa est cum corpore dormientis, quanto magis in corpore non sentientis.
Item aliquos scimus subito dormientes interfectos ferro, fuste lapidibus multos
nocuisse, quosdam etiam occidisse, captos vero et iudici oblatos minime reos
factos. Quomodo enim reus constituitur, qui nescit quod facit Cum ergo iudex
terrenus non puniat tales nec etiam maniacos, qui culpa propria in maniam inci-
dunt, multo fortius iudex celestis, qui misericordior est quolibet iudice terreno.

Contra : Quamvis non possumus primos motus reprimere ne surgant, eis
tarnen peccamus. Item ei, qui in maniam incidit, meritis suis exigentibus
imputantur mala, que fecit. Eadem ratione ei, qui polluit se in sompnis, peccatum
est illa pollutio, quamvis non utatur libero arbitrio. Item non potest arbor mala
bonos fructus facere. Ergo quando pollutio procedit ex mala voluntate, mala est.

Resp. Si pollutio procedat ex illusione diabolica vel superfluitate nature
vel infirmitate, non est peccatum. Si autem procedat ex premeditatione vel
crapula, peccatum est.

Ad hanc ergo auctoritatem : quis peccat et cur dicimus, quod Aug. proposuit
earn contra hereticos, qui dixerunt corpus hominis a diabolo esse formatum et
ideo hominem ex necessitate peccare. Vel potest dici, quod hec auctoritas et omnes
consimiles intelligende sunt de eis, qui culpa sua non iniecerunt se in talem
necessitatem.

Ad secundum dicimus, quod licet hoc peccatum non si£ voluntarium voluntate
admota, est tarnen voluntarium voluntate amota.

Ad hoc quod obicitur de iudice terreno dicimus : Si maniacus culpa propria
in maniam incidit, ei imputantur omnia, que facit in tali statu. Si autem sine

culpa sua in maniam incidit, non imputantur ei. Iudex ergo terrenus, qui
causam, qua incidit in maniam, nescit, non iudicat eum nisi secundum statum
presentem. Deus autem, qui omnia novit, iudicat eum secundum causam, per
quam in maniam incidit.

Item aliquis potest demereri in dormiendo ; eadem ratione mereri. Ad idem
Gregorius : Hostis antiquus quanto minus vigilantes sollicitât, tanto acrius
dormientes impugnat, ut nec etiam sompnus sanctorum vacet a premio. Et dicitur
sompnus sanctorum esse meritorius, quia illusiones, que accidunt dormientibus,
occasiones sunt gratiarum actionum, que meritorie sunt. Item peccatum precedens
maniam facit, quod maniaco imputantur actiones sequentes. Sed ubi est par
cohtemptus, est ibi par peccatum. Et par est contemptius omnium illorum
peccatorum. Ergo omnia illa peccata sunt paria. Ergo tantum peccat dicendo
verbum otiosum, quanto interficiendo hominem. Resp. Peccatum precedens
maniam maculat peccata sequentia secundum genus suum, ut sel. si sint de

genere venialium, sint venialia, si de genere mortalium, mortalia ».

Cod. Vat. Reg. lat. 411, f. 2-f. 3.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 467

falls die Verantwortlichkeit ex culpa precedente. Gewiß ist es richtig,
daß keine Todsünde ohne Willen geschieht ; aber es gibt nicht nur
einen direkten, sondern auch einen indirekten Willen, ja sogar einen

nahen indirekten und entfernten indirekten Willen. Der Wahnsinnige
ist für seine Missetaten verantwortlich nicht wegen des Willens bei
der Tat, sondern wegen jenes Willensaktes, durch den er wahnsinnig
wurde. Zum Beleg verweist der Verfasser auf den gregorianischen
Bescheid über die Schlafpollution, anerkennt also hierfür dasselbe

Prinzip. Wie Praepositin, gibt auch er zu, daß die Schlafpollution
nicht als Sünde angerechnet werden könne, wenn der Betreffende vor
dem Einschlafen seine Unmäßigkeit bereut hatte. Die Begründimg
Praepositins fehlt aber hier.1

Dann erörtert unser Autor die Frage, ob die im unzurechnungsfähigen

Zustand begangenen Sünden nun alle gleich groß seien. Manche

Autoren geben dies zu. Andere berechnen die Größe der Sünde aus

zwei Faktoren : Jenem Vergehen, das die Unzurechnungsfähigkeit
herbeiführte, und dem « genus » der jetzt vollzogenen Missetat. Eine
dritte Gruppe erklärt, die Sünde des Wahnsinnigen sei lediglich
abzuschätzen nach dem « genus » und dem im Augenblick der Tat
vorhandenen Willen ; « denn mag jemand auch wahnsinnig sein, er sündigt
doch nicht ohne jeden Willen ».2 Der Verfasser unserer Summe begnügt

1 Q. Si quodlibet peccatum sit voluntarium : « Quod sit, probatur.
Sola voluntas meretur. Et Augustinus : Adeo peccatum voluntarium malum est,
ut nullo ^modo)> sit peccatum, nisi sit voluntarium. Quod nusquam peccatur nisi
voluntate concedere videtur de mortali actuali, quod est voluntarium volun-
tate directa vel indirecta vel indirecta propinqua vel remota. Hic dicitur quod
non fit voluntate, quod fit mente alienata, et tarnen in peccatum imputatur, si
culpa sua in hanc incidit alienationem secundum plures. Unde Theodoras ei
penitentiam iniungit, qui per insaniam aliquem occidit ut XXXI q. 2 et c. Si
quis insaniens. Sed ad hoc potest dici, quod qualemcumque habeat voluntatem,
licet non omnino discretam, quod non imputetur ei propter presentem voluntatem,
sed propter illam, ex cuius merito incidit mentis alienationem. Si vero sine culpa
incidit quis in talem alienationem, non imputantur, que postea fiunt. Quod isti
coniciunt ex verbis Gregorii, qui illusionem nocturnam distinguit. Similiter
aliquis superflue se ingurgitavit et ante noctem contritus est de ilia ingurgi-
tatione, postea in nocte propterea pollutionem patitur. Et ita videtur, quod
talis pollutio isti non debeat imputari licet ex precedenti culpa nicil statt illi)
devenerunt » statt devenerit). Cod. Vat. lat. 10754, f. 69' c. 1 u. 2.

2 L. c. «Si-vero dicatur peccata esse, que mente alienata fiunt, queritur
an omnia paria esse dicantur an unum magis alio et si dicatur maius, an secundum
quid dicatur maius. Ad hoc dicunt quidam : omnia sunt equalia, quia de eis
iudicanda est secundum contemptum illius peccati, cuius merito incidit in
amentiam. Alii, quod ex illo contemptu et ex genere peccati consideratur magni-



468 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

sich mit diesem Bericht, ohne hier sich selbst auf eine bestimmte
Meinung festzulegen. Wir ersehen aber aus dieser Aufzählung der drei
genannten Theorien, daß man sich Schritt für Schritt von der
Verantwortlichkeit ex culpa precedente ablöste. In der dritten Theorie ist
sie gänzlich aufgegeben ; die zweite stellt ein Kompromiß dar zwischen

der dämmernden ethischen Erkenntnis und der überkommenen
Schulmeinung.

Auf den Einwand : Wenn die pollutio nocturna Sünde ist, dann
kann man also im Schlaf sündigen, folglich auch Verdienste erwerben,

antwortet unser Autor zunächst, daß man im Schlaf zwar
Mißverdienste, aber nicht Verdienste erwerben könne. Er begründet dies

mit demselben Satz wie Praepositin : « Species hominis est vadens et

non rediens ». Die weitere Begründung Praepositins fehlt wiederum.
Neben dieser Theorie stellt er aber die andere Anschauung : Im Schlaf

gibt es weder Verdienst noch Sünde. Der Ausdruck Sünde, der uns hier

begegnet, ist im Sinn von «Zeichen einer früheren Sünde» zu fassen. Und
wenn die Kirche befiehlt, in der Complet zu beten : « ne polluantur

corpora », so geschieht dies darum, weil der Empfang der Sakramente

nicht nur Reinheit der Seele, sondern auch des Körpers erfordert. 1

Gaufrid v. Poitiers beschäftigt sich mit demselben Problem. Er
stellt den Fall zur Untersuchung : Jemand spielt während des Tags

tudo consequentium peccatorum. Alii quod e genere peccati et voluntate. Licet
enim sit amens, non tarnen omnino sine voluntate peccat ». Cod. c. f. 69' c. 2.

1 Q. Utrum paraliticus ille habuerit fidem, quando dimissa sunt ei peccata :

« Hic queritur, an alicui possit in somnis fides infudi. Quod probatur Item
Gregorius in VI. D. ubi assignat difierentiam pollutionum, dicit quod pollutio
que procedit ex precedenti turpi cogitatione. (1) Idem dicit Ysidorius in eadem
distinctione. Mortale peccatum habet, quoniam patet animo reatus suus.
Ergo qui patitur earn in somnis demeretur et ita eodem modo potest mereri et
ita potest fides infudi. Sic contra. Item dicit auctoritas-: cum deus
creet te sine te, non iustificat te sine te. Ergo cum nemo utatur viribus liberi
arbitrii dormiendo, non videtur, quod aliquis in nocte iustificetur. Sol.
Potest dici, quod nullus mereatur vel demereatur in sompnis. Quod autem dicitur
peccata dormientium, referendum ad signa precedentium meritorum. Et quod
orat ecclesia, ne polluantur corpora nostra, dicendum est, quod in sacramentis
ecclesie non sola puritas anime exigitur, sed etiam corporis. Secundo modo

potest dici, quod nullus possit mereri in sompnis,, sed demereri, hoc ideo, quia
species spiritus) hominis est vadens et non rediens ». Cod. c. f. 4' c. 1 u. 2.

Q. Si quodlibet peccatum sit voluntarium : « Alii dicunt, quia non sunt
peccata, que contingunt ex mente omnino alienata. Dicuntur tarnen peccata,
quia sunt signa precedentium peccatorum. Et dicunt, quod in sacramento
altaris non tantum munditia mentis sed etiam corporis exigitur ». Cod. c. f.
69' c. 2.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 469

mit dem Gedanken an einen außerehelichen Geschlechtsverkehr und

willigt in das Begehen der Sünde ein. Nun erleidet er im Schlaf eine

Pollution. Gaufrid entscheidet : Lag auch im Schlaf kein Akt des

freien Willens, sondern nur ein Akt des sinnlichen Begehrens vor, so

ist dennoch die Sünde gegeben ; denn der Betreffende hätte
eingewilligt, wenn sein freier Wille wach gewesen wäre. Während also

bei Praepositin mehr der physische Kausalzusammenhang zwischen

Trunkenheit und Schlafpollution im Vordergrund steht, versucht Gaufrid

einen ethischen Zusammenhang aufzuzeigen. Sein Gedankengang
ist dieser : Jemand hat sich während des Tags in seiner Phantasie

eine fornicatio vorgestellt und bewußt in das Begehen dieser Sünde

eingewilligt. Nun spielt ihm der Traum dasselbe Erlebnis noch einmal

vor und bewirkt hierdurch die Schlafpollution. Da der Wille dieses

Menschen habituell auf fornicatio eingestellt ist, bleibt er hiefür auch

verantwortlich. Auf Grund dieses « consentire in habitu » erklärt
Gaufrid auch einen Mann, der infolge einer fornicatio wahnsinnig
wurde, für jede neue im Wahnsinn begangene fornicatio verantwortlich.1
Er denkt also geradeso wie der Verfasser der Quästionen im Msc. Brit.
Mus. JRoyal 8 C IX, der kurzerhand behauptet : « Quod voluit vigilans,
hoc vult dormiens ».2

1 Summa. Q. De sinderesi : « Si quis cogitasset de fomicatione, ita quod
consentisset in fornicationem, et in sompno pateretur polhitionem, ibi est motus
vis concupiscibilis sine motu liberi arbitrii et tarnen est demeritum, quia, si vigi-
laret liberum arbitrium, consentisset. Unde si ante sompnum penituit, dicerem,
quod ille motus non fuit meritorius mortis eterne ». Msc. 220 der Stadtbibl. zu
Brugge, f. 37'.

Summa. Q. « Utrum furiosus possit peccare ». « Dicimus, quod non omne
mortale, quod agit furiosus, est ei mortale, sed tantum illud, cui consentiret, si

sane mentis esset. Unde satis probabile est de illo, qui propter fornicationem
incidit in furiam, cum voluntas ei non sit eradicata per penam, quod, quando
fornicatur, consentiret sublata furia. Adhuc enim remanent in eodem statu
naturalia et eodem modo deformata, sicut fuerant quando cecidit. Si aliud pecca-
tum committit ut homicidium vel aliquod aliud, cui, cum esset sane mentis nullo
modo consentiret, probabile est, quod, si tunc amoveretut furia, non consentiret
in actu. Quare dico, quod non consentit in habitu. Quare non est peccatum,
cum nullum peccatum actuale sit peccatum nisi voluntarium. Voluntarium in-
quam rationis, cum est eligere voluntatis, sensualitatis est appetere. Unde cum
naturalia eius non sunt deturbata, qui manens in caritate cadit in furiam, patet,
quod quando facit aliquod genus peccati, quod voluntas rationis non consentit
in habitu ». Cod. lat. 15747 der Bibl. Nat. zu Paris, c. f. 39' c. 1.

2 Q. 1. «Pollutio, que ex debilitate nature procedit, non infert peccatum.
Que ex çrapula, gràve est peccatum, licet non criminale et prohibet a celebratione
misse, non a perceptione corporis Christi. Non tarnen generaliter prohibita
missa, quia si dies festus fuerit et non habetur copia sacerdotum generali premissa



470 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Gaufrid hatte richtig erkannt, daß die Behauptung seiner
Vorgänger, daß einfach die Sündhaftigkeit des ersten Aktes auf alle im
Schlaf oder Rausch oder Wahnsinn begangenen Vergehen überfließe,
unhaltbar sei, weil ja dann alle späteren Sünden von der gleichen
Schwere sein müßten und selbst das kleinste Vergehen des durch
fornicatio wahnsinnig gewordenen Todsünde wäre. Er verwarf darum
diese Theorie. Er betrachtete die erste sündhafte Handlung nur als
eine « circumstantia », die zum genus peccati hinzukommt.1 ,Wo
dagegen ein consentire in habitu vorliegt, da glaubt Gaufrid auch die
im Schlaf oder Wahnsinn vollzogenen Akte als gewissermaßen
freiwillige ansprechen zu dürfen. Folgerichtig gibt er aber auch zu, daß
das sexuelle Erlebnis des Schlafenden nicht den ewigen Tod verdiene,
wenn diese habituelle Willensrichtung durch Reueakte vor dem
Einschlafen abgebrochen worden war. Seine ganze Konstruktion aber —

confessione celebrarë potest vel si quis prelatus iusserit. Que ex cogitatione
turpi omnino prohibet ab utroque, quia quod voluit vigilans, hoc vult dormiens ».

Cod. c. f. 157'.
1 L. c. Q. De contemptu. Gaufrid wirft die Schwierigkeit auf : « Quantus

est contemptus, tantum est peccatum. Ergo tantum est illud peccatum, quantum
est illud, propter quod incidit in furiam. Eadem ratione omnibus aliis tantum
peccabit, quantum illo peccato, etiam venialibus, cum tantus sit contemptus
ubique. Quod verum probo : Si cogitatio, ex qua provenit pollutio, sit venialis,
et pollutio venialis. Et si mortalis, pollutio mortalis. Solutio : Sine preiudicio
melioris sententie dicimus, quod contemptus precedentis peccati, propter quod
incidit, est circumstantia cuiuslibet peccati sequentis et peccatum illud, quod.
agit, ex illo contemptu et genere peccati. Et ita omne peccatum furiosi tanto
maius est, quanto maius est genus. Ergo ita magis peccat occidendo quam forni-
cando ». Cod. c. f. 37'.

Q. Utrum furiosus possit peccare : « Item. Contemptus surgit ex genere
et circumstantiis et quantus est contemptus, tantum est peccatum. Ergo
quantitas, quod facit furiosus, attenditur penes contemptum culpe concomit-
tantem actionem occidendi aut penes contemptum culpe, ex qua cecidit in
furorem. <(Si penes primum peccat, sicut ille, qui habet voluntatem eandem
et idem genus peccati. Preterea ergo habet voluntatem occidendi, ergo discre-
tionem et ita habet usum liberi arbitrii. Si penes ultimum, sequitur, quod
omnia peccata furiosi sint paria, quia secundum idem attenditur quantitas
eorum. Ergo tantum peccat foriicando quantum occidendo. Preterea volo,
quod cecidit per homicidium in furiam et facita fornicationem. Fornicatio
attenditur secundum contemptum homicidii. Ergo tanta est fornicatio ista,
quantus ille contemptus, ergo quantum est homicidium. Sed non est tanta, si
utatur libero arbitrio. Ergo magis peccat in furia fornicando quam cum usu
liberi arbitrii. Si dicat, quod surgit ex contemptu precedentis peccati et genere
peccati, ergo, si precedens culpa est mortalis et veniale in statu furiosi erit maius
quam in compote mentis. Solutio. Quantitas peccati furiosi attenditur secundum

genus peccati et voluntatem culpe, ex qua cecidit et presentem voluntatem».
Cod. c. f. 39' c. i u. 2.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 471

und sie lebt weiter in der Lehre von der ignorantia concomitans 1 —
scheitert an der Tatsache, daß für den ethischen Charakter einer Handlung

nie maßgebend ist, was jemand unter anderen Umständen dächte
oder täte, sondern was er im Augenblick der Tat wirklich denkt
und will. \

Ein anderer unbekannter Autor, dessen Werk im Clm. 16083

vorliegt, beschäftigt sich ebenfalls eingehend mit der Frage, « ob man
im Schlafe sündigen könne ». Er nennt zuerst die den Kanonisten

geläufigen Fälle, welche die Frage zu bejahen scheinen : den Ausschluß

von der Kommunion auf Grund einer pollutio nocturna, die Auflegung
einer Buße bei Missetaten in Trunkenheit und Wahnsinn oder wenn
z. B. die Eltern im Schlaf ihr Kind erdrückten, den Inzest des Loth.
Demgegenüber aber stehen andere Erwägungen, die ebenfalls durch

Autoritäten belegbar sind : Ein Schlafender kann nicht wollen, also

auch nicht sündigen ; nach dem Worte Christi gehen böse Handlungen
wie Ehebruch aus dem Herzen hervor. Gott schaut also mehr auf
die Gedanken als auf die Taten. Und wenn man behauptet, der
Schlafende könne aktuell sündigen, dann müßte man auch zugeben,
daß er das ewige Leben verdienen könne ; denn Gottes Güte ist zum
Verzeihen geneigter als zum Strafen. So ergibt sich unserem Autor
die Antwort : Niemand sündigt aktuell im Schlaf ; denn aktuell
sündigt nur, wer etwas tut, was Sünde ist ; das tut aber der Schlafende
nicht ». Doch um die überlieferte Lehre seinen Darlegungen
anzugleichen, gesteht der Autor zu : « Dicitur peccare id est esse in
peccato ».2

Die Unhaltbarkeit der Theorie von der Verantwortlichkeit auf
Grund einer früheren Sünde klar erkannt und kraftvoll
zurückgewiesen zu haben, ist das unsterbliche Verdienst Wilhelms v. Auxerre.
Er geht von dem richtigen Grundsatz aus : wo keine Willensfreiheit,
da keine Sünde. Ausschlaggebend ist also stets die Tatsache, ob der

Vernunftgebrauch durch den Schlaf, die Trunkenheit oder den Wahnsinn

gänzlich oder nur teilweise aufgehoben war. Bei voller Bindung
der Geisteskräfte gibt es keine Sünde. Man nehme nur an, jemand
sei durch eine läßliche Sünde wahnsinnig geworden, sodaß er sich

1 Vgl. Ehik und Recht, 150 f. 172, 191-201.
2 L. c. : « Solutio. Dico, quod nullus peccat dorraiendo actualiter. Dicitur

aliquem peccare, id est esse in peccato et sie dormiens peccat, sed non est actualiter
peccare, Ille enim peccat, qui aligit aliquid, quod peccatum est. Hoc dormiens
non fac.it». Cod. c. f. 53 c. I.



472 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

noch im Stande der Liebe befindet. Ist es nun für ihn Todsünde, wenn
er einen Mord oder Ehebruch begeht Wenn ja, dann verliert er im
Wahnsinn den Stand der Liebe. Das ist möglich. Also begeht er
vielleicht nur eine läßliche Sünde Doch was tut er dazu, daß für
ihn läßliche Sünde wird, was sonst Todsünde ist Man kann nur auf
die Gebundenheit des freien Willens verweisen. Folglich muß man
auch zugeben, daß überhaupt keine Sünde vorliegt, wenn die Willensfreiheit

vollständig aufgehoben war. Denn steht einmal fest, daß ein

Akt des «liberum arbitrium » unmöglich ist, dann kann die Tat
lediglich aus der « sensualitas brutalis » hervorgegangen sein. Diese

zeitigt aber als solche ebensowenig eine Sünde wie einen guten Akt.
Dennoch verlangt aber auch Wilhelm, daß man bei jeder pollutio
nocturna argwöhnen müsse, daß sie durch frühere unreine Gedanken
'veranlaßt worden sei. Darum müsse man auch die Buße auf sich

nehmen und so, wie Gregor sagte, Schuld anerkennen, wo keine ist. 1

Auch der unbekannte Verfasser einer Summe im Olm. 22233,
der Wilhelm v. Auxerre kennt, fordert die Leistung einer Buße, «si

premeditationis culpa precesserit ». 2

Johannes v. Rupella berichtet die verschiedenen Theorien seiner

Vorgänger und deren Weisung, stets Buße zu tun, da man nie wisse,

aus welcher Ursache die Pollution entstanden sei. Manche Autoren
unterscheiden auch zwischen dormiens und dormitans. Bei dem ersten
sind die Sinne völlig vom Schlaf gebunden, sodaß eine Süride unmöglich

ist. Letzterer aber befindet sich nur im Halbschlaf. Noch wacht
die « scintilla rationis ». Er könnte also durch Aufstehen die sexuelle

Erregung beseitigen. Unterläßt er dies, so sündigt er. 3

Alexander v. Haies ist sich wohl bewußt, daß man niemals im

1 Summa aurea, 1. 2 tr. 29 ps. 1 c. 1 q. 4. Ed. c. f. 93 c. 2 u. 93' c. 1.
2 De scandalo sacerdotum : « Si autem sacerdos nocturno sei. sompno

pollutus fuerit et premeditationis culpa precesserit, non debet celebrare, nisi
prius confessus fuerit vel aliquam penitentiam fecerit ». Cod. c. f. 32' c. 1.

3 Summa de vitiis, q. 222 : « Ad hoc respondent quidam, quod si non sit
ex culpa precedenti non est peccatum. Si ex culpa precedenti peccatum est.
Hoc autem habent ex auctoritate beati Gregorii. Alii dicunt, quod illusio
non est peccatum. Tarnen quoeumque modo accidat, flendum est. Alii
distinguunt inter dormientem et dormitantem. Dormiens est, qui penitus habet
sensus ligatos per sompnum. Iste non peccat. Dormitans est, qui inter vigilantem
et dormientem et incipiunt sensus ligari per sompnum, sed adhuc viget scintilla
rationis. Taliter bene potest esse peccatum. Nam qui sic est, consentit. Motus
luxuriosos habet potestatem reprimendi, si vellet, surgendo et excitando se, sed

dimittit propter pigritiam ». Cod. Vat. lat. 4293, f. 98.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 473

Schlaf sündigen kann, weil hier der Vernunftgebrauch fehlt. 1 Ihn
interessiert darum besonders die Frage : Weshalb bereitet der Teufel
dem Schlafenden Versuchungen, nachdem er doch weiß, daß in diesem

Zustand keine Sünde möglich ist Alexander antwortet : Gewiß ist
es gleichgültig, ob der Schlafende den schlechten Vorstellungen
zustimmt oder nicht. Die Versuchung bleibt also wirkungslos für die

Zeit des Schlafes. Aber die gefährlichen Vorstellungen bleiben haften
und stellen später den wachen Menschen vor die Entscheidung. Der
Teufel benützt nun den Schlaf, um die Phantasie mit schlechten

Bildern zu erfüllen ; denn er weiß, daß in diesem Zustand der Widerstand

geringer und die Erregbarkeit der Phantasie größer ist.2 Alexander

hatte also richtig erkannt, daß die sittlichen Hemmungen im
Traumleben bedeutend geringer sind wie im wachen Zustand. Dagegen
überschätzt er die Bedeutung satanischer Einflüsse. Die Phantasie

schöpft doch im Traumleben geradeso wie im wachen Zustand aus dem

Reservoir, in dem die Erinnerung frühere Erlebnisse festhält. Albertus
Magnus hat später auf diese Tatsache richtig hingewiesen.

Eine sehr ausführliche Beliandlung der um die Schlafpollution
gruppierten ethischen Fragen findet sich in der Quästionensammlung
des Cod. Lat. 16406 der Nationalbibliothek zu Paris. Unter dem

Gesichtspunkt : welche Pollution ist mehr und welche weniger sündhaft,
stellt der Verfasser eine Stufenleiter auf. Die unterste Stufe nimmt
die pollutio « ex infirmitate vel debilitate » ein. Dann folgt jene, welche

durch eine zu große Nahrungsmenge, die jemand unbedacht genoß,
veranlaßt wurde. An dritter Stelle steht die pollutio « ex crapula »,

falls jemand aus bloßer Eßlust zuviel aß. Noch größer ist die Sünde,

wenn die Libido schon bei dem unmäßigen Essen mitspielte. Die
Libido treibt nämlich sowohl zur Unmäßigkeit im Essen wie zur
sexuellen Ergötzung. Gaumenlust und Geschlechtslust sind miteinander

verwandt, so wie Bauch und Geschlechtsteile einander naheliegen.
Die oberste Stufe nimmt schließlich jene Pollution ein, die auf Grund
obszöner Vorstellungen eintritt, «besonders wenn die unzüchtigen
Vorstellungen von den betreffenden Menschen selbst herrührt ». Als Gegensatz

zu den unzüchtigen Vorstellungen, die von dem Betreffenden
selbst veranlaßt sind, dürfte der Autor wohl die durch dämonische
Einflüsse verursachten Träume betrachten. Ob er schon an eine Aus-

1 Summa ps. 4 q. 47 m. 1 a. 2. Lugduni 1516, f. 205.
2 Summa ps. 2 q. 117 m. 4 a. 4. Ed. c. f. 237.



474 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

lösung des Traumes durch die körperliche Erregung dachte, erscheint

fraglich.1
Mit beachtlicher Klarheit stellt dann der Verfasser fest, daß keine

Schlafpollution, auch nicht die durch sexuelle Träume veranlaßte,
« in sich Sünde » ist. Die Sünde liegt vielmehr stets in einem bewußten

Willensakt, der im wachen Zustand gesetzt wird und der
Schlafpollution entweder vorausgeht — wie die eben besprochene Reihenfolge

zeigt — oder ihr nachfolgt — wie die folgenden Ausführungen
darlegen. Der Verfasser lehnt es auch ab, daß man im Widerspruch
zur Wahrheit eine Schuld anerkennt, wo in Wirklichkeit keine
vorliegt. Er will darum Gregors Weisung in dem Sinn verstanden wissen,
daß man stets eine Schuld fürchten und darum sjch so verhalten und

so Buße tun solle, als ob eine Schuld vorhanden wäre.2

1
« Posset queri de comparatione istarum pollutionem, sel. que maior

aut que minor, hoc est que magis accedit vel recedit a peccato. Dicimus enim,
quod minima est, que est ex infirmitate vel debilitate. Postmodum ista, que
est ex superfluitate nutrimenti non scienter sumpti. Deinde vero ista, que est
ex crapula. Sed tarnen intelligendum est, quod ex crapula potuit esse dupliciter
pollutio. Aut enim fuit solumihodo pollutio propter superfluitatem nutrimenti
sumpti ad crapulam aut non solummodo ex illo, sed etiam libido, que movit ad

crapulam, movit quodammodo ad pollutionem sive ad delectationem talem in
sensualitate ex cognatione, quam habebat delectatio gule ad delectationem
luxurie, ut sicut venter et genitalia fuerunt proxima, ita delectatio secundum
hec et secundum ista, et tunc prior pollutio minor est, sequens autem maior. Unde
in hac remota causa sei. ipsa libido peccatum est. Ultima autem est maior, que est
ex turpi ymaginatione et specialiter, quando est ab homine ista turpis ymaginatio.
Non enim dicitur esse ex turpi ymaginatione, quia sit status in ipsa ymaginativa,
immo etiam transeant huiusmodi usque ad rationem. Ed ideo tune anima mota
circa talia fantasmata est tota causa huius pollutionis, que non fuit in aliqua
aliarum. Unde hec est maior». Cod. c. f. 93 u. f. 93'.

Vgl. die 6 Gründe für das Entstehen von Träumen, die Alanus de Insults
im Anschluß an die Dialogi (4, 48) Gregors d. Gr. aufzählt. Sent. P. L. 210, 256.

2
« Querebatur postea : Ysidorus : Qui nocturna illusione polluitur, quamvis

extra memoriam turpium cogitationum sese persentiat inquinatum, tarnen hoc
ut temptaretur sue culpe tribuat suamque immunditiam statim fletibus tergat.
Ex hoc ergo auetoritate videtur, quod si precesserit ymaginatio turpis, quamvis
deleta sit per penitentiam, quod pollutio sequens inde poterit esse peccatum
multo magis quam illa pollutio, de qua hie loquitur, de qua dicit, quod immunditia
tergenda est fletibus, etiam si fuerit extra memoriam turpium cogitationum.
Nichil autem videtur tergendum fletibus, nisi sit culpa.

Ad quod dicimus, quod révéra nec hic nec ibi est peccatum in se. Sed aueto-
ritas ista Ysidori intelligenda est magis secundum reputationem quam secundum
veritatem, secundum illud quod dicit Gregorius, quod bonarum mentium est
ibi culpam agnoscere, ubi culpa non est. Non enim debent agnoscere culpam,
que ibi tarnen révéra non sit. Debent tarnen bone mentes semper timere et repu-
tare ac si esset et punire etiam. Et hoc patet ex hoc, quod ipse Ysidorus dicit :



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 475

Eingehend untersucht dann der Verfasser die weitere Frage :

Wie ist es zu beurteilen, wenn jemand im Schlaf eine Pollution erlitt
und später sich dieser Tatsache freut Zunächst stellt der Autor fest,
daß die spätere Zustimmung auf den sittlichen Wert der

vorausgegangenen Pollution keinerlei Einfluß hat. Denn ein bereits
vollständig abgeschlossener Tatbestand kann durch spätere Akte nicht
mehr in seinem sittlichen Charakter verändert werden ; er kann auch
keine neue sittlich gute oder verwerfliche Qualität mehr hinzuerhalten.
Der Akt der Zustimmung und des Wohlgefallens selbst aber ist sittlich
gut oder schlecht, je nachdem der Wille etwas Gutes oder Schlechtes

bejaht, das Wohlgefallen sich auf etwas Gutes oder Böses bezieht.
Die natürliche Schlafpollution ist nun zwar nach Ansicht des Autors
Folge des Sündenfalls, sittlich betrachtet aber erscheint sie als indifferenter

Vorgang. Mit ihr sind aber sittlich einwandfreie und sittlich
verwerfliche Wirkungen verbunden. Es kommt also darauf an, was

eigentlich Objekt der späteren Billigung ist. Wird nur die Tatsache
ins Auge gefaßt, « daß man nun besser Gott dienen könne », so ist
diese nachträgliche Billigung keine Sünde. Auch die Freude über die

natürliche Entspannung und Erleichterung ist noch nicht sündhaft.
Wohl aber liegt Sünde vor, wenn sich die Zustimmung auf die

sexuelle Lust richtet, die man vielleicht beim Erwachen noch empfand.
Und zwar ist diese Einwilligung als läßliche Sünde zu erachten, wenn
infolge der plötzlichen Überraschung keine Überlegung möglich war ;

als schwere aber, wenn mit Überlegung eine volle Zustimmung gegeben
wurde. Nach der klaren Lehre unseres Autors ist also niemals das

physische Fühlen der Geschlechtslust, sondern einzig die bewußte

Einwilligung in diese Sünde. Ausdrücklich erklärt er : « Im Schlaf

geschieht keine Sünde, auch wenn hier eine sündige Lust auftritt ».1

culpe sue tribuat, id est reputet ac si esset sua culpa. Et ideo tergat cum fletibus,
sicut si esset culpa». .Cod. c. f. 92'.

1
« Queritur postea : Aliquis pollutus est dormiens. Postmodum excitatus

ei excitato placet, quod sic sibi accidit. Queritur ergo, utrum per placentiam
pollutionis precedentis possit fieri pollutio precedens peccatum. Quod non videtur.
Antequam enim esset placentia illa, iam erat compléta ilia pollutio et erat
penalis tantum. Sed quod iam totaliter est Completum per adventum subsequentis
non transmutatur de specie in speciem. Ergo sive veniat placentia postmodum
sive non, non fiet illa pollutio de penali tantum culpabilis.

Querebatur postea, si alicui placeat, quod sie sibi accidit, utrum placentia
sive consensus sit peccatum vel non. Et quod peccatum sit videtur. Constat
enim, quod ista pollutio quidam motus erat inordinatus in ipso polluto. Tale
autem placere non debuit. Sed placentia eius, quod placere non debuit, magis



476 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Zum Schluß untersucht der Verfasser noch ausführlich eine Frage,
die uns von nun an immer wieder begegnet : Hätte es im Zustand
der reinen Natur, also wenn kein Sündenfall eingetreten wäre, eine

Schlafpollution gegeben Er antwortet mit nein. Denn sämtliche

körperliche Vorgänge unterstünden dann der Vernunft. Diese könnte

mala est. Quare videbitur peccatum esse consensus iste. Sed contra : Placentia
sive consensus non dicitur bona vel mala nisi ex parte illius, super quod transit.
Unde si consentimus bono faciendo eis modis, quibus debet fieri, est consensus
bonus; si autem malo, malus est. Ergo si pollutio illa carnis, que precessit, aut
fuit indififerens quiddam aut bonum, quia penale fuit. Penale autem secundum
quod huius, bonum est anime patienti. Videtur quod placentia ista super pollu-
tionem preteritam nullo modo mala et ita neque peccatum. Preterea ex aliqua
bona causa potest esse, quod placeat illi quod fuerit pollutus, sicut forte placet illi
quia prius sentiebat se gravatum, nunc autem sentit se exhoneratum. Si liée

ergo non sunt nisi bona, quare erunt ista placentia mala.
Solutio : Ad primum dicimus, quod secus est de consensu precedente actum

et de ea que sequitur. Consensus enim precedens tarnen est actus, qui ex ipsa
sequitur et ideo et bonitatem et malitiam eandem vel consequentem possunt
sortiri actus et consensus ille sive placentia. Sed consensus, qui sequitur actum,
cum iam omnino actus iste perfectus sit antequam placentia illa veniat, non est

causa illius actus et ideo ille consensus, sive bonus sive malus sit, actui precedenti
non imponit malitiam vel bonitatem. Unde concedimus bene, etiam ex consensu
illo non fit pollutio precedens peccatum, sicut obiciebatur.

Ad aliud autem quod queritur, utrum consensus respectu iam facti peccatum
sit, dicimus, quod potest esse et sic et aliter. Si enim fuerit pollutio ex debilitate
nature vel infirmitate et postmodum ei, cui accidit, excitato placeat propter
hoc, quod inde melius serviret Deo, non credimus talem consensum esse peccatum.
Si autem placeat propter exhonerationem nature tantum, utpote quia prius erat
gravatus,- modo se sentit aleviatum, et dico : tantum, ut nullam velit ibi delecta-
tionem esse, adhuc non credimus hic esse peccatum. Si autem excitato placeat non
sicut dictum est, sed placeat ei deléctatio in vigilando, quam habebat aliquo
modo sensualitas in dormiendo, dum consummatur pollutio in vigilia que inchoata
fuerat in sompno, sicut accidit cum aliquis in polluendo excitatur prius dormiens,
tunc potest esse peccatum. Et hoc secundum duos modos : Aut enim cum
excitatur quis et habet placentiam circa huius delectationem, que orta fuerat
.dormiendo, est motus quasi subitus vel repentinus tantum, ita quod (fehlt wohl
non ex deliberatione consentit delectationi illi, et si deliberaret non consentiret,
et sic est veniale peccatum ratione consummationis facte in vigilia. Aut movetur
non solum repente, sed etiam ita consentit delectationi que obrepserat in sompno,
quod etiam placeret sibi habere vas debitum receptioni talis materie, in quod
refunderet illam, et hoc ex deliberatione, tunc tale quamvis initiatum sit
dormiendo, fit tarnen mortale per huius consummationem in vigilia. Unde erit
ordo : In sompno secundum quod huius nullum fit peccatum, etiamsi sit ibi aliqua
sensualis delectatio. In vigilia autem, si ibi consummetur pollutio et sit placentia
delectatiönis repentina solum, tunc veniale. Si autem fit plenus consensus, tunc
mortale. Et sic potest videri quantum ad quid pollutio in sofnpno potest fieri
peccatum utpote quantum ad consummationem in vigilia ». Cod. c. f. 93. Zu der
Bemerkung : « Si deliberaret, non consentiret», vgl. o. S. 469-471. Gaufrids Lehre
von dem « consentire in habitu » und die Lehre von der ignorantia concomitans.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 477

aber niemals eine Funktion der Geschlechtskraft wünschen außer zum
Zweck der Zeugung. Ein Samenerguß, der nicht diesem Zweck diente,
stünde übrigens im Widerspruch zur Natur selbst und wäre schon

darum unmöglich gewesen. Man könnte freilich hiegegen einwenden,
daß doch auch andere unbrauchbare Stoffe von der Natur
ausgeschieden würden. Unser Autor aber antwortet, zunächst sei es

überhaupt fraglich, ob es im reinen Naturstand Dinge gegeben hätte, die

ausgeschieden werden mußten. Aber selbst wenn, dann könne dies

keinesfalls auf den menschlichen Samen zutreffen. Denn dieser dient
einzig der Fortpflanzung und einen hierfür nicht verwertbaren Samen

kannte die noch unverdorbene Natur nicht. Die Schlafpollution
verdankt also ihren Ursprung der Verderbnis der Natur durch den Sündenfall

; sie trägt somit StrafCharakter..1

1 « Querebatur postea, utrum pollutio posset dici naturalis secundum naturam
in primo statu manentem. Et quod sie videtur. Alie enim eiectiones superfluorum
secundum vim expulsivam naturaliter possent fieri in primo statu utpote per
os, per nares et huius. Ergo si is 'fuit ordo ut superfluum nutritive cederet in
augmentativam et ita esset révéra, si iste operarentur successive solum ita, quod
tantum una pre alteram el ultra generativam non est alia vis, ad quam cedat
superfluum generative. Hoc solum relinqueretur, ut videtur etiam secundum
naturam bene institutarrt, ut superfluum ipsius generative naturaliter eiciatur in
expulsiva. Hoc autem fit per pollutionem. Et ita esset pollutio naturalis in primo
statu. Sed contra. Pollutio habet delectationem orientem ex concupiscentia
carnis contra spiritum, de qua ad Gal. V°. Sed omne quod huius est ex corruptione
nature primitus institute. Non ergo erat possibilis pollutio secundum naturam
primitus institutam.

Ad hoc dicimus secundum Augustinum, quod secundum naturam in primo
statu omnia, que erant in homine, ita essent in obedientia respectu sui superioris
unumquodque respectu alterius, ut tandem omnia regentur et obedirent
imperio et intentioni summi regentis sive imperantis. Unde tunc nichil erat
possibile accidere in corpore humano, quod non intenderet ratio. Sed in primo
statu numquam vellet ratio nisi bonum, nec intenderet, Unde quantum ad
omnia, que spectabant ad vim generativam, nichil intenderet nisi generare prolem
et hoc ad cultum Dei. Hoc autem, videlicet prolis generatio, numquam fuit
per pollutionem, cum desit debitum vas. Cum ergo tunc nichil accideret
preter nature intentionem, patet quod non posset tunc pollutio accidere. Ex quo
patet solutio ad secundo obiectum. Manente enim natura in primo statu numquam
effunderet extra vas debitum.

Ad id autem quod primo obicitur, quod alie superfluitates possent eici
naturaliter, dicimus, quod forte in primo statu nulla esset omnino superfluitas
eicienda in corpore humano. Quod si est verum, tunc falsum suponebat ista
ratio. Tarnen suposito quod essent iste et eici possent, adhuc dicimus, quod non
esset simile hinc et inde. Superfluitas enim seminis totaliter debebat esse ad
generationem. Unde etiam tunc non esset aliquod semen, quod non esset aptum
ad generationem, qualiter nunc accidit in multis hominibus et mulieribus et sicut
accidit de ovis venti in avibus, ex quibus non potest produci animal. Si ergo tunc



478 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Sie ist, wie überhaupt die Geschlechtskraft, mit der « penalitas
vitiosa » behaftet.1

Johannes v. Treviso gibt, wie in anderen Punkten so auch hier,

nur die Lehre Wilhelms v. Auxerre wieder.2
Ebenso verfährt der Verfasser des Opusculum de gratia et libero

arbitrio im Msc. Patr. 98 der Staatsbibliothek zu Bamberg. Wer vollT

ständig schläft, erklärt er auf Grund von Wilhelms Lehre, der sündigt
in keiner Weise. Wenn darum der bekannte Kanon hier von Sünde

spricht, so ist dies als Sündenstrafe zu verstehen oder so auszulegen,
daß man sich für einen Sünder halten müsse, wenngleich die

Schlafpollution gar oft lediglich als naturgemäßer Vorgang eintritt. 3

Auch Richard Fishacre vertritt Wilhelms Grundsatz : Jede Sünde

ist durch den Vernunftgebrauch bedingt ; ist dieser völlig aufgehoben,

so gibt es keine Sünde. Auch Fishacre setzt sich mit den üblichen
Gründen für und gegen die Zurechenbarkeit der im vernunftlosen

esset superfluitas seminis, ex quo non fieret generatio, superfluitas sibi esset

prêter intentionem nature et rationis, quod non poterat esse in primo statu
durante. .Et ideo numquam potuit pollutio accidere nisi post nature corruptionem,
ex qua naturaliter ortum habeat ». Cod. c. f. 93 u. 93'.

1 « Dicimus, quod est quedam infirmitas, que est penalis tantum. Et autem
alia, que est penalis et vitiosa. Dicimus, quod penalitas sive corruptio, que
est in generativa, non est penalitas tantum, sed est penalitas vitiosa utpote que
est causa peccati originalis in posteris ». Cod. c. f. 92'. Vgl. u. S. 490, Anm. 2.

2 Summa, 2, 25 de ignorantia : « Solutio : Si ex toto habet ligatum liberum
arbitrium, non peccat (nämlich furiosus, qui ex culpa'cecidit in furiam) occidendo
vel adulterando, nisi quando habet lucida intervalla. Si vero non ex toto habet
ligatum liberum arbitrium, tunc magis vel minus peccat, secundum quod ligatum
est (magis vel)> minus. Nec obstat Deut. XXIII Si fuerit, quia dormiens pollutus
non peccat. Sed quia quandoque ex immundis cogitationibus vigiliarum solet
provenire, non tantum ex umoribus superfluis, debet reputare se peccasse, quia
ut dicit Gregorius, bonarum mentium est ibi culpam agnoscere, ubi non est culpa ».

Cod. Vat. lat. 1187, f. 19 c. 2
3 De ignorantia : « Nos vero dicimus, quod furiosus, si non habeat liberum

arbitrium penitus ligatum, peccat magis vgl minus secundum quod magis vel
minus ligatum est liberum arbitrium. Si autem penitus sit ligatum, nullo modo
peccat, nisi quando habuit dilucida intervalla. Similiter dicimus de dormientç
et ebrio, et quod dormiens perfecte nullo modo peccat neque nocturna pollutio
peccatum est. Ubi autem dicit auctor, quod sit peccatum, debet exponi peccatum
id est pena peccati ex peccato id est ex cogitatione vel crapula. Vel peccatum est

reputatione, quia ille, cui accidit, debet se reputare peccatorem, licet sepe accidat
tantum naturaliter. Sed quia noscit unde accidit, ideo debet dolere ».

' Cod. c.

f. 145'. Vgl. hiezu den Text Hugos v. S. Cher, bei Landgraf, Das Wesen der
läßlichen Sünde in der Scholastik bis Thomas v. Aquin. (Bamberg 1923), XIII.
Unser Autor hat diese Darlegung von Hugo übernommen, ohne ihn aber hier
zu nennen.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 479

Zustand begangenen Missetaten auseinander. Aber er geht über die

traditionelle Beweisführung hinaus durch eine beachtliche Darlegung
des Zusamme^ispiels von Leib und Seele im Werdegang jeder menschlichen

Handlung. Die ratio bildet sich zunächst ein Urteil, dann

befiehlt sie dessen Ausführung. Und wie die Ausführungshandlung an
den Körper gebunden ist, so vollzieht sich auch die Urteilsbildung
durch Vermittlung des Körpers. Das Gehirn nämlich ist es, das die

Bilder der Körperwelt durch die Sinne empfängt und der ratio
vorstellt. Ist darum die Gehirnfunktion gestört, so werden der ratio
verzerrte Bilder der Außenwelt geboten, so wie etwa ein gerader Stock,
den man ins Wasser hält, gebrochen erscheint. Die Vernunft kann
diese Verzerrung nicht hindern. Sie muß notwendig zu einem falschen

Urteil kommen, und da die Handlung naturgemäß dem Urteil folgt,
so geschieht selbstverständlich eine unrechte Handlung. Eine solche

Tat hat nun allerdings ihren Ausgang vom freien Willen, aber der

Wille zu dieser Betätigung ist doch eine notwendige Folge der
Gehirnstörung. Folglich begeht der Wahnsinnige niemals eine Sünde, er
müßte denn lichte Augenblicke haben. 1 In gleicher Weise ist bei der

Frage nach der sittlichen Bedeutung einer Schlafpollution der

Zusammenhang von sexuellem Traum und körperlicher Erregung zu
beachten. Hier spielt, wie bereits Augustinus festgestellt hatte, die

Phantasie dem Schlafenden einen sexuellen Vorgang, z. B. einen

Geschlechtsverkehr in so realistischer Ausprägung vor, daß eine

Unterscheidung zwischen Traumbild und Wirklichkeit unmöglich ist. Das

1 2. Sent. d. 22, de ignorantia, q. 2. « Queritur, si ignorantia furiosi ex
culpa sua vel ebriosi excuset, si peccat in ebrietate vel furore ».

« Dicatur ergo ad V. Ratio primo iudicat, deinde, secundum quod iudi-
cavit, operatur. Et sicut operatur per corpus nec forte potest non agere, quia
est nullus se ipsum movens, sie mediante corpore iudicat sei. per corpus. Per
cerebrum enim representantur ei ea, de quibus iudicat. Cerebrum enim aeeipit
similitudines corporum a sensibus sicut sensus a corporibus. Posset ergo per
infirmitatem cancri tanta) esse cerebri perturbatio, ut male representarentur
rationi similitudines rerum, de quibus ratio deberet iudicare. Nec hoc posset
impedire ratio. Et tunc necessario male iudicaret sicut necessario iudicat baculum
integrum in aqua fractum. Et cum naturale sit ei, secundum quod iudieavit
ageré, male ageret naturaliter, sicut infirmitates dieimus naturales. Vel posset
in tantum etiani cerebrum perturbari, ut nulla manifesta fieret representatio, de

quibus posset ratio iudicare. Et cum non possit non movere corpus, movet et
agit sine omni iudicio precedente. Operatio ergo talis est a libero arbitrio, quia
et omnis operatio hominis. Sed ideo non est peccatum, quia etsi voluntarie hoc
faciat, tarnen causa, quia hoc velle necesse sit, est ex natura perturbata. Furiosus
ergo simpliciter non peccat, nisi habet lucida intervalla ». Cod. Vat. Ottob. lat. 294,
f. 143' c. 2 u. f. 144 c. 1.



480 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

geträumte sexuelle Erlebnis aber hat die körperliche Erregung und
deren üblichen Ablauf zur Folge. Der Schlafende steht dem machtlos

gegenüber. Denn es liegt nicht in seiner Hand, diese Vorstellungen
zu beseitigen, wie es der Wache könnte. Folglich kann darin auch keine
Sünde für ihn liegen. Die Schuld, von der Gregor in dem bekannten
Kanon spricht, ist also lediglich in libidinösen Gedanken, mit denen

man im wachen Zustand spielte, zu erblicken.1
Odo Rigaldi berichtet zunächst die beiden Auffassungen. Die erste

erklärt, auf Grund der vorausgegangenen Schuld sei man für die in
vernunftlosem Zustand begangene Übeltat verantwortlich ; denn nur
ein « inevitabile per naturam », nicht aber eine « nécessitas inducta per
culpam » gewähre Entschuldigung. Die zweite Auffassung aber, die

Wilhelms nämlich, behauptet, daß bei gänzlicher Aufhebung des

Vernunftgebrauchs auch keine Sünde möglich sei. Odo selbst entscheidet
sich für die Zwitterlösung, daß die culpa precedens durch den
tatsächlichen Erfolg erschwert werde.2

1 L. c. « Dicatur ergo ad primum, quod dormiendo pollutus non peccat.
Unde Augustinus super Genesium ad litteram », 1. 12 : «Ipsa fantasia, que fit
in cogitatione sermocinantis, cum ita expressa fuerit in visione sompniantis, ut
inter illam et veram commixtionem corporum non discernatur, continuo movetur
caro et sequitur, quod eum motum sequi solet. Cum hoc tam sine peccato fiat,
quam sine peccato a vigilante dicitur, quod ut diceretur, sine dubio cogitatum
est ». Causam autem quare non peccat, subdit Augustinus sic : « Motum carnis
caste vigilantes cohibent et réfrénant, dormientes autem ideo non possunt, quia
non habent in potestate, ut amoveatur expressio corpoïalis ymaginis, que discerni
non possit a corpore ». Cod. c. f. 143' c. 2. Vgl. Aug., 1. c. 12, 15 ; C. S. E. L. 28, 400.

2 2. Sent, d! 22 q. 2. « Queritur de furiosis. Et videtur, quod non peccant.
Contra. Nécessitas a primo motu non excusat. Item pollutio, que ex culpa
precedenti vel ex culpa cogitationis immunde est peccatum, ut dicit Gregorius.

Ad horum intelligentiam est notandum, quod ligatio rationis potest esse

dupliciter, aut ita quod totaliter sit ratio ligata aut non totaliter. Si autem
ratio totaliter ligata sit, distinguendum, quia aut incurrit illam ligationem absque
culpa aut ex propria culpa. Si absque nullo modo imputatur. Si autem
incidit (nämlich in furiam) ex propria culpa, tunc sunt diverse opiniones. Quidam
enim dicunt, quod non peccat, quia usum liberi arbitrii non habet nec imputatur
illi pro tempore illo, sed aggravatur culpa precedens ex eventu sequenti.
Unde illud philosophi exponunt, ebrius habebit duplices maledictiones, non
quantum ad perpetrationem nove culpe, sed quantum ad gravationem culpe ebrie-
tatis. Alii sunt, qui dicunt, quod si ex culpa sua incidit in furiam vel ebrietatem,
imputatur ei, quod facit, rationis illius culpe et quamvis habeat rationem ligatam
totaliter, tarnen non excusatur et a toto, quia etsi non sit notorium quantum ad
illud tempus, tamen est notorium quantum ad illud, in quo induxit se in hanc
necessitatem. Et si obicias, quod est inevitabile, respondent, quod inevitabile
per naturam, hoc tollit rationem peccati, sed nécessitas inducta per culpam non
aufert sicut ponit Anselmus exemplum. Et sic loquuntur rationes in secundam



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 481

Ähnlich wie der Verfasser der Quästionen des Cod. lat. 16406
der Nationalbibliothek zu Paris, untersucht und verneint Odo das

Vorkommen einer Schlafpollution im reinen Naturstand. Er erklärt, und

zwar im Anschluß an Augustinus, daß der Mann seine Geschlechtskraft

nur zur Erzeugung von Kindern gebraucht hätte. Samenüberschuß

wäre nicht vorgekommen, da die Lebenskraft der Zeugungskraft

nicht mehr als notwendig zugeführt hätte. Ja, er bezeichnet

sogar die Meinung als recht wahrscheinlich, daß es vor dem Sündenfall

überhaupt keine Ausscheidungen gegeben hätte ; denn der Mensch

hätte nur die erforderliche Nahrung zu sich genommen, diese aber

wäre so rein und die körperlichen Kräfte so stark gewesen, daß eine

Absonderung von unverwertbaren Stoffen nicht erforderlich gewesen
wäre.1

Der hl. Bonaventura erörtert lediglich die Frage, ob und wann
nach einer Schlafpollution der Empfang der heiligen Kommunion
erlaubt sei. Auf die Frage nach der Sündhaftigkeit der pollutio
nocturna selbst geht er nicht weiter ein. Er untersucht auch nicht,
ob es im Paradies eine Schlafpollution gegeben hätte, sondern nur,
ob der Geschlechtsverkehr dort mit Samenerguß verbunden gewesen
wäre. Sein Gewährsmann, dem er hier getreulich folgt, ist Alexander

v. Haies. Er wiederholt dessen Unterscheidung zwischen superfluitas

partem». Cod. Vat. lat. 5982, f. 109 c. 1. Vgl. Bonaventura in 2. Sent. d. 22 a.
2 q. 3. Opera omnia (Quaracchi 1882 ff.), 2, 257. Die Ähnlichkeit der Texte legt
den Gedanken nahe, daß Bonaventura hier Odo Rigaldi benützt hat.

1 In 2. Sent. d. 20 q. 4. « Utrum possent coire alia de causa, quam causa
prolis ». « Respondeo dicendum, quod homo in primo statu suo haberet omnes
vires ordinatas sub ratione, ita quod motus eius non extenderent sed moveren-
tur ad imperium rationis. Unde cum recta ratio ordinet coitum ad prolis genera-
tionem, quandocumque coiret, coiret propter hoc. Neque oporteret, quod coiret
ad vitandam pollutionem, quia nutritiva esset ita ordinata et numquam mini-
straret generative nisi prout esset opus ad prolis generationem. Unde Aug. XIV de
civ. Dei : seminaret homo, si non precessisset peccatum, quando illud opus esset
et quantum esset opus. Unde numquam sentiret pollutionem, vel quia non
esset superfluum sicut modo in nobis vel quia habebat indc retemptivam
ita fortem, quod numquam emitteret nisi ad imperium rationis.

Ad aliud dicunt quidam, quod animale corpus emitteret huiusmodi super-
lluitatem et esset ibi separatio puri ab impuro nec tunc esset imperfectionis nec

pena peccati, sed attestans veritati nature animalis. Sed tarnen alii dicunt pro-
pabilius, quod nutrimentum esset ita purum et calor (cista naturalis ita potens
et ipse tarn proportionaliter susciperet, quod nulla esset ei superfluitas emittenda
nec per urinam nec per egestionem. Quod hoc habet veritatem, patet de multis
cibis. Quia puri sunt, pauce sunt egestiones. Et ideo hoc videtur proba-
bilius ». Cod. lat. 11614 der Bibl. Royale de Belgique zu Brüssel, I. 98 c. 2 und
f. 98' c. 1.

Dii'us Thomas. 31



482 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

residuitatis und impuritatis und erklärt : Der Samen ist ein residuum,
das zwar überflüssig für das Individuum, aber notwendig für die

Erhaltung der Gattung ist. Bei der zweiten Gruppe der Ausscheidungen,
den unreinen Stoffen, aber müsse unterschieden werden. Jene
Ausscheidungen, die auf eine Schwäche der menschlichen Natur beruhen,
wie z. B. der Schleim, hätten im ursprünglichen Menschen keinen
Platz gehabt ; jene aber, die auf einer Unreinheit der Nahrungsmittel
gründen und somit eine Absonderung des Reinen vom Unreinen
bedeuten, wären auch im Paradies vorgekommen, allerdings « non cum
tanta foetore et foeditate ».1 Die gegenteilige Meinung des Odo Rigaldi
hatte also nicht seinen Beifall gefunden.

Der hl. Albertus Magnus erhebt sich über sämtliche Theologen
durch sein ausgeprägtes Interesse für die naturwissenschaftliche Seite

unserer Frage. Bei ihm finden wir zuerst eine eingehende Untersuchung
über die Entstehung des Samens, wobei er sich auf das 6. Buch De
naturalibus des Avicenna stützt. Die Samenbildung, hören wir,
vollzieht sich durch Absonderung aus der Nahrung, und zwar « ex superfluo
quartae digestionis, wie Avicenna sagt ». Was überflüssig ist für die

Ernährung des Individuums, das sondert die Natur ab zur Erhaltung
der Gattung. Die Zeugungskraft, die zur « vis vegetabilis animae »

gehört, flößt dem Samen die Fähigkeit zur Zeugung ein. Neben dem
Samen nennt Albert noch eine andere ähnliche Ausscheidung, ein

schaumiges Sekret, das von lufthaltigen Nahrungsmitteln stammt und
ebenfalls mit Lustempfindung ausgestoßen wird. Hierfür ist Aristoteles
sein Gewährsmann. Die Lust wie der Schmerz haben ihren Sitz in
den Nerven. Sie entstehen, je nachdem die Nerven in einer ihnen

zusagenden oder widersprechenden Weise berührt werden. Da nun
bei der Samenausscheidung ein « conventissimus tactus nervorum »

erfolgt, ist hiermit eine hohe Lustempfindung verbunden. 2

Zu der damals aktuellen Frage, ob es im paradiesischen Zustand
Schlafpollutionen und andere Ausscheidungen gegeben hätte, bemerkt
Albert treffend, daß hier mancher Unsinn geschwätzt werde. Er selbst

ist der Meinung : Jene Ausscheidungen, die naturgemäß sind, wie Kot,
Urin und Speichel, wären auch dort vorhanden gewesen, allerdings

1 In i. Sent. d. 20 a. un. q. 2. Ed. c. 2, 479. Vgl. Alexander v. Haies, Summa
ps. 2 q. 94 m. 1. Ed. c. f. 176 c. 2.

2 Summa theol., ps. 2 tr. 11 q. 65. Opera omnia. (Ed. Borgnet. Paris 1890-
i899), 32, 616-618. Summa de creaturis, ps. 2 q. 17 a. 1 u. 2. Ed. c. 35, 143 145 f.
In 4. Sent. d. 9 B a. 10 u. d. 26 a. 7. Ed. c. 29, 235 u. 30, 106.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 483

wahrscheinlich «sine pudore et foetore foeditatis». Hiermit entzieht sich

Albert dem Einwand, daß das Häßliche und Widerliche nur eine Folge
des Sündenfalls sein könnte und darum auch diese Ausscheidungen
den Charakter einer Sündenstrafe an sich trügen. Jene Ausscheidungen
aber, die von einer gewissen Schwäche und Verdorbenheit der Natur
zeugen, wären vor dem Sündenfall nicht vorgekommen. Darum hätte
der paradiesische Mensch weder eine Schlafpollution noch eine

Menstruation noch einen Schweiß gekannt.1
Die ethische Beurteilung der Schlafpollution beginnt Albert im

Sentenzenkommentar mit einer ausführlichen Darlegung der verschiedenen

Gründe, welche die Autoren für und gegen die Erlaubtheit des

Kommunionempfangs nach einer pollutio nocturna aufzählten. Er
selbst tritt an die Frage heran, mit der Scheidung von causa und
modus pollutionis, eine Einteilung, die spätere Autoren wie Thomas 2

von ihm übernahmen. Unter den Ursachen nennt Albert zunächst
die drei bekannten Gründe : Schwäche des Körpers, übermäßige
Ernährung und sexuelle Gedanken. Sein naturkundliches Wissen verrät
sich hierbei in zwei Bemerkungen : Die Körperschwäche besteht in
einem Mangel an Kraft, die Säfte zurückzuhalten und für den Körper
zu verwenden. Unter den Nahrungsmitteln gibt es gewisse, « die venerisch

erregen » ; « das Warme nämlich erregt, das Feuchtç liefert die
Materie ». Neben diesen drei Gründen nennt Albert noch die
dämonischen Einflüsse und betont, daß auch mehrere Ursachen zusammenwirken

können. Beachtlich ist bei der Besprechung der Ursachen eine

gewisse Verwandtschaft Alberts mit dem Verfasser des Pariser Cod. 16406.3
Beide unterscheiden nämlich zwei Stufen der Unmäßigkeit. Albert
stellt den Mann, der in einem Einzelfall, gewissermaßen aus
Überraschung, zu viel ißt und trinkt, jenem anderen gegenüber, der
gewohnheitsmäßig üppig zu speisen pflegt. Der Pariser Codex dagegen
beachtet, ob schon bei der Unmäßigkeit die Libido mitspielte oder nicht.
Ethisch bewertet, ergibt sich, daß die Pollution selbst niemals eine
Sünde ist ; doch ist sie in allen genannten Fällen, mit Ausnahme
des ersten, der naturgemäßen Ausscheidung, als signum peccati zu
betrachten, als ein offenkundiger Effekt, der von einer vorausgehenden
Fahrlässigkeit oder einem früheren sündigen Verhalten Zeugnis gibt.
So ist z. B. die Schlafpollution auf Grund diabolischer Vorspielungen

1 In 2. Sent. d. 20 a. 5. Ed. c. 27, 345.
2 Vgl. Thomas v. A quin, in 4. Sent. d. 9 q. 1 a. 4 q.a 2.
3 S. o. S. 473 f.



484 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

als Anzeichen zu werten, daß man nicht in der richtigen frommen

Gesinnung schlafen ging. Bei einer Pollution auf Grund von unzüchtigen
Gedanken soll man nicht zur Kommunion gehen, weil die Vermutung
naheliegt, daß jene Gedanken als delectatio morosa sündhaft waren.

Unter dem Gesichtspunkt «modus pollutionis » bespricht Albert
die im gregorianischen Kanon aufgeworfene Frage, ob der Vorgang
von unzüchtigen Traumbildern begleitet war oder nicht. Man hatte
bisher, wie wir sahen, auf diese Feststellung sehr großen Wert gelegt,
da man von der Voraussetzung ausging : Die Pollution wird verursacht
durch den Traum, dieser aber durch frühere unkeusche Gedanken.

Der hl. Albertus Magnus brach auf Grund seiner physiologischen Kenntnisse

mit diesem Wahn. Er hatte beobachtet, daß die Pollution nur
« in wenigen Fällen ohne sexuelle Traumvorsteilung » vor sich geht.
Den Grund hiefür erblickt er in der Tatsache, die schon Aristoteles
dargelegt habe, daß der Traum meistens durch den Körper verursacht
wird. Von den körperlichen Organen geht nun hier eine sexuelle

Erregung aus. Diese drängt auf einen Geschlechtsverkehr hin und
löst in der Phantasie die dem geschlechtlichen Tun entsprechenden
Bilder aus. Folglich kann man nicht alle unzüchtigen Traumbilder
kurzerhand auf sündhafte Gedanken des vorausgegangenen Tags
zurückführen. Man muß vielmehr zugeben, daß « diese Vorstellung sich

manchmal ohne vorausgehende Schuld im Traum einstellt ».1

In der Summa de creaturis beschäftigt sich Albert neuerdings
in zehn Quästionen mit dem Traumleben. Gewährsmänner sind ihm
hier wiederum Aristoteles und Avicenna sowie Alpharabius. Jeder
Traum, erklärte Albert, läßt sich auf eine ihn veranlassende Ursache

zurückführen. Diese liegt entweder « in sommante », und zwar in seiner

körperlichen oder seelischen Verfassung ; oder sie liegt « extra somnian-
tem », wenn nämlich gute oder böse Geister den Traum erregen ; vielfach

wirken auch die verschiedenen Ursachen zusammen.2 Als « Hauptquelle

» sind jedenfalls Leib und Seele des Schlafenden zu betrachten.
Es ist hier nicht unsere Aufgabe, darzulegen, wie Albert sich die

psycho-physischen Vorgänge beim Träumen vorstellt. Es genügt
hervorzuheben, daß er auch hier die Veranlassung des Traumes durch

körperliche Vorgänge, durch einen « motus spiritus animalis et subtilis
sanguinis ».klar aufzeigt.

1 In 4. Sent. d. 9 B a. 10. Ed. c. 29, 234 f.
2 Summa de creaturis, ps. 2 q. 52 a. un. Ed. c. 35, 445.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 485

Für die ethische Beurteilung des Traumlebens ist die Tatsache

grundlegend, daß im Traum die Vorspiegelungen der Phantasie als

Wirklichkeit angesehen werden und folglich der Verstand kein richtiges
Urteil darüber gewinnen kann. Fishacre hatte dies bereits richtig
festgestellt. Daraus ergibt sich aber, daß dem Traumerlebnis kein

selbständiger ethischer Wert eignet. Nun zeigt freilich die Beobachtung,
daß doch auch das bewußte Seelenleben im Traum nachklingt. Albert
bemerkt z. B. — und wir stehen hier wohl vor einem Bekenntnis seiner

persönlichen Erfahrung —, daß man nach intensivem Studium von dem

träumt, was man vor dem Schlafengehen studierte. Er stellt weiterhin

fest, daß ein reines oder schmutziges Innenleben auch im Traum
sich offenbart : Die Traumbilder anständiger Leute sind besser als die

von schlechten Menschen, was schon Aristoteles und Avicenna bezeugten.

Ja, Albert erklärt schließlich, daß bei gewissenhaften Leuten die

sittliche Einstellung auch im Traumleben noch eine gewisse Zensur

ausübt. « Wenn im Traum etwas auftaucht, was dem Willen sehr

entgegen ist, dann wird die Seele zum Widerstand geweckt ». Religiöse
Persönlichkeiten, «denen auf Grund langen Strebens die Sünde zum
Abscheu geworden ist, machen sehr häufig diese Erfahrung ». Albert
bespricht hier dasselbe Phänomen, das den unbekannten Magister der

Quästionen des Msc. Brit. Mus. Royal 9 E XII zu der Behauptung
verleitet hatte, man könne auch im Schlafe sündigen. Aber Albert
zieht nicht diese falsche Schlußfolgerung. Er weiß, daß im Schlaf der

Vernunftgebrauch gebunden und darum keine Sünde möglich ist. Er
schildert lediglich das Phänomen, und zwar mit solcher Feinheit, daß

wir wiederum darin ein Bekenntnis seines eigenen Lebens erblicken
dürfen : Wie bei einer Versuchung während des Tags, so kämpft der

sittliche Mensch auch im Traum gegen die schlechten Phantasien.
« Nach langem Kampf » kommt die Vernunft allmählich zum Bewußtsein,

daß es sich um einen Traum handelt und « sie tröstet die Seele,

daß es ja nicht Wirklichkeit, sondern nur ein Scheinbild war ». Albert
würdigt dieses Erlebnis vollkommen richtig, indem er es als Folge
einer gefestigten sittlichen Einstellung betrachtet. 1

Der hl. Thomas v. Aquin erweist sich hier durchwegs als Alberts
Schüler. Wie dieser, unterscheidet er in der Frage nach dem
Urständ zwischen natürlichen Ausscheidungen und solchen, die auf einer

1 Summa de creaturis, ps. 2 q. 44 a. 1 ; q. 46 ; q. 47 ; q. 48 a. 2. Ed. c. 35,
404, 421, 427, 430.



486 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Schwächung der Natur gründen. Doch scheint er die Schlafpollution
zu den naturgemäßen Sekreten zu rechnen. Er stellt den Samen den

Verdauungsprodukten gleich, die auch « im ersten Zustand » ausgeschieden

worden wären, wenngleich « absque omni foeditate ».1

Mit voller Klarheit legt Thomas dar, daß die Schlafpollution
selbst überhaupt keinen sittlichen Charakter besitzen kann. Die körperliche

Erregung ist als solche ethisch belanglos, weil niemals Regungen
des Körpers, sondern einzig und allein Akte des Willens die ethischen
Werte begründen. Das Traumerlebnis aber ist ebenfalls sittlich gleichgültig,

weil hier die Willensfreiheit unterbunden ist ; denn der Wille folgt
dem Urteil der Vernunft, ein richtiges Vernunfturteil ist aber im Schlaf

unmöglich. Darum ist es sittlich auch vollkommen belanglos, ob man
im Traum einwilligt oder Widerstand leistet. 2

Auch die frühere Einstellung zu obszönen Vorstellungen vermag
dem Verhalten im Traum keinen sittlichen Charakter zu verleihen.
Ausdrücklich erklärt Thomas : Der frühere, im wachen Zustand gesetzte
Willensakt « kann nicht bewirken, daß der Akt des Schlafenden in
sich verdienstlich oder sündhaft ist ». 3 Der Aquinate verwirft also

offenkundig hier die Theorie von einem « consentire in habitu », einem
Überfließen des sündigen Charakters von dem überlegten Akt auf den

im Zustand der Denkunfähigkeit vollzogenen Akt.
Desgleichen kann das Verhalten während des Erwachens nicht

rückwirkend der Schlafpollution einen sittlichen Wert oder Unwert
aufprägen. Die Stellung, welche bei erwachender Vernunft der Wille
zu dem Erlebnis einnimmt, ist vielmehr als selbständiger Akt zu
beurteilen : Einwilligung ist schwere Sünde bei voller Überlegung ; ist
läßliche Sünde, wenn sie nur unter dem Eindruck der Überraschung

geschah.4 Thomas gibt hier denselben Bescheid wie der Verfasser der

Quästionen des Pariser Cod. lat. 16 406, sodaß die Vermutung naheliegt,

daß er vielleicht diese Schrift gekannt habe.

Es steht somit fest, daß die Schlafpollution niemals selbst Sünde

ist. Anderseits aber ist es doch möglich, daß sie als « Zeichen und
Effekt » einer Sünde auftritt, oder, wie Thomas an anderer Stelle sagt,
daß sie in der Verursachung mit einer Sünde verknüpft ist. Darum
unternimmt nun auch Thomas die traditionelle Untersuchung über

1 In 2. Sent. d. 20 q. 1 a. 2 ad 6.
2 In 4. Sent. d. 9 q. 1 a. 4 q.a I. De veritate, q. 28 a. 3 ad 6 u. ad 7.
3 De veritate, 1. c. ad 7.
4 In 4. Sent. 1. c. ad 5.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 487

Ursache und Ablauf der Schlafpollution. Im Sentenzen-Kommentar
unterscheidet er, wie Albert, causa und modus. Dreifach ist die
Ursache der sexuellen Traumbilder, wie es im Sentenzen-Kommentar
heißt, der Schlafpollutionen überhaupt, wie die Summa sagt : x. die

causa spiritualis extrinseca, der Dämon ; 2. die causa spiritualis in-
trinseca, die sexuellen Gedanken des Vortags, und 3. die causa corpo-
ralis intrinseca ; diese ist entweder dem Willen unterworfen, nämlich
der Genuß einer allzugroßen Menge von Speise und Trank, oder sie ist
naturgemäß und darum der Beeinflussung durch den Willen entzogen :

nämlich die Schwäche der Natur, den Samen zurückzuhalten, und
andererseits die Kraft der Natur, Überschüsse auszustoßen.

Bei jeder der genannten drei Ursachen kann ein schuldhaftes
Verhalten mitspielen. Im ersten Fall erblickt Thomas die Schuld
darin, daß man « ohne fromme Gedanken schlafen ging » ; in der Summa

spricht er von einer « Fahrlässigkeit in der Vorbeugung gegen dämonische

Vorspiegelungen » und verweist auf den Hymnus der Complet.
Die Übereinstimmung mit Albert liegt also auf der Hand. Im zweiten
Fall erscheinen die unzüchtigen Träume als Folge früherer Gedanken.
Diese waren entweder sittlich einwandfrei, wie wenn jemand im
Studium über sexuelle Dinge nachdenkt ; denn auch ehrbare Gedanken

können Anlaß zu einer Schlafpollution bieten. Oder sie waren Sünde,
und zwar läßliche Sünde, wenn sie mit « concupiscentia et delectatio »

verbunden waren, und schwere Sünde, falls der Konsens hinzukam.
Im dritten Fall liegt als Schuld nur die Unmäßigkeit vor, die « leichte
oder schwere Sünde sein kann », meistens aber läßliche Sünde ist.
Bildet jedoch die Schwäche der Natur den Anstoß zur Pollution, so ist
dieser natürliche Vorgang nicht als Zeichen einer Sünde anzusprechen.1

Unter dem Gesichtspunkt modus unterscheidet Thomas in
traditioneller Weise die beiden Möglichkeiten : Entweder ist mit dem körperlichen

Vorgang eine Phantasievorstellung verbunden oder nicht. Stets

ist- ein Traumbild vorhanden, wenn frühere Gedanken die Ursache

bilden. Dagegen kann bei der ersten und dritten Ursache eine

Traumvorstellung auch fehlen. Während des Traumes selbst willigt der

Mensch in die obszöne Vorstellung entweder ein oder leistet ihr Widerstand.

Die Pollution erfolgt freilich in beiden Fällen, unbeeinflußt
durch die Stellungnahme des Träumenden. Die Akte des Einwilligens
oder Widerstrebens selbst sind an sich ethisch belanglos, weil ja die

1 In 4. Sent. 1. c. q. a. 2 ; II-II q. 154 a. 5 ; III q. 80 a. 7.



488 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

Willensfreiheit aufgehoben ist. Doch glaubt auch Thomas, daß man
aus dem Verhalten im Schlaf einen Rückschluß auf die geistige
Einstellung der Persönlichkeit ziehen könne. Auch die Ärzte, bemerkt er,
schließen ja aus den Träumen auf die Krankheit. Bei Widerstand im
Traum darf angenommen werden, daß man auch am Vortag nicht
in die unzüchtigen Gedanken einwilligte. Umgekehrt aber kann man
aus der Einwilligung im Traum nicht auf einen Konsens im wachen

Zustand zurückschließen, weil eben im Schlaf der Vernunftgebrauch
unterbunden ist. 1

Vincenz v. Beauvais, der Zeitgenosse des Aquinafen, bietet in
seinem Speculum morale eine Abhandlung über die Schlafpollution,
die sich als eine knappe Zusammenfassung der von Albert und Thomas

dargelegten Lehre enthüllt. Es steht fest, erklärt er, « daß die pollutio
nocturna niemals Sünde ist, manchmal aber ist sie Folge einer
vorausgehenden Sünde ». Niemals ist sie in sich Sünde ; denn Voraussetzung
jeder Sünde ist ein klares Urteil der Vernunft und die Möglichkeit,
die sinnliche Regung zu unterdrücken. Der Schlafende sündigt darum

ebensowenig wie der Wahnsinnige. Eine Sünde kann jedoch begangen
werden « durch Mitwirkung in der Verursachung ». Darum bespricht
Vincenz, ähnlich wie Thomas, die drei Ursachen : Die causa corporalis,
die causa animalis interior und die causa spiritualis extrinseca. Wie
Albert betont auch er, daß der Trauminhalt durch den körperlichen
Vorgang bestimmt wird. Bei der Vorbeugung gegen dämonische
Einflüsse verweist auch er auf den Hymnus des1 ' priesterlichen Abendgebets

: « Hostemque nostrum comprime, ne polluantur corpora ». 2

Mit den Darlegungen Alberts und Thomas' ist somit die Lehre
über die pollutio nocturna zu einem gewissen Abschluß gekommen.
Die Durchsicht der späteren Autoren bietet nichts Neues. Am Schluß

ein,er Sentenzen-Handschrift des Cod. lat. 438 zu Erlangen 3 befindet
sich z. B. eine Abhandlung über den Kommunionempfang nach einer

pollutio nocturna, die nichts anderes ist als eine Abschrift der

Ausführungen des Aquinaten im Sentenzenkommentar. Eine anonyme
Quästionensammlung des Cod. lat. 450 zu Erlangen enthält ebenfalls
eine Abhandlung über den Kommunionempfang nach einer pollutio
nocturna. Sie schließt sich an den sogenannten gregorianischen Kanon
an und bringt die bereits dargelegte Lehre, ohne etwas Neues beizu-

1 In 4. Sent. 1. c. q. a. 2.
2 Spec. mor. ps. 9 1. 3 d. 2 n. 4. Venetiis 1483, f. 234'.
3 Cod. c. f. 300.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 489

fügen.1 Auch die Abhandlungen des Gerardus de Abbatisvilla 2 und
des Bartholomäus de Concordio 3 bringen keine neuen Züge, die über
die von Albert und Thomas aufgezeichneten hinauswiesen.

Überblicken wir zum Schluß die Antworten, welche die Scholastiker

auf die Frage gaben, ob nach einer pollutio nocturna Kommunionempfang

und Zelebration verboten seien. Wie die Geschichte zeigt,

gründet dieses Verbot letzten Endes auf der Annahme, daß die

Schlafpollution selbst Sünde sei. Und wenn sich auch im Laufe der

Untersuchung herausstellte, daß der physiologische Vorgang gewiß keinen

ethischen Charakter besitzt und bei der naturgemäßen Ausscheidung
des überschüssigen Sekrets überhaupt nirgends eine Spur von Sünde

nachzuweisen ist, schließlich blieb es doch immer zweifelhaft, ob nicht
bei der Verursachung irgend ein persönliches Verschulden mitgespielt
hatte. Der Tutiorismus empfahl nun, stets eine Schuld anzuerkennen
oder doch wenigstens sich so zu verhalten, als ob eine Schuld vorläge.4
Die praktische Folgerung aus diesem geflissentlich gepflegten Sündengefühl

war die Weisung, vor dem Empfang der Eucharistie zu beichten.
Die strengere Richtung verlangte sogar, daß man bei Fehlen eines

Priesters einem Diakon oder Subdiakon, ja sogar einem Laien beichte 5 ;

denn «jedermann ist verpflichtet, sein Heil zu suchen, soviel er kann ».

Freilich besitzen Nichtpriester keine Schlüsselgewalt. Sie können darum
auch nicht die Sünden in der Art vergeben, wie es der Priester auf Grund

1 Cod. c. f. 188'
2 Quodlibet, 8 q. 1. Cod. Vat. lat. 1015, f. 54'.
3 Summa Pisana unter pollutio und unter communicare, § 5. Inc. s. 1. a.

(Hain, 1, 2524), f. 221' u. f. 34', f. 35.
4 Vgl. o. S. 474, Anm. 2 u. S. 478, Anm. 2 ; ebenso u. S. 495 die Ausführungen

des hl. Thomas v. Aquin. Auf die Tatsache, daß man im XII. und XIII.
Jahrhundert durchwegs dem Tutiorismus huldigte, habe ich verwiesen in : Ethik und
Recht, 76 f. 80, 93, 114, 116, 156, 244. Vgl. O. Lottin, Le tutiorisme du
XIIIme siècle, in Recherches de Théologie ancienne et médiévale, 5 (Louvain
1933). 292-301.

5 Eine anonyme Summe des Msc. Patr. 98 der Staatsbibl. zu Bamberg, f. 47-
102, die offenkundig von Wilhelm v. Auxerre abhängig ist, erklärt: De nocturna
pollutione : « Multiplex est causa pollutionis. Quandoque enim provenit ex pre-
cedenti cogitatione illicita, quandoque ex crapula, quandoque ex inanitione,
quandoque ex nimio labore, quandoque ex humorum superfluitate, quandoque
ex sola diaboli illusione. Et dicunt magistri, quod in primis duobus debet homo
abstinere in crastino, in aliis non, nisi velit ob reverentiam sacramenti. Tarnen
debet prius confiteri in duobus primis casibus. Etiam potest in casu quis
celebrare ut sacerdos parochialis, si timeat scandalum, s i non celebret. Item
si est magnus dies... Et tunc debet prius confiteri, si habet sacerdotem vel
etiam dyacono vel subdiacono vel si non habet, debet dolore». Cod. c. f. 93'.
Vgl. o. S. 456.



490 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

seines Amtes tut. Aber man rechnete mit der Möglichkeit, daß «jeder
Katholik » im Notfall absolvieren könne « ex fidei unitate ». Oder man
glaubte, daß die Sünde vergeben würde auf Grund des Verlangens
nach einem Priester. Andere Autoren verwarfen diese Forderung der

Laienbeichte. Sie begnügten sich im Notfall mit der Verrichtung einer

Buße, mit dem Erwecken von Reue oder gestatteten die Zelebration
« generali premissa confessione ».1

Mit der fortschreitenden Erkenntnis, daß viele Schlafpollutionen von
jeder Sünde frei sind, geriet das traditionelle Verbot des Kommunionempfanges

allmählich ins Wanken. Wir sahen bereits, wie einzelne
Glossatoren das Verbot zu einem Rat abschwächten. Der Verfasser
der Quästionen des Pariser Cod. lat. 16406 unterschied dann zwischen
« indebitum necessitatis » und « indebitum congruitatis » ; im ersten
Fall ist der Kommunionempfang verboten, im zweiten nur ungeziemend.2

1 Vgl. z.B. Petrus Cantor, Summa, q. si confitendum sit laico. Unter Berufung
auf Augustinus antwortet er : « quod in necessitate confitendum sit laico vel
non sacerdoti, si deest sacerdos et non solum venialia, sed etiam mortalia ». Cod.
lat. 9593 der Bibl. Nat. zu Paris, f. 84'.

In den anonymen Notulae super IV. Sent, des Cod. Vat. Reg. lat. 411
wird erörtert : « Si defuerit sacerdos, proximo vel socio confessio est facienda ».

Sol. Aug. Solvitur ex desiderio volentis habere sacerdotem. Vel potest dici, quod
tribus modis potest aliquis solvere : de officio ut sacerdos, de merito ut sanctus,
ex fidei unitate, quamvis scilicet existât in mortali, ut quilibet catholicus ». Cod.
c. f. 74.

Ein Pönitentiale, das Hugo v. St. Victor zugeschrieben wird, erklärt : « Hic
notandum, quod in necessitate possumus laicis confiteri. Et quod teneamur
videtur, quia quilibet tenetur salutem suam querere quantum potest. E contra
quid proderit, cum non habet claves. Ideo dicunt quidam, quod non peccat quis,
si non confitetur laico in necessitate et si vere contritus moriatur, salvabitur ».

Cod. lat. 233 der Univ.-Bibl. zu Erlangen, f. 3'.
S. auch o. S. 469, Anm. 2 u. S. 472, Anm. 2. Über die Laienbeichte vgl.

A. Teetaert, La confession aux laïques dans l'Eglise lat. depuis le VIIIme jusqu'au
XIVrae siècle. Wetteren-Bruges-Paris 1926.

2
<t Queritur postea de ordine sive comparatione istius pollutionis sive polluti

ad sacramentum altaris Ad quod dicimus, quod est quoddam indebitum
necessitatis, et tune si aliquis faciat indebitum vel illud quo fuit indignus eodem
modo sumpta indignitate peccat. Et taie non est hoc, cum dicitur, quod pollutus
non debet accedere aut indignum est ipsum accedere. Est autem aliud indebitum
sive indignitas congruitatis, qua potest dici, quod incongruum est ipsum pollutum
accedere ad sacramentum.

Sed adhuc obicitur, quoniam Deut. XXIII, ubi dicit, quod debent fieri
immunditie extra castra, reddit causam, quia Dominus in medio castrorum am-
bulat. Preterea ibidem dicit glossa, quod etiam corporalem munditiam diligit
Dominus.

Ad quod dicimus, quod est quedam immunditia, que est penalis tantum,
et est alia, que est penalis et vitiosa. Illa que penalis tantum est, si non sit in illis



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 491

Der hl. Thomas übernahm diese Distinktion : ex necessitate muß man
sich der Kommunion enthalten, wenn in der Verursachung der
Schlafpollution eine Todsünde war. In allen anderen Fällen ergibt sich die

Zurückhaltung lediglich ex congruentia, weil es stets unziemlich ist,
mit einem befleckten Körper und einem zerfahrenen Geiste zum Aller-
heiligsten hinzuzutreten. 1

Dieses Moment, die körperliche Befleckung, hatte ja seit alters
dem Vorgang den Namen pollutio gegeben. Zu der hygienischen
Vorschrift des alttestamentlichen Gesetzes, die Aborte außerhalb des

Lagers anzuregen, hatte die Glosse bemerkt : « Munditiam corporalem
diligit deus ».2 Nun verwendete man diesen Satz zur Begründung des

KommunionVerbots. «Für das Altarssakrament wird nicht nur Reinheit

des Geistes, sondern auch des Körpers verlangt », erklärt Prae-

positinus. 3 Demnach müßte aber bei jeder Schlafpollution, auch der

rein naturgemäßen, der Kommunionempfang ; versagt sein. Der
Verfasser der Quästionen des Pariser Cod. lat. 16406 zog darum den

Gedanken an die mögliche Sünde herbei und unterschied zwischen
einer « immunditia penalis tantum » und einer « immunditia penalis
et vitiosa ». Die erste Form hindert nur, wenn jene Körperteile
beschmutzt sind, mit denen das Allerheiligste berührt wird. Darum
wäre es Sünde, falls man an den Altar mit unreinen Händen träte,
nicht aber, wenn Kopf und Füße vorher nicht gewaschen wurden.
Die zweite Form von Unreinheit ergibt sich aus der Schlafpollution ;

denn diese entspringt « häufig » aus einer Sünde und endigt « häufig »

partibus vel organis quibus debet contingi sacramentum", non prohibet hominem
ab [Lücke !] ad illud et dico, quibus debet contingi, propter hoc, quod si totis
manibus maculatis etiam corporaliter accederet ad sacramentum, posset peccare,
sed si illoto capite vel illotis pedibus accederet, non peccaret. Immunditia autem
penalis et vitiosa bene debet prohibere de condigno, dico, vel de congruo. Talis
autem est pollutio. Dicitur enim Vitiosa penalitas, non quia ipsa sit peccatum
in se vel vitium, sed quia frequenter accidit ex vitio sive ex peccato, ut est cum
fit ex turpi ymaginatione vel ex libidine precedente crapulam, vel frequenter
consummatur in vitio sive in peccato sicut exposuimus supra de eis, qui excitantur
in ipsa pollutione. Et ideo etiam Levit. XV appellatur vitium, quia frequenter
comes est vitii vel antecedentis vel subsequentis. Et ideo de congruo debet
hominem removere a Sacramento altaris ». Cod. c. f. 94.

1 III q. 80 a. 7.
2 Glossa ord. in Deut. 23, 12. P. L. 113, 478.
3 Summa, 1. 2 q. de mente alienatis et nocturnis illusionibus : « In Sacramento

altaris non tantum munditia mentis sed etiam corporis exigitur. Unde sacerdotes
in veteri lege abstinebant ab amplexibus et tarnen accedere ad uxores spe
prolis non erat peccatum». Clm. 6985, f. 72' c. 2.



492 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

in einer Sünde. Darum, erklärt der Verfasser, besteht hier de congruo
die Verpflichtung, auf die Kommunion zu verzichten.1 Er begründet
also die Vorschrift lediglich mit der häufigen Sündhaftigkeit. Für den

Fall einer durchaus sündelosen Schlafpollution bleibt somit das Verbot
ohne jede Begründung. Auf jeden Fall aber ist die körperliche
Befleckung, wie die Summe Alexanders v. Haies richtig feststellt, stets
die gleiche, mag die Schlafpollution mit einer Sünde verbunden sein

oder nicht.2 Mit dieser Erkenntnis aber stand die wissenschaftliche

Arbeit vor dem unentrinnbaren Bekenntnis : Verlangt die Ehrfurcht
vor dem Allerheiligsten, wie schon Huguccio meinte, die körperliche
Reinheit, dann verwehrt jede, auch die rein naturgemäße Schlafpollution

den Empfang der heiligen Kommunion. So rigoros aber war nicht
einmal das Responsum Gregorii gewesen. Darum wandten sich die

Theologen langsam einer neuen Begründung des Verbotes zu.
Alexander v. Haies bezeichnet nicht die körperliche Unreinheit,

sondern « die Neigung des Geistes zu ungeordneten Affekten » als die

eigentliche Ursache des Gesetzes. Ähnlich wie beim ehelichen Verkehr,
lähmt die Geschlechtslust die Betätigung der Geisteskräfte. Der Mensch

wird, wie Augustinus sagte, ganz Fleisch. Das Fleisch triumphiert
über den Geist. Die rechte Ordnung ist also gestört. Doch glaubt
Alexander, daß diese Störungen sich im Verlauf von 24 Stunden wieder

ausgleichen, sodaß also nach einer Pollution im Mittagsschlaf eine

Zelebration am nächsten Tage nach der Non zulässig wäre. Den
Einwand, daß jede läßliche Sünde Gott mehr mißfalle als eine naturgemäße
und darum schuldlose Schlafpollution, löst er mit der Erklärung :

Nicht der körperliche Vorgang, sondern das Hinzutreten zur Kommunion

trotz dieses Zustandes ist Objekt des göttlichen Mißfallens. 3

Odo Rigaldi hat diese Erklärung übernommen. Er betont, daß der

Empfang der Eucharistie sowohl eine körperliche wie eine seelische

Vorbereitung verlangt. Die sakramentale Speise erfordert, daß der

Leib rein von allem Unehrbaren sei ; und das Maß der gnadenvollen
Vereinigung hängt von der seelischen Haltung ab. Stellt hier Odo

beide Begründungen als anscheinend gleichwertig nebeneinander, so

betrachtet er andererseits doch die körperliche Befleckung als die

Quelle der geistigen Hemmungen, wenn er sagt, Gott hasse die körperliche

Unreinheit nicht als solche, sondern insofern sie die Ehrfurcht

'•S. S. 490, Anm. 2.
2 Summa, ps. 4 q. 47 m. 1 a. 2. Ed. c. f. 205 c. 2.
3 L. c. a. 1 u. 2.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 493

hindert. 1 Der hl. Bonaventura erörtert die Frage in gewohnter
Gründlichkeit unter Heranziehung des reichen überlieferten Materials. Er
selbst ist überzeugt, daß die körperliche Unreinheit in diesem Punkt
ebenso belanglos sei, wie ein Schmutzflecken am Fuß. Sie allein hindert
darum niemals den Empfang des Allerheiligsten. Ausschlaggebend
ist stets die Wirkung der Schlafpollution auf das Seelenleben. «Fühlt
darum jemand, daß sein natürliches Befinden eher gefördert worden
sei und drängt ihn die Frömmigkeit, ein Festtag oder sonst ein wichtiger

Anlaß zum Empfang, so glaube ich, daß er ohne Gewissensbedenken

hinzutreten kann ». Hat dagegen das körperliche Erlebnis die Seele sehr

gebeugt, sie verwirrt und mit Schrecken erfüllt, dann soll man in
Ehrfurcht zurückstehen. Nach Bonaventuras Auffassung ist somit das

eigentliche Hindernis nicht die Unreinheit des Geistes, « denn ein

Gedanke geht schnell vorüber», sondern gerade diese körperliche
Unreinheit mit ihrer Ausstrahlung auf das Seelenleben. « Propter hor-
roris diuturnitatem et maiorem delectationem » hindert die Pollution
den Empfang des Allerheiligsten sogar in höherem Grade wie irgendeine

läßliche Sünde. 2

Der hl. Albertus Magnus erklärt dann, daß jene alttestamentliche

Satzung und die Glosse hierzu in einem höheren geistigen Sinn
aufgefaßt werden müßten. « Gott liebt die körperliche Reinheit, insofern
sie von der Reinheit des Geistes und der Liebe zur geistigen Schönheit

zeugt ; aber wegen einer körperlichen Unreinheit, der wir notwendig
unterworfen sind, verbietet und verwehrt er uns nicht den Empfang
der Sakramente ». Pflichtgemäß erscheint Albert der Verzicht auf die

Kommunion nur bei begründetem Verdacht, daß man vorher durch
delectatio morosa in Gedanken gesündigt habe. Dem Traumerlebnis
will er keine entscheidende Rolle zukommen lassen, da ja, wie er
festgestellt hatte, der Traum auch von der körperlichen Erregung aus-

1 In 4! Sent. d. 9 : « Ad primum, quod obicitur, quod non est peccatum et ita
non displicet, dicendum, quod etsi non displicet deo actus in se, displicet tarnen
accessus ad communionem et immolationem in casu tali.

Ad aliud dicendum, quod ratione perpetrationis sacramenti in sacramentali
manducatione quicquid est inhonestum ex parte carnis debet auferri. Item
ratione expectationis maioris gratie habende debet melius preparari ex parte
anime, ne indignus iu'dicetur tante gratie et suo defectu effectus gratie unionis
impediatur. Deus diligit mundiciam corporalem ratione qua honestas est.
Similiter dicitur odire immundiciam non in quantum est, sed in quantum impedit
reverentiam ». Cod. lat. 11614 der Bibl. Roy. zu Brüssel, f. 192 c. 1.

2 In 4. Sent. d. 12 ps. 2 a. 2 q. 3. Ed. c. 4, 297.



494 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

gelöst sein kann. Doch trägt Albert dem traditionellen Verbot, das

ja damals in den Klöstern wohl noch gewissenhaft eingehalten wurde,

Rechnung. Hindern auch einzelne Formen der pollutio nocturna nicht
den Empfang der Kommunion, so ist demütiger Verzicht doch immer

zu loben. Wie Alexander, so glaubt auch Albert, daß die körperliche
Verunreinigung und geistige Verwirrung sich binnen 24 Stunden beheben.

Er gibt hierzu noch eine astronomische Erklärung., Die Frist beträgt
die Zeit eines Sonnenumlaufs ; das sind « etwas weniger als 24 Stunden,
weil die Sonne inzwischen zurückgeht ». « Zwar hat der Himmel keine

Gewalt über den freien Willen, wohl aber besitzt er eine Gewalt

über den Körper ». 1

Der hl. Thomas, hat unsere Frage zweimal einer ausführlichen

Besprechung unterzogen. Zuerst im Sentenzen-Kommentar. Drei
Voraussetzungen erfordert der würdige Empfang der Eucharistie : 1. Reinheit

des Gewissens, 2. Hinwendung des Geistes zu Gott in aktueller
Frömmigkeit und 3. körperliche Reinheit. In erster Linie hindert
darum die Sünde. Wer sich einer schweren Sünde bewußt ist, muß

notwendig zurückstehen. Bleibt es in der Gewissenserforschung zweifelhaft,

ob man am Vortag in die unzüchtigen Gedanken eingewilligt
habe, so erklärt Thomas ebenfalls « omriino abstinere debet ». Findet
man jedoch, daß sicherlich keine Einwilligung stattgefunden hat, so

darf man im Notfall oder bei anderen wichtigen Gründen kommunizieren

und zelebrieren. Wer aber ohne dringende Gründe das Aller-
heiligste empfängt, verstößt auch in diesem Fall gegen die schuldige
Ehrfurcht und begeht eine läßliche Sünde. Entsprang die

Schlafpollution aus unmäßiger Nahrungsaufnahme, so ist der Fall in analoger
Weise zu beurteilen ; doch wird bei Unmäßigkeit selten eine schwere

Sünde vorliegen. Der zweiten Forderung eines würdigen Kommunionempfanges,

der aktuellen Frömmigkeit, steht die Trägheit des Geistes

entgegen. Thomas betrachtet als deren Ursache die Traumvorstellung ;

denn war der körperliche Vorgang nicht mit Traumbildern verknüpft,
« so erscheint die Seele unbeteiligt ». Der dritten Vorbedingung
widerspricht die körperliche Unreinheit. Doch hier versperrt keine « nécessitas

», sondern lediglich eine « indecentia honestatis » den Weg zum
Allerheiligsten. Darum erlaubt Thomas, selbst wenn die zweite und
dritte Voraussetzung nicht gegeben ist, die heilige Kommunion zu

empfangen, falls ein Notfall vorliegt oder die Frömmigkeit dazu drängt.

1 In 4. Sent. d. 9 B a. 10. Ed. c. 29, 235 f,



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 495

Immerhin ist es nach seiner Meinung stets «lobenswert, wenn man
sich aus Ehrfurcht enthält » ; denn « immer ist es sicherer, sich zu

enthalten, weil die Ursache der Pollution nicht so leicht festgestellt
werden kann ». Wie seine Vorgänger, nimmt auch Thomas an, daß

die von der Pollution veranlaßten körperlichen und geistigen Störungen
in 24 Stunden vorübergehen. 1

In der theologischen Summe verläßt Thomas diese Dreiteilung
und unterscheidet wie der Verfasser der Quästionen des Pariser Cod.

lat. 16406 zwischen Hemmungen « ex necessitate » und « ex quadam

congruentia ». « Mit Notwendigkeit verwehrt den Empfang dieses

Sakramentes nur die Todsünde». «Auf Grund der Schicklichkeit»
hindern zwei Dinge : « Foeditas corporalis » ; « wegen der Ehrfurcht
vor dem Sakrament geziemt es sich nicht, so an den Altar zu treten ».

Und jene «evagatio mentis», «die sich aus der Schlafpollution ergibt,
besonders wenn sie mit obszönen Bildern verbunden ist ». Hier schränkt
also Thomas seine Behauptung im Sentenzen-Kommentar ein ; er
bezeichnet die Traumbilder nicht als die einzige, sondern als die
Hauptursache der geistigen Trägheit. Die Weisung der Schicklichkeit « kann
man hintansetzen », wenn ein triftiger Grund vorliegt. Die tutiori-
stischen Weisungen des Sentenzen-Kommentars fehlen hier in der
Summe. Wir können daraus schließen, daß Thomas mit fortschreitender
Verselbständigung seiner wissenschaftlichen Überzeugung vom Tutio-
rismus abrückte.2

Von der besonderen Bewertung der sexuellen Sünde in jener Zeit
zeugt die Bemerkung des Aquinaten, daß ein geträumter Mord doch
keine so große Verwirrung im Seelenleben anrichte wie eine geträumte
Unzuchtssünde. Thomas verweist auch eigens auf die Tatsache, daß

eine Beichte am Morgen nur die Schuld tilge, nicht aber das Hindernis
der körperlichen Unreinheit und geistigen Zerstreutheit aufhebe.3

Mit diesen Darlegungen der Hochscholastik, besonders des heiligen
Albertus Magnus und des hl. Thomas v. Aquin, war die Frage nach
der moraltheologischen Bedeutung der pollutio nocturna im wesentlichen

gelöst. Fest steht das Prinzip : Ohne freie Betätigung der Geisteskräfte

gibt es keine Sünde. Folglich kann man nur vor dem
Einschlafen oder nach dem Erwachen eine Sünde begehen.. Die Pollu-

1 In 4. Sent. d. 9 q. r a. 4 q. a. 2.
2 III q. 80 a. 7.
3 L. c. ad 4 u. 5.



496 Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

tionen, die sich im Schlaf vollziehen, und ebenso die Traumerlebnisse,
besitzen keinen sittlichen Charakter.

Trotzdem blieb die Schlafpollution auch in der Folgezeit ein wichtiges

Schulbeispiel für die Erörterung der Frage, ob jene Verletzungen
der ethischen Norm, die in unzurechnungsfähigem Zustand geschehen,
Sünde seien oder nicht. Manche Fehlgriffe sind bei diesen

Untersuchungen vorgekommen. Man vertauschte die Beziehung zwischen

Wille und Handlung mit dem Verhältnis zwischen Wille und Erfolg ;

man verwechselte physischen und psychischen Konnex. Der alte
Irrtum von der Verantwortlichkeit ex culpa precedente stand leider
noch Jahrhunderte lang Pate bei der wissenschaftlichen Fortentwicklung.

Der Text des Responsum Gregorii, durch die Aufnahme in das

Decretum Gratiani vor dem Vergessen geschützt, gab mit seiner unklaren

Bestimmung immer wieder neuen Anlaß zu unklaren Ausführungen.
Das hier und in ähnlicher Form in den Rubriken zum Missale 1

enthaltene Kommunion- und Zelebrationsverbot beeinflußte die Doctrin
bis in die Neuzeit. Nur wenige Autoren wagten die offene Erklärung :

« Es besteht hier keinerlei kirchliches Verbot und das alte Recht wie

c. qui nocturno D. 6 verpflichtet nicht » mehr. 2 In def sublimierten
Form : die geistige Trägheit läßt die erforderliche Frömmigkeit nicht
aufkommen, wirkte das ursprüngliche Verbot wenigstens als Rat
weiter. Und doch ist nicht einzusehen, warum gerade die durch eine

Schlafpollution verursachte Schlaffheit stören soll, nicht aber die

Müdigkeit nach einer schlaflosen Nacht oder der Mangel an

Konzentrationsfähigkeit, der sich aus Kummer und Sorge ergibt.3
Letzten Endes liegt der verschiedenen Bewertung eben nicht ein

theologisches Prinzip zu Grunde, sondern jene besondere Scheu vor
den Äußerungen des Geschlechtslebens, welche die mittelalterliche
Frömmigkeit durchzog. Zwei geistige Strömungen scheinen diese

Einstellung begründet und getragen zu haben. Zunächst die augustinische
Theologie. Der große Heilige hatte — wohl auf Grund seiner Jugendsünden

— gezögert, die sexuelle Lust positiv in sein Weltbild
einzureihen ; er glaubte, daß sie erst nach dem Sündenfall als Strafe

aufgetreten sei. 4 Und diese augustinische Lehre erfuhr dann eine mächtige

1 De defectibus circa Missam occurentibus, 9, 5.
2 Barth. Fumus Vill. Plac., Summa aurea armilla unter pollutio. (Venetiis

1578), 958.
a Vgl. P. Browe, a. a. O. 112 und die hier angeführten Worte v. Ballerini-

Patmieri.
4 Vgl. Ethik und Recht, 54, 83.



Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik 497

Förderung durch jene Einflüsse, die vom Osten aus, von der griechischen

Theologie her, über die Britischen Inseln den Kontinent erfaßten.1
Nachdem nun dasDekretPiusX. v. J. 1905 unter den Vorbedingungen

der öfteren Kommunion die Schlafpollution nicht erwähnt und auch
der Codex sie nicht mehr nennt, wird es sich auch für den

Moraltheologen empfehlen, diese alten Satzungen aus seinen Darlegungen
auszuscheiden. J. Mausbach erwähnt die pollutio nocturna überhaupt
nicht. L. Ruland stellt treffend zwei Tatsachen heraus : 1. Die Träume
erotischer Art sind « ein wahrhaftiges Spiegelbild der sexuellen

Triebrichtung»; sie lassen also, wie schon unsere Scholastiker erklärten,
einen Rückschluß auf die seelische Einstellung zum sexuellen Leben

zu ; man kann aus ihnen wertvolle Fingerzeige gewinnen, ob und aus

welcher Richtung Gefahr droht. 2. «Zwangsläufige Kausalzusammenhänge

zwischen Wachgedanken und späteren Träumen sind
wissenschaftlich so schwer nachzuweisen, daß niemand daraus eine schwer
sündhafte Verantwortung herleiten dürfte ».2 Die Geschichte der

Moraltheologie beweist die Richtigkeit dieser Erklärung. Die Scholastik
hat mit größter Gewissenhaftigkeit alle Momente zusammengetragen,
die für eine ethische Schuld sprachen, ohne einen stichhaltigen Beweis
liefern zu können. Das Resultat war stets ein Zweifel über die
wirkliche Ursache. Und so blieb keine andere Möglichkeit die alten
Verbote zu decken als der Tutiorismus. Dessen Weisungen aber
vermögen in der alltäglichen Lebensführung nur einen Rat, niemals aber
eine Pflicht zu begründen.

1 A. a. O. 48-53.
2 Handbuch der prakt. Seelsorge, 2 (München 1931), 381.

Divus Thomas. 32


	Ein sexual-ethisches Problem der Scholastik

