
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 12 (1934)

Artikel: Das thomistische Individuationsprinzip [Fortsetzung]

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das

thomistische Individuationsprinzip.
Von G. M. MANSER O. P.

Geschichtliches.

Von Aristoteles bis 13. Jahrhundert.

Wie die Überschrift andeutet, schreiben wir hier nicht « die

Geschichte » des Individuationsprinzips. Diese kann jetzt überhaupt
noch nicht geschrieben werden, weil die nötigen Vorarbeiten noch
fehlen. Was wir hier im Auge haben, ist eine kurze, sehr skizzenhafte

Darstellung der geschichtlichen Entwicklung des Problems in seinen

Hauptzügen bis Thomas und über ihn hinaus bis Suarez, der als offener

Gegner der thomistischen Lösung entgegentrat und sie am schärfsten

bekämpfte.
Wir werden also die modernen Scholastiker und ihre vielfach

verschiedenen Stellungen beiseite lassen. Erwähnt sei nur, daß unter
ihnen neben anderen, nach dem Vorgange eines Johannes a Sancto

Thoma O. P., der einen eminenten Einfluß ausübte neben Kardinal
Cajetan, die M. Glossner, Jos. Gredt O. S. B., Virgil Grimmich 0. S. B.,
Kardinal Lorenzelli und Mercier, de Maria S. J., Tillmann Pesch S. J.,
Goudin 0. P., Zigliara 0. P. und Gonzalez O. P., zu den führenden

Verteidigern der Lehre des hl. Thomas gehören. Interessant mag es

sein, hier noch beizufügen, daß von den Unsrigen jene Philosophen
der thomistischen Lösung am entschiedensten zustimmen, die am
meisten Sympathien für die Naturwissenschaften hegen oder hegten.
So zieht Tillmann Pesch S. J. in seinen «Großen Welträtseln »

überhaupt nur die thomistische Lösung des Individuationsprinzips heran.1
Wie die Entwicklung der meisten großen philosophischen Probleme,

läuft auch der wissenschaftliche Werdegang unserer Frage auf den

1 Die großen Welträtsel. Philosophie der Natur (3. Aufl. 1907), n. 337.



Das thomistische Individuationsprinzip

großen Stagiriten, auf Aristoteles zurück. Seine scheinbar fast
bedeutungslosen Andeutungen über das Individuationsprinzip haben für die

spätere Weiterentwicklung ungeahnte Bedeutung gehabt.
Überall, wo er die Frage berührt, geschieht es im Anschluß an das

Problem der Einheit und Vielheit der Dinge. Mit Recht, denn die

Individuation besteht in einer unteilbaren und unmitteilbaren Einheit :

« Dieswasseins », und schafft eine Vielheit der Individuen. An diesen

Gedanken anschließend, macht er wertvolle, manchen sogar unbekannte

Andeutungen, sowohl über die Individuation der geistigen als

materiellen Gegenstände.

a) In den geistigen Gegenständen. In einer längeren Auseinandersetzung

des 6. Kapitels im 7. Buche der Metaphysik stellt er die Frage

von der Ursache — atxtov — der Einheit überhaupt1 : der akzidentellen,

wesentlichen, der körperlichen, unkörperlichen, der metaphysischen

und der physischen, also auch der individuellen, denn er spricht
ausdrücklich auch von den to to8i dem « Diesigen » 2, von «

sinnlichen » Materien3 und der « letzten » Materie — rt èoyâxv1 uXy) —. 4 Hier

fällt er nun die für uns wichtige Entscheidung : bei all jenen
Gegenständen, die gar keine Materie, weder eine allgemeine noch physische

besitzen, also in keiner Weise aus Materie und Form zusammengesetzt

sind, kann man unmöglich nach einer Ursache ihrer Einheit

fragen, denn sie sind in sich, ohne weiteres, jedes ein Einheitliches. 5

Somit gilt der Grundsatz, und Aristoteles spricht ihn klar aus : alles,

was keine Materie besitzt, alles das ist schlechterdings etwas Einheitliches.

6 Bei den geistigen Gegenständen liegt also der Grund ihrer
Einheit in ihrer Einfachheit. Hier liegt offenbar für Thomas die

aristotelische Vorlage für sein Individuationsprinzip in den geistigen
Substanzen.7

b) Für die materiellen Gegenstände gibt schon der Stagirite eine

völlig andere Lösung des Individuationsprinzips. Da die körperlichen
Wesen aus Materie und Form, und daher aus Potenz und Akt,
zusammengesetzt sind, kann man, neben der Wirkursache, nach einer

1 VII. Met. c. 6. Did. II, 562, 41-563, 48 (Ed. Berlin 1045).
2 Did. II, 563, 25.
3 Ib. 21.
4 Ib. 41.
6 « S'jQÙÇ Öjtsp SV TC Ittiv sxokttov ». Ib. 23.
6 « "Oxa 5è jj-rj ïyt: 'jÀrfv. tc«vxa 'air).«; OTtsp sv ti ». Ib. 47.
7 Vgl. Thomas in VIII. Met. lect. 4. (Ed. Vivès, B. 25, p. 61-63.)



Das thomistische Individuationsprinzip 281

Ursache ihrer Einheit fragen h wenngleich Materie und Form ein
Einheitliches ausmachen. Und hier bezeichnet er an mehreren Stellen
klar und entschieden die Materie als Ursache des körperlichen
Individuums. Der Grund und die Ursache, warum die Menschen, trotz der

Einheit ihrer Natur, in die Vielheit der Individuen, wie Sokrates eines

ist, zerfallen, liegt in der Materie.2 Männliches und Weibliches
unterscheiden sich nicht ihrer Natur Art — nach, wohl aber der Materie
und dem Leibe nach : « èv rTj (iL/) xat tw icôfzaxt ».3 Was Kallias zu
einem Vollindividuum — « sc/axov a-roirov » — macht, dafür liegt die

Ursache in der Materie.4
Klare Stellung bezieht Aristoteles zu unserem Probleme auch in

I. De Coelo, c. 9.6 In allen sinnfälligen Dingen der Natur und Kunst
muß man wohl unterscheiden zwischen der Form des Dinges an sich

und der Form, insofern sie mit der Materie vermischt ist.6 So ist ein
Unterschied zwischen « diesem Himmel » und dem Himmel schlechterdings,

denn letzteres ist die Art und Form, jenes die Form oder

Wesenheit in der Materie, durch die die Wesenheit bis ins Unendliche

vervielfältigt werden kann in ein und derselben Art. 7 So hängt also

nach dem Stagiriten die individuelle Vervielfältigung derselben Spezies

von der bestimmten Materie ab. So hat später auch Alexander Haies

jenes 9. Kapitel interpretiert.8 Nicht anders interpretierte es Thomas

von Aquin, wobei er unter « Materia signata » schon hier gar nichts
weiteres versteht als die sinnliche Materie, insofern sie eoipso eine

bestimmte Quantität besitzt.9 Hätten gewisse spätere Thomisten die
Lehre des Aquinaten genau so gefaßt, dann hätten sie keinen Dualismus

in das thomistische Individuationsprinzip hineingetragen.
Klassische Bedeutung für unsere Frage erhielt jene aristotelische

Stelle in IV. Met. c. 6, wo der Meister vier Einheiten einander
gegenüberstellt : jene des Individuums, der Gattung, der Art und der

Proportion. Während die Einheit der Gattung in derselben Aussageweise,

jene der Art in derselben Definition begründet ist, liegt die Ursache

1 VII. Met. c. 0. (Did. II, 563, 16.)
2 XI. Met. c. 8.' (Did. II, 608, 22.)
3 IX. Met. c. 9. (Dkl. II, 583, 50.) * '
4 Ib. (583, 37)-
5 I. Do Coelo, c. 9. Did. II, 380 381.
6 Ib. 380, 47.
7 Ib. 381, 10.
8 S. Th. 1. I, P. II, Inquis. I, q. 2 c. 1 (Tom. I, n. 337).
9 In I De Coelo, lect. 19 (Ed. Vivès, 23, 65 ff.).



282 Das thomistische Individuationsprinzip

der Individualeinheit in derselben numerischen Materie : « »stSjAw jxèv wv

-f] uX'fj [Aia ». Dementsprechend, sagt Aristoteles, haben wir dann auch
eine Vielheit von Gattungen, Arten und Individuen, je nach
verschiedenen Aussageweisen, Definitionen und numerisch verschiedenen

Materien.1 Auch auf diese klassische Stelle des Stagiriten hat sich

später Thomas bei seiner Theorie über das körperliche Individuationsprinzip

berufen : « Numero quidem sunt unum, quorum materia est

una. Materia enim, secundum quod stat sub dimensionibus signatis
est principium individuations formae. Et propter hoc ex materia
habet singulare, quod sit unum numéro ab aliis divisum ».2

Später war es Manlius Boëthius (f 525), der dem ersten christlichen

Mittelalter die obige aristotelische Auffassung über das

Individuationsprinzip vermittelte. Wie häufig über andere Fragen, z. B.
die Realdistinctio, äußert er sich auch über unser Problem dunkel
und verschleiert. Übrigens hat gerade er die beiden verwandten, aber
nicht identischen Fragen von der «Realdistinctio» und dem Individual-
prinzip zu eng miteinander verquickt.3 Seine Formel von dem «quod
est » und « esse » der Dinge ist bekannt. Was er uns anfangs seines

Traktates « De Trinitate » vor allem erklären will, ist das « quod est ».4

Was er darunter versteht, das ist nichts anderes als das « Suppositum »,

also die vollkommene Einzelsubstanz oder das Individuum. Damit
sind wir bei der Frage, die uns hier interessiert.

Boëthius will daselbst vor allem die Frage erörtern, wie die « Form »

zum Individuum sich verhalte, sowohl in Gott als auch in der Kreatur.
Die Resultate seiner Erwägungen sind die folgenden :

a) In Gott ist die Substanz nur Form ohne Materie. Deshalb ist
er eoipso ein vollkommenes « quod est » oder Individuum : « Sed divina
substantia sine materia forma est atque ideo unum est et id, quod
est »6, d. h. Individuum ohne Teilsubstanzen — hoc et hoc — und
ohne Subjekt von Accidentia zu sein.6 Der Grund — von einer
Ursache kann natürlich hier nicht die Rede sein — liegt somit in
seiner absolut materienlosen und daher einfachen in sich subsistierenden
Form.

1 IV. Met. c. 6. (II, 520, 30 ff.).
2 In V. Met., lect. 6 (Ed. Vivès, 24., p. 537).
3 Vgl. Manser, Wesen des Thomismus, S. 373 ff.
4 De Trinit. c. 2 (P. L. 64, 1250).
5 Ib. (1250, B).
6 « Forma vero, quae est sine materia non poterit esse subjectum nec vero

inesse materiae ». Ib. (1250, D).



Das thomistische Individuationsprinzip 283

b) In den aits Materie und Form bestehenden Naturdingen verhält
sich die Sache ganz anders. Da kann die Form nicht für sich allein
subsistieren, denn dazu bedarf sie der Materia1, und das Ganze oder

Suppositum muß aus Teilen bestehen, die für sich nicht schon eine

Vollsubstanz oder « quod est » wären.2 Auch die Ursache, warum solche

Naturdinge Träger ganz bestimmter Accidentia sind, liegt in der Materia,
welcher die Form unterworfen ist.3

Nach Boëtliius liegt somit in den Naturdingen die Ursache der

Individualisation, sowohl der Form als der Teile und des Ganzen und der
Accidentia in der Materia. So hat auch Thomas von Aquin den dunklen
Römer interpretiert. 4 Übrigens hatte Boëthius die Rolle der Materia
als der « Vervielfälterin » des körperlich individuellen Seins schon

anderwärts betont.5
Den Gedankengängen des Bbëthius folgte im ersten Mittelalter,

viel später allerdings, Gilbertus Porretanus (f 1154) in seinem Kommentare

zu Boëthius De Trinitate.6 Dunkel ist auch er in all seinen

Ausführungen. Doch wird er für uns insofern verständlicher, als er in
unserer Frage für den Ausdruck Individualisatio den Terminus « con-
cretio » gebraucht. Auch bei ihm ist Gott, weil er Form ohne Materie
ist, das vollkommene Sein, die vollkommenste Subsistenz, weil in ihm
das « quod est » und « quo est » nicht real verschieden sind.7 Auch
will er in den kreatiirlichen Dingen Gott als schöpferische Wirkursache

von der Ursache der Individualisierung genau unterscheiden.8 Das

aber, was in den materiellen Dingen das Konkretsein — concretio —

1 Ib. B.
2

« Reliqua enim (praeter Deum) non sunt id quod sunt : unumquodque
enim habet esse suum ex his, ex quibus est, i. e. ex partibus suis; et est hoc
atque hoc i. e. partes suae conjunctae, sed non hoc vel hoc singulariter ».

Ib. C.
3 Nam quod caeterae formae subjectae accidentibus, sint ut humanitas,

non ita accidentia suscipit eo quod ipsa est sed eo, quod materia ei subjecta est »

Ib. D.
4 In lib. Boëthii, De Trinit. q. 4 a. 2 (Ed. Vivès, 28, p. 518-19).
6

« Ideo materia eget unitate ad uniendum se et de sua natura habet multi-
plicari, dividi et spargi ». De unitate et uno. P. L. 63, 1075.

6 Gilberti Porretae, Commentaria in lib. De Trinit. P. L. 64, 1256 fi.
7 « Similiter formarum alia nullius materiae, et ideo simplex, ut opificis

essentia, qua ipse vere est. Neque enim ipsa ex multis essentiis constat neque
illi in opifice adsunt aliqua, quorum opifex, vel ipsa esse, vel dici possint aliqua
ratione materia ». Ib. 1266, C.

8 Ib. 1267, A. ; 1269, D.



284 Das thomistische Individuationsprinzip

gibt, ist die Materie, die auch die Aufnahme bestimmter Accidentia
in einem Subjekte bestimmt.1

Man wird in der ersten Periode der Scholastik, außer den

Genannten, wohl wenige Scholastiker finden, die bezüglich des

Individuationsprinzips aristotelische Wege wandelten. Den Meisten

kam die Wichtigkeit des Problems wohl kaum zum Bewußtsein,

ja sie dachten überhaupt nicht an die1 Frage.2 Andere haben

vielleicht, dem herrschenden Zeitgeiste entsprechend, mehr der

platonischen Einstellung, die wir im Folgenden genauer bestimmen

werden, gehuldigt.
Weit mehr bewußtes Interesse für die Frage, und zwar für die

aristotelische Lösung derselben, besaß die arabische Philosophie. Wir
reden zuerst von Avicenna (980/1037), dem Größten der aristotelischen
Schule. Zwar hat ihn Suarez, wenngleich schüchtern, zu den

«Formanhängern», also Anti-Aristotelikern gerechnet. 3 Aber zweifelsohne mit
Unrecht. Die Eisler 4, Prantl und Überweg-Geyer 5 rechnen ihn richtig
zu den Aristotelikern. Die Worte : « Individuorum multitudo fit omnis

per divisionem materiae »6 bestätigen das. Anderwärts ist er noch

apodiktischer. 7 Den ausführlichsten Bericht über Avicennas Stellung
hat uns M. Horten, der Urheber der arabisch-deutschen Übersetzung

Ibn Sînâs erstattet. Im genauen Anschlüsse an Aristoteles und seinen

Vorgänger Alfârâbî (f95o), hat Avicenna unterschieden zwischen den

geistigen und körperlichen Substanzen. Die reinen Geister sind in sich

einfache subsistierende Formen, haben also den Grund ihrer
Individuation in ihrer Substanz selbst. Sie sind jede für sich eine individuelle
Species. Dagegen haben alle körperlichen Substanzen die Ursache

der Individuation in der Materie, welche mit ihrer räumlichen Aus-

1
« Quae enim concretione non simplicia sunt, videlicet corpora in motu

sunt unde unumquodque eorum aliquid est materia ». Ib. 1267 B. ; 1269, C. ;

1274, A.
2 Das scheint auch bei Hugo von St. Victor (De Sacramentis Chr. fidei, 1. I.

P. V. c. 7 u. c. 12. P. L. 176, 249 u. 251), und Richard von S. Victor (De Trinit.
1. IV, c. 24. P. L. 196, 946) der Fall gewesen zu sein. Sie reden nur von der
Individuation und Singularität, aber nicht vom Grunde derselben.

3 Disp. Met. disp. V, sect. 4, 1 (Ed. Vivès, 25, 175).
1 Wörterbuch d. phil. Begr. «Individuation» (1910).
5 Grundriß d. Gesch. d. Phil. II (1928), S. 309.
6 In Met. XI I.
7 « Cum enim materia sola sit principium individuationis et nihil sit singulare

nisi materia vel per materiam omnes formas potentia esse in materia et per
motum educi de ipsa », zitiert bei Prantl, Gesch. d. Log. III, 97.



Das thomistische Individuationsprinzip 285

dehnung die Art in Individuen teilt.1 Auch die menschliche Seele

wird vom Körper individualisiert.2 Averroës (f 1198), der Größte der
abendländisch arabischen Philosophie, verlegte das Individuationsprinzip

ebenfalls in die Materie3 aber mit einer argen Übertreibung,
die seine monistische Tendenz charakterisiert. Für ihn ist die Materie
überhaupt einziger Grund der Individuation, sodaß die rein geistigen
Wesen, selbst Gott, überhaupt keine Individualsubstanzen wären.4
Diesen Irrtum hat man später einfältigerweise sogar Thomas von
Aquin in die Schuhe geschoben

Ich glaube nicht, daß der Jude Moses Maimonides (1135/1204),
bekannt als begeisterter Aristoteliker, bewußt zu unserer Frage Stellung
bezogen hätte. Dennoch dürfte seine These : Die Ursache des gewaltigen

individuellen Unterschiedes der verschiedenen Menschen auf
moralischem Gebiete liege im Temperament und der Materie und
Accidentia, die zur Artform erst hinzutreten, auf aristotelische Gedankengänge

hinzeigen.5 Von Ihn Gebirol — auch ein Jude —, den die

Scholastiker Avicebron nannten, wird später noch die Rede sein.

Im XIII. Jahrhundert.

Erst dem großen XIII. Jahrhundert war es vorbehalten, eigentlich
allgemein bewußte Stellung zu unserem Probleme zu beziehen. Und
wenn die Mannigfaltigkeit der Meinungen als Interessebeweis gelten
darf, hat das XIII. Saeculum das Seinige getan. Freilich sind die

zeitgenössischen Berichte über jene Meinungsverschiedenheit oft
ungenau, verworren und die Angaben über die Urheber und Anhänger
der Meinungen sehr unbestimmt. Was zusammengehört, wird getrennt,
und was getrennt werden sollte, wird verbunden. So widmete
beispielsweise Duns Scotus (f 1308) in seinem sicher echten Oxoniense

sieben Quästionen nur der Kritik irriger Ansichten über das Indivi-

1 Vgl. Horten, Die Metaphysik Avicennas (Halle 1907), S. 303 ff. u. 284 ff. •

derselbe: Die Hauptlehre des Averroës (Bonn 1913). Vorwort S. xn.
2 Horten, Metaph. Av. S. 301.
3 Horten, Hauptlehren des Averroës, S. 30 ; S. 274-276.
4 Das. Vorwort, 'S. xn.
5 « Propter magnam autem varietatem compositionis istius speciei

maxima quoque inter individua ejus est differentia ita ut nequeant vel duo inveniri
homines, qui eisdem moribus sint praediti. Causa hu jus diversitatis est tempera-
menti, materiae et accidentium, quae formam sequuntur, diversitas ». Doctor
Perplexorum. P. II, c. 40 (ed. Basil. 1629, p. 304).



286 [Dasjthomistische Individuationsprinzip

duationsprinzip. 1 Dabei zerlegt er die aristotelische Ansicht von der

Materia signata quantitate in zwei getrennt verschiedene Ansichten :

eine, deren Verfechter die Ursache der Individuation in die Materie,
die andere, deren Anhänger sie in die Quantität, also ein Accidens

verlegen.2 Die letztere Position sollen Boëthius, Damascenus und
Avicenna vertreten haben. 3 Wir müssen also notgedrungen unseren
Bericht, wo immer möglich, den Originalwerken der verschiedenen
Scholastiker selbst entnehmen, wobei wir nur Hauptpositionen ins

Auge fassen.

1. Über eine Ansicht hat uns Scotus referiert, wo wir ihm Glauben
schenken können, da es sich offenbar um einen zeitgenössischen
Mitbruder des Dr. Subtilis handelt, der Vertreter dieser Ansicht war.
Nach dem Berichte des Scotus soll ein gewisser Frater Adam schon

damals den Standpunkt der späteren okkamistischen Singularisten
vertreten haben, d. h. die These : Es gibt in der Dingwelt nur
« Singularia », nur Einzeldinge und folglich ist jede materielle Substanz

aus sich individuell : «materialis substantia ex se est singularis ». Man
braucht also gar nicht nach einem besonderen Grund der Individuation
zu fragen.4 Scharfsinnig entgegnet Scotus dieser Ansicht mit der

Bemerkung : wenn die Natur im Singulären nicht irgendwie allgemein
ist, sondern nur singulär, dann gibt es überhaupt kein real begründetes
Universale und dann ist es um die Wissenschaft geschehen.5

2. Gleich schon hier sei auch die Ansicht jener erwähnt, welche
den Grund der Individuation in die Existenz verlegten und die wir
deshalb Existenzialisten nennen. Bei den modernen Empirikern ist
diese Lösung bekannt. John Locke (f 1704) hat sie bekanntlich zur
Seinigen gemacht, indem er sagt : « Das Dasein selbst, welches einem

Dinge für eine besondere Zeit und Raumstelle bestimmt wird, indem
diese zwei Dingen derselben Art nicht zugeteilt werden können », sei

das Individuationsprinzip.6 Aber schon Franz Suarez (f 1617)

bekämpft Existenzialisten und vor ihm Duns Scotus, sodaß es solche

bereits im XIII. Jahrhundert gegeben haben muß. Suarez hielt diese

1 II. Oxon. D. 3 q. 1-7.
2 Vgl. das. q. 4 u. q. 5.
3 Das. q. 4.
4 Das. q. 1.
5 Das. Scotus führt sieben Gründe an gegen diese Ansicht, wobei er seinem

übertriebenen Realismus entsprechend an Stelle des Universale potentiale des
Aristoteles ein Universale-actuale in den Dingen zu begründen sucht.

6 Ess. II. ch. 27, § 3.



Das thomistische Individuationsprinzip 287

Ansicht in seiner Zeit für abgetan : « ab omnibus rejicitur ut omnino
falsa ».1 Duns Scotus bekämpft sie teilweise mit Argumenten, die nur
für ihn gelten, stellt aber doch mit vollem Rechte die Gegenfrage :

wenn die Existenz die Individuation bewirkt, woher hat sie dann
selber ihre eigene Individualität : « eadem quaestio est de existentia,

quo et unde contrahitur, ut sit haec, quae est ».2 Beigefügt sei hier

nur noch, daß zwischen der Existenztheorie der modernen Empiriker
und der früheren Scholastiker ein klaffender Unterschied ist. Locke
und die Seinigen reden nur von einer « Existenz » im rein phänomenali-
stischen Sinne, d. h. ohne Dingnaturen, bloß in der räumlich-zeitlichen
Erscheinungswelt.

3. Von allen Theorien des XIII. Jahrhunderts über das

Individuationsprinzip hat wohl jene von Heinrich von Gent (1217/1293) in der

Folgezeit am wenigsten Anhänger gezählt. Er verlegt das

Individuationsprinzip in eine Doppelnegation. Nach einer etwas boshaften

Kritik über die Theorie von Thomas von Aquin, dessen Ansicht zum
Teil von Bischof Stephan von Paris verurteilt worden wäre und die
überdies den Nachteil hätte, daß sie für geistige und körperliche Dinge
verschiedene Lösungen vorschlüge3, stellt er seine eigene These auf,
die Allgemeingeltung hätte. Es ist Heinrichs Verdienst, daß er klar
und scharf zwischen der Wirkursache und dem Individuationsprinzip
unterschied.4 Das nun, was konstitutiv den letzten und eigentlichen
Grund der Individuation ausmacht, ist nicht die realisierte Wesenheit
des Dinges und daher weder die Form noch die Materie, sondern das

liegt in der doppelten Negation : a) daß die Wesenheit nach innen

ganz unteilbar ist, also jede Möglichkeit der Vervielfältigung und jedes
Andersseins ausschließt und [3) daß sie nach außen jede Identität mit
einem anderen ausschließt.5

1 Disp. Met. disp. V, sect. 5, 2.
2 II. Oxon. D. 3, q. 3.
3 « Unde et inter erroneos articulos nuper ab Episcopo Parisiensium damnatos

est illa positio quod Deus non possit multiplicare plura individua sub una
specie sine materia ». Quodlib. II q. 8 J. Das war eine thomistische These, die
Stephan Tempier 12/7 verurteilt hatte.

1 Quodlib. V, q. 8, 16.
5 « Et est dicendum, quod aliquid extra intentionem formae concommitans

ejus productionem vel per agens vel per materiam vel per utrumque. Quare cum
super naturam rei factae concommitans ipsam ex sua productione non potest
esse aliquid positivum et absolutum. Oportet igitur, quod sit conditio negativa.

Quae quidem negatio non est simplex sed duplex, quia est remOvens ab
intra omnem plurificabilitatem et diversitatem et ab extra omnem identitatem ».

Quodlib. V, q. 8, 16.



288 Das thomistische Individuationsprinzip

Viel später hat Suarez Heinrichs Ansicht treffend mit der Bemerkung

abgelehnt, daß jene Doppelnegation doch etwas sehr Positives
voraussetze.1 Lang vorher hat Duns Scotus, der sechs Argumente

gegen Heinrich ins Feld führt, prinzipiell jede bloß negative Lösung
abgelehnt. Das Individuationsprinzip kann nur durch etwas « Positiv »-

Innerliches, « per aliquid positivum intrinsecum » bestimmt werden, und

er fügt schlagend bei : jene innere und äußere Unteilbarkeit, von der

Heinrich redet, wäre faktisch eine eminente Vollkommenheit, also eine

entitas, also etwas sehr Positives.2

4. Anschließend wollen wir hier die eigene Stellung des Dr. Sub-

tilis skizzieren. Tatsächlich steht ja Scotus auf der Schwelle zwischen

dem XIII. und XIV. Saeculum (lebte 1270/1308). Seine Haeceitas als

Individuationsprinzip hat ihm Ruhm und scharfe Kritik eingetragen.
Manche frühern Kritiker, wie Jeder, Stöckl, Vacant, Pluzanski meinten,
das Wort sei nicht von Scotus selber, sondern von einem seiner Schüler.

Das ist irrig, wie Mausbach, Erdmann, Prantl und Minges nachwiesen.

Die Haeceitas ist von Scotus selbst. Der Ausdruck findet sich zwar
nicht im Oxoniense, wohl aber in den Reportata Parisiensia3, in den

Quaestiones subtilissimae Metaphysicorum4, und in I. Analyt. Post,

sogar viermal.5
Was verstand Scotus unter seiner Haeceitas Allgemein können

wir sie beschreiben als jene letzte Realität in der Stufenleiter der

Formalitäten, welche der in sich indifferenten, gemeinsamen,
spezifischen Dingnatur ihr « Diesessein », also die Individualität gibt. Zur
Erklärung folgendes :

a) Infolge seines Formalismus ist bei Scotus die spezifische Wesenheit

eines jeden real existierenden Dinges sowohl ihren quidditativen
Teden nach — Materie und Form — als auch als Ganzes in sich

indifferent und daher in Potenz zu diesem oder jenem Individuum.
Erst durch die Verbindung mit der Haeceitas wird sie « diese » oder

«jene». Die Haeceitas im existierenden Dinge ist also weder die

Materia noch die Form, noch die aus Materie und Form bestehende

Ganzwesenheit, sondern die letzte Realität, die hinzutritt und der dann

1 Disp. V. Met. sect. 5, 8.
2 XX. Oxon. D. 3, q. 2.
3 II. D. 12, q. 5, n. 1, 8 ; 13, 14.
4 1. VII, D. 13 : « Quia si nulla unitas realis naturae est minor haeceitate,

nec unitas realis suppositi est minor ».
5 I. Analyt. Post. q. 36. Dazu vgl. Überweg-Geyer, S. 512.



Das thomistische Individuationsprinzip 289

die in sich indifferente Wesenheit ausschließlich angehört : « Et si

quaeras, quae est ista entitas individualis, a quo sumitur differentia
individualis Estne materia vel forma vel compositum Respondeo :

omnis entitas quidditativa sive partialis sive totalis alicujus generis
est de se indifferens ut entitas quidditativa, ad hanc entitatem et illam

ergo ista entitas (individualis) non est materia, vel forma nec

compositum, inquantum quodlibet istorum est natura, sed est ultima reali-
tas entis, quod est materia, vel forma vel quod est compositum ».1

b) Läßt sich das Verhältnis zwischen spezifischer Natur und der
« Haeceitas » näher bestimmen Jedenfalls ist zwischen beiden ein

Unterschied. Aber was für ein Unterschied Daß ein Unterschied ist,
bleibt außer Zweifel, denn Materie und Form und die ganze aus ihnen
bestehende spezifische Wesenheit bleiben in sich auch im Individuum
der Seinsordnung nach früher als die « Haeceitas »; die erst hinzutretend,
die spezifische Wesenheit diesem oder jenem Individuum einverleibt :

« ubi natura est cum singularitate, non est natura illa de se terminata
ad singularitatem, sed est prior naturaliter illa ratione contrahente

ipsam ad singularitatem illam ».2 Scotus nennt den Unterschied
zwischen spezifischer Natur und Haeceitas eine distinctio formalis, aber
nicht realis. Das ist nach seinen Voraussetzungen durchaus richtig.
Thomistisch gesprochen ist zwischen zwei verschiedenen Realitäten
ein Realunterschied, also auch zwischen der scotistischen spezifischen

Dingnatur und der « Realitas ». Nach Scotus und später nach Suarez

gibt es eine Realdistinctio nur zwischen zwei trennbaren Realitäten, also

zwischen « res » et « res », was bei der spezifischen Natur und Haeceitas

nicht der Fall ist. 3

Man hat der scotistischen Lösung, weil die spezifische Wesenheit
auch im Individuum in sich indifferent bleibt, von jeher den Vorwurf
gemacht, daß sein Individuationsprinzip das innere substantielle Sein
des Individuums nicht erfasse, mit anderen Worten, daß seine «

Haeceitas » nur etwas von außen Hinzugeworfenes sei. Scotus selbst wollte
das sicherlich nicht zugeben.

Seine Problemslösung wurzelte in seiner Universalienlehre, wonach
die Allgemeinwesenheiten in den Einzeldingen nicht bloß potentiell,
sondern aktuell existierten. Es war eine Verwechslung des Universale-

1 II. Oxon. D. 3, q. 6. Dazu II. Report. D. 12, q. 8 ; III. Oxon. D. 22, q. unie.
2 II. Oxon. D. 3, q. 1.
3 « Non possunt istae duae realitates esse res et res ». Ib. q. 6.

Divus Thomas. 19



2Q0 Das thomistische Individuationsprinzip

metaphysicum actuale mit dem potentiale. Gegen diese Auffassung
des Dr. Subtilis wird nachher Wilhelm Occam schonungslos das Feuer
des Kampfes eröffnen.

5. Von einer parallelisten Einstellung zu unserem Probleme kann

man bei Roger Bacon (1214/1294) reden. Aus der Fons vitae des Juden
Ibn Gebirols — Avicebron — (f 1080) schöpfend, legt er den Naturdingen

eine Doppelreihe von Materien und Formen zugrunde, die von
den Gemeinsameren zu den weniger Gemeinsamen herabsteigend \ in
der Vereinigung dieser Materie mit dieser Form das Individuum
konstituieren : « Et ideo principia propria ingredientia essentiam individui
faciunt ipsum, ut haec anima et hoc corpus faciunt hunc hominem ».2

Offenbar verwechselt Bacon die «Individuation» mit dem
«Individuationsprinzip ». Er hätte die weitere Frage stellen müssen : warum ist
dieser Körper dieser Körper, diese Seele diese Seele und diese Einzelnatur

diese Einzelnatur Er hat, wie sowohl Höver 3 als auch Clemens

Baumker4 betonte, das metaphysische Problem gar nicht erfaßt. So

war es denn freilich leicht, zu behaupten, wie Bacon tatsächlich
behauptete : in der Suche nach einem Individuationsprinzip läge eine

große Torheit: «stultitia magna».5
6. Von einer augustinischen Lösung unseres Problems im XIII.

Jahrhundert zu reden, scheint besonders gewagt. Vorerst haben wir in
diesem berühmten Jahrhundert keine Stellungnahme über das

Individuationsprinzip, die auf Augustin selbst irgendwie zurückläuft. Der
große Aurelius hat unseres Wissens zur Frage überhaupt weder direkt
noch indirekt Stellung bezogen. Sodann geht aus unseren Ausführungen
über Heinrich von Gent, Duns Scotus und Roger Bacon, die doch

Augustiner waren, klar hervor, daß die Augustiner des XIII. Saecu-

lums keineswegs eine eindeutig gleiche Lösung unserer Frage ins Auge
gefaßt haben. Selbst die Behauptung Gilsons und der verdienstvollen
Editores von Quaracchi6, wie wenn die Franziskanerschule das

Individuationsprinzip übereinstimmend in die Materie und Form verlegt
hätte, erhält sehr problematischen Sinn, da nicht bloß Duns Scotus
die Frage anders löste, sondern auch die vom Parallelismus beherrschte

1 Vgl. Hugo Höver S. O. Cist., « Roger Bacons Hylomorphismus » (Paderborn
1912), S. 60-61.

2 Vgl. Cl. Bäumher, « Roger Bacons Naturphilosophie ». Münster 1916, S. 49.
3 Ib. S. 175.
4 Das. S. 52.
5 Vgl. Höver, 1. c. 168 ; Baumker, 1. c. S. 47.
6 Zu Alex. Haies, S. Th. (Ed. Quaracchi), 1. II, P. I,Tom. II, Prolegomena, n. 31.



Das thomistische Individuationsprinzip 291

baconische Stellungnahme einen anderen Sinn hat als jene eines Alexander

von Haies und Bonaventura.
Dennoch kann man vielleicht von einer augustinischen Lösung in

dem Sinne reden, als der Halensis und Bonaventura zwei ganz eminente

Häupter des Augustinismus im XIII. Jahrhundert waren und die erste
Franziskanerschule durchschlagend beherrschten.

Alexander v. Haies (f 1245) spricht unseres Wissens nie ausdrücklich

vom « Principium individuationis », wohl aber vom Grunde, der das

Individuum macht, im Gegensatze zu dem Allgemeinen, dem Universale.

Bisher hat man Alexander zu jenen gerechnet, die das Prinzip
der Individuation in den körperlichen Dingen in die Materia und
Form verlegten.1 Die Frage soll genauer geprüft werden, wobei wir
eine gewisse schwankende Unsicherheit, welche Alexander überhaupt
eigen ist, auch hier konstatieren müssen. In einem Punkte geht
Alexander mit Thomas und seinei; Schule sicher durchaus einig : der
Grund der Individuation kann bei den geistigen und körperlichen
Individualwesen nicht derselbe sein, wie später Suarez gemeint hat.

a) In Gott und den Engeln liegt der Grund ihrer Persönlichkeit
und Individualität in etwas ganz anderem als in der Materie oder
bestimmten Accidentien. Freilich hat Aristoteles die Ursache der
Individualität in die Materie und Accidentia verlegt. Aber dabei
redete er nur als Naturphilosoph, d. h. über Dinge, die aus Materie
und Form zusammengesetzt sind. Alexander bestreitet diese

aristotelische Ansicht nicht. Er bemerkt aber dazu, daß Gott nicht aus
Materie und Form bestehe und daß es folgerichtig noch ein höheres

Individualprinzip geben müsse, die Unzuteilbarkeit, « incommunicabili-
tas », die in Gott die Personen nach ihren persönlichen Eigenheiten
scheidet.2 Die gleiche Unzuteilbarkeit bildet auch den Grund der
Persönlichkeit in dem Engel3, wenngleich nicht in dem gleichen Sinne
wie in Gott, sondern nach der qualitativ verschiedenen Engelnatur in
jeder Engelperson.4 Der Menschenseele aber kommt die Persönlichkeit

1 Ib. n. 30.
2 « Ad aliud dicendum est, quod individualitas non tantum est ab accidente

vel a materia, sicut dicit Philosophus, sed Philosophus locutus est sicut in Naturali

philosophia ; hic autem communius accipitur ratio individui pro incommuni-
cabilitate, ut dicatur et in divinis individua hypostasis, ubi non est materia vel
accidens, sed attenditur secundum proprietates personales distinguentes ». S. Th.
1. II. P. II, Inq. II, tr. II, c. IV a. i ad 2 (torn. II, n 109).

3 Ib. ad 2 u. 3
4 Ib. a. 2 (n. 110).



292 Das thomistische Individuationsprinzip

deshalb nicht zu, weil sie wesenhaft zur Vereinigung mit dem Leibe

hingeordnet ist.1 Dagegen verteidigt Alexander, im Gegensatze zu
Thomas, bei den Engeln die Vielheit der Individuen in derselben Art.
Die verschiedenen Funktionen und Hierarchien der englischen Geister
dienen ihm als Grundlage des Beweises.2 In seinem höheren Alter
neigte auch Albertus Magnus zu dieser halensischen These hin.

b) Anders löst Alexander die Frage hinsichtlich der irdischen

Körperwesen, die aus vergänglicher Materie und Form zusammengesetzt
sind. Hier soll er, so hörten wir oben im Gegensatze zu Aristoteles,
der die Ursache der Individuation in die Materie und Accidentia
verlegte, die Materie und Form zum Individuationsprinzip gemacht haben.
So sicher scheint uns das indes gar nicht zu sein. Und wir schöpfen
bei unseren Bedenken aus der gleichen Quelle, wie die Gegner. In dem
betreffenden Kapitel stellt sich Alexander die Frage : ob das Universale
und Singulare auf die göttlichen Personen Anwendung finden könne. 3

Dabei will er nun den Unterschied zwischen dem Universale und Individuum

in den körperlichen Dingen herausheben. Man beachte gut die

Fragestellung. Er handelt nicht direkt vom Individuationsprinzip,
sondern von der Individuation, vom Individuum im Gegensatz zum
Universale. Das ist wichtig Nun findet er das Individuum in einem
dreifachen Gegensatze zum Universale : « est loqui de particulari sive

individuo tribus modis : uno modo secundum quod didtur individuum
esse a materia, alio modo secundum quod (dicitur) ab accidentibus,

tertio modo secundum quod a forma signata et singulari ».

a) Im ersteren Sinne das Individuum genommen, insofern es das

Sein von der Materia hat, stehen sich Universale und Individuum
gegenüber wie, um mit Aristoteles zu reden, « Sonne » und « diese

Sonne », also wie die Form allein und die Form mit der Materie.

Folglich unterscheidet sich da das Individuum vom Universale durch
die Verschiedenheit der Materie und Form : « Primo modo dicit philo-
sophus, quod, qui dicit « solem », dicit formam tantum, qui dicit « hunc
solem », dicit formam cum materia ; et ita diversitas universalis et

particularis est secundum diversitatem formae et materiae ». Aus diesem

letzteren Satze hat man den Schluß gezogen : bei Alexander liegt das

Individuationsprinzip in der Materie und Form. Mit Unrecht, unseres

1 Ib. c. V (n. 112).
2 Ib. c. VI, a. 2 (n. 114).
3 « Utrum in divinis accipiantur intentiones universalis et particularis ».

S. Th. 1. I, P. II. Inq. I, tr. unicus, q. II c. 1 (torn. I, n. 337).



Das thomistische Individuationsprinzip 293

Erachtens, denn davon redet Alexander hier nicht, sondern vom
Unterschiede zwischen Universale und Individuum, «ét ita diversitas
universalis et particularis est secundum diversitatem formae et materiae ».

Und das ist ganz aristotelisch : das Universale liegt bloß in der Form,
das Individuum in dieser Form und dieser Materie, folglich in Materie
und Form. Dagegen berührt Alexander das Individuationsprinzip in
den Worten : « secundum quod dicitur individuum esse a materia », und
diese Frage löst er mit ausdrücklicher Berufung auf Aristoteles I. De

Coelo, c. 9, im aristotelischen Sinne : das Universale beschlägt die

Form allein — sol — das Individuum : die Form mit der Materie —
hunc solem — also gibt die Materie das Individuumsein und ist seine

Ursache. Im gleichen Kapitel läßt Alexander den Aristoteles auch

ohne Einrede sagen : « ratio particularis venit a materia, ratio
universalis a forma L Alles das stimmt mit der aristotelischen Lösung
des Problems. Wer das ganze Kapitel liest und durchdenkt, wird uns
zustimmen.

ß) Den zweiten Gegensatz zwischen Individuum und Universale
findet Alexander in den Accidentia des Individuums. Selbst wenn wir
von einem Individuum alle Accidentia wegdenken würden, so würde
es als solches doch immer einen bestimmten Raum einnehmen — Quantität

— wodurch jedes Individuum von jedem anderen und daher auch

vom Universale sich unterscheiden muß.2 Auch das ist eminent
aristotelisches Gedankengut bei der Lösung unserer Frage materia quanti-
tate signata.

y) Den dritten Gegensatz zwischen Individuum und Universale
findet Alexander in der singular-konkreten Form des Individuums,
wodurch das Menschsein und Sokrates und Cicero verschieden ist vom
Menschsein im allgemeinen — Universale.3 Auch das stimmt ganz
mit der aristotelischen Lösung des Problems. Wir halten also, bis wir
eines Besseren belehrt werden, dafür, daß Alexander über unsere Frage
wesentlich aristotelisch dachte und wären gespannt darauf, wie man
das berühmte vorige Kapitel anders interpretieren könnte WTie häufig

1 Ib. ad f.
2 « Secundo modo dicit Boëthius De Trinitate : Numero differentiam acci-

dentium facit varietas ; nam très homines neque genere neque specie, sed suis
accidentibus distant. Nam si omnino ab iis cuncta accidentia separemus, tarnen
locus cunctis diversus est ». Ib. c. 1.

3 Tertio modo, sicut dicit Boëthius, cum « homo» dicitur, de pluribus quidem
hominibus praedicatur ; sed si illam humanitatem, quae est in Socrate individuo,
considercmus, fit individua, cum Socrates ipse sit individuus et singularis ». Ib.



294 Das thomistische Individuationsprinzip

hat man unseres Erachtens auch hier « Individuation » und « Indivi-
dualprinzip » verwechselt.

Hat Bonaventura (1221/1274) zur Frage im gleichen Sinne Stellung
bezogen wie Alexander Darüber kann man zweifeln. Zwischen der

schriftstellerischen Tätigkeit der beiden lag ein bedeutender Zeitraum.
Jedenfalls trat Bonaventura viel bewußter an das Problem heran als

Alexander. Daher redet er ausdrücklich von dem : « Principium indi-
viduationis ».1 Während Alexander noch stark rezeptiv und wenig
der strittigen Frage gegenübersteht, berichtet uns Bonaventura von
einer Streitfrage.2 Er berichtet uns von zwei Meinungen : solche,
welche mit Aristoteles die Individuation von der Materie ableiteten :

« quod individuatio venit a materia ». Es wird dabei auf die
aristotelische Stelle I, De Coelo, c. 9, « coelum und hoc coelum »3

hingewiesen. Eine andere Meinung, sagt B., geht dahin : die Individuation
wäre Sache der Form : « quod individuatio esset a forma ». Keine der
beiden Ansichten erhält den ganzen Beifall Bonaventuras, denn in
jeder der beiden liegt ein Stück Wahrheit. Deshalb scheint eine dritte
Stellung richtiger : die Individuation entsteht aus der aktuellen

Verbindung von Materie und Form : « Ideo est tertia positio satis planior,
quod individuatio consurgit ex actuali conjunctione materiae cum
forma ». Immerhin macht Bonaventura sogleich wieder ein wichtiges
Zugeständnis an die aristotelische Lösung in dem Sinne : die Materie
ist hauptsächlich die Ursache der Individuation, da sie dem Individuum
das « Diesessein » und damit die « räumlich-zeitliche » bestimmte

Begrenzung und damit das « Singulärsein » gibt, während die Form dem

Individuum das « Wassein » gibt : « Si tarnen quaeras, a quo veniat
principaliter, dicendum, quod individuum est hoc aliquid. Quod sit
hoc principalius, habet a materia, ratione cujus forma habet positionem
in loco et tempore. Quod sit aliquid, habet a forma».4 Die Form hat
zwar ihr Individualsein auch nur in der Verbindung mit der Materia :

« forma nulla est individua nisi propter conjunctionem sui cum materia

», sagt er in der Antwort ad objecta ; aber sie gibt dem Individuum

1 II. Sent: D. 3, P. I, a. 2. q. III (Ed. Quaracchi, torn. II, p. 109-110).
2

« Dicendum, quod haec eadem est quaestio de individuatione, quae nunc
movetur de personali discretione ; et de ipsa fuit contentio inter philosophicos
viros ». Ib.

3 Ib. ad 5. Bonaventura zitiert das arist. Beispiel genauer als Alexander,
der dem Stagiriten das Beispiel : « Sonne » und « diese Sonne » zuschreibt.

4 Ib.



Das thomistische Individuationsprinzip 295

hauptsächlich die Würde. So entsteht die Individuation in jeder

Kreatur nur aus beiden Prinzipien Materie und Form. Aber die Würde
und damit die persönliche Würde in Menschen und Engeln kommt von
der Form her.1

Sachlich steht jedenfalls auch Bonaventuras Lösung der
aristotelischen am nächsten. Ein kleiner Unterschied liegt aber vor und ein

anderer größerer Unterschied besteht darin, daß Bonaventura, als

Anhänger der Materie und Form in den kreatürlich-geistigen
Substanzen, Materie und Form auch zum Individuationsprinzip in den

Engeln, überhaupt in jeder Kreatur machte, was bei Alexander Haies,
trotzdem er auch ein Anhänger der Komposition von Materie und Form
in den geistigen Kreaturen war, kaum der Fall gewesen sein dürfte.

7. Endlich noch einige Aufschlüsse über die aristotelisch-thomi-
stische Auffassung des XIII. Jahrhunderts

Wir reden zuerst von dem Gründer dieser Geistesrichtung, von
Albert dem Großen (t 1280).

Alberts Verdienst ist, bezüglich der Weiterentwicklung der
aristotelischen Lehre von dem Individuationsprinzip, unterschätzt worden.

In etwas hat dazu beigetragen Hertlings Bemerkung2, Albert hätte
frühere aristotelische Positionen, die sein Schüler Thomas verteidigte,
später preisgegeben. Inwieweit das richtig ist, werden wir sehen. Jedenfalls

hat Hertling seiner Bemerkung nicht die Bedeutung zugemessen,
als wie die Referenten derselben.

Albert beschäftigt sich mit unserem Probleme in verschiedenen

früheren und späteren Werken, auch in seinem spätesten, der Summa

theologica, die wenigstens zum Teile nach 1274 verfaßt wurde.3 Wie
sehr sich der große Gelehrte des Problems bewußt war, erhellt daraus,
daß er in verschiedenen Werken ausdrücklich von dem « Principium
Individuation^ » redet.4 Es sei hier nicht verschwiegen, daß seine

1
« Indivuluatio igitur in creaturis consurgit ex duplici principio (materia

et forma) Sed dignitatem dicit principaliter ratione formae ; et sie patet
unde sit personalis discretio originaliter, in creaturis loquendo, sive in hominibus
sive in angelis ». >*

2 Hertling, Albertus Magnus, Beiträge zu seiner Würdigung, 1880, S. 102 ff.
Dazu Dr. Glossner, 1. c. S. 42.

3 Lib. I, De Coelo, tr. III c. 7 u. c. 8 (Ed. Vivès, B. IV, p. 81 ss. ; in lib. V,
Met. tr. I c. 9 (Ed. Vivès, B. 6, p. 289 ; in lib. XI, Met. tr. I c. 7 (Ed. Vivès, B. 6,

p. 590 ss. ; in lib. VIII, Phys. tr. II c. 13 (Ed. Vivès, B. 3, 551). S. Th. P. II tr. I
q. 4, membr. I a. 1, partie. 2 (Ed. Vivès, B. 32, p. 60 ss.

4 So in lib. I, De Coelo, tr. III c. 7 ; in XI. Met. tr. I c. 7 ; S. Th. P. II, tr. I
q. 4, membr. I, a. 1, partie. 2.



296 Das thomistische Individuationsprinzip

These von der Mehrzahl der Formen, von der Forma « corporeitatis »

und der eigenen Form der Elemente, die Albert mit den Augustinern
im Gegensatze zu Thomas immer festhielt1, die Klärung des Problems
erschwerte. Dessenungeachtet denkt Albert über die Individuations-
frage durchaus aristotelisch. Wie Aristoteles, Boëthius und Avicenna,
unterscheidet er scharf zwischen der Individuation geistiger und
materieller Dinge.

a) Die Individuation der geistigen Substanzen hat nichts mit der

Materie zu tun, weil sie keine Materie besitzen. Temperamentvoll, wie

er war, erklärt Albert den Augustinern seiner Zeit : die meisten der
lateinischen Philosophen, welche Plato folgen, nehmen in der menschlichen

geistigen Seele und überhaupt in den kreatürlichen geistigen
Substanzen eine Zusammensetzung von Materie und Form an.2 Mit
Unrecht. Denn weder die menschliche Seele3 noch die Engel4 sind

aus Materie und Form zusammengesetzt, sondern nur aus « quod est »

und « quo est » — Wesenheit und Existenz — wodurch sie sich von
Gott unterscheiden. Ist aber in den geistigen Substanzen keine Materie,
so kann in ihnen die Materie auch nicht Individuationsprinzip sein.

Albert betrachtet es fast wie als eine Verleumdung, wie wenn Aristoteles
und Boëthius die Materie als einziges Individuationsprinzip und als

einzige Ursache der Singularitas und Incommunicabilitas aufgestellt
hätten.5 Die geistigen Substanzen haben als einfach unteilbare Formen
den Grund ihrer Individuation in sich, und da keine Form ohne Materie
vermehrbar ist6, hält Albert in I, De Coelo, tr. III c. 8, die These, daß

jeder Engel vom anderen nicht bloß numerisch, sondern auch spezifisch
sich unterscheide, für eine « opinio probabilior ».7 Dagegen hält er in
seiner Summa Theologica, also seinem letzten Werke, das Gegenteil

1 Vgl. lib. I, De Coelo, tr. III c. 4 (B. IV, p. 73-74) ; S. Th. P. II tr. XIII
q. 77, membr. 3 ; q. 76, m. 1.

2 De anima, 1. III tr. I c. 11 (S. 347-48).
3

« Dicimus enim animam esse compositam, sed non ex materia et forma,
sed ex eo, ,quod est' et ,quo est' ». S. de Creaturis, P. II tr. I q. 7, a. 3 (35, 102) ;

De anima, 1. c.
4 II. Sent. D. 2 a. 2 (27, 47). S. de Creaturis, P. I tr. IV q. 21 a. 1 (34, 463-64).
5 S. Th. P. II tr. I q. 4 m. 1 a. i, partie. 2 (32, 63-64).
6 « Nunquam multiplicatur forma per generationem, nisi hoc modo, quod

multiplicatur per divisionem materiae ». I, De Coelo, tr. III c. 8 (4, 84).
7 « Est autem intellectus sive intelligentia forma indivisibilis per mate-

riam et ideo non agit de pluralitate. Et propter hoc probabilior s'ententia est de
intelligentiis, quod quaelibet ab alia différât secundum speciem et non secundum
numerum solum ». Ib. (85).



Das thomistische Individuationsprinzip 297

für wahrscheinlicher, «probabilius». Zwar hält er auch da an der Leugnung

jeder Materie in den Engeln fest, meint aber die Annahme
mehrerer Engel derselben Art, die numerisch durch ihre Amtsfunktionen

unterschieden wären, würde der Tradition der Väter, « sanctis »

besser entsprechen.1 Das ist nun die « berühmte » Preisgabe früherer
Positionen Alberts, von der Hertling berichtet hat. Faktisch hat
Albert seine Theorie über das Individuationsprinzip in keiner Weise

modifiziert, sondern nur in bezug auf eine Folgerung daraus: das,

was er früher für wahrscheinlicher hielt, in ein « weniger wahrscheinlich

» umgewandelt
b) In den körperlichen Wesen dagegen ist und bleibt bei Albert

immer die Materie das Individuationsprinzip : « Omne enim sensibile,

ut diximus, proprium incommunicabile et sensibile est per materiam

suam, quae est principium individuation^ in ipso».2 Mit Aristoteles
wiederholt er das berühmte Beispiel : « Himmel » bedeutet die bloße

Form, « dieser Himmel » die Form in der Materie. 3 Und weiter, da,

wo er in der Metaphysik mit Aristoteles über die vier Seinseinheiten

referiert, sagt er von der numerischen, also der individuellen : « Numero

quidem sunt unum, quorum materia est una, sicut Marcus Tullius
Cicero ».4

Fügen wir schließlich noch ein Wort bei über die albertinische
Auffassung des Individualprinzips. Es ist vielleicht bedauerlich, daß

gewisse spätere Thomisten, die aus der Materia signata quantitate
ein Doppelprinzip der Individuation schufen, an Alberts Ausführungen
sich nicht mehr erinnerten. Betonen wir in erster Linie, daß Albert
schon zwischen der Individuation und ihrer Ursache, ihrem Prinzip
haarscharf unterschied, indem er von der Materie sagt, sie sei nur das

erste Prinzip der Individuation : « dicitur secundum hoc materia, cum

qua est hoc aliquid ens, eo quod est primum principium individuation^

». 5 Auch dessen war sich Albert wohl bewußt, daß in körperlichen

Dingen das Individuationsprinzip Ursache sein mußte, wodurch
ein Körperwesen in eine bestimmte räumlich-zeilliche Erscheinung tritt
und dadurch von jedem anderen Räumlich-Begrenzten sich unterscheidet,
mit anderen Worten, daß das Individuationsprinzip notwendig eine

1 S. Th. P. II tr. II q. 8 (32, 137-38).
2 I, De Coelo, tr. III c. 7 (4, 82).
3 Ib. ; S. Th. P. II tr. I q. 4 c. (32, 61).
4 In V. Met. tr. I c. 9 (6, 289).
5 In XI. Met. tr. I c. 7 (6, 590).



298 Das thomistische Individuationsprinzip

Beziehung zu einem «Accidens », nämlich zu einer bestimmten räumlich-
zeitlichen Quantität besagen muß.1 Und dennoch redet Albert mit all
dem nicht von einem Doppelprinzip. Ein und dieselbe Materia ist das

ganze eine Individuationsprinzip, insofern in ihr die Potenz, die enti-
tative Hinordnung oder Veranlagung zu einer bestimmten
räumlichzeitlichen Ausdehnung, Quantität ist. Das will Albert sagen mit der
« materia quantitate signata » : « Et ideo materia primo est quidem
-potentia quanta et quanta secundum actum subjicitur sensibilibus ».2 Und
noch zusammenfassender sagt er das anderwärts : die Materia ist ihm
eine « signata » in ihrer potenziellen Hinordnung zu einem bestimmten
Ort, bestimmten Bewegung und Form.3 Das ist die Seinsordnung.
Damit leugnen wir nicht, daß in der Erkenntnisordnung die quantitative
Ausdehnung des Individuums für uns Quelle der Erkenntnis des

Individuaiseins sei, und als Ursache der Unterscheidung des Individuums

vom andern Individuum dient.
Von den Thomisten des XIII. Jahrhunderts nach Thomas, den wir

hier selbstverständlich beiseite lassen, nennen wir hier nur noch den

Augustinereremiten Aegidius Romanus, der auf der Schwelle des XIII.
und XIV. Saeculums steht (f 22. Dez. 1316). Man hat dem stürmischen

Kämpfer für den Thomismus auch in unserer Frage Selbstwidersprüche
nachgesagt. Es ist aber sicher, daß er in seinen « Quaestiones in
Secundum librum Sententiarum », sowohl in der Prima pars, als auch

in der Secunda, furchtlos das aristotelische Individuationsprinzip
verfochten hat.

Gleich wie die früheren Aristoteliker, macht er die Unterscheidung
zwischen der Individuation in den geistigen und körperlichen Wesen,

und zwar, wie jene, ausgehend von Formen, die geeignet sind, in einer

Materie aufgenommen zu werden und andere, denen diese Eignung
abgeht.

a) Die in sich subsistierenden Geistesformen, wie die der Engel,
besitzen den Grund ihrer Individuation in ihrem « per se existere »,

also ihrer Subsistenz, die keiner Materie bedarf : « Immateriales vero
(formae) individuantur per se existere et per non recipi in materia.

1 « Dicamüs igitur, quod materia uniuscujusque est cum qua est hoc
aliquid ens et apparens » « illud, quod in re sentitur et subjicitur quantitati et situi
et sensibilibus ». Ib.

2 Ib.
3 « Et ideo dicimus, quod habet materiam significabilem per potentiam ad

ubi : cum materia eorum, quae sunt generabilia, determinetur per potentiam ad ubi
et ad motum et formam ». In I, De Coelo, tr. III c. 8 (4, 86).



Das thomistische Individuationsprinzip 299

Est ergo in Angelis individuatio, licet non sit in eis materia ».1 Logisch
zieht er daraus den Schluß, den schon Thomas zog, daß jeder Engel
für sich allein eine Species besitzen müßte, da die Geistesform nicht
in sich vermehrbar ist.2

y) Kategorisch erklärt er bezüglich der Körperwesen : hier ist die

Materie Individuationsprinzip : « in rebus materialibus principium indi-
viduationis est materia, propter quod quodlibet materiale est singulare

per materiam ».3 Und diese Erklärung kehrt öfter wieder, auch mit
dem Hinweis auf die Stelle des Stagiriten I, De Coelo, c. 9.4 Man
fühlt es auch aus den Ausführungen des Aegidius heraus, daß in jener
Zeit die thomistische These zur Kampffrage geworden war. Aegidius
ist vor allem bestrebt, die Causalität von Materie und Form bei der
Individuation richtig abzugrenzen 5 und den Einwand zu lösen, wie

wenn die thomistische Theorie bloße Accidentia, speziell die Quantität,
zum Individuationsprinzip machen würde.6 Nur die Materie als

Substanz ist Individuationsprinzip Die Formel : an sich ist die Form
nicht vermehrbar, sie wird nur individualisiert, also individuell
vermehrt, durch ihre Aufnahme in eine räumlich-zeitlich bestimmte
Materie — materia quantitate signata — bedurfte für Aegidius
tatsächlich der Klärung. Man könnte sie so deuten, wie wenn die Materie
bei Eintritt der Form schon individualisiert wäre und dann müßte

man wieder eine Ursache der Individuation der Materie suchen. Dieser
Einwand wurde tatsächlich den Thomisten öfters gemacht. Oder dann
könnte man die Formel so deuten: die Quantität individualisiert die

Materie, ehe die Form da ist, und individualisiert dann auch die Form,
sodaß die Quantität als Accidens das Individuum schafft. An diesen

Einwand denkt vor allem Aegidius und sucht ihm dadurch zu begegnen,
indem er ausführt : dem zeitlichen Sein nach — also aktuell — sind

Materie und Form zugleich, weil ja die aktualisierende Form und aktuierte
Materie zugleich sind, wodurch das « hoc aliquid », also das « Singulare »

1 Aegidii Columnae Romani in Secundum Librum Sententiarum Quaestiones.
P. I D. III q. II a. 2 (Ed. Venetiis 1581, p. 183 B). Dasselbe P. II D. XVII, q. I
a. 3. (p. 38).

2 P. I D. III q. II a. 2 ad 1 ; a. 3 die Resolutio : « Angelorum species tot
sunt, quot angeli » (p. 298).

3 Ib. q. II a. 4 (253).
4 Dicendum est, quod formae materiales individuantur per materiam ».

Ib. a. 1 (183) ; dasselbe P. II q. XVII q. I a. 3.
6 P. I D. III q. I a. I (p. 162).
« Ib. q. II a. 1 Dub. I (184).



300 Das thomistische Individuationsprinzip

da ist, indem die Form das spezifische « aliquid » und die Materie das

«hoc» gibt. Aber dem Ursprünge nach : «origine», dem Werden nach :

« fieri » ist die Ordnung eine andere. Es ist der Materie prima ihrem
Wesen nach eigen, daß sie durch den Eintritt einer Form, die aus ihrer
Potentialität allmählig sich entwickelt — eductio formae de potentia
Materiae — ein « hoc », ein « Dieses » werden muß, und zwar mit
bestimmten Dimensionen, also mit bestimmter Quantität : « dimensiones

nunquam a materia separantur et quantitas nunquam a materia

separatur ».1 Folglich kann die Form, wenn sie sich mit der Materie

vereinigt, sich nur mit dieser Materie, der eine bestimmte Quantität
angehört, vereinen und so kann man sagen, daß im « Werden » des

Individuums die individuelle Materie mit der Quantität — materia
quantitate signata — früher ist als die Aufnahme der Form.2 Damit
ist auch die Hauptschwierigkeit gelöst : nur die Materie als substanzieller

Teil des Individuums ist Individuationsprinzip 3, aber die Materia, der
innerlich notwendig als Accidentia bestimmte Dimensionen, eine bestimmte

Quantität, eine bestimmte räumlich-zeitliche Begrenzung *, eine bestimmte
zählbare Unterscheidung von anderen Individuen zukommt.5

Für Aegidius gibt es somit keine aktuelle Individuation außer in
der Vereinigung von Materie und Form und folglich auch keine
aktuellbestimmte Quantität. Aber im «Werden» derselben — potenziell —
ist die Materie Ursache der Individuation sowohl der aktuell bestimmten
Quantität, als auch der individualisierten Form und daher prioritate
causalitatis einziges substantielles Individuationsprinzip des körperlichen
Individuums

1 P. I. D. III q. I a. I (162).
2"« Origine ergo etsi non tempore vel duratione, semper quantitas prae-

intelligitur esse in materia antequam suscipiat aliquam formam substantialem
vel accidentalem ». Ib.

3 « Propter quod individuum constans ex signata forma et ex materia signata,
est substantia,et non aliud ». P. I D. III q. II a. 1 (184).

4 « Hujusmodi autem signatio competit formae materiali ex eo, quod reci-
pitur in materia : Sed hoc non potest facere materia nisi sumatur sub
esse signato, videlicet, hie et nunc, ». Ib. (184) : « tales ergo conditiones materiae,
sicut sunt esse hie et nunc vel sicut sunt, quod forma recipiatur in hac materia
et non in alia, et in hoc tempore et non in alio, ad ipsam essentiam materiae sunt
referendae ». Ib.

• 5 Ib. (185).


	Das thomistische Individuationsprinzip [Fortsetzung]

