Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 12 (1934)

Artikel: Das thomistische Individuationsprinzip [Fortsetzung]
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762275

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

_ Das
thomistische Individuationsprinzip.

Von G. M. MANSER O. P.

Geschichtliches.
Von Aristoteles bis 13. Jahrhundert.

Wie .die Uberschrift andeutet, schreiben wir hier nicht «die
Geschichte » des Individuationsprinzips. Diese kann jetzt iiberhaupt
noch nicht geschrieben werden, weil die nétigen Vorarbeiten noch
fehlen. Was wir hier im Auge haben, ist eine kurze, sehr skizzenhafte
Darstellung der geschichtlichen Entwicklung des Problems in seinen
Hauptziigen bis Thomas und iiber ihn hinaus bis Suarez, der als offener
Gegner der thomistischen Losung entgegentrat und sie am schirfsten
bekiampfte.

Wir werden also die modernen Scholastiker und ihre vielfach ver-
schiedenen Stellungen beiseite lassen. Erwiahnt sei nur, daB unter
ihnen neben anderen, nach dem Vorgange eines Johannes a Sancto
Thoma O.P., der einen eminenten EinfluB ausiibte neben Kardinal
Cajetan, die M. Glossner, Jos. Gredt O. S. B., Virgil Grimmich O. S. B,
Kardinal Lorenzelli und Mercier, de Maria S. J., Tillmann Pesch S. J.,
Goudin O. P., Zigliara O.P. und Gonzalez O.P., zu den fiithrenden
Verteidigern der Lehre des hl. Thomas gehdren. Interessant mag es
sein, hier noch beizufiigen, daB von den Unsrigen jene Philosophen
der thomistischen Lésung am entschiedensten zustimmen, die am
meisten Sympathien fiir die Naturwissenschaften hegen oder hegten.
So zieht Tillmann Pesch S. J. in seinen « GroBen Weltritseln » iiber-
haupt nur die thomistische Losung des Individuationsprinzips heran. !

Wie die Entwicklung der meisten groBen philosophischen Probleme,
liuft auch der wissenschaftliche Werdegang unserer Frage auf den

1 Die groBen Weltritsel. Philosophie der Natur (3, Aufl, 1907), n. 337.



280 Das thomistische Individuationsprinzip

groBen Stagiriten, auf Aristoteles zuriick. Seine scheinbar fast bedeu-
tungslosen Andeutungen iiber das Individuationsprinzip haben fiir die
spatere Weiterentwicklung ungeahnte Bedeutung gehabt.

Uberall, wo er die Frage beriihrt, geschieht es im AnschluB an das
Problem der Einheit und Vielheit der Dinge. Mit Recht, denn die
Individuation besteht in einer unteilbaren und unmitteilbaren Einheit:
« Dieswasseins », und schafft eine Vielheit der Individuen. An diesen
Gedanken anschlieBend, macht er wertvolle, manchen sogar unbekannte
Andeutungen, sowohl iiber die Individuation der geistigen als mate-
riellen Gegenstinde. |

a) In den geistigen Gegenstinden. In einer lingeren Auseinander-
setzung des 6. Kapitels im 7. Buche der Metaphysik stellt er die Frage
von der Ursache — aitiov — der Einheit tberhaupt!: der akziden-
tellen, wesentlichen, der korperlichen, unkoérperlichen, der metaphy-
sischen und der physischen, also auch der individuellen, denn er spricht
ausdriicklich auch von den 7o 7¢é: dem « Diesigen » %, von « sinn-
lichen » Materien® und der «letzten » Materie — 7 éayaty Gdq —. 4 Hier
fallt er nun die fiir uns wichtige Entscheidung : bei all jenen Gegen-
stinden, die gar keine Materie, weder eine allgemeine noch physische
besitzen, also in keiner Weise aus Materie und Form' zusammen-
gesetzt sind, kann man unmdglich nach einer Ursache ihrer Einheit
fragen, denn sie sind in sich, ohne weiteres, jedes ein Einheitliches. ®
Somit gilt der Grundsatz, und Aristoteles spricht ihn klar aus : alles,
was keine Malterie besitzt, alles das ist schlechterdings etwas Einheit-
liches.® Bei den geistigen Gegenstinden liegt also der Grund ihrer
Einheit in ihrer Einfachheit. Hier liegt offenbar fiir Thomas die
aristotelische Vorlage fiir sein Individuationsprinzip in den geistigen
Substanzen. ? '

b) Fir die materiellen Gegenstinde gibt schon der Stagirite eine
véllig andere Losung des Individuationsprinzips. Da die korperlichen
Wesen aus Materie und Form, und daher aus Potenz und Akt, zu-
sammengesetzt sind, kann man, neben der Wirkursache, nach einer

1 VII. Met. c. 6. Did. II, 562, 41-563, 48 (Ed. Berlin 1043).
2 Did. II, 563, 25.

3 Ib, 2r1.

4 Ib. 4r1.

5 «eublg omep év 1t oty Exaatov n. Ib. 23.

6 « "Ooa 88 pv e Shnv, wavra ‘amhes omzp év T, Ib. 47,

7 Vgl. Thomas in VII1. Met, lect. 4. (Ed. Vivés, B. 25, p. G1-63.)



Das thomistische Individuationsprinzip 281

Ursache ihrer Einheit fragen !, wenngleich Materie und Form ein Ein-
heitliches ausmachen. Und hier bezeichnet er an mehreren Stellen
klar und entschieden die Materie als Ursache des korperlichen Indivi-
duums. Der Grund und die Ursache, warum die Menschen, trotz der
Einheit ihrer Natur, in die Vielheit der Individuen, wie Sokrates eines
ist, zerfallen, liegt in der Materie. 2 Méannliches und ‘Weibliches unter-
scheiden sich nicht ihrer Natur — Art — nach, wohl aber der Materie
und dem Leibe nach: « év 7 0hy xai @ swpat ». 3 Was Kallias zu
einem Vollindividuum — «¢yatov d@ropmev » — macht, dafiir liegt die
Ursache in der Materie. 4

Klare Stellung bezieht Aristoteles zu unserem Probleme auch in
I. De Coelo, c. 9.5 "In allen sinnfélligen Dingen der Natur und Kunst
mufl man wohl unterscheiden zwischen der Form des Dinges an sich
und der Form, insofern sie mit der Materie vermischt ist. % So ist ein
Unterschied zwischen « diesem Himmel » und dem Himmel schlechter-
dings, denn letzteres ist die Art und Form, jenes die Form oder
Wesenheit in der Materie, durch die die Wesenheit bis ins Unendliche
vervielfaltigt werden kann in ein und derselben Art.? So hingt also
nach dem Stagiriten die individuelle Vervielfdltigung derselben Spezies
von der bestimmten Materie ab. So hat spiter auch Alexander Hales
jenes 9. Kapitel interpretiert. 8 Nicht anders interpretierte es Thomas
von Aquin, wobei er unter « Materia signata » schon hier gar nichts
weiteres versteht als die sinnliche Materie, insofern sie eoipso'eine
bestimmte Quantitit besitzt. ® Hitten gewisse spitere Thomisten die
Lehre des Aquinaten genau so gefallt, dann hitten sie keinen Dualis-
mus in das thomistische Individuationsprinzip hineingetragen.

Klassische Bedeutung fiir unsere Frage erhielt jene aristotelische
Stelle in IV. Met. c. 6, wo der Meister vier Einheiten einander gegen-
iiberstellt : jene des Individuums, der Gattung, der Art und der Pro-
portion. Wihrend die Einheit der Gattung in derselben Aussageweise,
jene der Art in derselben Definition begriindet ist, liegt die Ursache

1 VIL Met. c. 6. (Did. IT, 563, 16.)
2 XI. Met. c. 8.-«(Did. II, 608, 22.)

3 IX. Met. c. 9. (Did. 11, 583, 50.) '
4 1b. (583, 37).

5 1. De Coele, ¢. 9. Did. 11, 380-381.

6 Ib. 380, 47.

7 Ib. 381, 10.

8

9

S. Th. 1. I, P. 11, Inquis. I, q. 2 ¢c. 1 (Tom. I, n. 337).
In I De Coelo, lect. 19 (Ed. Vives, 23, 65 ff.).



282 Das thomistische Individuationsprinzip

der Individualeinheit in derselben numerischen Materie : « 23136 piv Gy
7 Uhq wie». Dementsprechend, sagt Aristoteles, haben wir dann auch
eine Vielheit von Gattungen, Arten und Individuen, je nach ver-
schiedenen Aussageweisen, Definitionen und numerisch verschiedenen
Materien. ! Auch auf diese klassische Stelle des Stagiriten hat sich
spater Thomas bei seiner Theorie iiber das korperliche Individuations-
prinzip berufen : « Numero quidem sunt unum, quorum materia est
una. Materia enim, secundum quod stat sub dimensionibus signatis
est principium individuationis formae. Et propter hoc ex materia
habet singulare, quod sit unum numero ab aliis divisum », 2

Spiter war es Manlius Boéthius (1 525), der dem ersten christ-
lichen Mittelalter die obige aristotelische Auffassung iiber das Indi-
viduationsprinzip vermittelte. Wie hiufig iiber andere Fragen, z. B.
die Realdistinctio, dullert er sich auch iiber unser Problem dunkel
und verschleiert. Ubrigens hat gerade er die beiden verwandten, aber
nicht identischen Fragen von der «Realdistinctio» und dem Individual-
prinzip zu eng miteinander verquickt.?® Seine Formel von dem « quod
est » und «esse» der Dinge ist bekannt. Was er uns anfangs seines
Traktates « De Trinitate » vor allem erkldren will, ist das « quod est ». 4
Was er darunter versteht, das ist nichts anderes als das « Suppositum »,
also die vollkommene Einzelsubstanz oder das Individuum. Damit
sind wir bei der Frage, die uns hier interessiert.

‘Boéthius will daselbst vor allem die Frage erértern, wie die « Form »
zum Individuum sich verhalte, sowohl in Gott als auch in der Kreatur.
Die Resultate seiner Erwiagungen sind die folgenden :

a) In Gott ist die Substanz nur Form ohne Materie. Deshalb ist
er eoipso ein vollkommenes « quod est » oder Individuum : « Sed divina
substantia sine materia forma est atque ideo unum est et id, quod
est » %, d. h. Individuum ohne Teilsubstanzen — hoc et hoc — und
ohne Subjekt von Accidentia zu sein.® Der Grund — von einer
Ursache kann natiirlich hier nicht die Rede sein — liegt somit in
seiner absolut materienlosen und daher einfachen in sich subsistierenden
Form.

L IV. Met. c. 6. (I, 520, 30 ff.).

? In V. Met., lect. 6 (Ed. Vives, 24, p. 537).

3 Vgl. Manser, Wesen des Thomismus, S. 373 ff.

4 De Trinit. c. 2 (P. L. 64, 1250).

5 Ib. (1250, B).

¢ « Forma vero, quae est sine materia non poterit esse subjectum nec vero
inesse materiae ». Ib. (1250, D).



Das thomistische Individuationsprinzip 283

b) In den aus Materie und Form bestehenden Naturdingen verhilt
sich die Sache ganz anders. Da kann die Form nicht fiir sich allein
subsistieren, denn dazu bedarf sie der Materia !, und das Ganze oder
Suppositum mull aus Teilen bestehen, die fiir sich nicht schon eine
Vollsubstanz oder « quod est » wiren. 2 Auch die Ursache, warum solche
Naturdinge Triger ganz bestimmter Accidentia sind, liegt in der Materia,
welcher die Form unterworfen ist.?

Nach Boéthius liegt somit in den Naturdingen die Ursache der
Individualisation, sowohl der Form als der Teile und des Ganzen und der
Accidentia in der Materia. So hat auch Thomas von Aquin den dunklen
Romer interpretiert. ¢ Ubrigens hatte Boéthius die Rolle der Materia
als der «Vervielfilterin» des korperlich individuellen Seins schon
anderwirts betont. ®

Den Gedankengingen des Bbéthius folgte im ersten Mittelalter,
viel spiter allerdings, Gilbertus Porretanus (f 1154) in seinem Kommen-
tare zu Boéthius De Trinitate. ® Dunkel ist auch er in all seinen Aus-
fithrungen. Doch wird er fiir uns insofern verstindlicher, als er in
unserer Frage fiir den Ausdruck Individualisatio den Terminus « con-
cretio » gebraucht. Auch bei ihm ist Goff, weil er Form ohne Materie
ist, das vollkommene Sein, die vollkommenste Subsistenz, weil in ihm
das «quod est» und «quo est» nicht real verschieden sind.? Auch
will er in den kreatiirlichen Dingen Gott als schopferische Wirkursache
von der Ursache der Individualisierung genau unterscheiden.® Das
aber, was in den materiellen Dingen das Konkretsein — concretio —

1 Ib. B.

? « Reliqua enim (praeter Deum) non sunt id quod sunt: unumquodque
enim habet esse suum ex his, ex quibus est, i. e. ex partibus suis; et est hoc
atque hoc i. e. partes suae conjunctae, sed non hoc vel hoc singulariter ».
Ib. C.

3 Nam quod caeterae formae subjectae accidentibus, sint ut humanitas,
non ita accidentia suscipit eo quod ipsa est sed eo, quod materia ei subjecta est »
Ib. D.

4 In lib. Boéthii, De Trinit. q. 4 a. 2 (Ed. Viveés, 28, p. 518-19).

5 « Ideo materia ‘eget unitate ad uniendum se et de sua natura habet multi-
plicari, dividi et spargi». De unitate et uno. P. L. 63, 1075.

S Gilberti Porretae, Commentaria in lib. De Trinit. P. L. 64, 1256 ff.

7 « Similiter formarum alia nullius materiae, et ideo simplex, ut opificis
essentia, qua ipse vere est. Neque enim ipsa ex multis essentiis constat neque
illi in opifice adsunt aliqua, quorum opifex, vel ipsa esse, vel dici possint aliqua
ratione materia ». Ib. 1266, C.

8 Ib. 1267, A.; 1269, D,



284 Das thomistische Individuationsprinzip

gibt, ist die Materie, die auch die Aufnahme bestimmter Accidentia
in einem Subjekte bestimmt. !

Man wird in der ersten Periode der Scholastik, auller den
Genannten, wohl wenige Scholastiker finden, die beziiglich des
Individuationsprinzips aristotelische Wege wandelten. Den Meisten
kam die Wichtigkeit des Problems wohl kaum zum BewulBtsein,
ja sie dachten iiberhaupt nicht an die' Frage.? Andere haben
vielleicht, dem herrschenden Zeitgeiste entsprechend, mehr der
platonischen Einstellung, die wir im Folgenden genauer bestimmen
werden, gehuldigt. .

Weit mehr bewuBtes Interesse fiir die Frage, und zwar fiir die
aristotelische Losung derselben, besall die arabische Philosophie. Wir
reden zuerst von Avieenna (980/1037), dem GroBten der aristotelischen
Schule. Zwar hat ihn Suarez, wenngleich schiichtern, zu den « Form-
anhangern», also Anti-Aristotelikern gerechnet. ®* Aber zweifelsohne mit
Unrecht. Die Eisler ¢, Prantl und Uberweg-Geyer ® rechnen ihn richtig
zu den Aristotelikern. Die Worte : « Individuorum multitudo fit omnis
per divisionem materiae » % bestitigen das. Anderwirts ist er noch
apodiktischer. 7 Den ausfiihrlichsten Bericht iiber Avicennas Stellung
hat uns M. Horten, der Urheber der arabisch-deutschen Ubersetzung
Ibn Sinas erstattet. Im genauen Anschlusse an Aristoteles und seinen
Vorgéinger Alfdrdibi (t950), hat Avicenna unterschieden zwischen den
geistigen und korperlichen Substanzen. Die reinen Geister sind in sich
einfache subsistierende Formen, haben also den Grund ihrer Indivi-
duation in ihrer Substanz selbst. Sie sind jede fiir sich eine individuelle
Species. Dagegen haben alle korperlichen Substanzen die Ursache
der Individuation in der Materie, welche mit ihrer riumlichen Aus-

1 « Quae enim concretione non simplicia sunt, videlicet corpora in motu
sunt ... unde unumquodque eorum aliquid est materia ». Ib. 1267 B.; 1269, C. ;
1274, A.

2 Das scheint auch bei Hugo von St. Victor (De Sacramentis Chr. fidei, 1. 1.
P.V.c. 7 u c. 12. P. L. 176, 249 u. 251), und Richard von S. Victor (De Trinit,
1. IV, c. 24. P. L. 196, 946) der Fall gewesen zu sein. Sie reden nur von der Indi-
viduation und Singularitit, aber nicht vom Grunde derselben.

Disp. Met. disp. V, sect. 4, 1 (Ed. Vives, 25, 175).

Worterbuch d. phil. Begr. « Individuation» (1910).

GrundriB d. Gesch. d. Phil. IT (1928), S. 309.

In Met. XTI 1.

« Cum enim materia sola sit principium individuationis et nihil sit singulare
nisi materia vel per materiam ... omnes formas potentia esse in materia et per
motum educi de ipsa », zitiert bei Prant], Gesch. d. Log. III, g7.

= S ;v e W



Das thomistische Individuationsprinzip 285

dehnung die Art in Individuen teilt.! Auch die menschliche Seele
wird vom Koérper individualisiert. 2 Averroés (+ 1198), der GroBSte der
abendldndisch arabischen Philosophie, verlegte das Individuations-
prinzip ebenfalls in die Materie 3 aber mit einer argen Ubertreibung,
die seine monistische Tendenz charakterisiert. Fiir ihn ist die Materie
itberhaupt einziger Grund der Individuation, sodall die rein geistigen
Wesen, selbst Gott, iiberhaupt keine Individualsubstanzen wiren, ¢
Diesen Irrtum hat man spiter einfiltigerweise sogar Thomas von
Aquin in die Schuhe geschoben !

Ich glaube nicht, daBl der Jude Moses Maimonides (1135/1204),
bekannt als begeisterter Aristoteliker, bewult zu unserer Frage Stellung
bezogen hitte. Dennoch diirfte seine These : Die Ursache des gewal-
tigen individuellen Unterschiedes der verschiedenen Menschen auf
moralischem Gebiete liege im Temperament und der Materie und Acci-
dentia, die zur Artform erst hinzutreten, auf aristotelische Gedanken-
ginge hinzeigen.® Von Ibn Gebirol — auch ein Jude —, den die
Scholastiker Avicebron nannten, wird spiter noch die Rede sein.

Im XIII, Jahrhundert.

Erst dem groBen XIII. Jahrhundert war es vorbehalten, eigentlich
allgemein bewuBte Stellung zu unserem Probleme zu beziehen. Und
wenn die Mannigfaltigkeit der Meinungen als Interessebeweis gelten
darf, hat das XIII. Saeculum das Seinige getan. Freilich sind die
zeitgenossischen Berichte iiber jene Meinungsverschiedenheit oft un-
genau, verworren und die Angaben iiber die Urheber und Anhinger
der Meinungen sehr unbestimmt. Was zusammengehort, wird getrennt,
und was getrennt werden sollte, wird verbunden. So widmete bei-
spielsweise Duns Scotus (+ 1308) in seinem sicher echten Oxoniense
sieben Quistionen nur der Kritik irriger Ansichten iber das Indivi-

1 Vgl. Horten, Die Metaphysik Avicennas (Halle 1907), S. 303 ff. u. 284 fi.’
derselbe : Die Hauptlehre des Averroés (Bonn 1913). Vorwort S. Xir.

* Horten, Metaph. Av. S. 301.

3 Horten, Hauptlehren des Averroes, S. 30; S. 274-276.

4 Das. Vorwort, 'S. xir.

5 « Propter magnam autem varietatem compositionis istius speciei
maxima quoque inter individua ejus est differentia ita ut nequeant vel duo inveniri
homines, qui eisdem moribus sint praediti. ... Causa hujus diversitatis est tempera-
menti, materiae et accidentium, quae formam sequuntur, diversitas». Doctor
Perplexorum. P. II, c. 40 (ed. Basil. 1629, p. 304).



286 {DasYthomistische Individuationsprinzip

duationsprinzip. * Dabei zerlegt er die aristotelische Ansicht von der
Materia signata quantitate in zwei getrennt verschiedene Ansichten :
eine, deren Verfechter die Ursache der Individuation in die Materie,
die andere, deren Anhdnger sie in die Quantitit, also ein Accidens
verlegen. 2 Die letztere Position sollen Boéthius, Damascenus und
Avicenna vertreten haben.® Wir miissen also notgedrungen unseren
Bericht, wo immer mdglich, den Originalwerken der verschiedenen
Scholastiker selbst entnehmen, wobei wir nur Hauptpositionen ins
Auge fassen.

1. Uber eine Ansicht hat uns Scotus feferiert, wo wir ihm Glauben
schenken konnen, da es sich offenbar um einen zeitgenossischen Mit-
bruder des Dr. Subtilis handelt, der Vertreter dieser Ansicht war.
Nach dem Berichte des Scotus soll ein gewisser Frater Adam schon
damals den Standpunkt der spdteren okkamistischen Singularisten
vertreten haben, d. h. die These: Es gibt in der Dingwelt nur
« Singularia », nur Einzeldinge und folglich ist jede materielle Substanz
aus sich individuell : « materialis substantia ex se est singularis ». Man
braucht also gar nicht nach einem besonderen Grund der Individuation
zu fragen.* Scharfsinnig entgegnet Scotus dieser Ansicht mit der
Bemerkung : wenn die Natur im Singuldren nicht irgendwie allgemein
ist, sondern nur singuliir, dann gibt es iiberhaupt kein real begriindetes
Universale und dann ist es um die Wissenschaft geschehen. ®

2. Gleich schon hier sei auch die Ansicht jener erwdhnt, welche
den Grund der Individuation in die Existenz verlegten und die wir
deshalb Existenzialisten nennen. Bei den modernen Empirikern ist
diese Losung bekannt. John Locke (1 1704) hat sie bekanntlich zur
Seinigen gemacht, indem er sagt : « Das Dasein selbst, welches einem
Dinge fiir eine besondere Zeit und Raumstelle bestimmt wird, indem
diese zwei Dingen derselben Art nicht zugeteilt werden koénnen », sei
das Individuationsprinzip. ® Aber schon Franz Suarez (} 1617) be-
kampft Existenzialisten und vor ihm Duns Scotus, sodaB es solche
bereits im XIII. Jahrhundert gegeben haben mufBl. Suarez hielt diese

1 II. Oxon. D. 3 q. 1-7.

2 Vgl. das. q. 4 u. q. 3.

3 Das. q. 4.

1 Das. q. 1.

5 Das. Scotus fuhrt sieben Grinde an gegen diese Ansicht, wobei er seinem
iibertriebenen Realismus entsprechend an Stelle des Universale potentiale des
Aristoteles ein Universale-actuale in den Dingen zu begriinden sucht.

¢ Ess. II. ch. 27, § 3.

|



Das thomistische Individuationsprinzip 287

Ansicht in seiner Zeit fiir abgetan : «ab omnibus rejicitur ut omnino
falsa ». 1 Duns Scotus bekidmpft sie teilweise mit Argumenten, die nur
fiir ihn gelten, stellt aber doch mit vollem Rechte die Gegenfrage :
wenn die Existenz die Individuation bewirkt, woher hat sie dann
selber ihre eigene Individualitit: «eadem quaestio est de existentia,
quo et unde contrahitur, ut sit haec, quae est ».? Beigefiigt sei hier
nur noch, daB8 zwischen der Existenztheorie der modernen Empiriker
und der fritheren Scholastiker ein klaffender Unterschied ist. ILocke
und die Seinigen reden nur von einer « Existenz » im rein phinomenali-
stischen Sinne, d. h. ohne Dingnaturen, bloB in der raumlich-zeitlichen
Erscheinungswelt.

3. Von allen Theorien des XIII. Jahrhunderts iiber das Individua-
tionsprinzip hat wohl jene von Heinrich von Gent (1217/1293) in der
Folgezeit am wenigsten Anhinger gezdhlt. Er verlegt das Indivi-
duationsprinzip in eine Doppelnegation. Nach einer etwas boshaften
Kritik iiber die Theorie von Thomas von Aquin, dessen Ansicht zum
Teil von Bischof Stephan von Paris verurteilt worden wire und die
iiberdies den Nachteil hitte, daB sie fiir geistige und kérperliche Dinge
verschiedene Losungen vorschliige 8, stellt er seine eigene These auf,
die Allgemeingeltung hatte. Es ist Heinrichs Verdienst, daB er klar
und scharf zwischen der Wirkursache und dem Individuationsprinzip
unterschied. * Das nun, was konstitutiv den letzten und eigentlichen
Grund der Individuation ausmacht, ist nicht die realisierte Wesenheit
des Dinges und daher weder die Form noch die Materie, sondern das
liegt in der doppelten Negation: «) daB die Wesenheit nach innen
ganz unteilbar ist, also jede Moglichkeit der Vervielfiltigung und jedes
Andersseins ausschlieBt und §) daB sie nach auflen jede ldentitit mit
einem anderen ausschlieBt. ®

1 Disp. Met. disp. V, sect. 5, 2.

211, Oxon. D. 3,4, 3

3 « Unde et inter erroneos articulos nuper ab Episcopo Parisiensium damnatos
est illa positio ... quod Deus non possit multiplicare plura individua sub una
specie sine materia ». Quodlib. IT q. 8 J. Das war eine thomistische These, die
Stephan Tempier 1277 verurteilt hatte.

4 Quodlib. V, q. 8, 16.

5 « Et est dicendum, quod aliquid extra intentionem formae concommitans
ejus productionem vel per agens vel per materiam vel per utrumque. Quare cum
super naturam rei factae concommitans ipsam ex sua productione non potest
esse aliguid positivum et absolutum. ... Oportet igitur, quod sit conditio negativa.
... Quae quidem negatio non est simplex sed duplex, quia est removens ab
intra omnem plurificabilitatem et diversitatem et ab extra omnem identitatem »,
Quodlib. V, q. 8, 16.



288 Das thomistische Individuationsprinzip

Viel spiter hat Suarez Heinrichs Ansicht treffend mit der Bemer-
kung abgelehnt, daB jene Doppelnegation doch etwas sehr Positives
voraussetze. ! Lang vorher hat Duns Scotus, der sechs Argumente
gegen Heinrich ins Feld fithrt, prinzipiell jede bloB3 negative Ldsung
abgelehnt. Das Individuationsprinzip kann nur durch etwas « Positiv »-
Innerliches, « per aliquid positivum intrinsecum» bestimmt werden, und
er fiigt schlagend bei: jene innere und dullerc Unteilbarkeit, von der
Heinrich redet, wire faktisch eine eminente Vollkommenheit, also eine
entitas, also etwas sehr. Positives. * ’

4. AnschlieBend wollen wir hier die eigene Stellung des Dr. Sub-
tilis skizzieren. Tatsichlich steht ja Scotus auf der Schwelle zwischen
dem XIII. und XIV. Saeculum (lebte 1270/1308). Seine Haeceitas als
Individuationsprinzip hat ihm Ruhm und scharfe Kritik eingetragen.
Manche frithern Kritiker, wie Jeiler, Stockl, Vacant, Pluzanski meinten,
das Wort sei nicht von Scotus selber, sondern von einem seiner Schiiler.
Das ist irrig, wie Mausbach, Erdmann, Prantl und Minges nachwiesen.
Die Haeceitas ist von Scotus selbst. Der Ausdruck findet sich zwar
nicht im Oxoniense, wohl aber in den Reportata Parisiensia ?, in den
QOuaestiones subtilissimae Metaphysicorum 4, und in I. Analyt. Post.
sogar viermal. 3

Was verstand Scotus unter seiner Haeceitas ? Allgemein kénnen
wir sie beschreiben als jene letzte Realitit in der Stufenleiter der
Formalititen, welche der in sich indifferenten, gemeinsamen, spezi-
fischen Dingnatur ihr « Diesessein », also die Individualitit gibt. Zur
Erklarung folgendes :

a) Infolge seines Formalismus ist bei Scotus die spezifische Wesen-
heit eines jeden real existierenden Dinges sowohl ihren quidditativen
Teilen nach — Materie und Form — als auch als Ganzes in sich
indifferent und daher in Potenz zu diesem oder -jenem Individuum.
Erst durch die Verbindung mit der Haeceitas wird sie «diese» oder
«jene». Die Haeceitas im existierenden Dinge ist also weder die
Materia noch die Form, noch die aus Materie und Form bestehende
Ganzwesenheit, sondern die letzte Realitdat, die hinzutritt und der dann

Disp. V. Met. sect. 5, 8.
II. Oxon. D. 3, q. 2.
II. D. 12, q. 5, n. 1, 8; 13, 14.
1. VII, D. 13: «Quia si nulla unitas realis naturae est minor haeceitate,
nec unitas realis suppositi est minor »,
5 1. Analyt. Post. q. 36. Dazu vgl. Uberweg-Geyer, S. 512.

-



Das thomistische Individuationsprinzip 289

die in sich indifferente Wesenheit ausschlieBlich angehort: «Et si
quaeras, quae est ista emfitas individualis, a quo sumitur differentia
individualis ? Istne materia vel forma vel compositum ? Respondeo :
omnis entitas gquidditaliva sive partialis sive totalis alicujus generis
est de se indifferens ut entitas quidditativa, ad hanc entitatem et illam
. ergo ista entitas (individualis) non est materia, vel forma nec com-
positum, inquantum quodlibet istorum est natura, sed est ultima reali-
tas entis, quod est materia, vel forma vel quod est compositum ». !
b) LBt sich das Verhéltnis zwischen spezifischer Natur und der
« Haeceitas » nidher bestimmen ? Jedenfalls ist zwischen beiden ein
Unterschied. Aber was fiir ein Unterschied ? Dal3 ein Unterschied ist,
bleibt auller Zweifel, denn Materie und Form und die ganze aus ihnen
bestehende spezifische Wesenheit bleiben in sich auch im Individuum
der Seinsordnung nach frither als die « Haeceitas », die erst hinzutretend,
die spezifische Wesenheit diesem oder jenem Individuum einverleibt :
«ubi natura est cum singularitate, non est natura illa de se terminata
ad singularitatem, sed est prior naturaliter illa ratione contrahente
ipsam ad singularitatem illam». 2 Scotus nennt den Unterschied
zwischen spezifischer Natur und Haeceitas eine distinctio formalis, aber
nicht realis. Das ist nach seinen Voraussetzungen durchaus richtig.
Thomistisch gesprochen ist zwischen zwei verschiedenen Realititen
ein Realunterschied, also auch zwischen der scotistischen spezifischen
Dingnatur und der « Realitas ». Nach Scotus und spiter nach Suarez
gibt es eine Realdistinctio nur zwischen zwel trennbaren Realitdten, also
zwischen «res » et « res », was bei der spezifischen Natur und Haeceitas
nicht der Fall ist. 3
Man hat der scotistischen Losung, weil die spezifische Wesenheit
auch im Individuum in sich indifferent bleibt, von jeher den Vorwurf
gemacht, daBl sein Individuationsprinzip das imnere substantielle Sein
des Individuums nicht erfasse, mit anderen Worten, dall seine « Hae-
ceitas » nur etwas von aullen Hinzugeworfenes sei. Scotus selbst wollte
das sicherlich nicht zugeben.
Seine Problemslosung wurzelte in seiner Universalienlehre, wonach
die Allgemeinwesenheiten in den Einzeldingen nicht bloB potentiell,
sondern aktuell existierten. Es war eine Verwechslung des Universale-

1 II. Oxon. D. 3,q. 6. Dazu II. Report. D. 12, q. 8 ; III. Oxon. D. 22, q. unic.
2 II. Oxon. D. 3, q. 1.
3 « Non possunt istae duae realitates esse res et res». Ib, q. 6.

Divus Thomas. 19



290 Das thomistische Individuationsprinzip

metaphysicum actuale mit dem potentiale. Gegen diese Auffassung
des Dr. Subtilis wird nachher Wilhelm Occam schonungslos das Feuer
des Kampfes eroffnen.

5. Von einer parallelisten Einstellung zu unserem Probleme kann
man bei Roger Bacon (1214/1204) reden. Aus der Fons vitae des Juden
Ibn Gebirols — Avicebron — (1 1080) schépfend, legt er den Natur-
dingen eine Doppelreihe von Materien und Formen zugrunde, die von
den Gemeinsameren zu den weniger Gemeinsamen herabsteigend !, in
der Vereinigung dieser Materie mit dieser Form das Individuum konsti-
tuieren : « Et ideo principia propria ingredientia essentiam individui
faciunt ipsum, ut haec anima et hoc corpus faciunt hunc hominem », 2
Offenbar verwechselt Bacon die «Individuation» mit dem «Individua-
tionsprinzip », Er hitte die weitere Frage stellen miissen : warum ist
dieser Korper dieser Korper, diese Seele diese Seele und diese Einzel-
natur diese Einzelnatur? Er hat, wie sowohl Hover 3 als auch Clemens
Baumker * betonte, das metaphysische Problem gar nicht erfaBt. So
war es denn freilich leicht, zu behaupten, wie Bacon tatsichlich be-
hauptete : in der Suche nach einem Individuationsprinzip lige eine
grofle Torheit : «stultitia magna ». ?

6. Von einer augustinischen Losung unseres Problems im XIII. Jahr-
hundert zu reden, scheint besonders gewagt. Vorerst haben wir in
diesem berithmten Jahrhundert keine Stellungnahme iiber das Indi-
viduationsprinzip, die auf Augustin selbst irgendwie zuriickliuft. Der
groBBe Aurelius hat unseres Wissens zur Frage iiberhaupt weder direkt
noch indirekt Stellung bezogen. Sodann geht aus unseren Ausfithrungen
iiber Heinrich von Gent, Duns Scotus und Roger Bacon, die doch
Augustiner waren, klar hervor, da3 die Augustiner des XIII. Saecu-
lums keineswegs eine eindeutig gleiche Losung unserer Frage ins' Auge
gefalit haben. Selbst die- Behauptung Gilsons und der verdienstvollen
Editores von Quaracchi ®, wie wenn die Franziskanerschule das Indivi-
duationsprinzip iibereinstimmend in die Materie und Form verlegt
hatte, erhilt sehr problematischen Sinn, da nicht blof Duns Scotus
die Frage anders loste, sondern auch die vom Parallelismus beherrschte

1 Vgl. Hugo Hdéver S. O. Cist., « Roger Bacons Hylomorphismus » (Paderborn
1912), S. 60-61.

2 Vgl. Ci. Baumker, « Roger Bacons Naturphilosophie ». Miinster 1916, S. 49.

3 Ib. S. 175.

4 Das. S. s52.

5 Vgl. Héver, 1. c. 168 ; Bdaumker, 1. ¢. S. 47.

8 Zu Alex. Hales,S. Th. (Ed. Quaracchi), 1. 11, P, I, Tom. II, Prolegomena, n. 31.



Das thomistische Individuationsprinzip 291

baconische Stellungnahme einen anderen Sinn hat als jene eines Alexan-
der von Hales und Bonaventura.

Dennoch kann man vielleicht von einer augustinischen Ldsung in
dem Sinne reden, als der Halensis und Bonaventura zwei ganz eminente
Hiupter des Augustinismus im XIII. Jahrhundert waren und die erste
Franziskanerschule durchschlagend beherrschten.

Alexander v. Hales (T 1245) spricht unseres Wissens nie ausdriick-
lich vom « Principium individuationis », wohl aber vom Grunde, der das
Individuum macht, im Gegensatze zu dem Allgemeinen, dem Univer-
sale. Bisher hat man Alexander zu jenen gerechnet, die das Prinzip
der Individuation in den korperlichen Dingen in die Materia und
Form verlegten.1 Die Frage soll genauer gepriift werden, wobei wir
eine gewisse schwankende Unsicherheit, welche Alexander iiberhaupt
eigen ist, auch hier konstatieren miissen. In einem Punkte geht
Alexander mit Thomas und seiner, Schule sicher durchaus einig : der
Grund der Individuation kann bei den geistigen und korperlichen
Individualwesen nicht derselbe sein, wie spiter Suarez gemeint hat.

a) In Gott und den Engeln liegt der Grund ihrer Personlichkeit
und Individualitit in etwas ganz anderem als in der Materie oder
bestimmten Accidentien. Freilich hat Aristoteles die Ursache der
Individualitit in die Materie und Accidentia verlegt. Aber dabei
redete er nur als Naturphilosoph, d. h. iiber Dinge, die aus Materie
und Form zusammengesetzt sind. Alexander bestreitet diese aristo-
telische Ansicht nicht. Er bemerkt aber dazu, daBl Gott nicht aus
Materie und Form bestehe und daB es folgerichtig noch ein héheres
Individualprinzip geben miisse, die Unzuteilbarkeit, « incommunicabili-
tas», die in Gott die Personen nach ihren personlichen Eigenheiten
scheidet. 2 Die gleiche Unzuteilbarkeit bildet auch den Grund der
Personlichkeit in dem Engel 3, wenngleich nicht in dem gleichen Sinne
wie in Gott, sondern nach der qualilativ verschiedenen Engelnatur in
jeder Engelperson. ¢ Der Menschenseele aber kommt die Persénlichkeit

1 Ib. n. 30.

? « Ad aliud dicendum est, quod individualitas non tantum est ab accidente
vel a materia, sicut dicit Philosophus, sed Philosophus locutus est sicut in Natu-
rali philosophia ; hic autem communius accipitur ratio individui pro incommuni-
cabilitate, ut dicatur et in divinis individua hypostasis, ubi non est materia vel
accidens, sed attenditur secundum proprietates personales distinguentes». S. Th,
1. IL. P. II, Inq. II, tr. I, c¢. IV a, 1 ad 2 (tom. II, n 109).

3 Ib. ad 2 u. 3 '

4 Ib. a. 2 (n. 110).



202 Das thomistische Individuationsprinzip

deshalb nicht zu, weil sie wesenhaft zur Vereinigung mit dem Leibe
hingeordnet ist.! Dagegen verteidigt Alexander, im Gegensatze zu
Thomas, bei den Engeln die Vielheit der Individuen in derselben Art.
Die. verschiedenen Funktionen und Hierarchien der englischen Geister
dienen ihm als Grundlage des Beweises.? In seinem hdéheren Alter
neigte auch Albertus Magnus zu dieser halensischen These hin.

b) Anders lost Alexander die Frage hinsichtlich der irdischen
Korperwesen, die aus verganglicher Materie und Form zusammengesetzt
sind. Hier soll er, so horten wir oben im Gegensatze zu Aristoteles,
der die Ursache der Individuation in die Materie und Accidentia ver-
legte, die Materie und Form zum Individuationsprinzip gemacht haben.
So sicher scheint uns das indes gar nicht zu sein. Und wir schépfen
bei unseren Bedenken aus der gleichen Quelle, wie die Gegner. In dem
betreffenden Kapitel stellt sich Alexander die Frage : ob das Universale
und Singulare auf die gottlichen Personen Anwendung finden kénne. #
Dabei will er nun den Unlerschied zwischen dem Universale und Indivi-
duum in den korperlichen Dingen herausheben, Man beachte gut die
Fragestellung. Er handelt nicht direkt vom Individuationsprinzip,
sondern von der Individuation, vom Individuum im Gegensatz zum
Universale. Das ist wichtig | Nun findet er das Individuum in einem
dreifachen Gegensatze zum Universale : «est loqui de particulari sive
individuo tribus modis : uno modo secundum quod dicitur individuum
esse a materia, alio modo secundum quod (dicitur) ab accidentibus,
tertio modo secundum quod a forma signata et singulari ».

) Im ersteren Sinne das Individuum genommen, insofern es das
Sein von der Materia hat, stehen sich Universale und Individuum
gegeniiber wie, um mit Aristoteles zu reden, «Sonne» und «diese
Sonne », also wie die Form allein und die Form mit der Materie.
Folglich unterscheidet sich da das Individuum vom Universale durch
die Verschiedenheit der Materie und Form : « Primo modo dicit philo-
sophus, quod, qui dicit «solem », dicit formam tantum, qui dicit « hunc
solem », dicit formam cum materia; et ita diversitas universalis et
particularis est secundum diversitatem formae et materiae ». Aus diesem
letzteren Satze hat man den SchluB} gezogen : bei Alexander liegt das
Individuationsprinzip in der Materie und Form. Mit Unrecht, unseres

1 Ib.c. V (n. 112).
2 Ib. c. VI, a. 2 (n. 114).
3 « Utrum in divinis accipiantur intentiones universalis et particularis »,

S. Th. 1. I, P. IL. Inq. I, tr. unicus, q. IT ¢. 1 (tom. I, n. 337).



Das thomistische Individuationsprinzip 203

Erachtens, denn davon redet Alexander hier nicht, sondern vom Unter-
schiede zwischen Universale und Individuum, «et ita diversitas wuni-
versalis et particularis est secundum diversitatem formae et materiae »,
Und das ist ganz aristotelisch : das Universale liegt bloB in der Form,
das Individuum in dieser Form und dieser Materie, folglich in Materie
und Form. Dagegen beriihrt Alexander das Individuationsprinzip in
den Worten : « secundum quod dicitur individuum esse @ materia », und
diese Frage 16st er mit ausdriicklicher Berufung auf Aristoteles I. De
Coelo, c¢. 9, im aristotelischen Sinne: das Universale beschligt die
Form allein — sol — das Individuum : die Form mit der Materie —
hunc solem — also gibt die Materie das Individuumsein und ist seine
Ursache. Im gleichen Kapitel liBt Alexander den Aristoteles auch
ohne Einrede sagen: «ratio particularis venit a materia, ratio uni-
versalis a forma!. Alles das stimmt mit der aristotelischen lL.osung
des Problems. Wer das ganze Kapitel liest und durchdenkt, wird uns
zustimmen.

f) Den zweiten Gegensatz zwischen Individuum und Universale
findet Alexander in den Accidentia des Individuums. Selbst wenn wir
von einem Individuum alle Accidentia wegdenken wiirden, so wiirde
es als solches doch immer einen bestimmiten Raum einnehmen — Quan-
titit — wodurch jedes Individuum von jedem anderen'und daher auch
vom Universale sich unterscheiden muB.2 Auch das ist eminent aristo-
telisches Gedankengut bei der Losung unserer Frage = materia quanti-
tate signata.

v) Den dritten Gegensatz zwischen Individuum und Universale
findet Alexander in der singuldr-konkreten Form des Individuums, wo-
durch das Menschsein und Sokrates und Cicero verschieden ist vom
Menschsein im allgemeinen — Universale.® Auch das stimmt ganz
mit der aristotelischen Losung des Problems. Wir halten also, bis wir
eines Besseren belehrt werden, dafiir, daB Alexander iiber unsere Frage
wesentlich aristotelisch dachte und wiren gespannt darauf, wie man
das berithmte vorige Kapitel anders interpretieren konnte ! Wie hiufig

I Ib. ad f.

2 «Secundo modo dicit Boéthius De Trinitate : Numero differentiam acci-
dentium facit varietas; nam tres homines neque genere neque specie, sed suis
accidentibus distant. Nam si omnino ab iis cuncta accidentia separemus, tamen
locus cunctis diversus est ...». Ib, c¢. 1.

3 Tertio modo, sicut dicit Boéthius, cum « homo» dicitur, de pluribus quidem
hominibus praedicatur ; sed si illam humanitatem, quae est in Socrate individuo,
consideremus, fit individua, cum Socrates ipse sit individuus et singularis ». Ib.



204 Das thomistische Individuationsprinzip

hat man unseres Erachtens auch hier « Individuation » und « Indivi-
dualprinzip » verwechselt. _ !

Hat Bonaventura (1221/1274) zur Frage im gleichen Sinne Stellung
bezogen wie Alexander ? Dariiber kann man zweifeln. Zwischen der
schriftstellerischen Tétigkeit der beiden lag ein bedeutender Zeitraum.
Jedenfalls trat Bonaventura viel bewufter an das Problem heran als
Alexander. Daher redet er ausdriicklich von dem : « Principium indi-
viduationis ». 1 Wihrend Alexander noch stark rezeptiv und wenig
der strittigen Frage gegeniibersteht, berichtet uns Bonaventura von
einer Streitfrage.? Er berichtet uns von zwei Meinungen : solche,
welche mit Aristoteles die Individuation von der Malerie ableiteten :
«quod individuatio venit a materia». Es wird dabei auf die aristo-
telische Stelle I, De Coelo, c. 9, «coelum und hoc coelum »3 hin-
gewiesen. Eine andere Meinung, sagt B., geht dahin : die Individuation
wire Sache der Form: « quod individuatio esset a forma ». Keine der
beiden Ansichten erhdlt den ganzen Beifall Bonaventuras, denn in
jeder der beiden liegt ein Stiick Wahrheit. Deshalb scheint eine dritte
Stellung richtiger : die Individuation entsteht aus der aktuellen Ver-
bindung von Materie und Form : « Ideo est tertia positio satis planior,
quod individuatio consurgit ex actuali conjunctione materiae cum
forma ». Immerhin macht Bonaventura sogleich wieder ein wichtiges
Zugestindnis an die aristotelische Losung in dem Sinne : die Materie
ist hauptsdichlich die Ursache der Individuation, da sie dem Individuum
das «Diesessein » und damit die «rdumlich-zeitliche » bestimmte Be-
grenzung und damit das « Singuldrsein » gibt, wihrend die Form dem
Individuum das « Wassein » gibt : «Si tamen quaeras, a quo veniat
principaliter, dicendum, quod individuum est hoc aliguid. Quod sit
hoc principalius, habet a materia, ratione cujus forma habet positionem
in loco et tempore. Quod sit aliquid, habet a forma».* Die Form hat
zwar ihr Individualsein auch nur in der Verbindung mit der Materia :
« forma nulla est individua nisi propter conjunctionem sui cum mate-
ria », sagt er in der Antwort ad objecta ; aber sie gibt dem Individuum

! 1I. Sent: D, 3, P. I, a. 2. q. III (Ed. Quaracchi, tom. II, p. 109-110).

* « Dicendum, quod haec eadem est quaestio de individuatione, quae nunc
movetur de personali discretione ; et de ipsa fuit contentio inter philosophicos
viros ». Ib. .

3 Ib. ad 5. Bonaventura zitiert das arist. Beispiel genauer als Alexander,
der dem Stagiriten das Beispiel : « Sonne » und « diese Sonne » zuschreibt,

4 Ib.



Das thomistische Individuationsprinzip 205

hauptsiachlich die Wiirde. So entsteht die Individuation in jeder
Kreatur nur aus beiden Prinzipien Materie und Form. Aber die Wiirde
und damit die personliche Wiirde in Menschen und Engeln kommt von
der Form her. !

Sachlich steht jedenfalls auch Bonaventuras Loésung der aristo-
telischen am néchsten. Ein kleiner Unterschied liegt aber vor und ein
anderer groBerer Unterschied besteht darin, daB Bonaventura, als
Anhidnger der Materie und Form in den kreatiirlich-geistigen Sub-
stanzen, Materie und Form auch zum Individuationsprinzip in den
Engeln, iiberhaupt in jeder Kreatur machte, was bei Alexander Hales,
trotzdem er auch ein Anhénger der Komposition von Materie und Form
in den geistigen Kreaturen war, kaum der Fall gewesen sein diirfte.

7. Endlich noch einige Aufschliisse iiber die aristotelisch-thomi-
stische Auffassung des XIII. Jahrhunderts !

Wir reden zuerst von dem Griinder dieser Geistesrichtung, von
Albert dem GroBen (T 1280).

Alberts Verdienst ist, beziiglich der Weiterentwicklung der aristo-
telischen lehre von dem Individuationsprinzip, unterschitzt worden.
In etwas hat dazu beigetragen Hertlings Bemerkung 2, Albert hitte
frithere aristotelische Positionen, die sein Schiiler Thomas verteidigte,
spiter preisgegeben. Inwieweit das richtig ist, werden wir sehen. Jeden-
falls hat Hertling seiner Bemerkung nicht die Bedeutung zugemessen,
als wie die Referenten derselben.

Albert beschiftigt sich mit unserem Probleme in verschiedenen
fritheren und spiteren Werken, auch in seinem spitesten, der Summa
theologica, die wenigstens zum Teile nach 1274 verfalit wurde.® Wie
sehr sich der groBle Gelehrte des Problems bewulit war, erhellt daraus,
dal er in verschiedenen Werken ausdriicklich von dem « Principium
Individuationis » redet.* Es sei hier nicht verschwiegen, dall seine

1 « Individuatio igitur in creaturis consurgit ex duplici principio (materia
et forma) ... . Sed dignitatem dicit principaliter ratione formae ; et sic patet
unde sit personalis discretio originaliter, in creaturis loquendo, sive in hominibus
sive in angelis » ‘

2 Hertling, Albertus Magnus, Beitrige zu seiner Wiirdigung, 1880, S. 102 fi.
Dazu Dr. Glossner, 1. ¢. S, 42.

3 Lib. I, De Coelo, tr. TII c. 7 u. ¢. 8 (Ed. Vivés, B, IV, p. 81 ss.; in lib. V,
Met. tr. I c. g (Ed. Viveés, B, 6, p. 289 ; in lib. XI, Met. tr. I c. 7 (Ed. Vivés, B. 6,
pP- 590 ss. ; in lib. VIII, Phys, tr. IT ¢. 13 (Ed. Vives, B. 3, 551). S. Th. P, II tr. I
q. 4, membr. T a. 1, partic. 2 (Ed. Viveés, B. 32, p. 60 ss.

4°So in lib. I, De Coelo, tr. III c. 7 ; in XI. Met. tr. I c. 7; S. Th. P. 11, tr. I
q. 4, membr. I, a. 1, partic. 2.



296 Das thomistische Individuationsprinzip

These von der Mehrzahl der Formen, von der Forma « corporeitatis »
und der eigenen Form der Elemente, die Albert mit den Augustinern
im Gegensatze zu Thomas immer festhielt !, die Klirung des Problems
erschwerte. Dessenungeachtet denkt Albert iiber die Individuations-
frage durchaus aristotelisch. Wie Aristoteles, Boéthius und Avicenna,
unterscheidet er scharf zwischen der Individuation geistiger und mate-
rieller Dinge.

a) Die Individuation der geistigen Substanzen hat nichts mit der
Materie zu tun, weil sie keine Materie besitzen. Temperamentvoll, wie
er war, erklirt Albert den Augustinern seiner Zeit: die meisten der
lateinischen Philosophen, welche Plato folgen, nehmen in der mensch-
lichen geistigen Seele und iiberhaupt in den kreatiirlichen geistigen
Substanzen eine Zusammensetzung von Materie und Form an.2? Mit
Unrecht. Denn weder die menschliche Seele® noch die Engel* sind
aus Materie und Form zusammengesetzt, sondern nur aus « quod est »
und «quo est » — Wesenheit und Existenz — wodurch sie sich von
Gott unterscheiden. Ist aber in den geistigen Substanzen keine Materie,
so kann in ihnen die Materie auch nicht /ndividuationsprinzip sein.
Albert betrachtet es fast wie als eine Verleumdung, wie wenn Aristoteles
und Boéthius die Materie als einziges Individuationsprinzip und als
einzige Ursache der Singularitas und Incommunicabilitas aufgestellt
hitten. 3 Die geistigen Substanzen haben als einfach unteilbare Formen
den Grund ihrer Individuation in sich, und da keine Form ohne Materie
vermehrbar ist 8, hilt Albert in I, De Coelo, tr. III c. 8, die These, dal
jeder Engel vom anderen nicht bloB3 numerisch, sondern auch spezifisch
sich unterscheide, fiir eine « opinio probabilior ». 7 Dagegen hilt er in
seiner Summa Theologica, also seinem letzten Werke, das Gegenteil

1 Vgl. lib. I, De Coelo, tr. IIT c. 4 (B. IV, p. 73-74) ; S. Th. P. II tr. XIII
q. 77, membr. 3; q. 76, m. 1.

2 De anima, 1. TIT tr. T c. 11 (S. 347-48).

3 « Dicimus enim animam esse compositam, sed non ex materia et forma,
sed ex eo, ,quod est’ et ,quo est’». S. de Creaturis, P. II tr. I q. 7 a. 3 (35, 102) ;
De anima, 1. c.

4 II. Sent. D. 2 a. 2 (27, 47). S. de Creaturis, P.I tr. IV q. 21 a. 1 (34, 463-64).

5S. Th, P. IT tr. I q. 4 m. 1 a. 1, partic. 2 (32, 63-64).

¢ « Nunquam multiplicatur forma per generationem, nisi hoc modo, quod
multiplicatur per divisionem materiae ». I, De Coelo, tr. II1 c. 8 (4, 84).

7 « Est autem intellectus sive intelligentia ... forma indivisibilis per mate-
riam et ideo non agit de pluralitate. Et propter hoc probabilior sententia est de
intelligentiis, quod quaelibet ab alia differat secundum speciem et non secundum
numerum solum ». Ib. (85).



Das thomistische Individuationsprinzip 297

fiir wahrscheinlicher, «probabilius». Zwar hélt er auch da an der Leug-
nung jeder Materie in den Engeln fest, meint aber die Annahme
mehrerer Engel derselben Art, die numerisch durch ihre Amtsfunk-
tionen unterschieden wiren, wiirde der Tradition der Viter, « sanctis »
besser entsprechen.! Das ist nun die « berithmte » Preisgabe fritherer
Positionen Alberts, von der Hertling berichtet hat. Faktisch hat
Albert seine Theorie iiber das Individuationsprinzip in keiner Weise
modifiziert, sondern nur in bezug auf eine Folgerung daraus: das,
was er frither fiir wahrscheinlicher hielt, in ein « weniger wahrschein-
lich » umgewandelt ! "

b) In den kirperlichen Wesen dagegen ist und bleibt bei Albert
imnier die Materie das Individuationsprinzip : « Omne enim sensibile,
ut diximus, proprium incommunicabile et sensibile est per materiam
suam, quae est principium individuationis in ipso». * Mit Aristoteles
wiederholt er das berithmte Beispiel : « Himmel » bedeutet die bloBe
Form, «dieser Himmel » die Form in der Materie. ® Und weiter, da,
wo er in der Metaphysik mit Aristoteles iiber die vier Seinseinheiten
referiert, sagt er von der numerischen, also der individuellen : « Numero
quidem sunt unum, quorum materia est una, sicut Marcus Tullius
Cicero ». ¢ _

Fiigen wir schlieBlich noch ein Wort bei iiber die albertinische
Auffassung des Individualprinzips. Es ist vielleicht bedauerlich, dal
gewisse spitere Thomisten, die aus der Materia signata quantitate
ein Doppelprinzip der Individuation schufen, an Alberts Ausfithrungen
sich nicht mehr erinnerten. Betonen wir in erster Linie, dal Albert
schon zwischen der Individuation und ihrer Ursache, ihrem Prinzip
haarscharf unterschied, indem er von der Materie sagt, sie sei nur das
erste Prinzip der Individuation : « dicitur secundum hoc materia, cum
qua est hoc aliquid ens, eo quod est primum principium individua-
tionis ». ® Auch dessen war sich Albert wohl bewuBt, daB in kérper-
lichen Dingen das Individuationsprinzip Ursache sein muBte, wodurch
ein Korperwesen in eine bestimmte rdumlich-zeilliche Evscheinung tritt
und dadurch von jedem anderen Rédumlich-Begrenzten sich unterscheidet,
mit anderen Worten, daB das Individuationsprinzip notwendig eine

S. Th. P. II tr. IT q. 8 (32, 137-38).
I, De Coelo, tr. III c. 7 (4, 82).

Ib.; S. Th. P. II tr. I q. 4 c. (32, 61).
In V. Met. tr. I c. 9 (6, 289).

In XI. Met. tr. I c. 7 (6, 590).

G o RS



208 Das thomistische Individuationsprinzip

Beziehung zu einem « Accidens », namlich zu einer bestimmten raumlich-
zettlichen Quantitdt besagen muB.! Und dennoch redet Albert mit all
dem nicht von einem Doppelprinzip. Ein und dieselbe Materia ist das
ganze eime Individuationsprinzip, insofern in thr die Potenz, die enti-
tative Hinordnung oder Veranlagung zu einer bestimmten rdumlich-
zeitlichen Ausdehnung, Quantitit ist. Das will Albert sagen mit der
«materia quantitate signata»: «Et ideo materia primo est quidem
potentia quanta et quanta secundum actum subjicitur sensibilibus».? Und
noch zusammenfassender sagt er das anderwirts : die Materia ist ihm
eine «signata » in ihrer potenziellen Hinordnung zu einem bestimmten
Ort, bestimmten Bewegung und Form.?® Das ist die Seinsordnung.
Damit leugnen wir nicht, daB in der Evkenntnisordnung die quantitative
Ausdehnung des Individuums fiir uns Quelle der Erkenntnis des
Individualseins sei, und als Ursache der Unterscheidung des Indivi-
duums vom andern Individuum dient.

Von den Thomisten des XI11I. Jahrhunderts nach Thomas, den wir
hier selbstverstindlich beiseite lassen, nennen wir hier nur noch den
Augustinereremiten Aegidius Romanus, der auf der Schwelle des XIII.
und XIV. Saeculums steht (1 2z2. Dez. 1316). Man hat dem stiirmischen
Kéampfer fiir den Thomismus auch in unserer Frage Selbstwiderspriiche
nachgesagt. Es ist aber sicher, daB er in seinen «(Quaestiones in
Secundum librum Sententiarum », sowohl in der Prima pars, als auch
in der Secunda, furchtlos das aristotelische Individuationsprinzip
verfochten hat. ;

Gleich wie die fritheren Aristoteliker, macht er die Unterscheidung
zwischen der Individuation in den geistigen und korperlichen Wesen,
und zwar, wie jene, ausgehend von Formen, die geeignet sind, in einer
Materie aufgenommen zu werden und andere, denen diese Eignung
abgeht.

«) Die in sich subsistierenden Gez’stesformen, wie die der Engel,
besitzen den Grund ihrer Individuation in ihrem «per se existere »,
also ihrer Subsistenz, die keiner Materie bedarf: « Immateriales vero
(formae) individuantur per se existere et per non recipi in materia.

! « Dicamus igitur, quod materia uniuscujusque est cum qua est hoc ali-
quid ens et apparens» «illud, quod in re sentitur et subjicitur quantitati et situi
et semnsibtlibus ». Ib.

2 1b.

3 « Et ideo dicimus, quod habet materiam significabilem per potentiam ad
ubi : cum materia eorum, quae sunt generabilia, determinetur per potentiam ad ubi
et ad motum et formam». In I, De Coelo, tr. III c. 8 (4, 86).



Das thomistische Individuationsprinzip 200

Est ergo in Angelis individuatio, licet non sit in eis materia ». ! Logisch
zieht er daraus den SchluB}, den schon Thomas zog, dall jeder Engel
fiir sich allein eine Species besitzen miiBlte, da die Geistesform nicht
in sich vermehrbar ist. 2

v) Kategorisch erklirt er beziiglich der Korperwesen : hier ist die
Materie Individuationsprinzip : «in rebus materialibus principium indi-
viduationis est materia, propter quod quodlibet materiale est singulare
per materiam».® Und diese Erklirung kehrt ofter wieder, auch mit
dem Hinweis auf die Stelle des Stagiriten I, De Coelo, c. 9.* Man
fithlt es auch aus den Ausfithrungen des Aegidius heraus, dal} in jener
Zeit die thomistische These zur Kampfirage geworden war. Aegidius
ist vor allem bestrebt, die Causalitit von Materie und Form bei der
Individuation richtig abzugrenzen® und den Einwand zu lésen, wie
wenn die thomistische Theorie bloBe Accidentia, speziell die Quantitit,
zum Individuationsprinzip machen wiirde.® Nur die Malerie als
Substanz ist Individuationsprinzip ! Die Formel : an sich ist die Form
nicht vermehrbar, sie wird nur individualisiert, also individuell ver-
mehrt, durch ihre Aufnahme in eine rdumlich-zeitlich bestimmte
Materie — materia quantitate signata — bedurfte fiir Aegidius tat-
sachlich der Klirung. Man kdnnte sie so deuten, wie wenn die Materie
bei Eintritt der Form schon individualisiert wire und dann miiBte
man wieder eine Ursache der Individuation der Materie suchen. Dieser
Einwand wurde tatsichlich den Thomisten 6fters gemacht. Oder dann
kénnte man die Formel so deuten : die Quantitit individualisiert die
Materie, ehe die Form da ist, und individualisiert dann auch die Form,
sodaBl die Quantitit als Accidens das Individuum schafft. An diesen
Einwand denkt vor allem Aegidius und sucht ihm dadurch zu begegnen,
indem er ausfithrt : dem zeitlichen Sein nach — also aktuell — sind
Materie und Form zugleich, weil ja die aktualisierende Form und aktuierte
Materie zugleich sind, wodurch das « hoc aliquid », also das « Singulare »

1 Aegidii Columnae Romani in Secundum Librum Sententiarum Quaestiones.
P. I D. IIT q. IT a. 2 (Ed. Venetiis 1581, p. 183 B). Dasselbe P. II D. XVII, q. [
a. 3. (p. 38).

2P, I1D.III q. IT a. 2 ad 1; a. 3 die Resolutio : « Angelorum species tot
sunt, quot angeli» (p. 298).

3 1Ib. q. IT a. 4 (253).

¢ Dicendum est, quod formae materiales individuantur per materiam »,
Ib. a. 1 (183); dasselbe P, II q. XVII q. I a. 3.

5P.ID.IIIq.Ia. 1 (p. 162).

¢ Ib. q. IT a. 1 Dub. I (184).



300 Das thomistische Individuationsprinzip

da ist, indem die Form das spezifische «aliquid » und die Materie das
«hoc» gibt. Aber dem Ursprunge nach : «origine», dem Werden nach :
« fieri » ist die Ordnung eine andere. Es ist der Materie prima ihrem
Wesen nach eigen, daB sie durch den Eintritt einer Form, die aus ihrer
Potentialitat allméhlig sich entwickelt — eductio formae de potentia
Materiae — ein « hoc», ein « Dieses » werden muf, und zwar mit
bestimmten Dimensionen, also mit bestimmter Quantitdit : « dimensiones
nunquam a materia separantur et ... quantitas nunquam a materia
separatur ». ! Folglich kann die Form, wenn sie sich mit der Materie
vereinigt, sich nur mit dieser Materie, der eine bestimmte Quantitit
angehort, vereinen und so kann man sagen, daBl im « Werden » des
Individuums die individuelle Materie mit der Quantitit — materia
quantitate signata — friiher ist als die Aufnahme der Form.? Damit
ist auch die Hauptschwierigkeit gelost : nur die Malerie als substanzieller
Teil des Individuums ist Individuationsprinzip 3, aber die Materia, der
innerlich notwendig als Accidentia bestimmie Dimensionen, eine bestimmte
Quantitdt, eine bestimmte raumlich-zeitliche Begrenzung %, eine bestimmte
zidhlbare Unterscheidung von anderen Individuen zukommt. ®

Fiir Aegidius gibt es somit keine aktuelle Individuation auBer in
der Vereinigung von Materie und Form und folglich auch keine aktuell-
bestimmte Quantitit. Aber im « Werden » derselben — potenziell —
ist die Materie Ursache der Individuation sowohl der aktuell bestimmten
Quantitit, als auch der individualisierten Form und daher prioritate
causalitatis einziges substantielles Individuationsprinzip des korperlichen
Individuums !

1'P.I.D. III q. I a. 1 (162).

%'« Origine ergo etsi non tempore vel duratione, semper quantitas prae-
intelligitur esse in materia antequam suscipiat aliquam formam substantialem
vel accidentalem ». Ib.

3 « Propter quod individuum constans ex signata forma et ex materia signata,
est substantia.et non aliud». P. T D, III q. IT a. 1 (184).

! « Hujusmodi autem signatio competit formae materiali ex eo, quod reci-
pitur in materia: ... Sed hoc non potest facere materia ... nisi sumatur sub
esse signato, videlicet, hic et nunc, ». Ib. (184) : « tales ergo conditiones materiae,
sicut sunt esse hic et nunc vel sicut sunt, quod forma recipiatur in kac materia
et non in alia, et in hoc tempore et non in alio, ad ipsam essentiam materiae sunt
referendae ». Ib. '

5 Ib. (183).



	Das thomistische Individuationsprinzip [Fortsetzung]

