
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 12 (1934)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

M. T.-L. Penido : Dieu dans le Bergsonisme. Collection : Questions
disputées. Paris, Desclée, de Brouwer et Cle. 1934.

Depuis la publication des « Deux Sources de la Morale et de la
Religion », on constate dans certains milieux catholiques une nouvelle
poussée d'enthousiasme et de sympathie pour la philosophie de M. Bergson.
Cet engouement nous a stupéfié et nous paraît dangereux. L'illustre philosophe

français n'a abandonné aucune de ses thèses essentielles. Son dernier
livre, qui contient, par ailleurs, beaucoup de bonnes et belles choses, nous
donne une base de la morale, où l'on voit bien une impulsion et une
attirance, mais où l'on chercherait en vain le moindre germe d'une obligation
proprement dite. Il veut fonder la religion sur une déconcertante « fonction
fabulatrice », antagoniste aux tendances naturelles de l'intelligence
malfaisante —• et sur l'expérience des mystiques qui peut fournir au philosophe
un objet d'étude, peut-être une sollicitation analogue à l'exemple du héros

en morale, mais qui ne garantit à l'existence de « Dieu » — et quel Dieu I

— qu'une certaine probabilité. Personne ne conteste assurément les vues
géniales et l'extraordinaire talent littéraire de M. Bergson. Les esprits
réfléchis applaudiront à certaines pages décisives contre les fantasmagories
qu'on nous sert au sujet de la mentalité primitive, de la mystique
chrétienne, etc. Tout cela emprunte une efficacité particulière à la personnalité
éminente de M. Bergson. Mais sa philosophie fondamentale reste ce qu'elle
était : profondément, radicalement antichrétienne. — Il ignore la notion
même de l'ordre surnaturel — ce qu'on peut comprendre, et par conséquent
pardonner, chez un philosophe non chrétien. Il nie ou déforme plusieurs
dogmes particuliers — ce qu'on pourrait peut-être redresser par des retouches.
Mais sa conception essentielle, son « intuition » foncière, cette pensée unique
sur laquelle il a écrit toute sa vie est irrémédiablement opposée à la foi
chrétienne. Certains catholiques veulent la maintenir et corriger ou
interpréter pieusement des détails. Beaucoup de détails sont excellents ; c'est
la racine même qui est vénéneuse. Certes, on peut entrer dans la foi par
des chemins différents. Celui que tracent les démonstrations intellectuelles
mène au but sans doute ; mais il n'est pas très fréquenté. Nous bénirons
le Seigneur si le bergsonisme amène des âmes au bercail ; mais elles n'y
entreront qu'en laissant le bergsonisme à la porte.

Nous sommes particulièrement heureux de pouvoir nous raffermir
dans ces conclusions par le très beau livre de M. Penido. Il y à là, à notre
avis, ce qu'on a écrit de plus solide à ce sujet. M. Penido est la courtoisie
même ; son travail est un modèle pour ceux qui veulent se disputer en
« honnêtes gens ». Il est plein d'admiration et de respect pour M. Bergson



Literarische Besprechungen 239

qu'il appelle « le Maître ». Son interprétation est aussi bénigne que le permet
la droiture. Mais le respect de la vérité parle plus haut dans son âme que
ses sympathies. Son livre est une protestation extrêmement opportune
contre des travaux récents, qui dans les meilleures intentions du monde
veulent rapprocher bergsonisme et christianisme, et s'exposent à fausser
à la fois la philosophie de M. Bergson et la doctrine chrétienne.

Le savant et charitable auteur se place résolument sur le terrain du
thomisme. Il estime, instruit par l'expérience, que la controverse reste
stérile lorsqu'on fait abstraction de toute doctrine personnelle pour en
réfuter une autre. Il faut s'entendre cependant. On ne critique pas une
idée avec rien, puisqu'il s'agit d'opposer la vérité acquise à ce qu'on estime
une erreur. Mais il ne faut pas prouver que M. Bergson n'est pas thomiste ;

on s'en doute bien. Il faut démontrer que le bergsonisme n'est pas vrai
et est inconciliable avec la vérité chrétienne. M. Penido le fait assurément ;

mais l'une ou l'autre phrase peut donner le change et peut rebuter des
lecteurs qui pourraient étudier son livre avec le plus grand profit.

M. Penido connaît mieux le bergsonisme que la plupart de ceux qui
s'en occupent. Il n'isole pas les Deux Sources de l'ensemble de l'œuvré
bergsonienne. Il y voit, conformément aux intentions du Maître, une prolongation

de la philosophie que nous livrent l'Essai, VIntroduction à la
Métaphysique, l'Evolution créatrice, etc. Comme l'avait dit le R. P. de Tonquédec,
c'est la seule manière de comprendre les « Deux Sources ». M. Penido veut
voir dans ce dernier ouvrage uri « progrès ». Il est très vrai que M. Bergson

y aborde des problèmes qu'intentionnellement il avait écartés de ses études
antérieures. Il est vrai encore que certaines pages sont beaucoup plus
agréables aux chrétiens que les vues déconcertantes de ses autres livres,
qui semblaient bien menaçantes pour les convictions religieuses. Nous

croyons cependant à l'unité foncière de toute l'œuvre bergsonienne ; et
les « Deux Sources » nous paraît plutôt un complément qu'un progrès.

Il est impossible de comprendre le « Dieu » de M. Bergson si l'on ne
remonte pas aux « origines » de cette conception que M. Penido cherche
(chap. I) dans la fameuse et très importante « Introduction à la Métaphysique

», vieille de trente ans. L'auteur s'attache à la conception bergsonienne
de l'éternité. Elle n'est que la durée infiniment condensée qui se détend
et s'éparpille plus ou moins dans les êtres inférieurs, notamment dans
le temps réel (non dans le temps des mathématiciens qui n'est plus que
de l'espace). Ce chapitre est tout à fait remarquable. Quelques pages sur
la connaissance analogique sont magistrales et méritent la plus sérieuse
considération. M. Penido montre que M. Bergson est resté captif de
l'univocité. Il l'étend à l'infini ; mais il n'arrive pas à s'en dégager. Sans
une idée très exacte de l'analogie, il est totalement impossible d'entrer
philosophiquement dans l'idée chrétienne. C'est peut-être pour ce motif
que Carl Barth l'appelle une « invention de Satan ».

Une « Transformation » s'opère, au gré de M. Penido (chap. II), dans
les « Deux Sources ». Nous trouvons là un exposé extrêmement bienveillant,
exact cependant, de ce que le dernier livre de M. Bergson nous apporte
sur l'origine de la morale et de la religion.



240 Literarische Besprechungen

« L'Epanouissement » de la « théologie » de M. Bergson fait l'objet
des chapitres III et IV. Le troisième fixe l'attention sur l'existence de
Dieu. M. Bergson estime que l'expérience mystique, privilège de quelques
élus, prolonge l'expérience philosophique. M. Penido fait justement observer
que les mystiques disent exactement le contraire. Quoi qu'il en soit, il
est entendu pour M. Bergson que les preuves intellectuelles de l'existence
de Dieu sont nulles : nous ne pouvons avoir la certitude au sujet de pareil
fait que par l'expérience. Or, les grands mystiques affirment qu'ils ont
indubitablement une connaissance expérimentale de Dieu. Le philosophe,
par intuition, par une violente torsion sur lui-même qui l'arrache aux
concepts pratiques de l'intelligence, saisit le premier éparpillement de
l'élan vital ; le mystique semble pénétrer jusqu'à son unité foncière, qui n'est
plus la multiplicité de l'univers ou des univers, et qui ne peut se nommer
que Dieu. Leur témoignage ne peut évidemment pas donner une certitude
absolue au philosophe. Cependant, on n'a pas pu infirmer leurs affirmations.

Rien ne nous empêche de les croire ; tout nous y engage.
Ce n'est pas très rassurant. Selon M. Bergson, ce Dieu des mystiques

ne ressemble que de très loin au Dieu des philosophes que personne n'a
jamais songé à craindre ou à aimer. M. Penido se révèle psychologue en
même temps que métaphysicien en montrant que le Dieu dont saint Thomas
établit l'existence est bien celui que les chrétiens adorent et que les mystiques
contemplent. C'est le Dieu de M. Bergson qui ne s'accorde ni avec la foi
des fidèles ni avec les affirmations des mystiques.

C'est ce qui résulte avec une entière évidence du chapitre IV traitant
de la nature de Dieu. M. Penido rapproche le témoignage de Marie de

l'Incarnation, admirable mystique du XVIIme siècle, de certaines affirmations

et surtout de certaines négations de M. Bergson: Il n'en faut pas
davantage pour montrer que celui-ci ne voit les expériences des mystiques
qu'à travers sa philosophie. Ses idées personnelles le fascinent au point
de le faire violer son principe méthodique, d'après lequel la métaphysique
doit se baser sur les faits. Il est incontestable que les dogmes catholiques
appartiennent à la texture intime des intuitions mystiques ; et celles-ci
sont absolument passives. Cela n'empêche pas M. Bergson de dire le
contraire, parce que ces affirmations des mystiques n'entrent pas dans le cadre
de ses idées religieuses. Le « Dieu » bergsonien n'est assurément pas le
Dieu des chrétiens. Il n'a aucune personnalité métaphysique ; il n'est
qu'une « sur-émotion ». On dépense des trésors d'ingéniosité pour rapprocher
la conception bergsonienne des convictions chrétiennes. Entreprise stérile,
qui ne peut aboutir qu'à la plus lamentable confusion des idées.

Le chapitre V achève la démonstration de la thèse de M. Penido.
Ces « créatures divines » ne laissent aucun doute sur le monisme radical
de M. Bergson. L'univers est une émanation de « Dieu », une « machine
à faire des dieux ». Ces derniers mots, qui terminent les « Deux Sources »,

sont très significatifs. L'élan vital, féroce dans ses manifestations particulières,

mais « amour » dans sa source, vaincra tous les obstacles et aboutira
à des « créatures » qui s'identifieront avec l'Amour dont elles procèdent.

M. Penido ajoute à son livre deux appendices. Le premier établit



Literarische Besprechungen 241

les ressemblances — qui à notre avis sont souvent des identités — entre
les idées fondamentales de M. Bergson et le modernisme. — Le second
est consacré à l'examen de quelques travaux récents. Le R. P. de Tonquédec
ne donne pas dans le piège bergsonien et maintient inébranlablement les

positions traditionnelles. — Le R. P. Romeyer semble oublier qu'une
ressemblance verbale avec les points acquis par la « philosophia perennis »

ne garantit nullement l'identité des doctrines. Son éclectisme, apparemment
si généreux, l'expose à justifier les pires erreurs. — Nous croyons que le
livre déconcertant du R. P. Rideau n'est guère qu'un plaidoyer malheureux

pour le bergsonisme. Ce qu'on appelle « l'antiintellectualisme » de M. Bergson
a été souvent mal compris et exagéré. M. Penido redresse ces méprises
de main de maître. Mais le R. P. Rideau semble dissimuler les impuissances
réelles de « l'intelligence » bergsonienne, et interpréter certaines assertions
du Maître de manière à les faire disparaître. — Il est très vrai que M. Bergson
a aplani le chemin qui mène au christianisme par ses critiques efficaces
du matérialisme grossier et du scientisme naïf ; mais cela ne suffit pas
pour faire coïncider ses vues personnelles avec la doctrine chrétienne. —
Et l'étude du R. P. Rideau sur les idées morales et religieuses des « Deux
Sources » étonnera beaucoup de chrétiens. Quelques-uns en seront
scandalisés. — Enfin M. Penido estime que la preuve'de l'existence de Dieu,
que le R. P. Rabeau veut établir sur l'expérience des mystiques, n'aura
aucune efficacité pour ceux qui n'acceptent pas au préalable l'existence
de Dieu par la foi.

A notre humble avis, le livre de M. Penido est une œuvre indispensable.
Mieux que personne le savant auteur s'est familiarisé avec toute l'œuvre
de M. Bergson ; il en connaît tous les recoins et s'y meut à l'aise. Sa science

théologique et sa pénétration de philosophe lui ont fait comprendre qu'il
est temps de mettre un frein à certains enthousiasmes, qui menacent
d'embrumer les idées les plus essentielles. Nous croyons sincèrement que ce

travail sera d'un secours précieux pour tous ceux qui veulent apprécier
à leur juste valeur les idées religieuses de M. Bergson. Après les critiques
que M. Penido oppose aux théories des « Deux Sources », pas un chrétien
réfléchi ne sera tenté d'essayer encore une « apologétique bergsonienne ».

Nous remercions M. Penido de nous en avoir délivrés. Il a bien mérité
de la philosophie et de l'Eglise.

M. de Munnynck O. P.

G. Thibon : La science du caractère. (L'œuvre de Ludwig Klages.)
Collection «Questions disputées». Paris, Desclée, de Brouwer et Cle. 1933.

M. Gustave Thibon s'est donné la tâche de faire connaître au lecteur
français un mouvement qui entraîne beaucoup d'esprits en Allemagne,
et qu'on appelle globalement la « Characterkunde », la connaissance du
caractère. Tous ceux qui s'y attachent reconnaissent en Ludwig Klages
leur chef et leur maître. Aussi, c'est avant tout la psychologie de Klages
que l'auteur a voulu exposer. Mais cette psychologie, qui inspire un
véritable enthousiasme à l'auteur, couvre une métaphysique, qui certes n'a

Divus Thomas. 16



242 Literarische Besprechungen

rien de thomiste. Aussi M. Thibon se sent obligé, pour les lecteurs des
« Questions disputées », de la soumettre à un examen. C'est la deuxième
partie du livre. Une troisième étude est consacrée aux travaux de Prinzhorn,
qui fait surtout de la « caractérologie » appliquée.

Klages s'insurge contre la psychologie officielle, contre cet associa-
tionisme qui examine de la poussière psychique et laisse échapper l'homme,
la totalité unique dont on a détaché ces éléments. Il écarte par là même
la psychanalyse, celle de Jung aussi bien que celle de Freud et d'Adler.
Il estime que la psychologie « universitaire » n'atteint que l'homme abstrait,
et est incapable de saisir l'homme réel, vivant dans la Nature. Il rejette
même les « types », laborieusement construits par certains psychologues,
qui se sont occupés du « caractère ».

Le caractère de l'homme comprend trois « zones » : i° la matière
(Stoff), constituée par les différentes dispositions et possibilités qu'il trouve
dans sa nature individuelle ; 2° la manière de s'en servir (Artung) sous
l'action de ses tendances permanentes (Treibfedern) ; 30 la structure
(Gefüge), qui résulte de l'excitabilité personnelle. Constatons que ces
distinctions et cette terminologie ne sont pas très précises.

Les attitudes d'une personne peuvent être très trompeuses et ne
révèlent pas par elles-mêmes son caractère. Il faut les poursuivre jusqu'au
centre unique d'où elles jaillissent. En dernière analyse, le caractère résulte
de la jonction antagoniste de la Vie — spontanée, inconsciente, participation

de la vie cosmique — et de l'Esprit (Geist) — intelligence consciente
qui sans cesse s'oppose au déploiement de la Vie.

Que Klages ait eu des intuitions suggestives et du « flair » psychologique,
personne ne le contestera. Mais nous avons quelque

'
peine à comprendre

l'enthousiasme de M. Thibon. — La psychologie « officielle » n'a pas attendu
la venue de Klages pour se dégager d'un impuissant associationisme. '•—

La différence entre les individus humains, résultant de leur fond substantiel
malgré leur identité spécifique, se trouve dans saint Thomas; et des psychologues

très « universitaires » s'occupent assidûment de « psychologie
différentielle ». —- Dilthey a lutté avec persévérance pour arracher les
« Geisteswissenschaften » à la méthode explicative (erklärende) des « sciences
de la Nature ». Nous expliquons la Nature, nous comprenons (verstehen)
« la vie de l'âme ». Klages rejette les types et est finalement obligé d'en
construire lui-même, car au moins la structure (Gefüge) ne peut pas avoir
d'autre sens. L'intuition psychologique est réelle et précieuse ; mais elle
n'est pas « scientifique » au sèns propre du mot. Comment dès lors l'opposer
à la science psychologique.

Quant à la fantaisiste lutte entre la Vie et l'Esprit, il y a là un simple
écho de la Volonté cosmique et de la malheureuse volonté consciente de

Schopenhauer — ou de la vie « dionysienne » et de l'esprit simplement
« socratique » de Nietzsche. C'est l'attitude qui fascine tant d'Allemands
en ce moment et qui a trouvé une de ses modalités dans les fantaisies raciales
et le « mythe du sang » de Rosenberg. Nous ne croyons vraiment pas que
les idées de Klages fonderont la science du caractère.

La deuxième étude, consacrée à la métaphysique de Klages, contient



Literarische Besprechungen 243

une vigoureuse critique de sa théorie de la connaissance. Malgré les très
belles envolées poétiques de Klages, nous doutons que sa gnoséologie puisse
jamais prendre place parmi les doctrines classiques. Ses idées déconcertantes

sur l'Esprit la condamnent d'avance à la stérilité. Les rapprochements
entre Klages et saint Thomas nous paraissent un peu forcés, mais la critique
de M. Thibon n'en est pas moins décisive. Les convictions thomistes de

l'auteur l'ont défendu contre les entraînements de l'enthousiasme.
Enfin M. Thibon nous donne, dans une troisième étude, une esquisse

des travaux de Prinzhorn. Celui-ci s'attache surtout aux applications du
Klagesisme en psychothérapie, en éthique et dans l'art de l'éducateur.
Lui aussi relève de Nietzsche. Il accepte les idées de Klages sur l'antagonisme

de l'Esprit et de la Vie. Il professe un grand respect pour le
catholicisme qui préconise le retour au « tout » sous le nom de Dieu. Seules les

conceptions de Klages peuvent lui être opposées ; elles réclament le retour
à la vie, présentée en elle-même, sans le masque intellectualiste du
catholicisme.

La psychothérapie, suivant Prinzhorn, ne pourra être efficace que
si au delà des symptômes, le psychiâtre atteint le caractère profond du
malade, en établissant avec celui-ci un lien dont l'intimité ne le cède qu'à
celui du mariage. La morale est, au fond, essentiellement individuelle.
Elle ordonne simplement d'obéir aux lois de polarité et de rythme de la
Vie.

L'éducateur ne peut rien changer au caractère foncier de l'enfant ;

d'un grain de blé on ne fera pas sortir un chêne. Les vrais moyens d'éducation

s'adressent à l'imagination, non à l'intelligence ; ce sont le prodige,
l'amour et l'exemple. S'ils restent stériles, il n'y a plus qu'à envoyer l'enfant
au professeur de morale et à déplorer son impuissance.

Un appendice sur la « Morale et Caractérologie » expose les avantages
et les défaillances de l'une et de l'autre. Un, second appendice oppose les
« Mystique chrétienne èt « mystique » Klagesienne ». La première est la
jonction expérimentale .avec la plénitude de l'Etre ; la seconde est
l'absorption, jusqu'à l'inconscience, dans le torrent de la Vie cosmique.
Nous estimons que les odieuses insanités, émises par Klages au sujet du
christianisme et de la mystique chrétienne, rendaient ce rapprochement
assez inutile. Elles auraient pu modérer un peu l'enthousiasme de M. Thibon ;

il n'y a rien de génial à parler de ce qu'on ignore.
L'étude de M. Thibon est extrêmement utile ; il y a là un mouvement

d'idées et de tendances qu'il serait absurde et dangereux d'ignorer, et
nous remercions l'auteur de les avoir rendues accessibles aux nombreux
lecteurs de langue française qui n'aborderont jamais les volumineux
travaux de Klages. — Certaines réserves s'imposent cependant. Klages
est un très sagace observateur ; il a des intuitions poétiques saisissantes ;

il n'a pas la méthode rigoureuse du savant. Aussi son animosité contre
la psychologie « officielle » ou « universitaire » est d'une naïveté enfantine.
Elle rappelle les colères de Schopenhauer contre Hegel et les «

Kathederphilosophen ». Et cette naïveté devient épidémique dans certains milieux.
Naguère nous tombions sur un écrit « Klagesien » dont l'auteur constatait



244 Literarische Besprechungen

que Dilthey avait fait de la bonne besogne en psychologie ; mais qu'il
avait le malheur d'être un brillant professeur — ce qui jetait un certain
discrédit sur ses idées

M. Thibon, très fidèle thomiste, doit avoir le tempérament klagésien,
et nous craignons que son enthousiasme pour son maître en caractérologie
ne crée quelque illusion dans l'esprit de certains lecteurs. Il est évidemment
impossible de discuter ici tout ce qui dans le klagesisme — puisque klage-
sisme il y a — est discutable. Contentons-nous de quelques remarques
fondamentales.

Il est clair que la science abstraite ne rejoint jamais le concret,
l'individuel ; mais il n'est pas moins certain qu'on ne possède intellectuellement
le concret que lorsqu'on l'a placé, dans toute la mesure du possible, dans
les idées abstraites de la science.

Nous sommes pleins de respect pour les divinations précieuses de

l'intuition, par les connaissances par « connaturalité affective ». Saint
Thomas dit très nettement que la vertu mène à la connaissance de la vérité.
Mais ces intuitions présentent-elles des garanties de vérité objective et
impersonnelle avant d'avoir été élaborées par l'analyse méthodique de

l'intelligence
On n'a pas attendu la venue de Klages pour noter l'impuissance

motrice des idées morales abstraites. C'est l'image qui, à travers l'émotion,
met en branle les facultés actives. De là l'importance du « prodige »,

de l'amour et de l'exemple en pédagogie. Mais où nous mèneront nos

images sans la fonction directrice des idées générales et des convictions
intellectuelles

Quant à l'opposition entre la Vie et l'Esprit, c'est du Nietzsche et
du Nietzsche le plus dangereux. Nietzsche lui-même n'y est pas resté
fidèle ; et c'est pour ce motif peut-être qu'il s'appelle le « Dionysos crucifié ».

Klages y tient mordicus. Cela nous promet une jolie tempête dionysienne.
M. Thibon fait certainement les réserves essentielles. Il a parfois l'air

de les faire à contre-cœur. Nous doutons que l'impression générale que
donne son livre puisse être salutaire pour tous les lecteurs.

M. de Munnynck O. P.

Y. Simon : Critique de la connaissance morale. Questions disputées.
Paris, Desclée, de Brouwer et Cle. 1934.

L'auteur, sur les traces d'Aristote, de saint Thomas et de M. Maritain,
veut déterminer la vraie notion de la connaissance morale. Il est amené
à la préciser dans quelques-unes de ses applications, en philosophie morale,
en sociologie; en « économique », en politique. Il soutient que toutes ces

disciplines sont « morales » par leur objet même, qu'il est impossible de
les dégager, même comme sciences, de jugements de valeur d'ordre nettement

moral, se rapportant en dernière analyse à la fin suprême de l'homme.
Comme on peut s'y attendre dans un volume de la série Questions disputées,
M. Yves Simon révèle souvent des préoccupations nettement théologiques.

Le flottement inévitable dans le jugement prudentiel sur le contingent



Literarische Besprechungen 245

est très bien mis en lumière. Peut-être cependant, dans une critique de

la connaissance morale, il aurait été opportun de préciser le degré de
certitude que l'on peut atteindre en matière contingente. Il y a des
certitudes absolues en matière contingente ; il y a des jugements moraux,
« pratiquement pratiques », qu'aucune contingence ne peut ébranler.
L'auteur en est certainement convaincu, mais certaines de ses expressions
suggéreront quelques réserves à un lecteur méticuleux.

M. Yves Simon a été un peu gêné par le cadre étroit de son travail.
Le gros problème de l'intuition et de l'hypothèse fructueuse (chap. III)
se présente autrement en psychologie actuelle. Nous croyons que la
philosophie morale peut être pleinement spéculative (chap. VI), bien qu'elle
soit dangereuse si elle le reste. La connaissance par « connaturalité affective »

est pratiquement d'une importance souveraine, et parfois d'une nécessité
absolue ; mais elle n'est pas « scientifique », la science étant une connaissance

« per demonstrationen ». Ce n'est qu'à la suite d'une analyse incomplète
qu'on croit constater que ce qui est pratiquement vrai est spéculativement
faux (p. 110) : il faut rendre à autrui ce qu'on sait être à lui, en théorie
comme en pratique. Au chapitre VIII, nous notons que la morale naturelle
prend l'homme, non tel qu'il devrait être (p. 118), mais tel qu'il est. Les
macérations de sainte Catherine de Sienne ne sont pas de l'ascétisme
personnel, mais de l'expiation vicariante. Nous croyons que la sociologie
non normative est parfaitement possible (chap. IX) ; mais il est vrai qu'elle
ne mène à aucune morale sociale. Enfin, notons que la société n'est pas
œuvre humaine dans son fond (p. 155) ; elle est imposée par la nature.
Et puisque le problème de la morale politique est entamé, nous aurions
voulu au moins une courte allusion à ces apparents « gauchissements de
la morale » que beaucoup de législateurs semblent justifier.

D'ailleurs, même sur ces points qui appellent des réserves, l'auteur
a beaucoup de bonnes choses à dire. Le fond du travail est excellent. Cette
descente du plan métaphysique jusqu'à la connaissance du concret, à

travers les sciences spéculativement pratiques, est très bien décrite. L'idée
de M. Maritain, que l'auteur considère comme une acquisition définitive,
est féconde et permettra d'éliminer des obscurités et des équivoques.
M. Yves Simon, en bon moraliste et en bon psychologue, a parfaitement
raison de souligner vigoureusement l'importance pratique de bonnes
dispositions morales pour le jugement sûr et ferme en matière morale. Et la
continuité absolue entre la philosophie morale et certaines données
théologiques mérite d'être mise en lumière, en raison des tendances peut-être
dangereuses de certains théoriciens. L'auteur le fait mieux que personne.
Il faut l'en féliciter.

M. de Munnynck O. P.

Tristan d'Athayde : Fragments de sociologie chrétienne. Questions
disputées. Paris, Desclée, de Brouwer et Cle. 1934.

L'auteur de cet opuscule, industriel brésilien, combat le bon combat.
Extrêmement curieux de tout le mouvement intellectuel contemporain,



246 Literarische Besprechungen

il semble s'être familiarisé surtout avec les problèmes qui agitent la société
et menacent de la dévorer. Il s'agit bien de « fragments » ; on chercherait
en vain dans ce travail une conception systématique de sociologie chrétienne.
Souvent, nous n'avons guère que des conclusions dont la preuve doit se

chercher ailleurs. Mais ces conclusions sont solides et bienfaisantes. L'auteur
ne recule devant aucun radicalisme justifié. Toujours, il est guidé par la
rigoureuse justice et la plus touchante charité chrétienne.

Il est réconfortant de savoir qu'au lointain Brésil pareilles idées sont
répandues par un homme influent ; et il faut féliciter les « Questions
disputées » d'avoir donné une place aux « Fragments » de M. Tristan
d'Athayde.

M. de Munnynck O. P.

J. Maritain : De la Philosophie chrétienne (Questions disputées). Paris,
Desclée, de Brouwer et Clc. 1933.

L'année dernière, des philosophes chrétiens, universellement connus,
se sont rencontrés pour échanger leurs idées sur la nature de la «

philosophie chrétienne ». Le résultat a été un peu décevant, malgré tout l'intérêt
des idées échangées. On peut d'ailleurs se demander si la question, dans
sa forme générale, est bien soluble. — « Qu'est-ce que la philosophie
chrétienne » — S'agit-il de la philosophie de l'époque chrétienne, —- de la
philosophie du chrétien, — de toute philosophie conciliable avec le dogme
chrétien, — de celle qui dispose la raison humaine à accepter les croyances
chrétiennes, — de celle qui introduit, dans la synthèse philosophique,
des éléments empruntés à la Révélation, — de celle enfin qui spécule
philosophiquement sur les dogmes — Tout cela est « philosophie » et
« chrétien », à quelque titre. Aussi les réponses les plus divergentes ont
été défendues, depuis la pure et simple négation : « il n'y a pas de
philosophie spécifiquement chrétienne », jusqu'à des conceptions qu'on a
vraiment quelque peine à distinguer de la théologie.

Dans ce volume, M. Maritain s'efforce de résoudre doctrinalement le

problème ; et il aboutit à la solution que M. Gilson défend historiquement.
La question examinée ici peut se formuler, à notre sens, de la manière
suivante : Quelle est la philosophie du chrétien, lorsqu'il est en possession
d'une connaissance étendue des doctrines chrétiennes — Il ne s'agit
pas de théologie, car le « medium quo » de l'assentiment n'est pas l'autorité

de Dieu révélateur, mais la lumière de la raison. — Il ne s'agit pas
d'un philosophe chrétien quelconque, qui construit une philosophie
conciliable ave.c la foi chrétienne, et accepte les dogmes d'une foi « implicite ».

M. Maritain a manifestement en vue un philosophe, qui, comme lui, possède
des connaissances théologiques très étendues et très solides.

La question ainsi posée est assurément très intéressante, surtout au
point de vue psychologique ; et il est difficile de contester sa thèse,
confirmée — M. Gilson l'a montré — par l'histoire.

En quelques pages, un peu rapides, M. Maritain écarte les idées de
M. Bréhier, qui n'est pas suffisamment familiarisé avec la pensée des



Literarische Besprechungen 247

philosophes chrétiens ; — et celles de M. Maurice Blondel, qui ne reconnaît
pas les emprunts qu'inconsciemment il fait à la Révélation. Est-il certain
que M. Blondel considère l'homme, comme s'il était à l'état de nature
pure, alors qu'il est déchu et racheté Cette distinction appartient à la
Révélation que M. Blondel veut écarter du champ de la philosophie. Il
semble bien prendre l'homme tel qu'il est, tel qu'il se révèle à l'observation

psychologique.
M. Maritain soutient très justement que la philosophie, considérée

dans son essence abstraite, n'emprunte à la Révélation ni son objet, ni
ses principes, ni sa méthode. Mais à cet état d'abstraction, la philosophie
n'existe pas. Elle se trouve dans un certain état particulier, parce qu'elle
ne se réalise que dans l'homme concret. Elle s'est réalisée dans les
philosophes chrétiens, et il est certain que leur philosophie, purement rationnelle,

contient des éléments étrangers à la philosophie antérieure au
christianisme. Des notions naturelles, contenues dans la Révélation, avaient
été à peine soupçonnées par les philosophes. Des vérités branlantes, toujours
menacées, sont d'une fermeté absojue en philosophie chrétienne, parce
qu'elles sont impliquées dans les données de la foi. Et même les idées
nettement surnaturelles ont singulièrement précisé des idées analogues, qui
étaient déjà du domaine de la philosophie.

Ajoutons que le philosophe croyant montre une facilité d'exploration
et une fermeté d'assentiment, qui résultent du rayonnement de sa foi sur
son labeur philosophique.

Ces vues de M. Maritain semblent rapprocher dangereusement la
philosophie chrétienne de la théologie spéculative. Aussi, le savant auteur
sent le besoin d'établir nettement leur distinction. Il le fait d'une manière
remarquable, et énonce à ce sujet quelques idées que beaucoup de
philosophes chrétiens méditeraient avec avantage.

Cette précaution prise, M. Maritain se risque à parler de « la
philosophie morale adéquatement prise », où il se rapproche davantage encore
de la théologie, Il consacre d'ailleurs une longue note à ce problème, à
la fin du volume. La méthode du philosophe en philosophie morale reste
toujours purement rationnelle ; mais il est impossible de construire une
philosophie morale adéquate, sans tenir compte, et de la fin réelle de

l'homme, et de l'état particulier dans lequel il se trouve, en raison de
la chute et de la Rédemption. Or, ces éléments essentiels sont manifestement

empruntés à la Révélation, et nous ne voyons plus comment la
« philosophie morale adéquatement prise » ne devient pas de la théologie
proprement dite.

Le livre de M. Maritain fait réfléchir et rappelle des vérités primordiales

que parfois d'excellents spéculateurs chrétiens perdent de vue. Dans
l'âme concrète du croyant, la foi et la philosophie ne peuvent pas être
séparées. En tant que « sagesse », elles s'emparent de la vie tout entière ;

et une dualité dans la vie est une monstruosité, qui devient rapidement
intolérable, et doit mener aux échecs radicaux. Et il ne s'agit pas d'une
simple osmose à travers une paroi artificiellement établie entre la
philosophie et la foi Il faut une union organique, vitale, opérée par tout croyant



248 Literarische Besprechungen

qui veut que la foi imprègne sa vie entière, et lui devienne sagesse
efficace. M. Maritain a très bien établi ce que doit être la philosophie
chrétienne dans l'âme du philosophe chrétien. — C'est l'aspect psychologique
du problème.

En outre, il est historiquement prouvé que des notions rationnelles
ont été introduites en philosophie, sous l'influence de la Révélation. Même
les philosophes non chrétiens ne peuvent plus s'en dégager, sauf à les

interpréter de travers. — La raison humaine n'aurait-elle pas pu les découvrir

par elle-même, sans le concours de la Révélation A notre sens, nous
n'en savons rien. Mais il n'est pas contestable que, de fait, nous les tenons
de la foi chrétienne. Ici encore, M. Maritain nous rend de précieux services.

— C'est l'aspect historique du problème.
A ce double point de vue, — psychologique et historique, — M. Mari-

tain a parfaitement répondu à la question : qu'est-ce que la philosophie
chrétienne Au sujet de « la morale adéquatement prise », il a peut-être
penché davantage vers l'union que vers la distinction ; et il y aurait quelques
réserves à faire. Il resterait à examiner l'aspect logiqué et métaphysique
du problème, pour que nous puissions l'apprécier complètement. Mais
quoi qu'on dise à ce sujet, le travail de M. Maritain est un élément
définitivement acquis dans un débat, qui a révélé, entre les philosophes
chrétiens, des divergences surprenantes. M dg Munnynck 0. P.

Th. A. Walter : Seinsrhythmik. Studie zur Begründung einer
Metaphysik der Geschlechter. Freiburg i. Br., Herder. 1932.,.

« Was fraulich sein im letzten Sinne bedeute, das wollte ich wissen
mich verlangte nach einem festumrissenen, logisch auseinanderfaltbaren
Begriff des Fraulichen, von dem ich meinte, daß er wie ein Fundament

sein müsse, auf dem sich der ganze Inhalt des Frauentums wie ein
Gebäude in folgerichtigem Zusammenhang aufrichten ließe. Auch
verlangte ich, daß er, eindeutig geformt, im Falle des Zweifels, ob etwas
fraulich oder unfraulich sei, stets imstande wäre, die Richtung anzugeben,
und daß er da, wo Neuland zu betreten sei, als Wegweiser verwendet
werden könne » (7 f.). Klarer hätte die Verfasserin ihr Ziel kaum
umschreiben können. Nicht weniger befriedigen ihre Angaben über die
entscheidenden Anregungen zur Lösung der gestellten Aufgabe. Dieselben
kamen ihr besonders vom hl. Thomas, von P. Erich Przywara, Guardini
und dem hl. Paulus. Der Aquinate gab ihr das Prinzip zur Lösung durch
den Satz in seinem Opusculum de ente et essentia, cp. 1 : « Dasein und
Sosein sind das erste, das in unseren Erkenntniskreis tritt. » Denn daraus
folgerte W., daß sich Gott in der Schöpfung, wie sie faktisch vorliegt, also
auch im Menschenwesen, vornehmlich als der Seiende offenbart und deshalb
der Sinn alles Wesenden am Begriff des Seienden mit großer Sicherheit,
Fruchtbarkeit und Tiefe gedeutet werden kann » (von mir unterstrichen] (12).
Damit ist der Untertitel des Buches genügend gerechtfertigt : « Studie zur
Begründung einer Metaphysik der Geschlechter ».

Der Weg, den die Verfasserin nun in ihrer Untersuchung zurücklegt,



Literarische Besprechungen 249

ist eine Wanderung durch das ganze Reich des Seins, des geschaffenen
und selbst des ungeschaffenen. Denn sie will den Sinn des Männlich-
Fraulich nicht allein beim Menschen erforschen, sondern « im Umkreis
der ganzen Schöpfung» (15). In der Engelwelt und der allerheiligsten
Dreifaltigkeit gibt es zwar keine geschlechtlichen Unterschiede mehr, aber
weil sich auch dort zwischen So und Da unterscheiden läßt, zieht W. sogar
die neun Engelchöre und die drei göttlichen Personen in ihre philosophische
Betrachtung hinein.

Der erste Schritt auf diesem langen Wege war, daß sich W. einen klaren
Begriff von Sosein und Dasein zu verschaffen suchte. Es wäre interessant
zu wissen, welche Metaphysikbücher sie hierzu eingesehen hat. Denn sie
wurde durch dieselben in der Überzeugung bestärkt, daß Dasein und Sosein
der Dinge sich zueinander verhalten wie Dunkel und Hell. « Gerade das
Dasein kann sie die [Metaphysik] nicht, auch nicht in langer Auseinandersetzung,

ganz klar machen oder aufhellen. Die Dunkelheit haftet ihm wesenhaft

an. Ihre Beschreibung der Existentia beschränkt sich deshalb auf
einige schnell aufgezählte Einzelheiten : daß durch sie ein Ding verwirklicht,

werde, dessen arthafte Wesenheit sie durch ihr Hinzutreten ins Leben
setze ; daß sie bei wesensverschiedenen Bestandteilen eines Dinges die
Ursache der realen Einheit dieses zusammengesetzten Seienden sei. Mehr
sagte die Metaphysik nicht» (26). Dagegen ist «Licht sein das
Eigentümliche des Soseins. Deshalb fand ich von ihm mehr ausgesagt als vom
Dasein, ja, soweit die Ontologie sich über den Sinn des Seins verbreitet,
redet sie fast nur von der Essentia, nicht von der Existentia » (28). Nun
ist es aber nach thomistischer Lehre gerade umgekehrt. Nicht das Dasein
ist dunkel, sondern das Sosein. Fragen wir doch in einem fort : was ist das
Daß etwas das ist, darüber sind wir uns sehr bald klar, aber auch zu wissen,
was das ist, macht uns Schwierigkeiten. Als sich W. die Aufgabe stellte,
was fraulich sei, wußte sie genau, daß Mann und Frau voneinander
verschieden sind, nur war ihr die Essentia dieser Verschiedenheiten noch
dunkel. Das Ziel aller spekulativen Wissenschaften ist, eine möglichst
vollkommene Realdefinition für das Wesen ihres Gegenstandes zu finden.
Daher gaben die Metaphysikbücher, durch die W. zu einer solchen
Auffassung vom Sosein und Dasein gekommen ist, gewiß nicht ganz den Geist
dessen wieder, von dem ihr die erste Anregung zur Lösung des Geschlechterproblems

gekommen war.
Der Gegensatz Hell-Dunkel ist nicht der einzige vom Sosein und

Dasein der Dinge. Außer ihm findet W. noch eine Menge anderer, z. B.
Locker und Leicht '— Dicht und Schwer. « Das Da wie ruhig strömend,
gesammelt oder gebündelt, das So aufstrahlend, beweglich, fast
kaleidoskopisch, wie etwas, das jetzt so und dann wieder anders könnte » (21 f.).
Aber sonderbar, alles, was vom Da ausgesagt werden kann, scheint mehr
auf die Frau zu passen als auf den Mann. In dieser Auffassung wurde W.
dadurch bestärkt, daß die Bilder oder Vergleiche, die sie in ihren
Metaphysikbüchern zur Beschreibung des Dasein-Soseins-Verhältnisses fand,
oder die Beziehungen, die sie aufdeckten, « immer von der leiblich oder

physisch vitalen Eigenart der Geschlechter hergenommen erschienen » (19).



250 Literarische Besprechungen

Leider fehlen auch hiefür alle Belege. Aber, so fragt man sich, ist denn
die Vergleichbarkeit schon hinreichend, um ein Verhältnis von Grund
und Folge anzunehmen Wollte W. den Unterschied Männlich-Fraulich
aus der Zweiheit Essentia und Existentia erklären, dann mußte sie zeigen,
daß hier mehr vorliegt als bloße Analogien. Sonst wird sie niemals eine

Metaphysik der Geschlechter begründen. Zudem sind selbst die aufgedeckten
Analogien so unbestimmt, daß es ein Leichtes wäre, im Männlichen ebenso
viele Ähnlichkeiten mit dem Dasein zu entdecken, wie im Fraulichen.
Wir müssen in der Metaphysik mit manchen analogen Ausdrucksweisen
arbeiten, aber es gibt eine doppelte Analogie : eine innere ,und eine rein
äußerliche. Die innere hilft uns vom Wesen eines uns bekannten Dinges
aus in das Wesen eines anderen, schwieriger erkennbaren Einblick gewinnen.
So dringen wir mittels der analogia entis selbst in das Wesen Gottes ein.
Die bloß äußerliche Analogie dagegen erfaßt nicht das Wesen des zu
erklärenden Dinges ; sie besteht nur in Bildern, Metapher oder Tropen ;

mit ihr kann man eine Sache wohl beleuchten und veranschaulichen. Aber
zu einer wissenschaftlichen Erklärung ist mehr erforderlich. Dazu kommt
hier noch das Mißliche, daß der Unterschied der beiden Geschlechter leichter
zu verstehen ist als das Verhältnis von Essentia und Existentia. Daher
läßt sich dieses eher durch Männlich-Fraulich veranschaulichen, als
umgekehrt die Beziehung zwischen Mann und Frau durch die ganz übersinnlichen

Seinskomponenten So und Da. Trotzdem verdient die Verfasserin
Anerkennung wegen der Ausdauer, der Liebe und der Sorgfalt, mit denen
sie durch das ganze Buch hindurch alle Lebensäußerungen des Mannes,
die geistigen wie die leiblichen, bis hinauf zu den Erscheinungen der
Mystik, zum Sosein in Beziehung setzt, die der Frau dagegen zum Dasein.
Durch ihr Buch hat W. selbst die Richtigkeit dessen bewiesen, was sie über
das wissenschaftliche Arbeiten der Frau schreibt. « Wissenschaftliche
Arbeiten der Frauen werden im allgemeinen mehr Gesichtspunkte
ausfindig machen, unter denen eine Sache betrachtet werden kann. Sie
bereichern das Wissen in seinem Breitezusammenhang» (186).

Dasein und Sosein sind aber einander nicht nur entgegengesetzt ; sie

gehören ebenso sehr zusammen. « Kein So ohne Da, und kein Da ohne
So » (31). Dieses Doppelverhältnis von Gegensätzlichkeit oder Verschiedenheit

und unzertrennlicher Verbundenheit zwischen Essentia und Existentia
in den mannigfachen Gattungen und Arten, ja sogar in den Individuen
derselben Art, glaubt W. am besten mit dem Werte « Seinsrhythmus »

auszudrücken. « Denn dieselbe Bewegung, die Da und So auseinanderschob,
sie dadurch unterschiedlich charakterisierend, hielt sie auch wieder in
Einheit zusammen. So zeigte das Gefüge einen deutlichen Rhythmus, den
ich zweigliedernd zur Ganzheit hin erkannt» (24). In seiner
«Religionsphilosophie katholischer Theologie » nennt Przywara die Zuordnung von
Dasein und Sosein eine « Spannungseinheit ». Dieser Ausdruck schien W.
das gleiche zu sagen. Zudem regte derselbe sie zu einer Fülle von Bildern
an, die ihr einen « Fingerzeig » gaben, « um vom Rhythmus des allgemein
Seienden zum Rhythmus der Gesamtheit des wirklich Existierenden,
zum Rhythmus des konkreten Kosmos, überzugehen » (60).



Literarische Besprechungen 251

Guardini sagt in seinem Buch « Der Gegensatz », daß kein Glied eines

Gegensatzpaares, ohne wenigstens ein Minimum von der Art seines Partners
zu besitzen, lebensfähig sein könne. An dieser Stelle ist nicht die Rede
vom Dasein und Sosein als Gegensätzen, aber das Prinzip schien der
Verfasserin die Anregung gut zu ergänzen und auf die Seinskomponenten
anwendbar zu sein. « Auf das Seiende übertragen, brächte Guardinis
Behauptung zu dem Vorhergehenden als Neues den Hinweis auf die
Wirklichkeitstatsache, daß die Da-So-Spannungseinheit in zwei Formen, einer
da- und einer so- betonten auftreten kann » (12). Diese zwei Formen
verhalten sich zueinander wie zwei Teilrhythmen. « Teilrhythmen sind
ihrem Wesen nach rhythmische Glieder und orientieren sich deshalb auch
an den Merkmalen eines rhythmischen Gliedes, dessen Eigenart
gekennzeichnet wird durch unbedingten Bezug auf seine bestimmte Ganzheit,
durch die es allein seinen, den gliedhaften Sinn hat, ferner durch die
Möglichkeit, ja, wegen der Allgemeinheit und Ubertragbarkeit des
Seinsrhythmus, die Notwendigkeit, selbst Rhythmus werden zu können, und
zwar Teilrhythmus in Zuordnung zur Ganzheit und Vollrhythmus im
Hinblick auf sich selbst von der Ganzheit her » (63 f.).

Den Abschluß der für die Lösung des Problems bedeutungsvollen
Anregungen bildete endlich das Wort des hl. Paulus : « Non enim vir ex
muliere est, sed mulier ex viro. » Dieser Satz sagte der Verfasserin, daß
es bezüglich ihrer Frage auch eine kirchliche Lehre gibt, zu deren Licht
sie sich zurückwenden konnte, « so oft die Untersuchung auf Abwege oder
Seitenwege zu führen drohte » (13).

Damit ist das Fundament, auf dem W. ihre Seinsrhythmik aufgebaut
hat, so ziemlich vollendet. Die Verfasserin arbeitet zwar außerdem
noch mit dem aus dem hl. Thomas entlehnten Ausdruck « potentia obe-
dientialis », aber das ist für sie schon ein Hilfsbegriff, um die Universalität
des Spannungsverhältnisses zwischen So und Da oder der Seinsrhythmik
in der gesamten Schöpfung aufzuweisen. Schon im Licht glaubt W. eine
solche « dualistische Da-So-Gliederung zur Ganzheit » (64) oder «

rhythmische Wesensgliederung » feststellen zu können. Die eine Lichtkraft
erscheint ihr rhythmisch geteilt « in das strömende und gestaltende Licht,
— das dunkel, unsichtbar strahlende und das hell sichtbar leuchtende
Licht, — das Ruhelicht der langsamen Schwere und das Unruhelicht der
schnellen Beweglichkeit kurz, ontologisch ausgedrückt, das DarLicht
und das So-Licht» (77 f.). Vom Rhythmus «Licht» steigt W. auf zum
Rhythmus « Pflanze », von hier zum Rhythmus « Mensch », der nach Leib,
Seele und Gottbeziehung weiter eingeteilt wird. Aber alles, was die
Verfasserin sagt, soll nur zeigen, daß die Frau gleich Da-Rhythmus, Mann
gleich So-Rhythmus"ist (128). «Es hat also der Mann einen So-gerichteten
Leib, eine So-gerichtete Seele und eine So-gerichtete Einheit beider.
Entsprechend liegt und wirkt die Dasinnigkeit der Frau » -197). Der Mann ist
ein So-Da zu So, das will sagen ein Seinsrhythmus mit Prävalenzbetonung
des So, die Frau dagegen ein So-Da zu Da (111).

Wir können hier nicht weiter auf Einzelheiten eingehen, obwohl es sehr
verlockend wäre. Denn die Verfasserin hat sich wirklich alle Mühe gegeben.



252 Literarische Besprechungen

Mann und Frau in ihrem Verhältnis zueinander möglichst von allen Seiten
zu betrachten. Man muß auch die systematische Ordnung des Materials
bewundern. Wäre nur das Fundament etwas tragfähiger. Sehen wir davon
ab, ob die Ausdrücke « Rhythmus » und « Spannung » überhaupt anwendbar
sind auf das Verhältnis von Sosein und Dasein, dann bleibt immer noch
die Frage zü beantworten, wie denn diese Spannung in Dingen der gleichen
Wesensart, wie Mann und Frau, eine verschiedene Form annehmen kann.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel.

P. Wilpert : Das Problem der Wahrheitssicherung bei Thomas von
Aquin. Ein Beitrag zur Geschichte des Evidenzproblems. (Beiträge zur
Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters. Bd. XXX.
Heft 3.) Münster i. W., Aschendorff. 1931. xiv-214 SS.

Nach Klarlegung des Sinnes der thomistischen Wahrheitsdefinition
behandelt der Verf. das Problem der Wahrheitssicherung, indem er mit
der Frage nach der Gewißheit beginnt. Er stellt fest, daß Thomas die
letzte Grundlage all unserer Gewißheit in der Evidenz sieht. Diese wird
bestimmt als unmittelbares Schauen eines Urteilsinhaltes in dem, was ihn
begründet. Sodann wird die Frage nach der prinzipiellen Möglichkeit der
Evidenz und vor allem der unmittelbaren Evidenz behandelt.

Im zweiten Teil sucht der Verf. durch genaues Eingehen auf die
einzelnen Gattungen evidenter Erkenntnisse mit ihren speziellen Problemen
das vorher im allgemeinen über Wesen und Möglichkeit der Evidenz
Aufgezeigte im einzelnen zu erhärten. Er beginnt mit der Untersuchung der
Wahrheitssicherung des apodeiktischen Syllogismus, also der mittelbaren
Evidenz. Die Aufzeigung der Grenzen dieses Beweisverfahrens nach oben
und nach unten führt von selbst zur Aufsuchung und Behandlung
anderweitiger Sicherung unserer Erkenntnis und damit zur unmittelbaren Evidenz
der Erfahrungsurteile und der obersten Denk- und Seinsgesetze. Der Verf.
weist dabei das Zusammenwirken aristotelischer und augustinischer
Gedanken, das sich bei Behandlung der unmittelbaren Evidenz der ersten
Prinzipien besonders zeigt, auf. Sein Resultat ist : die augustinische
Lösung sucht das Kriterium der Gewißheit schließlich im Subjektiven.
Das letzte Fundament all unserer Erkenntnis wird aus der Sphäre des
rein theoretischen Erkennens in das Gebiet des praktischen, ethischen
Verhaltens gehoben. Doch nicht das Herz, sondern der rein auf die Sachen
selbst gehende Verstand darf hier das letzte Wort sprechen. Und hier
ist die Stellung der thomistischen Lösung. Nichts anderes ist es, was
mich von der Wahrheit eines Satzes überzeugt, als daß Inhalt und Gegenstand

dieses Satzes selbst mir die Wahrheit zeigen.
Ruhig, sachlich, in leicht verständlicher Sprache, entwickelt der Verf.

die Lehre des hl. Thomas, deren einzelne Bestandstücke wie bei anderen,
so auch bei diesen Fragen aus seinen Werken zusammengesucht werden
müssen. Der Verf. trifft an vielen Stellen die richtige Unterscheidung, die
überall da gemacht werden muß, wo die Ansicht des Aquinaten nicht für
jedermann, namentlich nicht für den, der Thomas nur oberflächlich liest



Literarische Besprechungen 253

oder schließlich auch studiert, ohne weiteres offensichtig ist. Wilpert
richtet sich auch im allgemeinen nach dem Grundsatz, daß Thomas nicht
mit sich selbst in Widerspruch gebracht werden darf, sondern daß
Aussprüche an der einen Stelle, die scheinbar mit Aussprüchen an anderen
Stellen nicht harmonieren, nach den deutlich ausgesprochenen Lehren des

Aquinaten und nach der Grundeinstellung derselben beurteilt und gedeutet
werden müssen. Der Verf. hat auch richtig erkannt, daß die Evidenzlehre
des hl. Thomas letzthinig auf folgenden drei Grundpfeilern ruht : auf dem
richtigen Begriff des Erkennens, auf dem gegenständlichen Wert der
Sinneserkenntnis und auf der Lehre vom Intellectus agens. Schade nur, daß
er nicht mit gleicher Liebe zu Thomas, mit gleicher Objektivität und
(wenn ich so sagen soll) mit gleicher erkenntniskritischer Freiheit (d. h.
Unabhängigkeit von einer gewissen erkenntniskritischen Richtung), die
einem Thomisten das Buch sonst so sympathisch machen, — sich nicht
auch in diese drei Lehren vertieft und namentlich bezüglich des zweiten
Punktes, des gegenständlichen Wertes der Sinneserkenntnis nicht die oben
berührte Unterscheidung und Deutung hinsichtlich der in Betracht kommenden

Texte angewandt hat. So befriedigt das Buch doch nicht, trotz gutem
Willen, dem heiligen Lehrer gerecht zu werden. Die Wahrheitssicherung
ist nach der Darstellung Wilperts nicht so zuverlässig, wie sie es nach
der vollverstandenen Lehre des Aquinaten wirklich ist. Auf einige Punkte
sei kurz hingewiesen.

Es läßt sich aus Thomas nicht erweisen, daß, wie der Verf. meint,
« die Auffassung des Erkennens als immanenten Tätigseins die Annahme
eines durch diese immanente Tätigkeit hervorgebrachten Bewußtseinsinhaltes

(species expressa, verbum mentis) zur notwendigen Folge hat »

(S. 92 ff., 16 ff.). Nach Thomas ist Erkennen keine Tätigkeit, die wie die
physische oder vorübergehende wesenhaft in der Hervorbringung eines
Terminus besteht, ihre Aufgabe ist es vielmehr, das Erkennende selber zu
vervollkommnen. Zwar erhält durch sie der bewußtseinsjenseitige Gegenstand

im Erkennenden in actu secundo stets ein intentionales, erkenntnismäßiges

Sein, für das die species impressa (die species sensibilis oder
intelligibilis), die mit dem Erkenntnisvermögen in actu primo Prinzip
der Erkenntnistätigkeit ist, den Ausschlag gibt. Aber dieses intentionale
Sein oder der Gegenstand in diesem ihm durch die Tätigkeit gegebenen
intentionalen Sein ist nicht zu verwechseln mit der species expressa oder
dem Gegenstand, sofern er in der species expressa dargestellt ist. Den
bewußtseinsjenseitigen Gegenstand in seinem Ansich erkennen heißt durch-
gehends dem Gegenstand im Erkennenden durch die Tätigkeit in actu
secundo ein intentionales Sein geben, mit ihm in intentionaler Identität
stehen. Das Erkennen tendiert auf den bewußtseinsjenseitigen Gegenstand,
erreicht" den Gegenstand in seinem bewußtseinsjenseitigen Ansich, indem
es ihm oder dadurch, daß es ihm im Bewußtsein ein intentionales Sein gibt.
Dagegen terminiert das Erkennen nur dann auf eine species expressa,
auf ein « formatum », wenn der Gegenstand dem Erkenntnisvermögen
nicht gegenwärtig oder nicht proportioniert ist. Aber auch dann ist
formeller Gegenstand nicht die Sache oder das Ding in der intentionalen



254 Literarische Besprechungen

Seinsweise, die der Gegenstand in der species expressa hat, sondern in
seinem bewußtseinsjenseitigen Sein. Wenn aber das Ding selber physisch
auf das durch das Erkenntnisvermögen informierte Organ einwirkt, wie
dies bei den äußeren Sinnen und dem Gemeinsinn der Fall ist, bringt das

Erkennen keine species expressa, kein formatum hervor. Sein formeller
Gegenstand ist dann das « exterius immutativum » selber, das freilich auch
der Sinn nicht anders erkennt, als dadurch, daß er ihm in sich in actu
secundo ein intentionales Sein oder, wie Thomas sagt, ein esse spirituale
gibt. Aber auch in diesem intentionalen Sein, das der Gegenstand durch
den Empfindungsakt im Bewußtsein hat, ist er nach dem Gesagten nicht
formell das, was der Sinn direkt erkennt. Der Gegenstand in seinem inten-
ticfnalen Sein wird nie durch den direkten Akt erkannt, sondern nur durch
Reflexion oder die Wissenschaft.

Man kann darum auch aus Thomas nicht erweisen, daß die äußeren
Sinne ihren formellen Gegenstand, die konkreten qualitates sensibiles in
einer species expressa erkennen, mag letztere den Gegenstand auch « ohne
inhaltliche Zutat » darstellen. Geyser, den Wilp. S. 124 als Kronzeugen
für diese Auffassung anführt, ist von P. J. Gredt in seinem 1921 erschienenen
Buch : Unsere Außenwelt, S. 216 ff., widerlegt worden. Man sollte des

letzteren Schriften über diesen Gegenstand nicht immer nur ignorieren,
sondern sich mit ihnen auseinandersetzen. Daß Wilp. selber in diesem
Punkt den hl. Thomas nicht glücklich interpretiert, zeigen seine Ausführungen

auf S. 128. Er schreibt : « In I q. 78 a. 3 stellt sich Thomas die
Frage nach dem Einteilungsprinzip der äußeren Sinne, so daß wir hier
sicher ein autoritatives Zeugnis des heiligen Lehrers noch dazu aus der
letzten Zeit seines literarischen Schaffens haben. Wonach richtet sich nun
die Fünfzahl der Sinnespotenzen Weder nach der Zahl der Organe, noch
nach der verschiedenen Natur des Mediums. Ebenso kann die
Verschiedenheit der den Außenweltdingen inhärierenden Qualitäten nicht das

Einteilungsprinzip der Sinnespotenzen sein, denn diese sind nicht das direkte
Objekt der Wahrnehmung ». Zum Beweis hierfür zitiert Wilp. aus Thomas :

« Rationem distinctionis et numeri sensuum exteriorum accipere voluerunt
quidam autem ex diversa natura 1 sensibilium qualitatum, secundum

quod est qualitas simplicis corporis vel sequens complexionem naturas 1

autem sensibilium qualitatum cognoscere non est sensus sed intellectus »

(corpus articuli). Wilp. fährt fort : « Der Grund für die Zahl und
Unterscheidung der äußeren Sinne muß vielmehr von dem hergenommen werden,
was proprie et per se ad sensum pertinet. Welches ist nun dieses unmittelbare

Objekt des Sinnes (objecta inquantum objecta de an. II 1. 6.)
Thomas definiert es so : ,Der Sinn ist eine passive Potenz, dessen Natur
darin besteht, von einem äußeren Wahrnehmbaren immutiert zu werden.
Dieses Äußere, Immutierende ist es darum, was per se vom Sinn perzipiert
wird und nach dessen Verschiedenheit die Potenzen unterschieden werden' ».

— Hier ist doch wohl von Thomas deutlich genug ausgesprochen, daß das
exterius immutativum, das exterius sensibile dasjenige ist, was an sich,

1 Von mir unterstrichen.



Literarische Besprechungen 255

per se, vom äußern Sinn wahrgenommen wird, oder daß, wie es in der
Antwort zu 1 heißt, die qualitates tertiae speciei (die qualitates sensibiles)
objecta sensuum sind. Freilich, die passive immutatio des Sinnes findet,
wie im corpus articuli weiter ausgeführt wird, dadurch statt, daß der Sinn
die forma immutantis secundum esse spirituale in sich aufnimmt. Diese
Aufnahme ist notwendig, damit der Sinn die qualitas sensibilis exterior
immutans erkenne ; die forma immutantis secundum esse spirituale ist
aber beileibe nicht das objectum sensus oder id quod per se percipitur
a sensu Wilpert fährt aber unmittelbar fort : « Nicht die reale Qualität
ist das exterius immutativum, das hat Thomas ausdrücklich ausgeschlossen
(naturas 1 sensibilium qualitatum cognoscere non est sensus), sondern die
Form, unter der die Außenweltdinge unser Sinnesorgan immutieren «. —
Muß man über diese Interpretation, auf die man durch die im corpus articuli

entwickelte Lehre nicht im mindesten vorbereitet ist, nicht überracsht
sein Davon, daß « die Form, unter der die Außenweltdinge unser Sinnesorgan

immutieren », das exterius immutativum sein soll, sagt Thomas
doch kein Wort. Daß die Natur oder die Wesenheit der Sinnesqualitäten
nicht vom Sinn, sondern vom Verstand erkannt wird, ist selbstverständlich.
Aber etwas anderes ist es, die Naturen der Sinnesqualitäten, und etwas
anderes, die konkreten, den Sinn immutierenden, qualitates sensibiles zu
erkennen. Daran kann doch nach dem klaren Text des Artikels kein
Zweifel sein, daß nach Thomas die qualitates sensibiles selber, nicht in ihre»
Wesenheit, wohl aber als konkrete Einzeldinge « objecta sensuum » oder
« id quod per se a sensu percipitur » und damit das distinctivum der sensitiven

Potenzen sind. Unter der forma immutantis aber, die secundum
esse spirituale vom Sinn oder genauer von dem durch die Sinnespotenz
informierten Organ aufgenommen wird und durch deren Aufnahme der
Sinn jene zur « operatio erforderliche immutatio spiritualis » (siehe corp.
articuli) erfährt, ist unbedingt die species impressa, die vor der Erkenntnistätigkeit

liegt und dem actus primus angehört, und darum nie und nimmer
Gegenstand oder Terminus der Tätigkeit oder des actus secundus sein
kann, zu verstehen. Erst recht stellt also diese forma immutantis secundum
esse spirituale nicht das immutans extrinsecum in einem von der Tätigkeit
ausgeprägten Erkenntnisbild dar, das nun seinerseits das id quod per se

percipitur wäre. Dadurch, daß Thomas die immutatio sensus oder organi
eine immutatio spiritualis nennt, grenzt er sie auch bewußt gegen die
immutatio naturalis oder physica ab, die das Organ auch als rein körperliches

Gebilde von dem sensibile exterius immutativum (wenn auch nach
Thomas nicht durchweg) erfährt. Wenn man in diesen überaus subtilen
Dingen nicht genau zusieht und sorgfältig unterscheidet, sondern zu großzügig

in der Interpretation ist, tut man dem Autor Unrecht und geht in
die Irre.— Auch bei den Erklärungen, die auf den unmittelbar vorhergehenden

Seiten 125 ff. zu Aristoteles-Thomas gegeben werden, sind die Texte
nicht sorgfältig genug gegeneinander abgewogen und darum die Folgerungen,
die gezogen werden, nicht richtig. Ich kann auf das einzelne hier nicht

1 Von mir unterstrichen



256 Literarische Besprechungen

eingehen. — Was schließlich den Intellectus agens angeht, so wird das

Urteil, das S. 78 über ihn gefällt wird, keineswegs seiner Bedeutung gerecht,
die er für die thomistische Lehre von der Begriffsbildung hat. Man kann
nicht sagen — und viel mehr sagt Wilp. auch an anderen Stellen nicht über
den intellectus agens : « Wenn der Stagirite die Tätigkeit des intellectus
agens mit der Wirkung des Lichtes vergleicht und Thomas die abstrahierenden

Akte als ein Erleuchten der Phantasmen bezeichnet, so klingt die
Sache zunächst nicht weniger mystisch als bei Plato selbst », wo doch
Aristoteles und namentlich Thomas, gerade um «die Sache» aus dem
unkontrollierbaren Bereich des Mystizismus herauszuziehen, den intellectus
agens in der einzelnen Menschenseele und in der körperlich-geistigen Natur
des Menschen verankert haben. So wird die Begriffsbildung zu einer sowohl
dem erkennenden Subjekt als auch dem formellen Gegenstand des menschlichen

Verstandes, der Wesenheit oder Natur der körperlichen Dinge,
entsprechenden Leistung (vgl. Div. Thom. 1931 S. 430 ff.).

Vielleicht gelingt es dem Verf. im Lauf der Zeit sich auch in diese
drei Grundlehren thomistischer Philosophie zu vertiefen und sie in ihrem
Sinngehalt richtig zu würdigen. Die Unabhängigkeit von der Neuscholastik
bezw. von verschiedenen Neuscholastikern, die er in seinem Buch wiederholt

zeigt, könnte zu dieser Hoffnung berechtigen.

Maria Laach. P. Petrus Wintrath O. S. B.

J. Gredt 0. S. B. : Elementa Philosophiae Aristotelico-Thomisticae.
2 Vol. Friburgi Br., Herder. 1932. xxin-503 ; xvn-465 pp.

Mit großer Freude und Genugtuung können wir das Erscheinen der
sechsten Auflage der « Elementa » anzeigen. Diese Tatsache bürgt allein
schon für den hohen inneren Wert und die praktische Brauchbarkeit des
Werkes. Es wird seinen anerkannten Ruf bewahren, auch wenn der
verdiente Verfasser in nächster Zeit, wie wir hoffen, uns dasselbe in deutscher
Bearbeitung schenken wird.

Freiburg, Schweiz. — St. Paulusdruckerei. — 34.


	Literarische Besprechungen

