Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 12 (1934)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

M. T.-L. Penido : Dieu dans le Bergsonisme. Collection: Questions
disputées. Paris, Desclée, de Brouwer et Cle. 1934.

Depuis la publication des « Deux Sources de la Morale et de la
Religion », on constate dans certains milieux catholiques une nouvelle
poussée d’enthousiasme et de sympathie pour la philosophie de M. Bergson.
Cet engouement nous a stupéfié et nous parait dangereux. L’illustre philo-
sophe frangais n’a abandonné aucune de ses théses essentielles. Son dernier
livre, qui contient, par ailleurs, beaucoup de bonnes et belles choses, nous
donne une base de la morale, olt I'on voit bien une impulsion et une atti-
rance, mais ou l'on chercherait en vain le moindre germe d’une obligation
proprement dite. Il veut fonder la religion sur une déconcertante « fonction
fabulatrice », antagoniste aux tendances naturelles de l'intelligence mal-
faisante — et sur 'expérience des mystiques qui peut fournir au philosophe
un objet d’étude, peut-étre une sollicitation analogue a l’exemple du héros
en morale, mais qui ne garantit a l'existence de « Dieu » — et quel Dieu !
— qu’une certaine probabilité. Personne ne conteste assurément les vues
géniales et l'extraordinaire talent littéraire de M. Bergson. Les esprits
réfléchis applaudiront a certaines pages décisives contre les fantasmagories
qu’on nous sert au sujet de la mentalité primitive, de Ta mystique chré-
tienne, etc. Tout cela emprunte une efficacité particuliére a la personnalité
¢minente de M. Bergson. Mais sa philosophie fondamentale reste ce qu’elle
était : profondément, radicalement antichrétienne. — Il ignore la notion
méme de l'ordre surnaturel — ce qu’'on peut comprendre, et par conséquent
pardonner, chez un philosophe non chrétien. 11 nie ou déforme plusieurs
dogmes particuliers — ce qu’on pourrait peut-étre redresser par des retouches.
Mais sa conception essentielle, son « intuition » fonciére, cette pensée unique
sur laquelle il a écrit toute sa vie est irrémédiablement opposée a la foi
chrétienne. Certains catholiques veulent la maintenir et corriger ou inter-
préter pieusement des détails. Beaucoup de détails sont excellents ; c’est
la racine méme qui est vénéneuse. Certes, on peut entrer dans la foi par
des chemins différents. Celui que tracent les démonstrations intellectuelles
meéne au but sans doute ; mais il n’est pas tres fréquenté. Nous bénirons
le Seigneur si le bergsonisme améne des ames au bercail ; mais elles n’y
entreront qu’en laissant le bergsonisme a la porte.

Nous sommes particulierement heureux de pouvoir nous raffermir
dans ces conclusions par le trés beau livre de M. Penido. Il y a la, a notre
avis, ce qu’'on a écrit de plus solide a ce sujet. M. Penido est la courtoisie
méme ; son travail est un modele pour ceux qui veulent se disputer en
« honnétes gens ». Il est plein d’admiration et de respect pour M. Bergson



Literarische Besprechungen 239

qu’il appelle « le Maitre ». Son interprétation est aussi bénigne que le permet
la droiture. Mais le respect de la vérité parle plus haut dans son 4me que
ses sympathies. Son livre est une protestation extrémement opportune
contre des travaux récents, qui dans les meilleures intentions du monde
veulent rapprocher bergsonisme et christianisme, et s’exposent a fausser
a la fois la philosophie de M. Bergson et la doctrine chrétienne.

Le savant et charitable auteur se place résolument sur le terrain du
thomisme. Il estime, instruit par l'expérience, que la controverse reste
stérile lorsqu’on fait abstraction de toute doctrine personnelle pour en
réfuter une autre. Il faut s’entendre cependant. On ne critique pas une
idée avec rien, puisqu’il s’agit d’opposer la vérité acquise a ce qu’on estime
une erreur. Mais il ne faut pas prouver que M. Bergson n’est pas thomiste ;
on s’en doute bien. Il faut démontrer que le bergsonisme n’est pas vrai
et est inconciliable avec la vérité chrétienne. M. Penido le fait assurément ;
mais l'une ou l'autre phrase peut donner le change et peut rebuter des
lecteurs qui pourraient étudier son livre avec le plus grand profit.

M. Penido connait mieux le bergsonisme que la plupart de ceux qui
s’en occupent. Il n'isole pas les Deux Sources de 1'ensemble de 1'ceuvre
bergsonienne. Il y voit, conformément aux intentions du Maitre, une prolon-
gation de la philosophie que nous livrent I'Essai, 1'Introduction a la Méta-
physique, 1’ Evolution créatrice, etc. Comme l'avait dit le R. P. de Tonquédec,
c’est la seule maniére de comprendre les « Deux Sources ». M. Penido veut
voir dans ce dernier ouvrage un « progres ». Il est trés vrai que M. Bergson
y aborde des problémes qu’intentionnellement il avait écartés de ses études
antérieures. Il est vrai encore que certaines pages sont beaucoup plus
agréables aux chrétiens que les vues déconcertantes de ses autres livres,
qui semblaient bien menagantes pour les convictions religieuses. Nous
croyons cependant a l'unité fonciere de toute l'ceuvre bergsonienne ; et
les « Deux Sources » nous parait plutot un complément qu'un progrés.

I1 est impossible de comprendre le « Dieu » de M. Bergson si l'on ne
remonte pas aux « origines » de cette conception que M. Penido cherche
(chap. I) dans la fameuse et trés importante « Introduction a la Métaphy-
sique », vieille de trente ans. I’auteur s’attache a la conception bergsonienne
de I'éternité. Elle n’est que la durée infiniment condensée qui se détend
et s’éparpille plus ou moins dans les étres inférieurs, notamment dans
le temps réel (non dans le temps des mathématiciens qui n’est plus que
de l'espace). Ce chapitre est tout a fait remarquable. Quelques pages sur
la connaissance analogique sont magistrales et méritent la plus sérieuse
considération. M. Penido montre que M. Bergson est resté captif de
I'univocité. Il ’étend A l'infini ; mais il n'arrive pas a s'en dégager. Sans
une idée trés exacte de l’analogie, il est totalement impossible d’entrer
philosophiquement dans-1’'idée chrétienne. C’est peut-étre pour ce motif
que Carl Barth l'appelle une « invention de Satan ».

Une « Transformation » s’opére, au gré de M. Penido (chap. II), dans
les « Deux Sources ». Nous trouvons la un exposé extrémement bienveillant,
exact cependant, de ce que le dernier livre de M. Bergson nous apporte
sur l'origine de la morale et de la religion.



240 Literarische Besprechungen

« L’Epanouissement » de la « théologie » de M. Bergson fait 1'objet
des chapitres IIT et IV. Le troisieme fixe l'attention sur l'existence de
Dieu. M. Bergson estime que l'expérience mystique, privilége de quelques
élus, prolonge I'expérience philosophique. M. Penido fait justement observer
que les mystiques disent exactement le contraire. Quoi qu’il en soit, il
est entendu pour M. Bergson que les preuves intellectuelles de 1'existence
de Dieu sont nulles : nous ne pouvons avoir la certitude au sujet de pareil
fait que par l'expérience. Or, les grands mystiques affirment qu'’ils ont
indubitablement une connaissance expérimentale de Dieu. Le philosophe,
par intuition, par une violente torsion sur lui-méme qui l'arrache aux
concepts pratiques de lintelligence, saisit le premier éparpillement de
I'élan vital ; le mystique semble pénétrer jusqu’a son unité fonciére, qui n'est
plus la multiplicité de I'univers ou des univers, et qui ne peut se nommer
que Dieu. Leur témoignage ne peut évidemment pas donner une certitude
absolue au philosophe. Cependant, on n’a pas pu infirmer leurs affirma-
tions. Rien ne nous empéche de les croire ; tout nous y engage.

Ce n’est pas trés rassurant. Selon M. Bergson, ce Dieu des mystiques
ne ressemble que de trés loin au Dieu des philosophes que personne n’a
jamais songé a craindre ou a aimer. M. Penido se révele psychologue en
méme temps que métaphysicien en montrant que le Dieu dont saint Thomas
établit I'existence est bien celui que les chrétiens adorent et que les mystiques
contemplent. C’est le Dieu de M. Bergson qui ne s’accorde ni avec la foi
des fideles ni avec les affirmations des mystiques.

C’est ce qui résulte avec une entiere évidence du chapitre IV traitant
de la nature de Dieu. M. Penido rapproche le témoignage de Marie de
I'Incarnation, admirable mystique du XVIIme siécle, de certaines affirma-
tions et surtout de certaines négations de M. Bergson: Il n’en faut pas
davantage pour montrer que celui-ci ne voit les expériences des mystiques
qu’'a travers sa philosophie. Ses idées personnelles le fascinent au point
de le faire violer son principe méthodique, d’apres lequel la métaphysique
doit se baser sur les faits. Il est incontestable que les dogmes catholiques
appartiennent a la texture intime des intuitions mystiques; et celles-ci
sont absolument passives. Cela n’empéche pas M. Bergson de dire le con-
traire, parce que ces affirmations des mystiques n’entrent pas dans le cadre
de ses idées religieuses. Le « Dieu » bergsonien n’est assurément pas le
Dieu des chrétiens. Il n’a aucune personnalité métaphysique; il n’est
qu'une « sur-émotion ». On dépense des trésors d’ingéniosité pour rapprocher
la conception bergsonienne des convictions chrétiennes. Entreprise stérile,
qui ne peut aboutir qu’a la plus lamentable confusion des idées.

Le chapitre V achéve la démonstration de la theése de M. Penido.
Ces « créatures divines » ne laissent aucun doute sur le monisme radical
de M. Bergson. L’univers est une émanation de « Dieu », une « machine
a faire des dieux ». Ces derniers mots, qui terminent les « Deux Sources »,
sont tres significatifs. L’élan vital, féroce dans ses manifestations particu-
liéres, mais « amour » dans sa source, vaincra tous les obstacles et aboutira
a des « créatures » qui s'identifieront avec I’Amour dont elles procédent.

M. Penido ajoute a son livre deux appendices. Le premier établit



Literarische Besprechungen 241

les ressemblances — qui a notre avis sont souvent des identités — entre
les idées fondamentales de M. Bergson et le modernisme. — Le second
est consacré a I'examen de quelques travaux récents. Le R. P. de Tonquédec
ne donne pas dans le piége bergsonien et maintient inébranlablement les
positions traditionnelles. — Le R. P. Romeyer semble oublier qu’une
ressemblance verbale avec les points acquis par la « philosophia perennis »
ne garantit nullement l'identité des doctrines. Son éclectisme, apparemment
si généreux, l'expose a justifier les pires erreurs. — Nous croyons que le
livre déconcertant du R. P. Rideau n’est gueére qu'un plaidoyer malheureux
pour le bergsonisme. Ce qu’'on appelle « 'antiintellectualisme » de M. Bergson
a ¢été souvent mal compris et exagéré. M. Penido redresse ces méprises
de main de maitre. Mais le R. P. Rideau semble dissimuler les impuissances
réelles de « 'intelligence » bergsonienne, et interpréter certaines assertions
du Maitre de maniére a les faire disparaitre. — Il est trés vrai que M. Bergson
a aplani le chemin qui mene au christianisme par ses critiques efficaces
du matérialisme grossier et du scientisme naif ; mais cela ne suffit pas
pour faire coincider ses vues personnelles avec la doctrine chrétienne. —
Et I'étude du R. P. Rideau sur les idées morales et religieuses des « Deux
Sources » étonnera beaucoup de chrétiens. Quelques-uns en seront scan-
dalisés. — Enfin M. Penido estime que la preuve‘de l'existence de Dieu,
que le R. P. Rabeau veut établir sur l'expérience des mystiques, n’aura
aucune efficacité pour ceux qui n’acceptent pas au préalable l'existence
de Dieu par la foi.

A notre humble avis, le livre de M. Penido est une ceuvre indispensable.
Mieux que personne le savant auteur s’est familiarisé avec toute I'ceuvre
de M. Bergson ; il en connait tous les recoins et s’y meut a l'aise. Sa science
théologique et sa pénétration de philosophe lui ont fait comprendre qu'il
est temps de mettre un frein a certains enthousiasmes, qui menacent d’em-
brumer les idées les plus essentielles. Nous croyons sincérement que ce
travail sera d'un secours précieux pour tous ceux qui veulent apprécier
a leur juste valeur les idées religieuses de M. Bergson. Apres les critiques
que M. Penido oppose aux théories des « Deux Sources » pas un chrétien
réfléchi ne sera tenté d’essayer encore une « apologétique bergsonienne ».
Nous remercions M. Penido de nous en avoir délivrés. Il a bien mérité
de la philosophie et de l'Eglise.

M. de Munnynck O. P,

G. Thibon : La science du caractére. (L’ceuvre de Ludwig Klages.)
Collection « Questions disputées ». Paris, Desclée, de Brouwer et C'e. 1933.

M. Gustave Thibon s’est donné la tiache de faire connaitre au lecteur
francais un mouvement qui entraine beaucoup d’esprits en Allemagne,
et qu'on appelle globalement la « Characterkunde » la connaissance du
caractére. Tous ceux qui s’y attachent reconnaissent en Ludwig Klages
leur chef et leur maitre. Aussi, c’est avant tout la psychologie de Klages
que l'auteur a voulu exposer. Mais cette psychologie, qui inspire un véri-
table enthousiasme a l'auteur, couvre une métaphysique, qui certes n’a

Divus Thomas. 16



242 Literarische Besprechungen

rien de thomiste. Aussi M. Thibon se sent obligé, pour les lecteurs des
« Questions disputées », de la soumettre a un examen. C’est la deuxié¢me
partie du livre. Une troisiéme étude est consacrée aux travaux de Prinzhorn,
qui fait surtout de la « caractérologie » appliquée.

Klages s’insurge contre la psychologie officielle, contre cet associa-
tionisme qui examine de la poussieére psychique et laisse échapper 'homme,
la totalité unique dont on a détaché ces éléments. Il écarte par la méme
la psychanalyse, celle de Jung aussi bien que celle de Freud et d’Adler.
I1 estime que la psychologie « universitaire » n’atteint que I’homme abstrait,
et est incapable de saisir I’'homme réel, vivant dans la Nature. Il rejette
méme les « types » laborieusement construits par certains psychologues,
qui se sont occupés du « caractére ».

Le caractére de I'homme comprend trois « zonmes » : 1° la matiére
(Stoff), constituée par les différentes dispositions et possibilités qu’il trouve
dans sa nature individuelle ; 2° la maniére de s’en servir (Artung) sous
l'action de ses tendances permanentes (Treibfedern); 3° la structure
(Gefiige), qui résulte de I'excitabilité personnelle. Constatons que ces
distinctions et cette terminologie ne sont pas trés précises.

Les attitudes d’une personne peuvent étre trés trompeuses et ne
révelent pas par elles-mémes son caractére. 11 faut les poursuivre jusqu'au
centre unique d’ou elles jaillissent. En derniére analyse, le caractére résulte
de la jonction antagoniste de la Vie — spontanée, inconsciente, partici-
pation de la vie cosmique — et de I'Esprit (Geist) — intelligence consciente
qui sans cesse s’oppose au déploiement de la Vie,

Que Klages ait eu des intuitions suggestives et du « flair » psychologique,
personne ne le contestera. Mais nous avons quelque peine 4 comprendre
I’enthousiasme de M. Thibon. — La psychologie « officielle » n’a pas attendu
la venue de Klages pour se dégager d’'un impuissant associationisme. —
La différence entre les individus humains, résultant de leur fond substantiel
malgré leur identité spécifique, se trouve dans saint Thomas; et des psycho-
logues trés « universitaires » s’occupent assidiiment de « psychologie
différentielle ». — Dilthey a lutté avec persévérance pour arracher les
« Geisteswissenschaften » a la méthode explicative (erklarende) des « sciences
de la Nature ». Nous expliquons la Nature, nous comprenons (verstehen)
« la vie de I'ame ». Klages rejette les types et est finalement obligé d’en
construire lui-méme, car au moins la structure (Gefiige) ne peut pas avoir
d’autre sens. L'’intuition psychologique est réelle et précieuse ; mais elle
n’est pas « scientifique » au séns propre du mot. Comment deés lors 'opposer
a la science psychologique.

Quant a la fantaisiste lutte entre la Vie et I’Esprit, il y a la un simple
écho de la Volonté cosmique et de la malheureuse volonté consciente de
Schopenhauver — ou de la vie « dionysienne » et de l'esprit simplement
« socratique » de Nietzsche. C’est l'attitude qui fascine tant d’Allemands
en ce moment et qui a trouvé une de ses modalités dans les fantaisies raciales
et le « mythe du sang » de Rosenberg. Nous ne croyons vraiment pas que
les idées de Klages fonderont la science du caracteére.

La deuxiéme étude, consacrée a la métaphysique de Klages, contient



Literarische Besprechungen 243

une vigoureuse critique de sa théorie de la connaissance. Mal'gré les treés
belles envolées poétiques de Klages, nous doutons que sa gnoséologie puisse
jamais prendre place parmi les doctrines classiques. Ses idées déconcer-
tantes sur I’Esprit la condamnent d’avance a la stérilité, Les rapprochements
entre Klages et saint Thomas nous paraissent un peu forcés, mais la critique
de M. Thibon n’en est pas moins décisive. Les convictions thomistes de
I'auteur l'ont défendu contre les entrainements de l’enthousiasme.

Enfin M. Thibon nous donne, dans une troisiéme étude, une esquisse
des travaux de Prinzhorn. Celui-ci s’attache surtout aux applications du
Klagesisme en psychothérapie, en éthique et dans l'art de l’éducateur.
Lui aussi reléve de Nietzsche. Il accepte les idées de Klages sur I'antago-
nisme de I'Esprit et de la Vie. Il professe un grand respect pour le catho-
licisme qui préconise le retour au « tout » sous le nom de Dieu. Seules les
conceptions de Klages peuvent lui étre opposées ; elles réclament le retour
a la vie, présentée en elle-méme, sans le masque intellectualiste du
catholicisme. -

La psychothérapie, suivant Prinzhorn, ne pourra étre efficace que
si au dela des symptomes, le psychiétre atteint le caracteére profond du
malade, en établissant avec celui-ci un lien dont 'intimité ne le céde qu’a
celui du mariage. L.a morale est, au fond, essentiellement individuelle.
Elle ordonne simplement d’obéir aux lois de polarité et de rythme de la
Vie.

L’éducateur ne peut rien changer au caractere foncier de l'enfant ;
d’un grain de blé on ne fera pas sortir un chéne. Les vrais moyens d’édu-
cation s’adressent a I'imagination, non a l’'intelligence ; ce sont le prodige,
I’amour et I'exemple. S’ils restent stériles, il n’y a plus qu’a envoyer I’enfant
au professeur de morale et a déplorer son impuissance.

Un appendice sur la « Morale et Caractérologie » expose les avantages
et les défaillances de l'une et de l'autre. Un second appendice oppose les
« Mystique chrétienne et « mystique » Klagesienne ». La premiére est la
jonction expérimentale avec la plénitude de I'’Etre; la seconde est
I’absorption, jusqu’a l'inconscience, dans le torrent de la Vie cosmique.
Nous estimons que les odieuses insanités, émises par Klages au sujet du
christianisme et de la mystique chrétienne, rendaient ce rapprochement
assez inutile. Elles auraient pu modérer un peu I’enthousiasme de M. Thibon ;
il n'y a rien de génial a parler de ce qu'on ignore.

[’étude de M. Thibon est extrémement utile ; il y a 14 un mouvement
d’idées et de tendances qu'il serait absurde et dangereux d’ignorer, et
nous. remercions I'auteur de les avoir rendues accessibles aux nombreux
lecteurs de langue frangaise qui n’aborderont jamais les volumineux
travaux de Klages. — Certaines réserves s’imposent cependant. Klages
est un trés sagace observateur ; il a des intuitions poétiques saisissantes ;
il n’a pas la méthode rigoureuse du savant. Aussi son animosité contre
la psychologie « officielle » ou « universitaire » est d'une naiveté enfantine.
Elle rappelle les coléres de Schopenhauer contre Hegel et les « Katheder-
philosophen ». IEt cette naiveté devient épidémique dans certains milieux.
Nagueére nous tombions sur un écrit « Klagesien » dont 'auteur constatait



244 Literarische Besprechungen

que Dilthey avait fait de la bonne besogne en psychologie; mais qu'il
avait le malheur d’étre un brillant professeur — ce qui jetait un certain
discrédit sur ses idées !

~ M. Thibon, trés fidéle thomiste, doit avoir le tempérament klagésien,
et nous craignons que son enthousiasme pour son maitre en caractérologie
ne crée quelque illusion dans l'esprit de certains lecteurs. Il est évidemment
impossible de discuter ici tout ce qui dans le klagesisme — puisque klage-
sisme il y a — est discutable. Contentons-nous de quelques remarques
fondamentales.

Il est clair que la science abstraite ne rejoint jamais le concret, 1'indi-
viduel ; mais il n’est pas moins certain qu’on ne posséde intellectuellement
le concret que lorsqu’on l'a placé, dans toute la mesure du possible, dans
les idées abstraites de la science.

Nous sommes pleins de respect pour les divinations précieuses de
I'intuition, par les connaissances par « connaturalité affective ». Saint
Thomas dit trés nettement que la vertu méne a la connaissance de la vérité.
Mais ces intuitions présentent-elles des garanties de vérité objective et
impersonnelle avant d’avoir été élaborées par l'analyse méthodique de
I'intelligence ?

On n’a pas attendu la venue de Klages pour noter l'impuissance
motrice des idées morales abstraites. C’est 'image qui, a travers 1'émotion,
met en branle les facultés actives. De la l'importance du « prodige »,
de l'amour et de l'exemple en pédagogie. Mais ol nous meneront nos
images sans la fonction directrice des idées générales et des convictions
intellectuelles ?

Quant a l'opposition entre la Vie et I'Esprit, c’est du Nietzsche et
du Nietzsche le plus dangereux. Nietzsche lui-méme n'y est pas resté
fidele ; et c’est pour ce motif peut-étre qu’il s’appelle le « Dionysos crucifié ».
Klages y tient mordicus. Cela nous promet une jolie tempéte dionysienne.

M. Thibon fait certainement les réserves essentielles. Il a parfois 'air
de les faire a contre-cceur. Nous doutons que l'impression générale que
donne son livre puisse étre salutaire pour tous les lecteurs.

M. de Munnynck O, P.

Y. Simon : Critique de la connaissance morale. Questions disputées.
Paris, Desclée, de Brouwer et Cle. 1934.

L'auteur, sur les traces d’Aristote, de saint Thomas et de M. Maritain,
veut déterminer la vraie notion de la connaissance morale. Il est amené
a la préciser dans quelques-unes de ses applications, en philosophie morale,
en sociologie; en « économique » en politique. Il soutient que toutes ces
disciplines sont « morales » par leur objet méme, qu’il est impossible de
les dégager, méme comme sciences, de jugements de valeur d’ordre nette-
ment moral, se rapportant en derniére analyse & la fin supréme de ’homme.
Comme on peut s’y attendre dans un volume de la série Questions disputées,
M. Yves Simon révele souvent des préoccupations nettement théologiques.

Le flottement inévitable dans le jugement prudentiel sur le contingent



Literarische Besprechungen 245

est trés bien mis en lumiére. Peut-étre cependant, dans une critique de
la connaissance morale, il aurait été opportun de préciser le degré de
certitude que I'on peut atteindre en matiére contingente. Il y a des certi-
tudes absolues en matiére contingente; il y a des jugements moraux,
« pratiquement pratiques » qu'aucune contingence ne peut ébranler.
I’auteur en est certainement convaincu, mais certaines de ses expressions
suggéreront quelques réserves a un lecteur méticuleux.

M. Yves Simon a été un peu géné par le cadre étroit de son travail.
Le gros probléme de l'intuition et de 1’hypothése fructueuse (chap. III)
se présente autrement en psychologie actuelle. Nous croyons que la philo-
sophie morale peut étre pleinement spéculative (chap. VI), bien qu’elle
soit dangereuse si elle le reste. LLa connaissance par « connaturalité affective »
est pratiquement d’'une importance souveraine, et parfois d'une nécessité
absolue ; mais elle n’est pas « scientifique », la science étant une connais-
sance « per demonstrationen ». Ce n’est qu’a la suite d’une analyse incompléte
qu’on croit constater que ce qui est pratiquement vrai est spéculativement
faux (p. 110) : il faut rendre a autrui ce qu’'on saif étre a lui, en théorie
comme en pratique. Au chapitre VIII, nous notons que la morale naturelle
prend 1'homme, non tel qu’il devrait étre (p. 118), mais tel qu’il est. Les
macérations de sainte Catherine de Sienne ne sont pas de l’ascétisme
personnel, mais de l’expiation vicariante. Nous croyons que la sociologie
non normative est parfaitement possible (chap. IX) ; mais il est vrai qu’elle
ne meéne a aucune morale sociale. Enfin, notons que la société n’est pas
ceuvre humaine dans son fond (p. 155); elle est imposée par la nature.
Et puisque le probléme de la morale politique est entamé, nous aurions
voulu au moins une courte allusion a ces apparents « gauchissements de
la morale » que beaucoup de législateurs semblent justifier. _

D’ailleurs, méme sur ces points qui appellent des réserves, l'auteur
a beaucoup de bonnes choses a dire. Le fond du travail est excellent. Cette
descente du plan métaphysique jusqu’a la connaissance du concret, a
travers les sciences spéculativement pratiques, est trés bien décrite. L’idée
de M. Maritain, que l'auteur considére comme une acquisition définitive,
est féconde et permettra d’éliminer des obscurités et des équivoques.
M. Yves Simon, en bon moraliste et en bon psychologue, a parfaitement
raison de souligner vigoureusement 'importance pratique de bonnes dispo-
sitions morales pour le jugement sir et ferme en matiére morale. Et la
continuité absolue entre la philosophie morale et certaines données théo-
logiques mérite d’étre mise en lumiere, en raison des tendances peut-étre
dangereuses de certains théoriciens. L’auteur le fait mieux que personne.
I1 faut I'en féliciter.

M. de Munnynck O. P,

Tristan d’Athayde : Fragments de sociologie chrétienne. Questions
disputées. Paris, Desclée, de Brouwer et Cle. 1934.

L’auteur de cet opuscule, industriel brésilien, combat le bon combat.
Extrémement curieux de tout le mouvement intellectuel contemporain,



246 Literarische Besprechungen

il semble s’étre familiarisé surtout avec les problemes qui agitent la société
et menacent de la dévorer. Il s’agit bien de « fragments » ; on chercherait
en vain dans ce travail une conception systématique de sociologie chrétienne.
Souvent, nous n’avons guére que des conclusions dont la preuve doit se
chercher ailleurs. Mais ces conclusions sont solides et bienfaisantes. L’auteur
ne recule devant aucun radicalisme justifié. Toujours, il est guidé par la
rigoureuse justice et la plus touchante charité chrétienne.

I1 est réconfortant de savoir qu’au lointain Brésil pareilles idées sont
répandues par un homme influent; et il faut féliciter les « Questions
disputées » d’avoir donné une place aux « Fragments » de M. Tristan
d’Athayde.
- M. de Munnynck O, P,

J. Maritain : De la Philosophie chrétienne (Questions disputées). Paris,
Desclée, de Brouwer et Cle, 1933.

L’année derniére, des philosophes chrétiens, universellement connus,
se sont rencontrés pour échanger leurs idées sur la nature de la « philo-
sophie chrétienne ». Le-résultat a été un peu décevant, malgré tout I'intérét
des idées échangées. On peut d’ailleurs se demander si la question, dans
sa forme générale, est bien soluble. — « Qu’est-ce que la philosophie chré-
tienne » ? — S’agit-il de la philosophie de 1'époque chrétienne, — de la
philosophie du chrétien, — de toute philosophie conciliable avec le dogme
chrétien, — de celle qui dispose la raison humaine a accepter les crovances
chrétiennes, — de celle qui introduit, dans la syntheése philosophique,
des éléments empruntés a la Révélation, — de celle enfin qui spécule
philosophiquement sur les dogmes 7 — Tout cela est « philosophie » et
« chrétien », a quelque titre. Aussi les réponses les plus divergentes ont
été défendues, depuis la pure et simple négation : « il n'y a pas de philo-
sophie spécifiquement chrétienne », jusqu’'a des conceptions qu’on a vrai-
ment quelque peine a distinguer de la théologie.

Dans ce volume, M. Maritain s’efforce de résoudre doctrinalement le
probléme ; et il aboutit a la solution que M. Gilson défend historiquement.
LLa question examinée ici peut se formuler, a notre sens, de la maniére
suivante : Quelle est la philosophie du chrétien, lorsqu’il est en possession
d'une connaissance étendue des doctrines chrétiennes ? — Il ne s’agit
pas de théologie, car le « medium quo » de I'assentiment n’est pas l'auto-
rité de Dieu révélateur, mais la lumiére de la raison. — Il ne s’agit pas
d’'un philosophe chrétien quelconque, qui construit une philosophie con-
ciliable avec la foi chrétienne, et accepte les dogmes d’une foi « implicite ».
M. Maritain a manifestement en vue un philosophe, qui, comme lui, possede
des connaissances théologiques tres étendues et trés solides.

La question ainsi posée est assurément trés intéressante, surtout au
point de vue psychologique ; et il est difficile de contester sa thése, con-
firmée — M. Gilson l'a montré — par I'histoire.

En quelques pages, un peu rapides, M. Maritain écarte les idées de
M. Bréhier, qui n'est pas suffisamment familiaris¢ avec la pensée des



Literarische Besprechungen 247

philosophes chrétiens ; — et celles de M. Maurice Blondel, qui ne reconnait
pas les emprunts qu'inconsciemment il fait a la Révélation. Est-il certain
que M. Blondel considére I'homme, comme s’il était a l'état de nature
pure, alors qu'il est déchu et racheté ? Cette distinction appartient a la
Révélation que M. Blondel veut écarter du champ de la philosophie. Il
semble bien prendre 1'homme tel qu’il est, tel qu’il se révele & l'observa-
tion psychologique.

M. Maritain soutient trés justement que la philosophie, considérée
dans son essence abstraite, n’emprunte a la Révélation ni son objet, ni
ses principes, ni sa méthode. Mais a cet. état d’abstraction, la philosophie
n’existe pas. Elle se trouve dans un certain éfat particulier, parce qu’elle
ne se réalise que dans I'homme concret. Elle s’est réalisée dans les philo-
sophes chrétiens, et il est certain que leur philosophie, purement ration-
nelle, contient des éléments étrangers a la philosophie antérieure au chris-
tianisme. Des notions naturelles, contenues dans la Révélation, avaient
été a peine soupgonnées par les philosophes. Des vérités branlantes, toujours
menacées, sont d’'une fermeté absolue en philosophie chrétienne, parce
qu’elles sont impliquées dans les données de la foi. Et méme les idées net-
tement surnaturelles ont singuliérement précisé des idées analogues, qui
étaient déja du domaine de la philosophie.

Ajoutons que le philosophe croyant montre une facilité d’exploration
et une fermeté d’assentiment, qui résultent du rayonnement de sa foi sur
son labeur philosophique. ‘

Ces vues de M. Maritain semblent rapprocher dangereusement la
philosophie chrétienne de la théologie spéculative. Aussi, le savant auteur
sent le besoin d’établir nettement leur distinction. Tl le fait d’une maniére
remarquable, et énonce a ce sujet quelques idées que beaucoup de philo-
sophes chrétiens méditeraient avec avantage.

Cette précaution prise, M. Maritain se risque a parler de « la philo-
sophie morale adéquatement prise », ot il se rapproche davantage encore
de la théologie, Il consacre d’ailleurs une longue note a ce probléme, a
la fin du volume. La méthode du philosophe en philosophie morale reste
toujours purement rationnelle ; mais il est impossible de construire une
philosophie morale adéquate, sans tenir compte, et de la fin réelle de
I'’homme, et de l'état particulier dans lequel il se trouve, en raison de
la chute et de la Rédemption. Or, ces éléments essentiels sont manifeste-
ment empruntés a la Révélation, et nous ne voyons plus comment la
« philosophie morale adéquatement prise » ne devient pas de la théologie
proprement dite.

Le livre de M. Maritain fait réfléchir et rappelle des vérités primor-
diales que parfois d’excellents spéculateurs chrétiens perdent de vue. Dans
I’ame concréte du croyant, la foi et la philosophie ne peuvent pas étre
séparées. En tant que « sagesse », elles s’emparent de la vie tout entiére ;
et une dualité dans la vie est une monstruosité, qui devient rapidement
intolérable, et doit mener aux échecs radicaux, Et il ne s’agit pas d’une
simple osmose a travers une paroi artificiellement établie entre la philo-
sophie et la foi | Il faut une union organique, vitale, opérée par tout croyant



248 Literarische Besprechungen

qui veut que la foi imprégne sa vie entiére, et lui devienne sagesse effi-
cace. M. Maritain a trés bien établi ce que doit étre la philosophie chré-
tienne dans 1’ame du philosophe chrétien. — C’est ’aspect psychologique
du probléme.

En outre, il est historiquement prouvé que des notions rationnelles
ont été introduites en philosophie, sous l'influence de la Révélation. Méme
les philosophes non chrétiens ne peuvent plus s’en dégager, sauf a les
interpréter de travers. — La raison humaine n’aurait-elle pas pu les décou-
vrir par elle-méme, sans le concours de la Révélation ? A notre sens, nous
n’en savons rien. Mais il n’est pas contestable que, de fait, nous les tenons
de la foi chrétienne. Ici encore, M. Maritain nous rend de précieux services.
—- C’est l'aspect historique du probléme.

A ce double point de vue, — psychologique et historique, — M. Mari-
tain a parfaitement répondu a la question : qu’est-ce que la philosophie
chrétienne ? Au sujet de « la morale adéquatement prise », il a peut-étre
penché davantage vers 'union que vers la distinction ; et il y anrait quelques
réserves a faire. Il resterait a examiner l'aspect logiqueé et métaphysique
du probléme, pour que nous puissions l'apprécier completement. Mais
quoi qu’on dise a ce sujet, le travail de M. Maritain est un élément défi-
nitivement acquis dans un débat, qui a révélé, entre les philosophes chré-
tiens, des divergences surprenantes. M. de Munnynck O. P.

Th. A. Walter : Seinsrhythmik. Studie zur Begriindung einer Meta-
physik der Geschlechter. Freiburg i. Br., Herder. 1932.

« Was fraulich sein im letzten Sinne bedeute, das wollte ich wissen .
mich verlangte nach einem festumrissenen, logisch auseinanderfaltbaren
Begriff des Fraulichen, ... von dem ich meinte, da3 er ... wie ein Funda-
ment sein miisse, auf dem sich der ganze Inhalt des Frauentums wie eip
Gebdude in folgerichtigem Zusammenhang aufrichten liefe. Auch ver-
langte ich, daB er, eindeutig geformt, im Falle des Zweifels, ob etwas
fraulich oder unfraulich sei, stets imstande wire, die Richtung anzugeben,
und daB er da, wo Neuland zu betreten sei, als Wegweiser verwendet
werden konne» (7 f.). Klarer hitte die Verfasserin ihr Ziel kaum um-
schreiben konnen. Nicht weniger befriedigen ihre Angaben iiber die ent-
scheidenden Anregungen zur Losung der gestellten Aufgabe. Dieselben
kamen ihr besonders vom hl. Thomas, von P. Erich Przywara, Guardini
und dem hl. Paulus. Der Aquinate gab ihr das Prinzip zur Lésung durch
den Satz in seinem Opusculum de ente et essentia, cp. 1: « Dasein und
Sosein sind das erste, das in unseren Erkenntniskreis tritt. » Denn daraus
folgerte W., daB sich Gott in der Schopfung, wie sie faktisch vorliegt, also
auch im Menschenwesen, vornehmlich als der Seiende offenbart und deshalb
dev Sinn alles Wesenden am Begriff des Seienden wmit grofer Sicherheit,
Fruchtbarkeit und Tiefe gedeutet werden kann » (von mir unterstrichen] (12).
Damit ist der Untertitel des Buches geniigend gerechtfertigt : « Studie zur
Begriindung einer Metaphysik der Geschlechter ».

Der Weg, den die Verfasserin nun in ihrer Untersuchung zuriicklegt,



Literarische Besprechungen 249

ist eine Wanderung durch das ganze Reich des Seins, des geschaffenen
und selbst des ungeschaffenen. Denn sie will den Sinn des Minnlich-
Fraulich nicht allein beim Menschen erforschen, sondern «im Umkreis
der ganzen Schopfung» (15). In der Engelwelt und der allerheiligsten
Dreifaltigkeit gibt es zwar keine geschlechtlichen Unterschiede mehr, aber
weil sich auch dort zwischen So und Da unterscheiden 1aBt, zieht W. sogar
die neun Engelchére und die drei gottlichen Personen in ihre philosophische
Betrachtung hinein.

Der erste Schritt auf diesem langen Wege war, daB sich W. einen klaren
Begriff von Sosein und Dasein zu verschaffen suchte. Es wire interessant
zu wissen, welche Metaphysikbiicher sie hierzu eingesehen hat. Denn sie
wurde durch dieselben in der Uberzeugung bestirkt, daB Dasein und Sosein
der Dinge sich zueinander verhalten wie Dunkel und Hell. « Gerade das
Dasein kann sie die [Metaphysik] nicht, auch nicht in langer Auseinander-
setzung, ganz klar machen oder aufhellen, Die Dunkelheit haftet ihm wesen-
haft an. Thre Beschreibung der Existentia beschriankt sich deshalb auf
einige schnell aufgezihlte Einzelheiten : daB durch sie ein Ding verwirk-
licht, werde, dessen arthafte Wesenheit sie durch ihr Hinzutreten ins Leben
setze ; daB sie bei wesensverschiedenen Bestandteilen eines Dinges die
Ursache der realen Einheit dieses zusammengesetzten Seienden sei. Mehr
sagte die Metaphysik nicht» (26). Dagegen ist «Licht sein das Eigen-
tiimliche des Soseins. Deshalb fand ich von ihm mehr ausgesagt als vom
Dasein, ja, soweit die Ontologie sich iiber den Sinn des Seins verbreitet,
redet sie fast nur von der Essentia, nicht von der Existentia » (28). Nun
ist es aber nach thomistischer Lehre gerade umgekehrt. Nicht das Dasein
ist dunkel, sondern das Sosein. Fragen wir doch in einem fort : was ist das ?
Daf3 etwas das ist, dariiber sind wir uns sehr bald klar, aber auch zu wissen,
was das ist, macht uns Schwierigkeiten. Als sich W. die Aufgabe stellte,
was fraulich sei, wuflite sie genau, daff Mann und Frau voneinander ver-
schieden sind, nur war ihr die Essentia dieser Verschiedenheiten noch
dunkel. Das Ziel aller spekulativen Wissenschaften ist, eine mdoglichst
vollkommene Realdefinition fiir das Wesen ihres Gegenstandes zu finden.
Daher gaben die Metaphysikbiicher, durch die W. zu einer solchen Auf-
fassung vom Sosein und Dasein gekommen ist, gewi nicht ganz den Geist
dessen wieder, von dem ihr die erste Anregung zur Losung des Geschlechter-
problems gekommen war.

Der Gegensatz Hell-Dunkel ist nicht der einzige vom Sosein und
Dasein der Dinge. AuBer ihm findet W, noch eine Menge anderer, z. B.
Locker und Leicht — Dicht und Schwer. «Das Da wie ruhig stréomend,
gesammelt oder gebiindelt, das So aufstrahlend, beweglich, fast kaleido-
skopisch, wie etwas, das jetzt so und dann wieder anders kénnte » (21 f.).
Aber sonderbar, alles, was vom Da ausgesagt werden kann, scheint mehr
auf'die Frau zu passen als auf den Mann. In dieser Auffassung wurde W.
dadurch bestirkt, daB die Bilder oder Vergleiche, die sie in ihren Meta-
physikbiichern zur Beschreibung des Dasein-Soseins-Verhaltnisses fand,
oder die Beziehungen, die sie aufdeckten, «immer von der leiblich oder
physisch vitalen Eigenart der Geschlechter hergenommen erschienen » (19).

-



250 Literarische Besprechungen

Leider fehlen auch hiefiir alle Belege. Aber, so fragt man sich, ist denn
die Vergleichbarkeit schon hinreichend, um ein Verhidltnis von Grund
und Folge anzunehmen ? Wollte W. den Unterschied Méannlich-Fraulich
aus der Zweiheit Essentia und Existentia erkliaren, dann muBte sie zeigen,
daB hier mehr vorliegt als bloBe Analogien. Sonst wird sie niemals eine
Metaphysik der Geschlechter begriinden. Zudem sind selbst die aufgedeckten
Analogien so unbestimmt, dal3 es ein Leichtes wire, im Midnnlichen ebenso
viele Ahnlichkeiten mit dem Dasein zu entdecken, wie im Fraulichen.
Wir miissen in der Metaphysik mit manchen analogen Ausdrucksweisen
arbeiten, aber es gibt eine doppelte Analogie : eine innere und eine rein
duBerliche. Die innere hilft uns vom Wesen eines uns bekannten Dinges
aus in das Wesen eines anderen, schwieriger erkennbaren Einblick gewinnen.
So dringen wir mittels der analogia entis selbst in das Wesen Gottes ein.
Die bloB3 &duBerliche Analogie dagegen erfaBt nicht das Wesen des zu
erklirenden Dinges ; sie besteht nur in Bildern, Metapher oder Tropen ;
mit ihr kann man eine Sache wohl beleuchten und veranschaulichen. Aber
zu einer wissenschaftlichen Erkliarung ist mehr erforderlich. Dazu kommt
hier noch das MiBliche, dal der Unterschied der beiden Geschlechter leiehter
7zu verstehen ist als das Verhidltnis von Essentia und Existentia. Daher
laBt sich dieses eher durch Minnlich-Fraulich veranschaulichen, als um-
gekehrt die Beziehung zwischen Mann und Frau durch die ganz iibersinn-
lichen Seinskomponenten So und Da. Trotzdem verdient die Verfasserin
Anerkennung wegen der Ausdauer, der Liebe und der Sorgfalt, mit denen
sie durch das ganze Buch hindurch alle LebensduBerungen des Mannes,
die geistigen wie die leiblichen, bis hinauf zu den Erscheinungen der
Mystik, zum Sosein in Beziehung setzt, die der Frau dagegen zum Dasein.
Durch ihr Buch hat W. selbst die Richtigkeit dessen bewiesen, was sie iiber
das wissenschaftliche Arbeiten der Frau schreibt. « Wissenschaftliche
Arbeiten der Frauen werden im allgemeinen mehr Gesichtspunkte aus-
findig machen, unter denen eine Sache betrachtet werden kann. Sie
bereichern das Wissen in seinem Breitezusammenhang » (186).

Dasein und Sosein sind aber einander nicht nur entgegengesetzt ; sie
gehorén ebenso sehr zusammen. « Kein So ohne Da, und kein Da ohne
So» (31). Dieses Doppelverhiltnis von Gegensitzlichkeit oder Verschieden-
heit und unzertrennlicher Verbundenheit zwischen Essentia und Existentia
in den mannigfachen Gattungen und Arten, ja sogar in den Individuen
derselben Art, glaubt W. am besten mit dem Werte «Seinsrhythmus »
auszudriicken. « Denn dieselbe Bewegung, die Da und So auseinanderschob,
sie dadurch unterschiedlich charakterisierend, hielt sie auch wieder in
Einheit zusammen. So zeigte das Gefiige einen deutlichen Rhythmus, den
ich zweigliedernd zur Ganzheit hin erkannt » (24). In seiner « Religions-
philosophie katholischer Theologie » nennt Przywara die Zuordnung von
Dasein und Sosein eine « Spannungseinheit ». Dieser Ausdruck schien W.
das gleiche zu sagen. Zudem regte derselbe sie zu einer Fiille' von Bildern
an, die ihr einen « Fingerzeig » gaben, « um vom Rhythmus des allgemein
Seienden ... zum Rhythmus der Gesamtheit des wirklich Existierenden,
zum Rhythmus des konkreten Kosmos, iiberzugehen » (60).



Literarische Besprechungen 251

Guardini sagt in seinem Buch « Der Gegensatz », dafl kein Glied eines
Gegensatzpaares, ohne wenigstens ein Minimum von der Art seines Partners
zu besitzen, lebensfihig sein koénne. An dieser Stelle ist nicht die Rede
vom Dasein und Sosein als Gegensitzen, aber das Prinzip schien der
Verfasserin die Anregung gut zu erginzen und auf die Seinskomponenten
anwendbar zu sein. « Auf das Seiende iibertragen, brichte Guardinis
Behauptung zu dem Vorhergehenden als Neues den Hinweis auf die Wirk-
lichkeitstatsache, daB die Da-So-Spannungseinheit in zwei Formen, einer
da- und einer so- betonten auftreten kann» (r2). Diese zwei Formen
verhalten sich zueinander wie zwei Teilrhythmen. « Teilrhythmen sind
ihrem Wesen nach rhythmische Glieder und orientieren sich deshalb auch
an den Merkmalen eines rhythmischen Gliedes, dessen Eigenart gekenn-
zeichnet wird durch unbedingten Bezug auf seine bestimmte Ganzheit,
durch die es allein seinen, den gliedhaften Sinn hat, ferner durch die
Moglichkeit, ja, wegen der Allgemeinheit und Ubertragbarkeit des Seins-
rhythmus, die Notwendigkeit, selbst Rhythmus werden zu kénnen, und
zwar Teilrhythmus in Zuordnung zur Ganzheit und Vollrhythmus im Hin-
blick auf sich selbst von der Ganzheit her » (63 f.).

Den Abschluff der fiir die Losung des Problems bedeutungsvollen
Anregungen bildete endlich das Wort des hl. Paulus: « Non enim vir ex
muliere est, sed mulier ex viro.» Dieser Satz sagte der Verfasserin, dal3
es beziiglich ihrer Frage auch eine kirchliche Lehre gibt, zu deren Licht
sie sich zuriickwenden konnte, «so oft die Untersuchung-auf Abwege oder
Seitenwege zu fiithren drohte » (13).

Damit ist das Fundament, auf dem W. ihre Seinsrhythmik aufgebaut
hat, so ziemlich vollendet. Die - Verfasserin arbeitet zwar auBerdem
noch mit dem aus dem hl. Thomas entlehnten Ausdruck « potentia obe-
dientialis », aber das ist fiir sie schon ein Hilfsbegriff, um die Universalitit
des Spannungsverhiltnisses zwischen So und Da oder der Seinsrhythmik
in der gesamten Schopfung aufzuweisen. Schon im Licht glaubt W. eine
solche «dualistische Da-So-Gliederung zur Ganzheit» (64) oder «rhyth-
mische Wesensgliederung » feststellen zu koénnen. Die eine Lichtkraft
erscheint ihr rhythmisch geteilt «in das stromende und gestaltende Licht,
— das dunkel, unsichtbar strahlende und das hell sichtbar leuchtende
Licht, — das Ruhelicht der langsamen Schwere und das Unruhelicht der
schnellen Beweglichkeit ... kurz, ontologisch ausgedriickt, das Da-Licht
und das So-Licht» (77 f.). Vom Rhythmus «Licht» steigt W. auf zum
Rhythmus « Pflanze », von hier zum Rhythmus « Mensch », der nach Leib,
Seele und Gottbeziehung weiter eingeteilt wird. Aber alles, was die Ver-
fasserin sagt, soll nur zeigen, dall die Irau gleich Da-Rhythmus, Mann
gleich Sc-Rhythmus'ist (128). « Es hat also der Mann einen So-gerichteten
Leib, eine So-gerichtete Seele und eine So-gerichtete Einheit beider. Ent-
sprechend liegt und wirkt die Dasinnigkeit der Frau» -197). Der Mann ist
ein So-Da zu So, das will sagen ein Seinsrhythmus mit Pravalenzbetonung
des So, die Frau dagegen ein So-Da zu Da (1171).

Wir kénnen hier nicht weiter auf Einzelheiten eingehen, obwohl es sehr
verlockend wire. Denn die Verfasserin hat sich wirklich alle Miihe gegeben,



252 Literarische Besprechungen

Mann und Frau in ihrem Verhiltnis zueinander moglichst von allen Seiten
zu betrachten. Man muB auch die systematische Ordnung des Materials
bewundern. Wire nur das Fundament etwas tragfihiger. Sehen wir davon
ab, ob die Ausdriicke « Rhythmus » und « Spannung » iiberhaupt anwendbar
sind auf das Verhiltnis von Sosein und Dasein, dann bleibt immer noch
die Frage zu beantworten, wie denn diese Spannung in Dingen der gleichen
Wesensart, wie Mann und Frau, eine verschiedene Form annehmen kann.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel.

P. Wilpert : Das Problem der Wahrheitssicherung bei Thomas von
Aquin. Ein Beitrag zur Geschichte des Evidenzproblems. (Beitrige zur
Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters. Bd. XXX.
Heft 3.) Miinster i. W., Aschendorff. 1931. xX1v-214 SS.

Nach Klarlegung des Sinnes der thomistischen Wahrheitsdefinition
behandelt der Verf. das Problem der Wahrheitssicherung, indem er mit
der Frage nach der Gewillheit beginnt. Er stellt fest, daB Thomas die
letzte Grundlage all unserer Gewilheit in der Evidenz sieht. Diese wird
bestimmt als unmittelbares Schauen eines Urteilsinhaltes in dem, was ihn
begriindet. Sodann wird die Frage nach der prinzipiellen Méglichkeit der
Evidenz und vor allem der unmittelbaren Evidenz behandelt.

Im zweiten Teil sucht der Verf. durch genaues Eingehen auf die
einzelnen Gattungen evidenter Erkenntnisse mit ihren speziellen Problemen
das vorher im allgemeinen iiber Wesen und Moglichkeit der Evidenz Auf-
gezeigte im einzelnen zu erhirten. Er beginnt mit der. Untersuchung der
Wahrheitssicherung des apodeiktischen Syllogismus, also der mittelbaren
Evidenz. Die Aufzeigung der Grenzen dieses Beweisverfahrens nach oben
und nach unten fiihrt von selbst zur Aufsuchung und Behandlung ander-
weitiger Sicherung unserer Erkenntnis und damit zur unmittelbaren Evidenz
der Erfahrungsurteile und der obersten Denk- und Seinsgesetze. Der Verf.
weist dabei das Zusammenwirken aristotelischer und augustinischer Ge-
danken, das sich bei Behandlung der unmittelbaren Evidenz der ersten
Prinzipien besonders zeigt, auf. Sein Resultat ist: die augustinische
Losung sucht das Kriterium der GewiBheit schlieBlich im Subjektiven.
Das letzte Fundament all unserer Erkenntnis wird aus der Sphire des
rein theoretischen Erkennens in das Gebiet des praktischen, ethischen
Verhaltens gehoben. Doch nicht das Herz, sondern der rein auf die Sachen
selbst gehende Verstand darf hier das letzte Wort sprechen. Und hier
ist die Stellung der thomistischen Loésung. Nichts anderes ist es, was
mich von der Wahrheit eines Satzes iiberzeugt, als daB3 Inhalt und Gegen-
stand dieses Satzes selbst mir die Wahrheit zeigen.

Ruhig, sachlich, in leicht verstindlicher Sprache, entwickelt der Verf.
die Lehre des hl. Thomas, deren einzelne Bestandstiicke wie bei anderen,
so auch bei diesen Fragen aus seinen Werken zusammengesucht werden
miissen. Der Verf. trifft an vielen Stellen die richtige Unterscheidung, die
iiberall da gemacht werden mul}, wo die Ansicht des Aquinaten nicht fiir
jedermann, namentlich nicht fiir den, der Thomas nur oberflichlich liest



Literarische Besprechungen 253

oder schlieflich auch studiert, ohne weiteres offensichtig ist. Wilperf
richtet sich auch im allgemeinen nach dem Grundsatz, da Thomas nicht
mit sich selbst in Widerspruch gebracht werden darf, sondern daBl Aus-
spriiche an der einen Stelle, die scheinbar mit Ausspriichen an anderen
Stellen nicht harmonieren, nach den deutlich ausgesprochenen Lehren des
Aquinaten und nach der Grundeinstellung derselben beurteilt und gedeutet
werden miissen. Der Verf. hat auch richtig erkannt, daB die Evidenzlehre
des hl. Thomas letzthinig auf folgenden drei Grundpfeilern ruht: auf dem
richtigen Begriff des Erkennens, auf dem gegenstindlichen Wert der Sinnes-
erkenntnis und auf der Lehre vom Intellectus agens. Schade nur, dal
er nicht mit gleicher Liebe zu Thomas, mit gleicher Objektivitit und
(wenn ich so sagen soll) mit gleicher erkenntniskritischer Freiheit (d. h.
Unabhingigkeit von einer gewissen erkenntniskritischen Richtung), die
einem Thomisten das Buch sonst so sympathisch machen, — sich nicht
auch in diese drei Lehren vertieft und namentlich beziiglich des zweiten
Punktes, des gegenstindlichen Wertes der Sinneserkenntnis nicht die oben
beriihrte Unterscheidung und Deutung hinsichtlich der in Betracht kommen-
den Texte angewandt hat. So befriedigt das Buch doch nicht, trotz gutem
Willen, dem heiligen Lehrer gerecht zu werden. Die Wahrheitssicherung
ist nach der Darstellung Wilperts nicht so zuverldssig, wie sie es nach
der vollverstandenen Lehre des Aquinaten wirklich ist. Auf einige Punkte
sei kurz hingewiesen.

Es 148t sich aus Thomas nicht erweisen, dall, wie der Verf. meint,
«die Auffassung des Erkennens als immanenten Titigseins die Annahme
eines durch diese immanente Titigkeit hervorgebrachten BewuBtseins-
inhaltes (species expressa, verbum mentis) zur notwendigen Folge hat »
(S. 92 ff., 16 ff.). Nach Thomas ist Erkennen keine Titigkeit, die wie die
physische oder voriibergehende wesenhaft in der Hervorbringung eines
Terminus besteht, ihre Aufgabe ist es vielmehr, das Erkennende selber zu
vervollkommnen. Zwar erhilt durch sie der bewulltseinsjenseitige Gegen-
stand im Erkennenden in actu secundo stets ein intentionales, erkenntnis-
méiliges Sein, fiir das die species impressa (die species sensibilis oder
intelligibilis), die mit dem Erkenntnisvermégen in actu primo Prinzip
der Erkenntnistitigkeit ist, den Ausschlag gibt. Aber dieses intentionale
Sein oder der Gegenstand in diesem ihm durch die Tiatigkeit gegebenen
intentionalen Sein ist nicht zu verwechseln mit der species expressa oder
dem Gegenstand, sofern er in der species expressa dargestellt ist. Den
bewuBtseinsjenseitigen Gegenstand in seinem Ansich erkennen hei3t durch-
gehends dem Gegenstand im Erkennenden durch die Téatigkeit in actu
secundo ein intentionales Sein geben, mit ihm in intentionaler Identitit
stehen. Das Erkennen tendiert auf den bewulitseinsjenseitigen Gegenstand,
erreicht” den Gegenstand in seinem bewuBtseinsjenseitigen Ansich, indem
es ihm oder dadurch, daBl es ihm im Bewuftsein ein intentionales Sein gibt.
Dagegen terminiert das Erkennen nur dann auf eine species expressa.
auf ein « formatum», wenn der Gegenstand dem Erkenntnisvermogen
nicht gegenwirtig oder nicht proportioniert ist. Aber auch dann ist for-
meller Gegenstand nicht die Sache oder das Ding in der intentionalen



254 Literarische Besprechungen

Seinsweise, die der Gegenstand in der species expressa hat, sondern in
seinem bewuBtseinsjenseitigen Sein. Wenn aber das Ding selber physisch
auf das durch das Erkenntnisvermodgen informierte Organ einwirkt, wie
dies bei den duBeren Sinnen und dem Gemeinsinn der Fall ist, bringt das
Erkennen keine species expressa, kein formatum hervor. Sein formeller
Gegenstand ist dann das « exterius immutativum » selber, das freilich auch
der Sinn nicht anders erkennt, als dadurch, daB er ihm in sich in actu
secundo ein intentionales Sein oder, wie Thomas sagt, ein esse spirituale
gibt. Aber auch in diesem intentionalen Sein, das der Gegenstand durch
den Empfindungsakt im Bewullitsein hat, ist er nach dem Gesagten nicht
formell das, was der Sinn direkt erkennt. Der Gegenstand in seinem inten-
tionalen Sein wird nie durch den direkten Akt erkannt, sondern nur durch
Reflexion oder die Wissenschaft.

Man kann darum auch aus Thomas nicht erweisen, dall die duBeren
Sinne ihren formellen Gegenstand, die konkreten qualitates sensibiles in
einer species expressa erkennen, mag letztere den Gegenstand auch «ohne
inhaltliche Zutat» darstellen. Geyser, den Wilp. S. 124 als Kronzeugen
fiir diese Auffassung anfiihrt, ist von P. J. Gredt in seinem 1921 erschienenen
Buch : Unsere Aullenwelt, S. 216 ff., widerlegt worden. Man sollte des
letzteren Schriften iiber diesen Gegenstand nicht immer nur ignerieren,
sondern sich mit ihnen auseinandersetzen. Dafl Wilp. selber in diesem
Punkt den hl. Thomas nicht gliicklich interpretiert, zeigen seine Ausfiih-
rungen auf S. 128. Er schreibt: «In I q. 78 a. 3 stellt sich Thomas die
I'rage nach dem Einteilungsprinzip der dulleren Sinne, so dal} wir hier
sicher ein autoritatives Zeugnis des heiligen Lehrers noch dazu aus der
letzten Zeit seines literarischen Schaffens haben. Wonach richtet sich nun
die Fiinfzahl der Sinnespotenzen ? Weder nach der Zahl der Organe, noch
nach der verschiedenen Natur des Mediums. ... Ebenso kann die Ver-
schiedenheit der den AuBenweltdingen inhdrierenden Qualititen nicht das
Einteilungsprinzip der Sinnespotenzen sein, denn diese sind nicht das direkte
Objekt der Wahrnehmung ». Zum Beweis hierfiir zitiert Wilp. aus Thomas :
« Rationem distinctionis et numeri sensuum exteriorum accipere voluerunt
... quidam autem ex diversa natura ! sensibilium qualitatum, secundum
quod est qualitas simplicis corporis vel sequens complexionem ... naturas !
autem sensibilium qualitatum cognoscere non est sensus sed intellectus »
(corpus articuli). Wilp. fahrt fort: « Der Grund fiir die Zahl und Unter-
scheidung der duflleren Sinne muf} vielmehr von dem hergenommen werden,
was proprie et per se ad sensum pertinet. Welches ist nun dieses unmittel-
bare Objekt des Sinnes ? (objecta inquantum objecta de an. Il 1. 6.)
Thomas definiert es so: ,Der Sinn ist eine passive Potenz, dessen Natur
darin besteht, von einem AduBeren Wahrnehmbaren immutiert zu werden.
Dieses AuBere, Immutierende ist es darum, was per se vom Sinn perzipiert
wird und nach dessen Verschiedenheit die Potenzen unterschieden werden‘ ».
— Hier ist doch wohl von Thomas deutlich genug ausgesprochen, daf3 das
exterius immutativum, das exterius semsibile dasjenige ist, was an sich,

1 Yon mir unterstrichen.



Literarische Besprechungen 255

per se, vom dullern Sinn wahrgenommen wird, oder daB}, wie es in der
Antwort zu 1 heiBt, die qualitates tertiae speciei (die qualitates sensibiles)
objecta sensuum sind. Freilich, die passive immutatio des Sinnes findet,
wie im corpus articuli weiter ausgefiihrt wird, dadurch statt, daB der Sinn
die forma immutantis secundum esse spirituale in sich aufnimmt. Diese
Aufnahme ist notwendig, damit der Sinn die qualitas sensibilis exterior
immutans erkenne ; die forma immutantis secundum esse spirituale ist
aber beileibe nicht das objectum sensus oder id quod per se percipitur
a sensu ! Wilpert fihrt aber unmittelbar fort: « Nicht die reale Qualitit
ist das exterius immutativum, das hat Thomas ausdriicklich ausgeschlossen
(naturas ' sensibilium qualitatum cognoscere non est sensus), sondern die
Form, unter der die Aulenweltdinge unser Sinnesorgan immutieren «. —
Muf3 man iiber diese Interpretation, auf die man durch die im corpus arti-
culi entwickelte Lehre nicht im mindesten vorbereitet ist, nicht iiberracsht
sein | Davon, daB « die Form, unter der die Auflenweltdinge unser Sinnes-
organ immutieren », das exferius immutativum sein soll, sagt Thomas
doch kein Wort. Dal die Natur oder die Wesenheit der Sinnesqualititen
nicht vom Sinn, sondern vom Verstand erkannt wird, ist selbstverstdndlich.
Aber etwas anderes ist es, die Naturen der Sinnesqualititen, und etwas
anderes, die konkreten, den Sinn immutierenden, qualitates sensibiles zu
erkennen. Daran kann doch nach dem klaren Text des Artikels kein
Zweifel sein, dall nach Thomas die qualitates sensibiles selber, nicht in ihre.
Wesenheit, wohl aber als konkrete Einzeldinge «objecta sensuum » oder
«id quod per se a sensu percipitur » und damit das distinctivum der sensi-
tiven Potenzen sind. Unter der forma immutantis aber, die secundum
esse spirituale vom Sinn oder genauer von dem durch die Sinnespotenz
informierten Organ aufgenommen wird und durch deren Aufnahme der
Sinn jene zur «operatio erforderliche immutatio spiritualis» (siehe corp.
articuli) erfahrt, ist unbedingt die species impressa, die vor der Erkenntnis-
tatigkeit liegt und dem actus primus angehért, und darum nie und nimmer
Gegenstand oder Terminus der Titigkeit oder des actus secundus sein
kann, zu verstehen. Erst recht stellt also diese forma immutantis secundum
esse spirituale nicht das immutans extrinsecum in einem von der Tatigkeit
ausgeprdglen Erkenntnisbild dar, das nun seinerseits das id quod per se
percipitur wire. Dadurch, daB Thomas die immutatio sensus cder organi
eine immutatio spiritualis nennt, grenzt er sie auch bewuBt gegen die
immutatio naturalis oder physica ab, die das Organ auch als rein koérper-
liches Gebilde von dem sensibile exterius immutativum (wenn auch nach
Thomas nicht durchweg) erfihrt. Wenn man in diesen iiberaus subtilen
Dingen nicht genau zusieht und sorgfiltig unterscheidet, sondern zu grof3-
ziigig in der Interpretation ist, tut man dem Autor Unrecht und geht in
die Irre.— Auch bei den Erklirungen, die auf den unmittelbar vorhergehen-
den Seiten 125 ff. zu Aristoteles-Thomas gegeben werden, sind die Texte
nicht sorgfiltig genug gegeneinander abgewogen und darum die Folgerungen,
die gezogen werden, nicht richtig. Ich kann auf das einzelne hier nicht

1 YVon mir unterstrichen.



256 Literarische Besprechungen

eingehen. — Was schlieBlich den Intellectus agens angeht, so wird das
Urteil, das S. 78 iiber ihn gefillt wird, keineswegs seiner Bedeutung gerecht,
die er fiir die thomistische Lehre von der Begriffsbildung hat. Man kann
nicht sagen — und viel mehr sagt Wilp. auch an anderen Stellen nicht iiber
den intellectus agens: « Wenn der Stagirite die Tiétigkeit des intellectus
agens mit der Wirkung des Lichtes vergleicht und Thomas die abstrahieren-
den Akte als ein Erleuchten der Phantasmen bezeichnet, so klingt die
Sache zundchst nicht weniger mystisch als bei Plato selbst» wo doch
Aristoteles und namentlich Thomas, gerade um «die Sache» aus dem
unkontrollierbaren Bereich des Mystizismus herauszuziehen, den intellectus
agens in der einzelnen Menschenseele und in der korperlich-geistigen Natur
des Menschen verankert haben. So wird die Begriffsbildung zu einer sowohl
dem erkennenden Subjekt als auch dem formellen Gegenstand des mensch-
lichen Verstandes, der Wesenheit oder Natur der kérperlichen Dinge,
entsprechenden Leistung (vgl. Div. Thom. 1931 S. 430 ff.).

Vielleicht gelingt es dem Verf. im Lauf der Zeit sich auch in diese
drei Grundlehren thomistischer Philosophie zu vertiefen und sie in ihrem
Sinngehalt richtig zu wiirdigen. Die Unabhingigkeit von der Neuscholastik
bezw. von verschiedenen Neuscholastikern, die er in seinem Buch wieder-
holt zeigt, konnte zu dieser Hoffnung berechtigen.

Maria Laach. ' ' P. Petrus Wintrath. O. S. B.

J. Gredt O. S.B.: Elementa Philosophiae Aristotelico-Thomisticae.
2 Vol. Friburgi Br., Herder. 1932. XXIII-503; XVII-465 pp.

Mit groBer Freude und Genugtuung kénnen wir das Erscheinen der
sechsten Auflage der « Elementa » anzeigen. Diese Tatsache biirgt allein
schon fiir den hohen inneren Wert und die praktische Brauchbarkeit des
Werkes. s wird seinen anerkannten Ruf bewahren, auch wenn der
verdiente Verfasser in niachster Zeit, wie wir hoffen, uns dasselbe in deutscher
Bearbeitung schenken wird.

Freiburg, Schweiz, — St. Paulusdruckerei. — 34,



	Literarische Besprechungen

