
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 12 (1934)

Artikel: Zur Begründung des Kausalprinzips

Autor: Droege, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur

Begründung des Kausalprinzips.
Von P. Dr. Th. DROEGE C. ss. R., Geistingen a. d. Sieg.

Noch immer läßt das Kausalprinzip die scholastisch orientierten
Denker der Gegenwart nicht zur Ruhe kommen. Drei Fragen sind es

vor allem, die im Mittelpunkt der heutigen Kausalkontroverse stehen.
Zunächst wird lebhaft diskutiert über den analytischen oder
synthetischen Charakter des Kausalprinzips. Sodann gehen die Meinungen
weit auseinander über die Frage, ob es überhaupt möglich sei, das

Kausalprinzip auf das Kontradiktionsprinzip zurückzuführen. Vor
allem aber dreht sich der Streit um die Frage nach einer logisch
einwandfreien Form dieses Reduktionsbeweises. Gewiß muß anerkannt
werden, daß durch den bisherigen Verlauf der Kontroverse manche

Punkte des überaus schwierigen Fragenkomplexes geklärt worden sind.
Doch kann leider auch nicht geleugnet werden, daß in den genannten
drei Grundfragen auch heute noch die Ansichten selbst unter den

anerkannten Fachautoritäten derart weit auseinandergehen, daß man
fast von einem « Nicht-mehr-verstehen-können » mittelalterlicher und
moderner Denkweise zu reden versucht sein möchte.

Wo liegen nun die Gründe für dieses bedauerliche « Aneinander-
vorbei-reden » Zweifellos hat die Übertragung der kantischen
Terminologie auf die ihr vollkommen wesensfremde aristotelische
Metaphysik nicht wenig zur Erschwerung des gegenseitigen Verständnisses

beigetragen. Die sachlichen Schwierigkeiten fußen, wie mir scheint,

vor allem auf der durchaus berechtigten Unterscheidung der
«statischen » und « dynamischen » Betrachtungsweise des zufällig existierenden

Seins, die besonders von Pedro Descoqs S. J. in seinem Buche :

« Institutiones Metaphysicae generalis » (Paris 1925) und im Anschluß

an ihn von L. Fuetscher S. J. in seiner Schrift : « Die ersten Seinsund

Denkprinzipien » (Innsbruck 1930) in die Kausalkontroverse
eingeführt worden ist. Denn diese Unterscheidung zeigt, daß viele Be-



184 Zur Begründung des Kausalprinzips

gründungsversuche für die begriffliche Notwendigkeit des

Kausalprinzips der zwingenden Beweiskraft entbehren, weil sie unbemerkt
den statischen Soseinsgrund mit dem dynamischen oder genetischen

Daseinsgrund verwechseln. Zur Verschärfung der Gegensätze hat
bedauerlicherweise auch ein wenig die Tatsache beigetragen, daß hie
und da in der Hitze des Gefechtes gefühlsbetonte Kraftausdrücke
und persönlich gefärbte Denkverbote die rein metaphysische
Kausalkontroverse aus den abstrakten Höhen der vollkommen unpersönlichen
Darstellungsart des Aquinaten in die tiefern, liebe- und haßerfüllten
Regionen persönlicher Lebensnähe herabgezogen haben.

Darum ist heute die Frage berechtigt, ob nach dem

gegenwärtigen Stande der Kausalkontroverse eine gegenseitige Verständigung
überhaupt noch möglich ist Wir glauben, daß diese Frage bejaht
werden muß, jedoch unter einer Bedingung : nämlich unter der
Bedingung, daß alle Beteiligten durch Abkehr von der Kantischen
Terminologie und Rückkehr zur scholastischen Philosophie des Mittelalters
sich auf den gemeinsamen Boden fester, eindeutig bestimmter
Grundbegriffe stellen, die die unabweisbare Voraussetzung für jede Verständigung

bilden. Dann wird der Darstellungston von selbst wieder in
die wohltuendere Atmosphäre unpersönlicher und vornehmer Sachlichkeit

emporsteigen, wie sie sich für ein metaphysisches Problem von der

fundamentalen Bedeutung des Kausalprinzips geziemt. Diesem Geiste

unpersönlicher, vornehmer Sachlichkeit sind die nachfolgenden
Untersuchungen entsprungen, die den bescheidenen Versuch machen wollen,
unter bewußtem Verzicht auf alle persönlichen Namensnennungen die

heute noch vorhandenen Meinungsverschiedenheiten in der
Kausalkontroverse auf ihre letzten metaphysischen Grundlagen zurückzuführen,

um eine gegenseitige Annäherung und Verständigung
vorzubereiten und anzubahnen.

I.

Die erste Frage der heutigen Kausalkontroverse lautet : « Ist das

Kausalprinzip ein analytisches Prinzip oder nicht » In der
Beantwortung dieser mehr terminologischen Frage stehen sich zwei

Richtungen noch immer diametral gegenüber : eine neuere und eine ältere

Richtung.
1. Die neuere Richtung geht von Kant aus, der in der Kritik der

reinen Vernunft schreibt : « In allen Urteilen, worinnen das Verhältnis



Zur Begründung des Kausalprinzips 185

eines Subjektes zum Prädikat gedacht wird ist dieses Verhältnis
auf zweierlei Art möglich. Entweder das Prädikat B gehört zum
Subjekt A als etwas, was in diesem Begriffe A (versteckter Weise)
enthalten ist ; oder B liegt ganz außer dem Begriff A, ob es zwar mit
demselben in Verknüpfung steht. Im ersten Fall nenne ich das Urteil
analytisch, in dem andern synthetisch. Analytische Urteile (die bejahenden)

sind also diejenigen, in welchen die Verknüpfung des Prädikats
mit dem Subjekt durch Identität, diejenigen aber, in denen diese

Verknüpfimg ohne Identität gedacht wird, sollen synthetische Urteile
heißen. Die erstem könnte man auch Erläuterungs-, die anden Erweite-

rungsurteile heißen» (Kritik d. reinen Vernunft, herausgeg. v. Th. Valentiner,

10. A. Leipzig 1913, 55).
Nun ist aber das Kausalprinzip, das für jedes zufällig existierende

Sein eine Wirkursache fordert, sicherlich nicht ein « Erläuterungsurteil

» im Sinne Kants. Denn die Begriffsbestimmung des zufälligen
Seins besagt nur, daß es nicht notwendig existiere, sondern kraft seines

Soseins sich indifferent zum Sein und Nichtsein verhält, auch nachdem

es verwirklicht ist. Der Begriff des Hervorgebrachtseins durch eine

Wirkursache ist also in der Begriffsbestimmung des zufälligen Seins nicht
enthalten und kann daher auch nicht durch eine unmittelbare Begriffsanalyse

nach dem Prinzip der Identität und des Widerspruchs aus
derselben herausgezogen werden. Es ist also ein Hinausgehen über
die Begriffsbestimmung des zufälligen Seins notwendig, um das Prädikat
des Hervorgebrachtseins zu finden, d. h. das Kausalprinzip gehört
nicht zu den analytischen « Erläuterungsurteilen », sondern zu den

synthetischen « Erweiterungsurteilen ».

Dennoch ist der Zusammenhang zwischen S und P beim Kausalprinzip

ein wesensnotwendiger, der unabhängig von der Erfahrung
durch bloße schlußfolgernde Vergleichung der abstrakten Begriffsinhalte

des zufälligen Seins und des Hervorgebrachtseins gefunden
wird. Solche Erweiterungsurteile nennt Kant « synthetische Urteile a

priori ». Denn Erkenntnisse sind nach Kant a priori, wenn sie «

schlechterdings von aller Erfahrung unabhängig stattfinden » (Kritik d. reinen

Vernunft, ebenda S. 48). Mit Recht nennt man daher das Kausalprinzip

ein « synthetisches Urteil a priori », um anzudeuten, daß es

nicht ein « analytisches Erläuterungsprinzip » ist, das der Herrschaft
des Kontradiktionsprinzips untersteht, sondern ein « synthetisches
Erweiterungsurteil » darstellt, dessen Notwendigkeit aus dem

Kontradiktionsprinzip auf dem Wege der bloßen Begriffsanalyse nicht abge-



186 Zur Begründung des Kausalprinzips

leitet werden kann. Daraus folgt, daß die Kantische Terminologie
den Vorzug verdient, weil es sich beim Kausalprinzip letztlich um
dieselbe Frage handelt, die Kant zur Aufstellung seines Kritizismus
veranlaßt hat : nämlich um die Frage, ob es für uns möglich ist, die

Erfahrung durch Erfassung synthetischer Wesenszusammenhänge zu
überschreiten und in das Reich der Metaphysik einzudringen, d. h. ob

für uns Metaphysik überhaupt möglich ist
2. Trotzdem hält eine ältere Richtung in der Neuscholastik an dem

analytischen Charakter des Kausalprinzips fest. Auch sie unterscheidet
analytische und synthetische Urteile, jedoch in anderm Sinne, als

Kant. Denn « synthetische Urteile » bezeichnen nach ihr die Erfahrungsurteile

der konkreten Daseinsordnung, die einen zufälligen Zusammenhang

zwischen S und P ausdrücken, der zwar tatsächlich vorhanden
ist, aber ohne Widerspruch auch nicht vorhanden sein könnte, wie
in dem Urteil : « Dieser Baum ist grün ». Doch gehören zu den

Erfahrungsurteilen nicht nur individuelle Urteile wie : « Ich habe
Zahnschmerzen », sondern auch allgemeine, wie die physischen Naturgesetze
und die moralischen Gesetze des freien Willens. Obgleich die

Erfahrungsurteile zufällige sind, so drücken sie doch eine Notwendigkeit
aus, jedoch nicht eine absolute, die keine Ausnahmen zuläßt, sondern
eine hypothetische, die vom freien Willen Gottes oder der Menschen

abhängig ist.
Die « analytischen Urteile » umfassen alle Vernunfturteile der

abstrakten Soseinsordnung, die einen begrifflich notwendigen Zusammenhang

zwischen S und P ausdrücken, wie in dem Urteil : « Der Teil ist
kleiner, als das Ganze ». Darum ist die Notwendigkeit der analytischen
Urteile eine absolute, die nicht einmal durch die Allmacht Gottes
aufgehoben werden kann. Denn hier stützt sich die Urteilssynthese auf
die idealen Begriffsinhalte der abstrakten Soseinsordnung, die ohne

Aufhebung des Kontradiktionsprinzips nicht verändert werden können.
Doch müssen zwei Arten der analytischen Urteile unterschieden werden.
Die einen sind unmittelbare oder analytische Erläuterungsurteile, bei
denen das P in der Begriffsbestimmung des S enthalten ist, wie in dem

Urteile : « Der Mensch ist ein vernünftiges Sinnenwesen ». Die andern
sind mittelbare oder analytische Erweiterungsurteile, wenn das P in
der aus der Begriffsbestimmung des S mit absoluter Notwendigkeit
folgenden Wesenseigentümlichkeit enthalten ist, wie in dem Urteil: «Jedes

geistige Wesen ist notwendig mit Wahlfreiheit ausgerüstet ». Denn
obwohl die Freiheit nicht zur Begriffsbestimmung der Geistigkeit gehört,



Zur Begründung des Kausalprinzips 187

so ist sie doch eine begrifflich notwendige Wesenseigentümlichkeit der

Geistigkeit, weil ein absolut notwendiger Zusammenhang zwischen
beiden Begriffen besteht, der unabhängig von der Erfahrung auf dem

Wege schlußfolgernder Begriffsvergleichung gefunden wird.
Bemerkenswerterweise hebt der hl. Thomas im Sinne der neuern

Richtung ausdrücklich hervor, daß das Kausalprinzip zwar ein
analytisches Vernunfturteil, jedoch nicht ein analytisches Erläuterungsurteil,

sondern ein analytisches Erweitemngsurteil ist, indem er schreibt :

« Obgleich die Beziehung zur Wirkursache nicht zur Wesensbestimmung
des gewordenen Seins gehört, so folgt sie doch notwendig aus diesem
Wesen. Denn daraus, daß etwas das Sein nur durch Teilnahme besitzt,
folgt mit Notwendigkeit, daß es von einem andern verursacht ist. Daher
kann ein derartiges Wesen nicht existieren, ohne hervorgebracht zu
sein, wie ein Mensch nicht existieren kann ohne risibilis zu sein ».

(S. Th. I q. 44 a. 1 ad 1.x) Beim Kausalproblem handelt es sich daher
nach dem hl. Thomas um die Frage nach der Möglichkeit analytischer
Erweiterungsurteile. Das Ziel des Reduktionsbeweises besteht darum
im evidenten Aufweis, daß das Hervorgebrachtsein durch eine
Wirkursache eine begrifflich notwendige Wesenseigentümlichkeit des

zufälligen Seins ist. Dagegen wird die Frage nach der Möglichkeit der

Metaphysik oder in Kantischer Formulierung die Frage, ob synthetische

Urteile a priori auf dem Gebiet der übersinnlichen
Vernunfterkenntnis für den Menschen möglich sind, als gelöst vorausgesetzt.
Denn die Kausalkontroverse unterstellt die objektive Gültigkeit des

zufälligen Seins und der Wirkursache, um ausschließlich den begrifflichen

Zusammenhang zwischen den beiden Begriffen zu untersuchen.

3. Ist nun zwischen diesen beiden sich bekämpfenden Richtungen
eine Einigung möglich Die Bejahung dieser Frage hängt nach meiner
Ansicht nur vom guten Willen der Beteiligten ab. Denn der gemeinsame
und in sich vollkommen berechtigte Wesenskern beider Auffassungen
besteht in der Hervorhebung des auf den hl. Thomas zurückgehenden
Gedankens, daß das Hervorgebrachtsein nur eine begrifflich notwendige
Wesenseigentümlichkeit des zufälligen Seins darstellt. Diesen Tatbestand
drückt die ältere Richtung durch die Formel aus : « Das Kausalprinzip

1 Licet habitudo ad causam non intret definitionem entis, quod est causa-
tum ; tarnen sequitur ad ea, quae sunt de ejus ratione : quia ex hoc quod aliquid
per participationem est ens, sequitur quod sit causatum ab alio. Unde hujusmodi
ens non potest esse, quin sit causatum ; sicut nec homo quin sit risibilis. (S. Th. I
q. 44 a. I ad 1.)



i88 Zur Begründung des Kausalprinzips

ist ein analytisches Erweiterungsurteil ». Denselben Tatbestand faßt
die neuere Richtung in die Kantische Formel : « Das Kausalprinzip ist
ein synthetisches Urteil a priori ». Warum sollten also beide Formeln
nicht miteinander vertauscht werden können, solange sie wirklich

genau dasselbe bezeichnen Hier kann demnach nur die Frage sein,

welche von beiden Formeln im Interesse einer organischen
Weiterentwicklung der scholastischen Philosophie vorzuziehen ist

Von diesem Gesichtspunkte aus betrachtet scheint mir allerdings
die ältere Formulierung zweckmäßiger zu sein. Denn zunächst müßte
ein zwingender Grund für das Abweichen von der Tradition vorhanden
sein, den ich nicht zu entdecken vermag. Sodann sehen die meisten
Neuscholastiker in der Übertragung der Kantischen Terminologie auf
die ihr vollkommen wesensfremde aristotelische Philosophie einen

Anachronismus, der nur zu leicht statt zu größerer Begriffsentwirrung,
nur zu größerer Begriffsverwirrung führt. Denn wenn Kant das Kausalprinzip

ein « synthetisches Urteil a priori » nennt, so versteht er
darunter ein allgemeines und notwendiges Erfahrungsurteil. Die Scholastiker

dagegen sind überzeugt, daß das Kausalprinzip nicht nur ein

physisch notwendiges Naturgesetz darstellt, bei dem Ausnahmen
begrifflich möglich sind ; sondern sie sehen in ihm ein metaphysisch
notwendiges Vernunftprinzip, bei dem Ausnahmen begrifflich unmöglich
sind. Außerdem sind nach Kant die metaphysisch notwendigen
Vernunftwahrheiten nicht intentionale Abbilder übersinnlicher Realitäten,
sondern logische Aufgaben und ideale Zielpunkte unserer Wirklichkeitserkenntnis,

die keinen objektiven Wert besitzen. Streng genommen
müßte daher die neuere Richtung nicht nur verschiedene Arten
synthetischer Urteile a priori unterscheiden, sondern auch vor jeder
Inangriffnahme des Kausalproblems zuerst die Möglichkeit der
Metaphysik beweisen, wenn jede Begriffsverwirrung vermieden werden soll.

Doch wollen wir nicht verschweigen, daß der letzte unausgesprochene
Grund für die Bevorzugung der Kantischen Terminologie in der zweiten
sachlichen Grundfrage liegt : « Kann das Kausalprinzip auf das

Kontradiktionsprinzip zurückgeführt werden oder nicht » Wir werden daher

erst nach einer eingehenden Prüfung dieser zweiten Frage endgültig
entscheiden können, ob ein Abweichen von dér traditionellen Terminologie

gerechtfertigt ist, oder nicht.



Zur Begründung des Kausalprinzips

II.

In der Frage der Zurückführbarkeit des Kausalprinzips auf das

Kontradiktionsprinzip stehen sich dieselben Gegensätze gegenüber, wie
in der Frage nach dem analytischen Charakter des Kausalprinzips.

i. Die neuere Richtung hält diesen sogen. « Reduktionsbeweis » für
logisch unmöglich. Denn nach ihrer Überzeugung gibt es zwei letzte,
nicht weiter zurückführbare Ordnungen des Seins : die statische
Soseinsordnung, die vom Kontradiktionsprinzip beherrscht wird, und die

dynamische Daseinsordnung, die der Herrschaft des Kausalprinzips
untersteht. Bei Gott fallen beide Ordnungen begrifflich zusammen,
weshalb das Kausalprinzip auf Gott nicht anwendbar ist. Könnte nun
beim kontingenten, geschöpfliehen Sein das Kausalprinzip auf das

Kontradiktionsprinzip zurückgeführt werden, so müßte uns das

Kontradiktionsprinzip aus der statischen Soseinsordnung auch in die
dynamische Daseinsordnung des kontingenten Seins führen können, indem

es uns nicht nur Aufschluß gibt über das « Was » der Dinge, sondern
auch über das genetische « Woher » der geschöp fliehen Dinge. Das ist
aber unmöglich, wie eine Analyse der beiden Prinzipien zeigt.

Das Kontradiktionsprinzip besagt nicht nur eine tatsächliche
Unvereinbarkeit des Seins mit dem Nichtsein, sondern eine im
abstrakten Wesen des Seins begründete begrifflich notwendige Unvereinbarkeit

des Seins mit dem Nichtsein. Gerade darum ist der
kontradiktorische Gegensatz von Sein und Nichtsein nicht ein hypothetischer,
der unter bestimmten Bedingungen Ausnahmen zuläßt, sondern ein

absoluter, der selbst durch Gottes Allmacht nicht aufgehoben werden
kann. Nun gibt es aber nur in der statischen Soseinsordnung absolute

Notwendigkeiten, die keine Ausnahmen zulassen, weil nur die abstrakten
Begriffe unveränderlich sind, nicht aber die den Begriffen in der
dynamischen Daseinsordnung entsprechenden endlichen Realitäten.

Allerdings kann der kontradiktorische Gegensatz auch in der

dynamischen Daseinsordnung verwirklicht werden. So steht nicht nur
der ideale Begriff der roten Farbe mit dem Begriff der nichtroten Farbe
im kontradiktorischen Gegensatz, sondern auch die in der Rose wirklich

existierende rote Farbe mit der am gleichen Ort und zur gleichen
Zeit existierenden nichtroten Farbe. Doch hat dieser Gegensatz in der

dynamischen Daseinsordnung seinen letzten Grund in dem begrifflichen
Gegensatz der abstrakten Soseinsordnung. Darum schließt auch die
Existenz der Rose in der dynamischen Daseinsordnung die Möglichkeit



Zur Begründung des Kausalprinzips

der gleichzeitigen Nichtexistenz nur deshalb aus, weil der abstrakte

Begriff des Daseins in der idealen Soseinsordnung mit dem Begriff des

Nichtdaseins absolut unvereinbar ist. Gerade deshalb muß der materielle

kontradiktorische Gegensatz, der zwischen den Trägern der
abstrakten Begriffsformen besteht, stets auf den formellen Gegensatz in
den abstrakten Begriffsformen zurückgeführt werden. Wenn daher der

hl. Thomas lehrt, daß das Kontradiktionsprinzip sich « auf das Wesen

des Seins und Nichtseins stützt » (S. Th. I-II q. 94 a. 2 c.1), so muß
hier unter dem « Wesen » das quidditative Sein der formalen
Soseinsordnung verstanden werden. Das Kontradiktionsprinzip gibt daher

nuf Aufschluß über das « Was » der Dinge in der formalen
Soseinsordnung, nicht aber über das « Woher » der Dinge in der dynamischen
Daseinsordnung der endlichen Dinge. Die Anwendung des

Kontradiktionsprinzips auf die dynamische Daseinsordnung kann demnach nur
in hypothetischer Form geschehen : « Wenn etwas existiert, so schließt

es, solange es existiert, mit begrifflicher Notwendigkeit die gleichzeitige
Nichtexistenz aus».

Das Kausalprinzip fordert einen dynamischen Daseinsgrund für
das zufällig existierende Sein. Darum ist das Kausalprinzip nur eine

bestimmte Form des Prinzips vom zureichenden Grunde, das drei
Teilprinzipien umfaßt. Denn das Prinzip vom zureichenden Grunde
fordert in der logischen Urteilsordnung einen hinreichenden Grund für
jeden Urteilsinhalt, der die Intention einschließt, einen objektiven
Sachverhalt zu bezeichnen. Es fordert ferner in der ontologischen

Soseinsordnung einen statischen Soseinsgrund oder eine Formalursache
für jedes bestimmte Ding, das von andern verschieden ist. Es fordert
endlich in der ontologischen Daseinsordnung, die von der Soseinsordnung
verschieden ist, einen dynamischen oder genetischen Daseinsgrund,
d. h. eine Wirkursache für jedes Ding, das nicht kraft seines Soseins

existiert. Weil Gott als notwendiges Sein kraft seines Soseins existiert,
fällt bei ihm Daseinsgrund und Soseinsgrund sachlich und begrifflich
zusammen.

Alles außergöttliche Sein aber existiert nicht kraft des Wesens,
weil bei ihm Sosein und Dasein nach den Suaresianern virtuell, nach
den Thomisten sogar real verschieden ist. Daher gilt das Kausalprinzip,
das eine äußere Wirkursache für alles nicht notwendig Existierende

1 Primum principium indemonstrabile est, quod non est simul afßrmare et

negare, quod fundatur supra rationem entis et non-entis. (S. Th. -I-II q. 94 a. 2.)



Zur Begründung des Kausalprinzips I9I

fordert, nicht für den Bereich des göttlichen, sondern nur des

außergöttlichen Seins. Zwar führt die Wirkursache auch das Sosein des

zufälligen Seins von der Möglichkeit zur Wirklichkeit über ; trotzdem

ist der spezifische Zielpunkt der wirkursächlichen Bewegung im
konkreten Dasein enthalten, das die Wirkursächlichkeit dem zufälligen
Sosein verleiht. Daher gehört das Kausalprinzip seinem wesentlichen

Sinngehalte nach nur der dynamischen Daseinsordnung des zufälligen
Seins an, indem es uns Aufschluß gibt, nicht über das « Was », sondern

das « Woher » der zufällig existierenden Dinge. Denn das unveränderliche

Sein Gottes in der konkreten Daseinsordnung und die
unveränderlichen Begriffe in der abstrakten Soseinsordnung sind dem

Einfluß der Wirkursächlichkeit entzogen.
Aus dieser Begriffsanalyse ergibt sich, daß das Kausalprinzip nicht

auf das Kontradiktionsprinzip zurückgeführt werden kann. Denn dann

müßte das Kontradiktionsprinzip aus seiner statischen Soseinsordnung

uns auch in die ihm fremde dynamische Daseinsordnung führen können,
indem es uns nicht nur Antwort gibt auf die Frage nach dem « Was »,

sondern auch nach dem « Woher » der Dinge. Umgekehrt müßte das

zufällige Dasein auf das formale Sosein ebenso zurückgeführt werden,
wie die Wirkursache auf die von ihr wesentlich verschiedene
Formalursache. Es ist einleuchtend, daß alle diese Folgerungen ebenso viele
Absurditäten sind.

Denn das Kontradiktionsprinzip vermag uns nicht aus der
statischen Söseinsordnung in die dynamische Daseinsordnung zu führen,
weil es sich ausschließlich auf das abstrakte Wesen des Seins stützt.
Darum bleibt der vom Kontradiktionsprinzip geforderte Wesensunterschied

von Sein und Nichtsein bestehen, ob das Sein verursacht ist
oder nicht. Gerade darum läßt sich auch die « Woherfrage » nicht aus
der « Wasfrage » deduktiv ableiten. Noch viel weniger ist es möglich,
das zufällige Dasein auf das abstrakte Sosein oder die Wirkursache
auf die wesentlich verschiedene Formalursache zurückzuführen. Denn
eine solche Zurückführung bedeutete nichts anderes, als Aufhebung
der Kontingenz und Umwandlung des zufälligen Seins in notwendiges
Sein und damit Aufhebung des Kontradiktionsprinzips. Oder besteht
der Wesensunterschied des zufälligen und notwendigen Seins nicht
gerade darin, daß das notwendige Sein kraft der Formalursache seines

Soseins existiert, während das zufällige Sein nur kraft der Wirkursache
seines Daseins existiert

Es ist darum nicht terminologische Eigenwilligkeit, wenn das



192 Zur Begründung des Kausalprinzips

Kausalprinzip als ein « synthetisches Urteil a priori » bezeichnet wird.
Denn dadurch soll angedeutet werden, daß die Leugnung des

Kausalprinzips nicht wie bei den analytischen Vernunfturteilen zu einer

begrifflichen Seinsunmöglichkeit, sondern nur zu einer rationalen
Denkunmöglichkeit führt, weil ursachlos gewordenes Sein zwar für uns
rational unbegreifbar, aber vielleicht doch nicht in sich widersprechend ist.

2. Nichtsdestoweniger glauben die Vertreter der altern Richtung
an der metaphysischen Grundthese des hl. Thomas festhalten zu müssen,
daß das Kausalprinzip wie alle andern Prinzipien auf das

Kontradiktionsprinzip zurückgeführt werden kann und muß. Das scheint ihnen
zunächst eine notwendige Folgerung aus der begrifflichen Notwendigkeit
des Kausalprinzips zu sein, die auch von den meisten Gegnern als

sicher angenommen wird.
Denn könnte das Kausalprinzip nicht auf das Kontradiktionsprinzip

zurückgeführt werden, wie sollte dann noch ein sicherer Beweis

für die absolute Notwendigkeit des Kausalprinzips möglich sein
Entweder beweisen die Gegner des Reduktionsbeweises die begriffliche
Unmöglichkeit des ursachlos gewordenen Seins, oder sie beweisen sie

nicht. Wird der Beweis erbracht, so stützen sich die Gegner auf eben

jenen Reduktionsbeweis, den sie nicht anerkennen wollen. Wird der
Beweis aber nicht erbracht, wie kann man dann das Kausalprinzip noch
als ein evidentes und begreifflich notwendiges Vernunftprinzip
hinstellen Wären dann die Gegner des Reduktionsbeweises nicht
gezwungen, den Wert des Kausalprinzips auf den Rang eines in sich
nicht evidenten und darum objektiv vielleicht falschen «Postulates
der Erfahrungswissenschaften » herabzudrücken Jedenfalls hebt die

Ablehnung des mittelalterlichen Reduktionsbeweises die Möglichkeit
eines evidenten Aufweises für die begriffliche Notwendigkeit des

Kausalprinzips überhaupt auf.

Ja, nach den Vertretern der ältern Richtung würde eine

konsequente Ablehnung des Reduktionsbeweises mit logischem Denkzwang zur
Proklamierung des allgemeinen Skeptizismus führen. Denn sie erinnern
daran, daß nach dem hl. Thomas das Sein das adaequate Formalobjekt
des menschlichen Verstandes ist. Wie daher alle Verstandesbegriffe auf
den Seinsbegriff als letzten Restbestand aller Begriffe zurückgeführt
werden, so müssen auch alle Verstandesurteile auf das im Seinsbegriff
eingeschlossene Kontradiktionsprinzip zurückgeführt werden. Mit Recht
schreibt daher der hl. Thomas : « Was zuerst in unsere Wahrnehmung
fällt, ist das Sein, dessen Verständnis in allem eingeschlossen ist, was



Zur Begründung des Kausalprinzips 193

jemand wahrnimmt. Daher ist das erste und unbeweisbare Prinzip,
daß man nicht zugleich etwas bejahen und verneinen kann, das sich
auf das Wesen des Seins und Nichtseins stützt und selbst die Stütze
für alle andern Prinzipien bildet » (S. Th. I-II q. 94 a. 2). 1

Es ist zu beachten, däß nach dem Aquinaten alle Prinzipien, also
auch das Kausalprinzip sich auf das Kontradiktionsprinzip stützen
müssen, wenn sie nicht die letzte Grundlage ihrer Gewißheit verlieren
wollen. Daher bedeutet nach dem hl. Thomas die Ablehnung des

Reduktionsbeweises nicht, wie behauptet worden ist, « eine Verteidigung
des thomistischen Intellectus primorum principiorum gegenüber dem
Überwuchern der alles ableiten wollenden Ratio ». Denn nach dem

Aquinaten stützt sich auch die Gewißheit der ersten Prinzipien auf das

Kontradiktionsprinzip. Das ist kein Überwuchern der alles ableitenden
Ratio, wie es sich beim extremen Rationalismus der Leibniz-Wollf'schen
Schule vorfindet.

Denn dieser extreme Rationalismus will die ersten Prinzipien aus
dem Kontradiktionsprinzip durch einen apriorischen Deduktionsbeweis
ableiten, wie wir aus dem allgemeinen Urteil, daß alle Menschen sterblich

sind, deduktiv ableiten, daß auch Petrus sterblich sein muß. Der
hl. Thomas lehnt jeden Versuch des extremen Rationalismus, aus dem

Seinsbegriff ohne Zuhilfenahme der Erfahrung die Begriffe des

zufälligen Seins, der Wirkursache und den wesensnotwendigen Zusammenhang

zwischen beiden Begriffen rein a priori in einem analytischen
Erläuterungsurteil abzuleiten, als eine logische Unmöglichkeit ab.

Wenn er daher das Kausalprinzip auf das Kontradiktionsprinzip stützt,
so meint er damit nicht einen logisch unmöglichen Deduktionsbeweis,
der das Kausalprinzip als das weniger allgemeine Urteil aus dem

allgemeineren Prinzip des Widerspruchs abzuleiten versucht. Er meint
vielmehr damit nur die logisch vollkommen einwandfreie Demonstratio
ad impossibile oder den Reduktionsbeweis, der die begriffliche
Notwendigkeit des Kausalprinzips indirekt durch den evidenten Aufweis

dartut, daß die Leugnung des Kausalprinzips notwendig zur Leugnung
des Kontradiktionsprinzips führt.

Gerade weil der begriffliche Zusammenhang zwischen S und P nicht

1 Xllud, quod primo cadit in apprehensione, est ens, cujus intellectus inclu-
ditur in omnibus, quaecumque quis apprehendit ; et ideo primum principium
indeinonstrabile est, quod non est simul affirmare et negate, quod fundatur supra
rationem entis et non-entis : et super hoc principia omnia fundantur. (S. Th. I-II
q. 94 a. 2.)

Divus Thomas. 13



194 Zur Begründung des Kausalprinzips

in der Begriffsbestimmung des zufälligen Seins eingeschlossen ist,
sondern erst durch Vergleichung der Begriffe des zufälligen Seins und
der Wirkursache gefunden werden muß, ist das Kausalprinzip uach
dem hl. Thomas nicht ein aus dem Kontradiktionsprinzip direkt
abgeleitetes « analytisches Erläuterungsurteil», sondern ein auf das

Kontradiktionsprinzip indirekt zurückführbares «analytisches
Erweiterungsurteil». Die Vertreter des thomistischen Reduktionsbeweises

sind der Meinung, daß ein Grund der bedauerlichen Begriffsverwirrung
in der heutigen Kausalkontroverse auch in der Tatsache zu suchen ist,
daß viele Gegner des Reduktionsbeweises den Wesensunterschied

zwischen Deduktionsbeweis und Reduktionsbeweis nicht immer
genügend beachten, wie ihn der hl. Thomas in den Posteriora Analytica
(lect. 40 n. 3-7) eingehend dargestellt hat. Auch Kant stimmt im
Wesentlichen mit dieser Darstellung überein. Nur bezeichnet er den

direkten Deduktionsbeweis als den « ostensiven » Beweis, dem er den

indirekten Reduktionsbeweis als den « apagogischen » gegenüberstellt.

(Kritik d. reinen Vernunft, herausg. v. Th. Valentiner, Leipzig 1913,
S. 655.) Jedenfalls wird man nicht leugnen können, daß eine völlige
Verkennung des indirekten Reduktionsbeweises vorliegt, wenn man in
ihm nichts anderes sieht, als « ein dialektisches Manöver, um ein
Deduktionsverhältnis sichtbar zu machen » (Philos. Jahrb. B. 45. H. 2

[1932], 221-225).

Hängt aber die wissenschaftliche Gewißheit nicht nur des

Kausalprinzips, sondern aller Vernunft- und Erfahrungsprinzipien von ihrer
Zurückführbarkeit auf das Kontradiktionsprinzip ab, so ist klar, daß

die prinzipielle Ablehnung des Reduktionsbeweises beim Kausalprinzip
und allen Erfahrungsprinzipien der dynamischen Daseinsordnung, in der
das Kontradiktionsprinzip nicht gelten soll, mit logischem Denkzwang
zur Zerstörung aller menschlichen Gewißheit und zur Proklamierung
des allgemeinen Skeptizismus führen muß. Denn gibt es keine
wissenschaftlich sichere Erfahrungserkenntnis mehr, so gibt es auch keine
wissenschaftlich sichere Vernunfterkenntnis mehr, weil die abstrakte
Vernunfterkenntnis von der konkreten Erfahrungserkenntnis kausal

abhängig ist. Fragen wir also, ob das Kausalprinzip auf das

Kontradiktionsprinzip zurückgeführt werden kann, so muß nach dem Gesagten
diese Frage ebenso sicher bejaht werden, wie die begriffliche Notwendigkeit

des Kausalprinzips und die Existenz der menschlichen Gewißheit

überhaupt. Das bedeutet keineswegs ein deduktives Ableiten der
Wirkursache aus der Formalursache, oder eine logisch unmögliche



Zur Begründung des Kausalprinzips T95

Identifizierung der zufälligen Soseins- und Daseinsordnung oder eine

unzulässige Verwechslung der dynamischen « Woherfrage » mit der

statischen « Wasfrage », sondern nur eine im Kontradiktionsprinzip
verankerte, begrifflich notwendige Verknüpfung der Wirk- und
Formalursache, der zufälligen Soseins- und Daseinsordnung und der
genetischen « Woherfrage » mit der formalen « Wasfrage ».

Doch folgt aus der Möglichkeit eines logisch einwandfreien
Reduktionsbeweises noch nicht ohne weiteres, daß alle bisher vertretenen
Formen des Reduktionsbeweises für die begriffliche Notwendigkeit des

Kausalprinzips den Forderungen der Logik entsprechen. Im Gegenteil
muß zugegeben werden, daß manche dieser Reduktionsbeweise an einer

logisch unerlaubten Verwechslung des formalen Wesensgrundes mit dem

dynamischen Daseinsgrunde kranken. Folgt daraus aber, daß es

überhaupt keine logisch einwandfreien Formen eines solchen Reduktionsbeweises

gibt

III.

Der bisherige Verlauf der Kausalkontroverse hat den Nachweis

erbracht, daß es verschiedene Formen des Reduktionsbeweises für die
absolute Notwendigkeit des Kausalprinzips gibt, die allen Anforderungen
der Logik vollkommen entsprechen. Auf zwei derselben, die den
hl. Thomas selbst zum Urheber haben, wollen wir im Folgenden etwas
näher eingehen, nicht nur weil sie im Verlauf der Kausalkontroverse der

Gegenstand lebhafter Diskussion geworden sind, sondern auch weil ein
tieferes Verständnis ihres Sinngehaltes uns eine geeignete Grundlage
zu bieten scheint für eine gegenseitige Verständigung der kämpfenden
Parteien.

i. An den meisten Stellen führt der hl. Thomas das Kausalprinzip

auf das Kontradiktionsprinzip zurück vermittels des Teilhabeprinzips,

das er in die Formel kleidet : « Alles, was das Sein durch
Teilhabe besitzt, wird verursacht von dem, was das Sein durch seine
Wesenheit besitzt »„(S. Th. I q. 61 a. i c.1). Den metaphysischen
Grund für dieses Prinzip findet der Aquinate in der Natur des ens

per essentiam, das das Sein durch seine Wesenheit besitzt. Denn ein
ens per essentiam muß nicht nur mit absoluter Notwendigkeit exi-

1 Omne autem, quod est per participationem, causatur ab eo, quod est
per essentiam. (S. Th. I q. 61 a. î c.)



19b Zur Begründung des Kausalprinzips

stieren, weil sein Sosein im Dasein besteht, sondern es muß auch die
unendliche Fülle des Soseins und Daseins in sich enthalten, weil es

nicht das Sein besitzt, sondern das Sein selbst ist. Darum schreibt
der Aquinate : « Was einem Ding infolge seiner Natur zukommt und
nicht infolge einer Wirkursache, kann in ihm nicht verkleinert oder

unvollkommen vorhanden sein. Denn wenn man von einer Natur
etwas Wesentliches wegnimmt oder zu ihr hinzufügt, wird die Natur
eine andere, wie es auch bei den Zahlen der Fall ist, bei denen jede

Hinzufügung oder Wegnahme einer Einheit die Art ändert » (S. c. G.

II c. 15, 2 1).

Das ens per essentiam schlösse aber nicht die unbegrenzte Fülle
aller möglichen und wirklichen Vollkommenheiten ein, wenn es nicht
durch seine Wesenheit auch das höchste und umfassendste Prinzip
alles Seins wäre, von dem alles als der letzten Formal-, Wirk- und
Zweckursache abhängt. Soll es also neben dem einen absolut
notwendigen ens per essentiam, das die unendliche Fülle alles Seins formell
oder virtuell in sich schließt, noch andere Wesen geben, so ist dies nach
dem Kontradiktionsprinzip nur dadurch möglich, daß das eine unendliche

Sein durch Ausübimg seiner absolut höchsten und umfassenden

Kausalität und Überströmen seiner unbegrenzten Vollkommenheitsfülle

andere zufällig existierende Wesen an seinem unendlichen Sein

in endlicher Weise teilnehmen läßt. In diesem Sinne schreibt der

hl. Thomas : « Der erste Seinsakt ist das allgemeine Prinzip aller übrigen
Seinsakte, weil es ein unendliches Sein ist, das virtuell alles Sein vorher
in sich schließt, wie Dionysius sich ausdrückt. Darum nehmen die

Dinge an ihm teil nicht als seine Teile, sondern durch Überströmen des

Unendlichen und Hervorgehen des endlichen Seins aus ihm » (S. Th. I
q. 75 a. 5 ad 1 2).

Neben dem durch sich (per se) und aus sich (a se) existierenden
unendlich vollkommen ens per essentiam kann es daher nur endliche

entia per participationem geben, die nicht durch sich und aus sich

absolut notwendig existieren, sondern nur als zufällig existierende

1 Quod alicui convenit ex sua natura et non ex aliqua causa, minoratum
in eo et deficiens esse non potest. Si enim naturae aliquid essentiale subtrahitur
vel additur, jam altera erit sicut et in numeris accidit, in quibus unitas addita
vel subtracta speciem variât. (S. c. G. II c. 15, 2.)

2 Primus actus est universale principium omnium actuum : quia est infinitum
virtualiter in se omnia praehabens, ut dicit Dionysius. ..'Unde participàtur a
rebus non sicut pars, sed secundum diflusionem et processionem ipsius. (S. Th. I
q. 75 a. 5 ad 1.)



Zur Begründung des Kausalprinzips 197

Wesen in kausaler Abhängigkeit vom ens per essentiam als höchster

Formal-, Wirk- und Zweckursache an der unendlichen Fülle des Seins

in endlicher Weise teilnehmen. Darum muß alles, was das Sein durch
Teilhabe besitzt, von dem verursacht sein, der das Sein durch seine

Wesenheit besitzt. Aus der unendlichen Vollkommenheit des ens per
essentiam folgt darum mit logischem Denkzwang, daß jedes zufällig
existierende Sein, das wesentlich nur ein ens per participationem ist
und doch nicht vom ens per essentiam wirkursächlich abhängig wäre,
ein begrifflicher Widerspruch wäre und darum die Aufhebung des

Kontradiktionsprinzips zur notwendigen Folge hätte. « Denn daraus,
daß etwas das Sein nur durch Teilnahme besitzt, folgt zwingend, daß

es von einem andern verursacht ist. Daher kann ein derartiges ursachloses

Sein ebenso wenig begrifflich gedacht werden, wie ein Mensch,
der nicht risibilis wäre» (S. Th. I q. 44 a. 1 ad 1 ').

Allerdings hat schon Laminne in seinem berühmten Artikel : « Le

principe de contradiction et le principe de causalité » in der Revue

Néoscolastique (Louvain, i9me année [1912], 471 ff.) die Behauptung
aufgestellt, daß auch der auf dem Teilhabeprinzip aufgebaute
Reduktionsbeweis zwingende Beweiskraft nicht besitze, weil er auf einer petitio
principii beruhe. Denn er setze voraus, daß alles, was nicht durch
sich selbst existiert, durch ein anderes existieren müsse. Solange aber
die begriffliche Notwendigkeit des Kausalprinzips noch nicht evident
aufgewiesen ist, bleibt die Möglichkeit, daß etwas weder durch sich
noch durch ein anderes existiert, weil es eben ursachlos existiert. —
Doch wird dieses Werturteil von Laminne dem Gedankengang des

hl. Thomas nicht gerecht. Denn wie wir oben gezeigt haben, setzt
der hl. Thomas nicht, wie Laminne behauptet, ohne nähere Begründung
als selbstverständlich voraus, daß alles, was nicht durch sich selbst

existiert, durch ein anderes existieren muß, vielmehr leitet er dieses

Prinzip in überzeugender Weise aus der Natur des ens per essentiam
ab, das als subsistierende Fülle des unendlichen Seins alles Sein formell
oder virtuell in sich enthalten muß. Eine petitio principii läge nur
dann vor, wenn der evidente Aufweis möglich wäre, daß das formelle
oder virtuelle Enthaltensein alles Seins im unendlichen Sein gewahrt
bliebe, auch wenn es nicht letztes Prinzip alles Seins und Werdens
wäre. Ein solcher Nachweis ist aber ohne Aufhebung des Kontra-

1 Quia ex hoc, quod aliquid per participationem est ens, sequitur, quod sit
causatum ab alio. Unde hujusmodi ens non potest esse, quin sit causatum, sicut
nec homo, quin sit risibilis. (S. Th. I q. 44 a. 1 ad 1.)



198 Zur Begründung des Kausalprinzips

diktionsprinzips nicht möglich. Daher kann hier von einer petitio
principii im Ernst nicht die Rede sein.

Andere wollen in dem Reduktionsbeweis des hl. Thomas e[nen
circulas vitiosus finden, weil er das Dasein Gottes als sicher gegeben

voraussetze, obgleich diese Voraussetzung sich auf die begriffliche
Notwendigkeit des Kausalprinzips stützt. — Indes wird hier übersehen,
daß die Ableitung des hl. Thomas nicht vom Dasein des ens per essen-

tiam in der konkreten Daseinsordnung ausgeht, sondern nur auf den

Begriff des ens per essentiam in der abstrakten Gedankenordnung
sich stützt. Denn die begriffliche Notwendigkeit des unmittelbar
evidenten Teilhabeprinzips in der abstrakten Soseinsordnung kann
mit Sicherheit erkannt werden, auch bevor die Existenz Gottes in der

konkreten Daseinsordnung bewiesen ist, weil Gott in diesem Leben

nur oberstes Seinsprinzip, nicht aber höchstes Erkenntnisprinzip für
die Gültigkeit der ersten Prinzipien ist. Wir glauben darum, daß der

auf das Teilhabeprinzip gestützte Reduktionsbeweis des hl. Thomas

für die begriffliche Notwendigkeit des Kausalprinzips allen
Anforderungen einer gesunden Logikineinwand freier Weise entspricht.

2. Heftiger umstritten ist eine zweite Form des Reduktionsbeweises,
der auf die hypothetische Notwendigkeit des zufälligen Seins sich

stützt. Diese Beweisform geht von der Tatsache aus, daß das zufällige
Dasein des kontingenten Seins eine hypothetische Notwendigkeit
einschließt, die auf dem Kontradiktionsprinzip beruht und darum den

Charakter begrifflicher Notwendigkeit besitzt. Denn nach dem

Kontradiktionsprinzip ist es zwar in der idealen Ordnung begrifflich möglich,
daß Sokrates wegen seiner wesentlichen Indifferenz zum Sein und
Nichtsein sowohl als existierend, wie als nicht existierend gedacht
wird.. Trotzdem ist es nach dem Kontradiktionsprinzip in der realen

Ordnung begrifflich unmöglich, daß Sokrates, solange er existiert,
zugleich nicht existiere. Das Kontradiktionsprinzip verbietet daher

aus der gleichzeitigen Möglichkeit kontradiktorischer Sachverhalte in
der idealen Begriffsordnung auf die Möglichkeit der Gleichzeitigkeit
dieser kontradiktorischen Sachverhalte in der realen Daseinsordnung
in demselben Subjekt zu schließen.

Darum schreibt der hl. Thomas : « Es ist offenbar wahr, daß alles,

was existiert, solange es existiert, notwendig existiert ; und das alles,

was nicht existiert, für jene Zeit, in der es nicht existiert, notwendig
nicht existiert. Und diese Notwendigkeit ist nicht eine absolute,
sondern eine bedingte. Diese Notwendigkeit stützt sich aber auf



Zur Begründung des Kausalprinzips 199

das Prinzip : es ist unmöglich, daß die kontradiktorischen Gegensätze

zugleich wahr und falsch sind » (In Perihermen. I, lect. 15, n. 21).
Es ist zu beachten, daß nach diesen Worten des hl. Thomas das

Kontradiktionsprinzip nicht nur für die statische Soseinsordnung,
sondern auch für die dynamische Daseinsordnung des zufälligen Seins

gilt, obgleich die im Kontradiktionsprinzip begründete begriffliche
Daseinsnotwendigkeit in der dynamischen Daseinsordnung den Charakter

der absoluten Notwendigkeit verliert, den sie in der statischen

Soseinsordnung besitzt. Denn Sokrates behält, auch wenn er von der

Möglichkeit zur Wirklichkeit übergegangen ist, wegen seiner wesentlichen

Indifferenz zum Sein und Nichtsein jeden Augenblick die
Möglichkeit vom Sein zum Nichtsein überzugehen, weil er seine Kontingenz
niemals verlieren und in die absolute Notwendigkeit Gottes umwandeln
kann.

Wodurch erhält nun die im Kontradiktionsprinzip verankerte

begriffliche Daseinsnotwendigkeit des Sokrates in der realen Daseinsordnung

den Charakter der Bedingtheit Der hl. Thomas antwortet :

durch den Einfluß der Wirkursache. Denn er schreibt : « Es
unterscheidet sich das absolut Notwendige von den übrigen Notwendigkeiten.
Denn die absolute Notwendigkeit kommt einer Sache zu nach dem,

was ihr am innersten und nächsten ist, sei es die Form oder die Materie
oder die Wesenheit selbst. Nicht absolut, sondern relativ notwendig
ist das, was von einer äußern Ursache abhängt. Diese Ursache ist
doppelter Art, nämlich Zweck und Wirkursache » (In V. Metaph.,
lect. 6 2).

Nach dem hl. Thomas genügt also zur vollständigen Erklärung
der hypothetischen Daseinsnotwendigkeit des Sokrates nicht die
statische Betrachtungsweise, die nur auf das « Was » oder das abstrakte
Wesen des Sokrates in der formalen Soseinsordnung achtet. Denn

wäre die im zufälligen Dasein des Sokrates eingeschlossene Notwendig-

1 Et ideo manifeste verum est, quod omne quod est, necesse est esse quando
est ; et omne quod non, est, necesse est non esse pro illo tempore, quando non
est : et haec est nécessitas non absoluta, sed ex suppositione. Et haec nécessitas

fundatur super hoc principium, quod Impossibile est contradictoria simul
esse vera vel falsa. (In Perihermen. I, lect. 15, n. 2 et 3.)

2 Differt autem necessarium absolute ab aliis necessariis : quia nécessitas
absoluta competit rei secundum id, quod est intimum et proximum ei, sive sit
forma, sive materia, sive ipsa essentia. Necessarium autem secundum quid
et non absolute est, cujus nécessitas dependet ex causa extrinseca. Causa autem
extrinseca est duplex : sel. finis et efficiens. (In V. Metaphys. lect. 6.)



200 Zur Begründung des Kausalprinzips

keit ausschließlich im formalen Wesen oder der Formalursache des

Sokrates begründet, so existierte Sokrates mit absoluter Notwendigkeit
wie Gott. Denn was kraft seiner Formalursache allein existiert, ist
ein absolut notwendiges und unendlich vollkommenes ens per essentiam,
das die ganze Fülle des Seins formell und virtuell in sich schließt.
Soll also der hypothetische Charakter der Daseinsnotwendigkeit des

Sokrates eine vollständig zureichende Erklärung finden, so muß zu der
statischen Betrachtungsweise die dynamische oder genetische
hinzutreten, die das « Woher » des Sokrates und seines tatsächlichen, aber
nicht absolut notwendigen Vorhandenseins in der konkreten Daseinsordnung

näher untersucht. Dieses «Woher» kann aber nach dem

zitierten Texte des hl. Thomas nur durch Zurückführung dieser
hypothetischen Notwendigkeit auf eine äußere Wirk- und Zweckursache
zureichend erklärt werden.

Fragen wir aber nach dem logischen Grunde, der uns zur Annahme
dieser notwendigen Verbindungsbrücke zwischen der hypothetischen
Daseinsnotwendigkeit des Sokrates und der äußern Wirkursache des

Sokrates zwingt, so gibt uns der angeführte Text keine befriedigende
Antwort. Doch scheint uns eine Vergleichung dieses Textes mit den

übrigen Stellen, an denen der Aquinate die begriffliche Notwendigkeit
des Kausalprinzips zu beweisen versucht, mit Sicherheit zu ergeben,
daß der hl. Thomas auch an dieser Stelle das Teilhabeprinzip als die

logische Verbindungsbrücke zwischen der hypothetischen Daseinsnotwendigkeit

des Sokrates und seiner äußern Wirkursache stillschweigend
voraussetzt. Denn dann wird seine Schlußfolgerung eine zwingende.
Das Teilhabeprinzip sagt ja, daß alles, was das Sein nicht durch seine

Wesenheit, sondern nur durch Teilhabe besitzt, in seinem Sosein und
Dasein kausal abhängig ist von dem, was das Sein durch seine

Wesenheit besitzt. Nun zeigt aber die hypothetische Daseinsnotwendig-
keit des Sokrates mit Evidenz, daß er das Sein nicht durch seine

Wesenheit, sondern nur durch Teilhabe besitzt. Denn besäße er das

Sein durch seine Wesenheit, so müßte er mit absoluter Notwendigkeit
existieren und die subsistierenden Fülle des unbegrenzten Seins selber

sein. Folglich kann der zufällig existierende Sokrates die hypothetische

Daseinsnotwendigkeit nur besitzen in kausaler Abhängigkeit
vom absolut notwendigen und unendlich vollkommenen ens per essentiam.

Zu einer vollkommen zureichenden Erklärung der hypothetischen
Daseinsnotwendigkeit des Sokrates muß daher die dynamische
Erklärung mit der statischen verbunden werden. Denn der hypothetische



Zur Begründung des Kausalprinzips 201

Charakter dieser Daseinsnotwendigkeit setzt mit begrifflicher
Notwendigkeit die Tatsache voraus, daß das Sosein des Sokrates wegen
seiner wesentlichen Indifferenz zum Sein und Nichtsein eine wesentliche

oder transzendentale Abhängigkeitsbeziehung von einer äußern

Wirkursache einschließt. Wenn wir also das Teilhabeprinzip des

hl. Thomas als wesentliches Bindeglied in die Schlußkette seiner

Beweisführung mit hinein beziehen, so glauben wir auch dieser Form des

Reduktionsbeweises, die auf die hypothetische Daseinsnotwendigkeit
des zufälligen Seins sich stützt, zwingende Beweiskraft nicht absprechen

zu können.
Es kann nicht wundernehmen, daß gerade diese Form des

Reduktionsbeweises, bei der nicht alle Glieder der Beweiskette ausdrücklich
hervorgehoben werden, den heftigsten Angriffen ausgesetzt war. Am
schärfsten wurde dieser Reduktionsbeweis bekämpft von J. Geyser
in seiner neuesten Schrift : « Das Gesetz der Ursache » (München 1933).

Seiner Ablehnung folgten die meisten Fachgenossen, weil ihnen die

durchschlagende Beweiskraft infolge der mangelhaften Verknüpfung
der Beweisglieder nicht evident einleuchtete. Fast alle betrachten
darum die Zurückführung der hypothetischen Daseinsnotwendigkeit auf
eine Wirkursache zunächst als etwas vollkommen Überflüssiges. Das

glauben sie mit Evidenz aus der Tatsache folgern zu können, daß die

hypothetische Daseinsnotwendigkeit in der zufälligen Existenz des

Sokrates auch dann kraft des Kontradiktionsprinzips eingeschlossen
bliebe, wenn Sokrates ohne den Einfluß einer Wirkursache ins Dasein

getreten wäre. Darum sind sie überzeugt, daß diese hypothetische
Daseinsnotwendigkeit in dem « tatsächlichen Vorhandensein der
zufälligen Existenz des Sokrates in der konkreten Daseinsordnurig » ihren
vollkommen zureichenden Formalgrund hat, ohne daß eine Bezugnahme

auf eine äußere Wirkursache mit Hilfe der dynamischen
Betrachtungsweise zur adaequaten Erklärung irgendwie notwendig
wäre.

Wir geben demgegenüber zu, daß diese Formalerklärung
tatsächlich einen unvollständigen Teilgrund für die hypothetische
Daseinsnotwendigkeit des Sokrates angibt. Was wir aber leugnen, ist, daß

darin der vollständige Totalgrund dieser Tatsache enthalten ist. Denn
der hypothetische Charakter dieser Notwendigkeit setzt mit begrifflicher
Notwendigkeit voraus, daß Sokrates die Vollkommenheit dieser
hypothetischen Daseinsnotwendigkeit nicht durch seine Wesenheit, sondern

nur durch Teilhabe besitzt. Nach dem Teilhabeprinzip des hl. Thomas



202 Zur Begründung des Kausalprinzips

muß daher notwendig eine wirkursächliche Abhängigkeit dieser
hypothetischen Daseinsnotwendigkeit von einer äußern Wirkursache

angenommen werden. Die gegnerische Argumentation entbehrt daher
der Beweiskraft, weil die angebliche « Tatsache », von der sie. ausgeht,
in Wirklichkeit nicht vorhanden ist, noch vorhanden sein kann. Denn
nach dem Teilhabeprinzip ist eine hypothetische Daseinsnotwendigkeit
ohne innere Abhängigkeit von einer äußern Wirkursache ebenso begrifflich

unmöglich, wie ein potentielles, begrenztes und relatives Sein

ohne eine wesentliche Abhängigkeitsbeziehung vom aktuellen,
unbegrenzten und absoluten Sein.

Man wendet ferner ein, daß die Zurückführung der hypothetischen
Daseinsnotwendigkeit auf eine Wirkursache auch logisch unmöglich sei.

Denn die Wirkursache vermag eine im abstrakten Sosein der Dinge
begründete begriffliche Notwendigkeit ebenso wenig hervorzubringen, wie
dieses abstrakte Sosein selbst, mag die begriffliche Notwendigkeit nun
eine absolute oder hypothetische sein. Denn reichte der Einfluß der
Wirkursache wirklich in das Reich der abstrakten Begriffswelt, so

könnte die Wirkursache auch den absolut notwendigen Unterschied
zwischen Sein und Nichtsein oder zwischen der roten und nichtroten
Farbe hervorbringen oder aufheben. Die Erfahrung überzeugt uns aber
alle Tage von der Absurdität dieser Folgerung.

Diese Schwierigkeit beruht auf einer ungenauen. Unterscheidung
des wirkursächlichen und formalursächlichen Einflusses. Tatsächlich
begründet die statische Formalursache eine absolute Notwendigkeit
in der formalen Soseinsordnung, die von den zufälligen Bedingungen
der dynamischen Daseinsordnung unabhängig ist. So begründet die

Formalursache des göttlichen Wesens eine absolute Daseinsnotwendigkeit

in der konkreten Daseinsordnung, die bei Gott, dessen Sosein im
Dasein besteht, mit der konkreten Soseinsordnung begrifflich zusammenfällt.

Beim außergöttlichen Sein begründet die Formalursache des

zufällig existierenden Soseins eine absolute Notwendigkeit in der
abstrakten oder begrifflichen Soseinsordnung, die wegen der wesentlichen
Indifferenz des kontingenten Seins zum Sein und Nichtsein mit der
konkreten Daseinsordnung nicht begrifflich zusammenfällt, sondern nach
den Suaresianérn virtuell, nach den Thomisten aber real von der
konkreten Daseinsordnung verschieden ist.

Die dynamische Wirkursache übt daher keinen Einfluß aus auf
das unendliche Sein Gottes, das mit begrifflicher Notwendigkeit jede

Hervorbringung ausschließt. Sie übt auch keinen Einfluß aus auf die



Zur Begründung des Kausalprinzips 203

abstrakte Begriffsordnung des außergöttlichen Seins. Darum sind alle
absoluten Notwendigkeiten der abstrakten Soseinsordnung, wie die
absolut notwendige Unterscheidung von Sein und Nichtsein, die
absolut notwendige Verschiedenheit von Rot und Nichtrot, die absoluten
Notwendigkeiten der begrifflich notwendigen Vernunfturteile z. B. des

Kontradiktionsprinzips, der Herrschaft des wirkursächlichen Einflusses
entzogen.

Die Wirkursache begründet daher nur durch Überführung des

zufälligen Seins von der Möglichkeit zur Wirklichkeit das tatsächliche
Vorhandensein der zufälligen Existenz und der darin eingeschlossenen

hypothetischen Notwendigkeit in der konkreten Daseinsordnung. Durch
die Wirksamkeit der Wirkursache wird daher die absolute Notwendigkeit

des Kontradiktionsprinzips nicht hervorgebracht noch geändert ;

trotzdem wird das Herrschaftsgebiet des Kontradiktionsprinzips durch
die Wirkursache von der absoluten Soseinsordnung auf die zufällige
Daseinsordnung ausgedehnt. Denn dem Einfluß der Wirkursache ist
es zu danken, daß die im Kontradiktionsprinzip begründete begriffliche
Notwendigkeit, die in der formalen Soseinsordnung stets eine absolute

ist, in der dynamischen Daseinsordnung des zufälligen Seins den Charakter

der Bedingtheit erhält, weil das tatsächliche Vorhandensein dieser

Notwendigkeit in der zufälligen Daseinsordnung von dem zufälligen
Einfluß einer äußern Wirkursache innerlich abhängig ist. Obgleich
also die Wirkursache die abstrakten Begriffsinhalte in der formalen

Soseinsordnung und die darin begründete absolute Notwendigkeit nicht
hervorzubringen oder abzuändern vermag, so ist doch das tatsächliche
Vorhandensein einer begrifflichen Notwendigkeit in der zufälligen
Daseinsordnung und der darin eingeschlossene Bedingtheitscharakter
der Notwendigkeit kraft des Teilhabeprinzips auf den Einfluß der
Wirkursache mit begrifflicher Notwendigkeit zurückzuführen. Die Zurück-

führung der hypothetischen Daseinsnotwendigkeit auf den Einfluß der
Wirkursache ist darum nach dem Kontradiktionsprinzip nicht nur
möglich, sondern auch absolut notwendig.

Aus dem Gesagten glauben wir den Schluß ziehen zu dürfen, daß

die ältere am Mittelalter orientierte Richtung der neuscholastischen

Philosophie vollkommen im Recht ist, wenn sie die Einführung der

Kantischen Terminologie in die ihr vollkommen wesensfremde

aristotelische Metaphysik ablehnt. Im Interesse einer organischen
Weiterentwicklung der scholastischen Philolsophie wäre es wünschenswert, daß

man das Kausalprinzip nicht als ein « synthetisches Urteil a priori »



204 Zur Begründung des Kausalprinzips

bezeichnete, sondern ihm den Wert eines « analytischen Erweiterungsurteils

» zubilligte. Die logische Möglichkeit und Notwendigkeit einer

Zurückführung des Kausalprinzips auf das Kontradiktionsprinzip scheint

uns in der von den scholastischen Autoren zugegebenen begrifflichen
Notwendigkeit des Kausalprinzips als logisch zwingende Folgerung
enthalten zu sein. Alle gegen die Möglichkeit eines solchen Reduktionsbeweises

vorgebrachten Bedenken beruhen in letzter Linie auf einer

Verwechslung des Deduktions- und Reduktionsbeweises. Wenn wir
sodann die beiden von uns behandelten Reduktionsbeweise des heiligen
Thomas miteinander vergleichen, so scheinen uns beide logisch
zwingende Beweiskraft zu besitzen, wenn die in ihnen enthaltenen Zwischenglieder

der Beweiskette lückenlos aufgezeigt werden.

Eine solche lückenlose Analyse der Beweisglieder zeigt aber auch,
daß es sich bei der Zurückführung des Kausalprinzips auf das

Kontradiktionsprinzip nicht um ein deduktives Ableiten des Kausalprinzips
aus dem Kontradiktionsprinzip, der Wirkursache aus der
Formalursache, der « Woherfrage » aus der « Wasfrage » handelt, sondern daß

hier ein tieferes metaphysisches Problem zugrunde liegt, das in der

Frage besteht, wo eine logisch einwandfreie Verbindungsbrücke zu
finden ist, welche die dynamische Daseinsordnung des zufällig existierenden

Seins mit der ihr entsprechenden formalen Soseinsordnung und
damit das Kausalprinzip mit dem Kontradiktionsprinzip, die
Wirkursache mit der Formalursache und die « Woherfrage » mit der « Wasfrage

» in begrifflich notwendigem Seinszusammenhang miteinander
verbindet

Unsere Untersuchung hat ergeben, daß eine solche logisch
einwandfreie Verbindungsbrücke in dem Teilhabeprinzip des hl. Thomas

gefunden werden kann. Allerdings kann der feste Ausgangspunkt für
die Konstruktion dieser logischen Verbindungsbrücke nicht nur in der
Tatsache gefunden werden, daß das zufällig existierende Sein das Sein

nicht durch seine Wesenheit besitzt ; vielmehr können auch andere
Tatsachen als sichere Grundlagen des Reduktionsbeweises dienen, z. B.
die Tatsache, daß das zufällig existierende Sein ein hypothetisch
notwendiges Dasein besitzt. Doch hat eine eingehende Analyse dieser

letzteren Forfn des Reduktionsbeweises ergeben, daß auch in dieser

Beweiskette das Teilhabeprinzip als wesentliches Verbindungsglied
eingeschaltet werden muß, wenn sie ihre zwingende Beweiskraft nicht
verlieren soll. Wir können darum die letzten metaphysischen Grundlagen

für die begriffliche Notwendigkeit des Kausalprinzips in die



Zur Begründung des Kausalprinzips 205

kurzen, aber inhaltschweren Worte des hl. Thomas zusammenfassen :

« Gott besitzt das Sein durch seine Wesenheit. Denn er ist das Sein

selbst. Jedes andere Wesen aber besitzt das Sein nur durch Teilnahme.
Denn dem Wesen, das das Sein selbst ist, kommt notwendig die

Einzigkeit zu. Darum ist Gott die Ursache für jedes andere Sein »

(S. c. G. II c. 15, 4). 1 Wir hegen darum die zuversichtliche Hoffnung,
daß trotz aller Meinungsverschiedenheiten eine Einigung im
scholastischen Lager auf der Grundlage der mittelalterlichen Metaphysik
möglich ist. Ja, wir sind überzeugt, daß die gegenwärtige Kausalkrise

um so schneller und entschiedener überwunden wird, je schneller und
entschiedener die Grundprinzipien der mittelalterlichen Metaphysik
in den Vordergrund der heutigen Kausalkontroverse gerückt werden.

1 Deus est ens per essentiam suam, quia est ipsum esse ; omne autem
aliud ens est ens per participationem : quia ens quod sit suum esse non potest
esse nisi unum. Deus igitur est causa essendi omnibus àliis. (S. c. G. II c. 15, 4.)



Über die objektive Evidenz.

Zugleich eine Begutachtung des Evidenzbegriffes

G. Söhngens in seinem Buch : Sein und Gegenstand.

Von P. Petrus WINTRATH 0. S. B. Maria Laach.

(Fortsetzung.)

3. In diesem Zusammenhang muß ich gestehen, daß ich ebenfalls

um Immanenz und Transzendenz des Erkennens miteinander in
Einklang zu bringen, in meinem Aufsatz : Der Begriff des Erkennens
und die Bewußtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes (Div.
Thom. 1928 S. 144) gemeint habe, man könne zwischen der Form
(der Objektbestimmtheit), so wie sie gegenständlich und so wie sie in
der intentionalen Seinsweise im Erkennendén ist, unterscheiden, und
das Erkennende würde in intentionaler Identität die Form seiend auf
die Form, so wie sie gegenständlich in ihm ist, terminieren, würde die

Objektbestimmtheit, insofern sie gegenständlich im Erkennenden ist,
erfassen, d. h. erkennen. Allein auch damit ist uns nicht geholfen.
Das Erkennende terminiert nicht auf die Form, insofern sie
gegenständlich in ihm ist, sondern die Form gegenständlich in sich tragend,
die Form gegenständlich seiend — oder, was dasselbe ist, die Form
intentionaliter seiend — terminiert es auf den Gegenstand in seinem

Ansich. Das Erkennende greift nicht in sich, sozusagen in seine Inten-
tionalität und Gegenständlichkeit hinein, erfaßt oder verinnerlicht sich

nicht den Gegenstand oder die Form, so wie sie gegenständlich in
intentionaler Identität in ihm ist. Und wenn es in dieser Weise in sich

hineingreifen würde, das Problem des Erkennens, das Problem des

Transzendierens des Erkennenden bliebe doch. Solange es (in sich)
etwas, ein irgendwie Anderes als es selber ist, erfaßt, macht sich der
Dualismus geltend und will überwunden werden. Und selbst wenn das

geschöpfliche Erkennende sich selber erfaßt, der Dualismus also scheinbar

nicht vorhanden ist, spaltet es sich, werden es zwei, real voneinander
Verschiedene : erfaßt der (reflexe, nicht direkte) Erkenntnisakt sein

unmittelbares akzidentelles Prinzip, die Verstandespotenz, dann stehen

sich als Subjekt der akzidentelle Akt und als Objekt die akzidentelle



Uber die objektive Evidenz 207

Potenz gegenüber, und der entitative Dualismus muß durch die inten-
tionale Identität überwunden werden, in die der Akt unter Ausprägung
eines Erkenntnisbildes das Objekt versetzt, es auf dieselbe Stufe der

Aktualität erhebend, auf der er selber steht. Erfaßt er sein substantielles

Prinzip, die Seele, dann stehen sich als Subjekt der akzidentelle
Akt und als Objekt die Seele als substantialer Actus primus gegenüber.

Mehr als actus primus ist die Seele an sich, ihrer von der
Existenz real verschiedenen Essenz nach, nicht, sie ist nicht actus
substantialis secundus oder ultimus, sondern actus permixtus potentia,
trägt also den Dualismus in ihrem Wesen. Dasselbe gilt vom reinsten

körperlosen (geschöpflichen) Geist. Darum muß auch die Seele, muß
die Substanz des körperlosen Geistes vom bezüglichen Erkenntnisakt
vermittelst der species expressa intentionaliter zur Aktualität des

actus secundus, in der sich der Erkenntnisakt befindet, erhoben werden,
damit sie actu Objekt des betreffenden Erkenntnisaktes sein können.
Und formalissime sich selber kann der Akt nicht erfassen. Denn dazu
müßte er Actus substantialis purus, subsistens, d. h. Gott sein. In
Gott gibt es keinen Dualismus, nicht Akt und Potenz, nicht akzidentelle
Actio und akzidentelles und substantielles Prinzip, in ihm ist Sein

und Denken, esse subsistens und intelligere sui ipsius, die entitative
und die intentionale Ordnung, Subjekt und Objekt dasselbe. Selbst
die außergöttlichen Objekte ist er — causaliter eminehter. Unser
Erkennen ist Anderes — erkennen. Und wir transzendieren erkennend
auf das Andere, das Andere als Anderes, d. h. gegenständlich und
intentionaliter — identisch in uns tragend. Auf diese Weise paaren sich
in uns Immanenz und Transzendenz.

Aber wurde nicht wiederholt gesagt, der Erkenntnisakt wenigstens,
der eine species auspräge, terminiere auf die species expressa, also auf
den Gegenstand in seiner erkenntnismäßigen Daseinsweise, die er in
der species expressa hat, also doch wohl auf die Form, insofern sie

gegenständlich im Erkennenden ist Allerdings terminiert dieser

Erkenntnisakt auf die species expressa, aber so, wie der Akt der
äußeren Sinne auf die physische Körperbeschaffenheit terminiert. Wie
aber der äußere Sinn die physische Körperbeschaffenheit nicht erkennt,

insofern sie ihm unter physischem Dasein gegeben ist, sondern nur
ihr Sosein — daß dieses ihm unter physischem Dasein gegeben ist,
unter physischem Dasein steht, stellt der Verstand, stellt die Erkenntniskritik

fest —, so erkennt auch das Erkenntnisvermögen, das einer species

expressa bedarf, nicht den Gegenstand, insofern er ihm in einem



2o8 Über die objektive Evidenz

erkenntnismäßigen Dasein gegeben ist, sondern ausdrücklich nur sein

Sosein und nur dunkel und nebenbei (zum Unterschied allerdings von
den äußeren Sinnen) die Daseinsweise (Div. Thom. 1932 S. 85 f., 89 f.).
Dem Erkennen ist es immer nur um das Sosein zu tun, ihm kommt es

einzig auf dieses an, die Daseinsweise ist ihm gleichgültig, nur Mittel
zum Zweck. Der Akt als entitativer Akt terminiert freilich auf beides,
auf Sosein und Dasein, ihm muß dieses entweder in entitativer
physischer Wirklichkeit oder in einer entitativen physischen species gegeben
sein. Das aber, was direkt und ausdrücklich erkannt wird, das Sosein,

abstrahiert als Erkenntnisgegenstand von seiner Daseinsweise, sodaß

es in seinem Ansich erfaßt, erreicht, d. h. erkannt wird, ebenso, wenn
es dem Erkennenden in physischer, wie wenn es ihm in erkenntnismäßiger

Daseinsweise gegeben ist oder vorliegt. Wiederum : das

Erkennende greift nicht in die Intentionalität und Gegenständlichkeit
hinein, auch nicht in die, in der der Gegenstand in der species expressa
ihm gegeben ist.

4. Und noch eine kritische Anmerkung sei hier beigefügt. Es
will mir nicht gefallen, wenn man vom conceptus objectivas sagt : concep-
tus objectivus est id, quod, intelligimus formaliter i. e. per se primo,
seu ratio objectiva, quae mediante conceptu formali (qui est id, in
quo intelligimus) immediate obversatur menti (P. Jos. Gredt Elementa

Philosophiae I. n. 7). Der conceptus objectivus ist. doch der
gegenständliche Begriff (im Gegensatz zum formalen Begriff oder der species

expressa), ist das gedachte Ding, die res cognita, also nicht die res

schlechthin, sondern die res cognita. Gemeint ist also die res, die ein

esse cognitum in mente hat. Nun kann man ja freilich sagen : wenn
ich schreibe : conceptus objectivus est id quod intelligimus formaliter
seu per se primo, dann verstehe ich unter conceptus objectivus nicht
die res, insofern sie ein esse cognitum in mente hat, oder die res insofern
sie in mente ist, sondern die res selber, die ein esse cognitum in mente
hat. Ich sage also nicht : die res in ihrem Erkannt-, Erfaßtsein oder

intentionalen Sein est id quod intelligimus formaliter, sondern ist die
Sache in ihrem Ansich. Aber was hat dann der Zusatz : quae habet esse

in mente für einen Sinn Daß die res, wenn sie erkannt wird, ein esse

cognitum in mente bekommt, ist selbstverständlich und braucht nicht
eigens erwähnt zu werden. Aber formell als Gegenstand, als id quod
intelligimus formaliter und unabhängig vom Erkennen hat sie noch

kein Erkanntsein, ist das Ding nicht gedachtes Ding. Es muß also doch

unter dem conceptus objectivus die res gemeint sein, insofern sie ein



Über die objektive Evidenz 209

esse cognitum in mente hat. Der conceptus objectivus besagt zweifellos
ein subjektives Moment. P. Gredt beginnt ja selber den Abschnitt n. 7
mit den Worten : « Conceptus seu idea est illud a mente et in mente

expressum (von mir unterstrichen), quo intelligimus seu concipimus
rem ». Dann fährt er fort : « Distinguunt conceptum formalem (sub-
iectivum, proprie dictum) et conceptum obiectivum (analogice dictum).
Cum conceptus formalis sit id, in quo intelligimus, conceptus obiectivus
est id, quod intelligimus formaliter ». Freilich wird er sich hier
auf seine Unterscheidung : conceptus proprie und analogice dictus
berufen. Also weiter.

Der conceptus objectivus wird unterschieden vom conceptus
formalis. Er ist also nicht der conceptus formalis. Was ist er selber
Sicher kann von ihm nur die Rede sein in Verbindung mit dem conceptus
formalis. Wo kein conceptus formalis oder keine species expressa,
da kein conceptus objectivus. Der conceptus formalis ist id in quo
intelligimus rem. Ich glaube, wir gehen nicht irre, wenn wir sagen :

conceptus formalis und conceptus objectivus sind nicht zwei verschiedene

Dinge, sie stehen sich nicht gegenüber wie id in quo und id quod intelligimus

formaliter. Sie sind vielmehr zwei verschiedene Seiten derselben

species expressa : der conceptus formalis mehr die entitative, der Stütz-
und Zielpunkt für den entitativen Akt, wie wir oben angedeutet haben,
die vom Erkenntnisakt hervorgebrachte, von ihm und von der species

impressa und vom Erkenntnisvermögen real verschiedene Seinsheit, das

subjektive Erkenntnismittel im actu Erkennenden für das actu
Erkennende : das id in quo intelligimus rem. Und der conceptus objectivus
ist mehr die intentionale, erkenntnismäßige Seite der species expressa,
also der Gegenstand in der erkenntnismäßigen Daseinsweise, in der

er dem direkten Erkenntnisakt als Terminus entgegentritt (wovon
wiederholt die Rede war). Wir können nun in der intentionalen Ordnung
wegen der durchgehenden intentionalen Identität nicht, wie in der
entitativen zwischen species expressa und Akt, einen realen Unterschied

machen zwischen dem erkenntnismäßigen Dasein, das der Gegenstand

in der species expressa und dem intentionalen Sein, das er im
Akt hat — der Akt, in dem der Gegenstand in intentionaler Seinsweise

ist, erzeugt ja und läuft hinaus, terminiert auf die species expressa,
in der der Gegenstand in erkenntnismäßiger Daseinsweise ist ; und den

Gegenstand erkennen, wenn eine species expressa nötig ist, heißt : den

Gegenstand (im Akt) intentionaliter besitzen und auf den Gegenstand
in der erkenntnismäßigen Daseinsweise (in der species expressa) ter-

Oivus Thomas. 14



210
s

Über die objektive Evidenz

minieren —. Infolgedessen repräsentiert der conceptus objectivus den

Gegenstand in der ganzen intentionalen Seinsweise, in der ganzen inten-
tionalen Identität, die dieser in actu secundo im Erkennenden, im Akt
und in der species expressa hat. Er präsentiert also das Sosein des

Gegenstandes, das es ausdrücklich und formaliter und per se primo und
directe zu erkennen gilt, und die erkenntnismäßige Seinsweise im actu
Erkennenden, die ausdrücklich und per se primo nicht erkannt wird.
Er repräsentiert beides, das Sosein und die Seinsweise. Er abstrahiert
also nicht, oder genauer : das Sosein insofern es von ihm repräsentiert
wird, das von ihm repräsentierte Sosein abstrahiert nicht wie das ob-

jectum formale oder das Sosein in seinem Ansich, das formaliter
erkannt wird, von der intentionalen Daseinsweise, im Gegenteil : er
(der conceptus objectivus) oder es (dieses Sosein) unterstreicht sie. Er
ist infolgedessen auch nicht das Sosein in seinem Ansich, sondern in
seiner intentionalen Daseinsweise, er repräsentiert es nur ; und darum
ist er nicht id quod intelligimus formaliter. Denn das ist das Sosein

in seinem Ansich.
Wir müssen uns selber treu bleiben und dürfen nicht immer wieder

behaupten, daß der Gegenstand in der species expressa (in dem
erkenntnismäßigen Dasein, das er in der species expressa hat) in seinem Ansich
erkannt werde, und dann wieder sagen, das, was wir formaliter und

per se primo erkennen, sei der Gegenstand in dem erkenntnismäßigen
Dasein, das er in der species expressa habe, sei der conceptus objectivus.
Das scheint zwar dasselbe zu sein, ist es aber in Wirklichkeit nicht:
das Sosein in seinem Ansich ist nicht das Sosein in der erkenntnismäßigen

Daseinsweise. Denn wenn auch der Gegenstand in dem

erkenntnismäßigen Dasein, das er im ausgeprägten Erkenntnisbild hat, dem

Erkenntnisakt als Terminus entgegentritt, erkannt wird doch direkt
und ausdrücklich der Gegenstand in seinem Ansich, das Sosein in
seinem Ansich, und nicht in seiner Daseinsweise, nicht in seiner
intentionalen Identität. Darum sagten wir auch, der conceptus objectivus
repräsentiere das Sosein, er sei es aber nicht. Daß das Sosein im
Erkennenden in intentionaler Daseinsweise steht und daß das Sosein

in seinem Ansich erkannt wird, das sind zwei Tatsachen, die zwar
in der intentionalen Identität eine sind, in Wirklichkeit aber zwei, wie
auch die physische Körperbeschaffenheit, insofern sie intentionaliter
im Erkenntnisakt des äußern Sinnes enthalten ist, und die physische
Körperbeschaffenheit in ihrem Ansich intentionalitër miteinander
identisch, in Wirklichkeit aber zwei sind. Und wenn wir auch oben



Über die objektive Evidenz 211

gesagt haben, daß das Erkenntnisvermögen, das eine species ausprägt,
das Sosein seines Gegenstandes in dem intentionalen Sein, das es im

ausgeprägten Erkenntnisbild hat, in seinem Ansich erkenne, von dem

Dasein aber abstrahiere, ebenso wie der äußere Sinn die physische

Körperbeschaffenheit in ihrem Ansich erkennt und dabei von der

physischen Daseinsweise abstrahiert, — so ist zwischen beiden Arten
von Erkenntnisvermögen, bezw. zwischen ihren bezüglichen
Gegenständen, doch der Unterschied, daß das Sosein, das der äußere Sinn

ohne die Daseinsweise erreicht, d. h. erkennt, formell dasselbe ist, das

unter der physischen Daseinsweise steht oder ihm gegeben ist, daß

aber das Sosein, das das Erkenntnisvermögen, das eine species ausprägt,
in der species erkennend erreicht, nämlich das Sosein in seinem Ansich,
formell nicht, sondern nur intentional-identisch dasselbe ist, mit dem

Sosein, insofern es unter der erkenntnismäßigen Daseinsweise steht
oder ihm gegeben ist. Und das heißt eben : das eine Erkenntnisvermögen

(der äußere Sinn) terminiert auf das Sosein in seiner
physischen Daseinsweise und erkennt das Sosein in seinem physischen
Ansich ; das andere aber, das eine species ausprägt, terminiert auf das

Sosein in einem erkenntnismäßigen Dasein, erkennt aber das Sosein

in seinem bewußtseinsjenseitigen Ansich. Terminieren und formaliter
erkennen, diese beiden Begriffe decken sich nicht vollständig. Terminieren

ist weiter, terminieren geht auch auf die Daseinsweise, erkennen

nur auf das Sosein des Gegenstandes.
Wird also kein Erkenntnisbild ausgeprägt, dann heißt den

physisch gegenwärtigen Gegenstand, sein Sosein, erkennen : der physisch
gegenwärtige Gegenstand, sein Sosein, intentional-identisch sein und
auf den physisch gegenwärtigen Gegenstand, auf sein in physischem
Dasein gegebenes Sosein, terminieren. Wird ein Erkenntnisbild
ausgeprägt, dann heißt den bewußtseinsjenseitigen Gegenstand, sein Sosein,
erkennen : der bewußtseinsjenseitige Gegenstand, sein Sosein, intentional
identisch sein und auf sein in erkenntnismäßiger Daseinsweise in der
species expressa gegebenes Sosein, terminieren. Die Phantasie terminiert

auf das konkrete, ausgedehnte Farbige, das konkrete Rot, Grün,
insofern sie es im Phantasiebild in intentionaler Daseinsweise in sich

trägt, sie erkennt aber, das konkrete, ausgedehnte Farbige, Rot, Grün
in seinem Ansich. Der Verstand terminiert auf die Wesenheit des

ausgedehnten Farbigen, des Rot, des Grün, insofern er sie im verbum
mentis in intentionaler Daseinsweise in sich trägt, er erkennt aber die
Wesenheit des Rot, des Grün in ihrem Ansich. Und der äußere Sinn



212 Über die objektive Evidenz

(der Gesichtssinn) erkennt das konkrete, ausgedehnte Farbige, das
konkrete Rot, Grün in seinem physischen Ansich und terminiert zugleich
auf dasselbe konkrete, ausgedehnte Farbige, das unter physischer Daseinsweise

steht. Daß auch in der species expressa das Sosein des

Gegenstandes, selbst das Sosein der Wesenheit, trotz der intentionalen Daseinsweise,

in seinem bewußtseinsjenseitigen Ansich erreicht, d. h. erkannt
wird, kommt i. von der intentionalen Identität her, in der das Sosein

vom Gegenstand der äußeren Sinne her durch die Erkenntnisvermögen
weitergegeben worden ist, 2. von dem realen Enthaltensein des Soseins,
auch der Wesenheit (des Formalgegenstandes des Verstandes), schon

in. der physischen Körperbeschaffenheit, dem Gegenstand der äußeren

Sinne, welcher Gegenstand (in und mit seiner konkreten Wesenheit)
physisch auf die von den äußeren Sinnen informierten Organe
einwirkt. Auch dieser zweite Punkt darf nicht übersehen, muß vielmehr
als der wichtigere Faktor in die Bewußtseinsjenseitigkeit unserer
Erkenntnisgegenstände mit eingestellt werden. Auf solche Weise ist der Kontakt

mit der physischen Außenwelt auf der ganzen Linie gegeben, und
auch die Bewußtseinsjenseitigkeit des Verstandesgegenstandes hat ihr
fundamentum in re.

Die intentionale Identität also, in der der conceptus objectivus
und das objectum formale zusammenkommen, scheint mir der Grund
zu sein, warum man den conceptus objectivus mit dem objectum
formale verwechselt. Allein auch hier gilt : das Erkennende greift
erkennend nicht in die Intentionalität, auch nicht in die der species

expressa, auch nicht in die, die das objectum formale in mente hat.
Die intentionale Identität ist nicht der Grund dafür, daß beide,
conceptus objectivus und objectum formale formell dasselbe, sondern im
Gegenteil ein Zeichen dafür, daß sie formell verschieden sind.

Der conceptus objectivus ist also sozusagen ein Mittelding zwischen

conceptus formalis und objectum formale : er ist ersterer nicht, weil
er nicht wie dieser bloß Stütz- und Zielpunkt für das Hinstreben,
Terminieren, des Erkenntnisaktes zum Gegenstand ist, der dem Akt
im conceptus formalis (in der species expressa) gegeben ist, sondern

der Gegenstand, das Sosein selber in seiner ganzen intentionalen Seinsweise,

die es im Erkennenden hat, aber das Sosein in dieser Seinsweise.

Und er ist letzteres nicht, weil er nicht wie dieses formell das Sosein

in seinem Ansich ist, das es formell zu erkennen gilt, sondern das Sosein

in der intentionalen Seinsweise oder Identität, also das Sosein in seinem

Ansich nur repräsentiert. Der conceptus objectivus ist also eigentlich



Über die objektive Evidenz 213

aus drei Gründen (die schließlich freilich nur einen bilden) nicht das

objectum formale, nicht id quod intelligimus formaliter seu per se

primo : 1. weil er das, wie wir es nennen wollen, sM&/e£frVintentionaIe
Sein einschließt, das der Gegenstand im Akt hat, wodurch der Gegenstand

cognitio ist und nicht objectum formale, 2. weil er das objektiv-
intentionale Sein, das der Gegenstand im ausgeprägten Erkenntnisbild
hat und wodurch er der Terminus des Aktes ist, aber noch nicht
objectum formale, unterstreicht, während das objectum formale davon

abstrahiert, und 3. weil er das Sosein in seinem Ansich nicht ist,
sondern nur repräsentiert, während das objectum formale es ist.

So aufgefaßt ist nun der conceptus objectivus auch durchaus

geeignet sowohl Träger, Subjekt, der gedanklichen Beziehungen, der
ordinationes logicae, als auch der logischen Wahrheitsbeziehung zu
sein. Er ist Träger der gedanklichen Beziehungen. Denn die Ordnung,
die die Logik gibt, nimmt sie ja nicht an den realen Dingen der Außenwelt

vor, sondern an den Dingen, prout sunt in mente, die gedachten

Dinge (n. b. nicht « Gedankendinge » werden logisch geordnet ; und
die Ordnung der gedachten Dinge ist die Ordnung der gegenständlichen
Begriffe und umgekehrt. In der bewußtseinsjenseitigen Wirklichkeit
besteht zwischen den realen Dingen die reale Ordnung von Potenz
und Akt, Substanz und Akzidenz usw. Indem wir diese Ordnung der
realen Dinge erkennen, bilden wir die logische Ordnung von S und P

usw. in mente, können das aber nicht, wenn wir nicht auch die realen

Träger dieser Ordnung ins Bewußtsein versetzen, ihnen ein Gedachtsein

geben. Der conceptus objectivus ist aber das gedachte Ding, er ist das

gegenständliche Sosein samt seiner im Subjekt befindlichen Daseinsweise.

Indem also die conceptus objectivi, die gegenständlichenBegriffe,
geordnet werden, werden die gedachten Dinge, werden die

bewußtseinsjenseitigen Dinge selber — aber in mente — geordnet. Eben der

Umstand, daß unter dem conceptus objectivus das Ding in mente

verstanden wird, versagt ihm die Eignung zum objectum formale, das

als solches nicht in mente ist.
Und auch Träger, der logischen Wahrheitsbeziehung ist der conceptus

objectivus (im Urteil). Er ist die res in ihrem vollen erkenntnismäßigen

Sein, das sie, im Erkennenden, im Akt und im ausgeprägten
Erkenntnisbild hat. Durch ihn vollzieht sich also die volle Angleichung
und Übereinstimmung des urteilenden Verstandes mit der res prout est
in se, in ihm stehen Akt und Erkenntnisbild zugleich in intentionaler
Identität mit der res. Und darin fußt die logische Wahrheit.



214 Uber die objektive Evidenz

Ist der conceptus objectivus nicht gerade deswegen, weil er nicht
schlechthin das objectum formale extra mentum, sondern das objectum
formale in mente ist, fähig, wahr oder falsch zu sein Sind wir nicht
imstande, den ontologisch immer wahren Sachverhalt, das objectum
formale extra mentem, falsch aufzufassen (und ihm am Ende doch eine

recta ordinatio logica zu geben) Wenn also der conceptus objectivus
Träger der logischen Ordnung ist, dann ist er (im Urteil) auch Träger
der logischen Wahrheit. Und umgekehrt, wenn man ihn nicht alsTräger
der logischen Wahrheit gelten lassen will, kann man ihn auch nicht
mehr Träger der logischen Ordnungen sein lassen, kann man nicht
mehr sagen, der Formalgegenstand der Logik sei die ordinatio concep-
tum objectivorum (Gredt, 1. c. n. 95 ff.).

Aber ist der conceptus objectivus nicht eine denominatio ex-
trinseca Der Einwand soll wohl sagen : die res in se ist zwar id quod
intelligimus formaliter. Da aber der conceptus objectivus für die res

in se nur eine denominatio extrinseca bedeutet, kann man statt : res

in se est id quod intelligimus formaliter sagen : conceptus objectivus
est id quod intelligimus formaliter. Objectum vel res in se, eo quod
scitur non mutatur, das ist richtig. Das sciri oder scitum esse oder

conceptus objectivus sein (vorausgesetzt, daß man conceptus
objectivus mit scitum oder cognitum esse identifiziert ist für die res

in se eine denominatio extrinseca, also etwas Gedankliches, für den

Intellekt aber eine Realität, also auch etwas in sich, und insofern für
die res in se nicht denominatio extrinseca, sondern forma denominans,
die mit dem subjectum denominatum in intentionaler Identität steht,
aber realiter von ihm verschieden ist. Kann man nun einfachhin und
absolut dem scitum esse oder dem conceptus objectivus das Prädikat
beilegen, das formell nur der res in se zukommt, und sagen, das esse

scitum oder der conceptus objectivus sei id quod intelligimus formaliter

Man mag den conceptus objectivus als denominatio extrinseca
oder als forma denominans nehmen, das Prädikat paßt nicht zu ihm.
Man könnte allenfalls sagen : weil das esse scitum oder der conceptus

objectivus für die res in se nur eine denominatio extrinseca ist,
denominative die res in se ist, gilt, wie von der res in se, so auch vom
conceptus objectivus : est id quod intelligimus formaliter. Aber ist
das richtig Kann man der denominatio extrinseca dasselbe Prädikat
geben, das dem subjectum denominatum zu kommt ; von dem, was nur
denominative die res in se oder das objectum formale ist, dasselbe

aussagen, was von der res in se, vom objectum formale an sich gilt



Über die objektive Evidenz 215

Ist der conceptus objectivus unter der Aussage überhaupt noch
denominate extrinseca, etwas Gedankliches, geblieben und nicht unvermerkt
die Realität im Intellekt, die forma denominans geworden, sodaß man
den Satz hat : der conceptus objectivus oder das objectum formale in
intentionaler Identität — in mente — est id quod intelligimus formaliter,

ist das objectum formale in seinem Ansich? Mit der denominatio
extrinseca kann man also auch den beanstandeten Satz nicht retten.

Aus dem Gesagten ergibt sich auch, inwiefern das esse scitum
oder der conceptus objectivus der prima intentio angehört. Insofern
er Prädikat (denominatio extrinseca) des Subjektes ist, das in der

prima intentio steht (der res in se) gehört er der prima intentio an.
Insofern er aber Subjekt der Prädikate der secunda intentio und Träger
der gedanklichen Beziehungen ist, steht er in der secunda intentio.

Meine Auseinandersetzung mit P. Gredt hat natürlich die

Übereinstimmung dessen, was er in n. 7 vom conceptus objectivus sagt,
mit dem, was er in den folgenden Nummern der Logik und namentlich
in n. 658 der Metaphysik ausführt, vorausgesetzt. In letzterer n. heißt
es wörtlich : « Res prout est in se, est res secundum esse suum reale

physicum quod habet in rerum natura, aut etiam (si agitur de abstractis)
res secundum esse suum metaphysicum quod habet in ordine

metaphysico. Conceptus artem objectivus, qui adaequatur huic rei,
est haec eadem res secundum esse intentionale, secundum esse cogni-
tum, quod habet in intellectu cognoscente». — Nachträglich hat mir
P. Gr. mitgeteilt, daß er an dem Sinn, den er dem conceptus objectivus

in n. 658 gegeben habe, jetzt nicht mehr festhalte. Auf seine

veränderte Stellungnahme einzugehen, würde hier zu weit führen.

5. Nach all dem wird wohl jetzt auch, um wieder auf Söhngen

zurückzukommen, die Redeweise von dem intelligibile in potentia
richtig verstanden werden (Söhngen schreibt nämlich n. 263 : « Das'

unserer Verstandeserkenntnis eigentümliche Objekt, die Wesenheit der

Körperdinge oder physische Wesenheit, ist aber nach Aristoteles nicht
actu intelligibile, sondern nur in potentia, d. h. in der Seinsanlage,
einsichtig erfaßt zu werden »). In den Sinnendingen und im Phantasiebild
ist das intelligibile freilich in potentia enthalten — so meinen es auch

Aristoteles und Thomas — ; in ihnen steckt die Körperwesenheit in
ihrer Konkretion und ist als solche natürlich nicht einsichtig, aber

auch nicht, wie Söhngen annimmt, « das unserer Verstandeserkenntnis

eigentümliche Objekt ». Im Verstand dagegen ist sie intelligibel in actu,
und zwar im Erkenntnisakt und in der species expressa in actu secundo,



2l6 Uber die objektive Evidenz

nachdem der intellectus agens sie im eingeprägten Erkenntnisbild
intelligibel in actu primo gemacht hat. Und wenn sie schließlich hier
auch aktuell intelligibel nur in dem esse intentionale oder in einem

Erkannt- oder Erfaßtsein ist, das sie im Akt und in der species expressa
bekommen hat, d. h. wenn die Körperwesenheit hier ein Erfaßtsein
hat, so wird sie als Formalgegenstand des Verstandes doch nicht
erkannt, insofern sie es hat oder als erfaßte. Ganz gewiß ist es zweierlei,
wie Söhngen in derselben n. sagt, « ob ich sage ,das erfaßte Objekt'
oder ,das Objekt als erfaßtes', es ist ein Unterschied wie zwischen

Gegenstand und Erkennen ». Aber gerade deshalb darf ich nicht sagen :

das' Objekt wird in seinem Erfaßtsein oder als erfaßtes erkannt oder

ist einsichtig als erfaßtes, denn wie er selber sehr schön ausführt, erkennt
das Erkennen in erster Linie nicht sich selber, sondern den Gegenstand,
ihm in sich ein Erfaßtsein gebend.

Auch das wird jetzt eingesehen werden, woher es kommt, daß

der Gegenstand, actu intelligibel in seinem Ansich und nicht in seinem

Erfaßtsein, imstande ist, Motiv der Gewißheit zu sein, Wahrheit und
Gewißheit zu hausieren, obgleich er dies nur im Verstand tun kann.
Vom physischen Gegenstand der äußeren Sinne her hat er diese Motivkraft,

vom Einfluß derselben auf das vom Sinnesvermögen informierte
Organ ; von der Aktivität (der wirkursächlichen in der entitativen und
der formalursächlichen in der intentionalen Ordnung) der eingeprägten
Erkenntnisbilder, der Erkenntnisakte und der ausgeprägten Erkenntnisbilder

der sich aufeinanderfolgenden Erkenntnisvermögen her, von der

Aktivität der Phantasiebilder, des intellectus agens und der species

intelligibilis des Verstandes selber her. Von daher besitzt er jenen
Impuls, durch den er imstande ist, nun in der species expressa des

Urteilsaktes sich geltend zu machen ; er braucht nicht durch sich und
in sich selber einsichtig zu sein. Also doch auch vom Subjekt, von
der. Aktivität und Spontaneität des Intellektes her — Söhngen möchte

ja die Evidenz absolut in den Intellekt verlegen — Denn der
intellectus agens, die Hauptursache des geistigen Erkenntnisbildes, ist eine

Verstandeskraft. Aber — das ist der große Unterschied zwischen

Söhngen und der aristotelisch-thomistischen Lehre: vom intellectus

agens her — es ist auffallend, daß Söhngen im ganzen Buch ihn kaum
erwähnt — und nicht vom intellectus possibilis her, der allenfalls
nur einen subjektiven, das Objekt modifizierenden Einfluß ausüben,
ihm ein « Erfaßtsein » geben könnte, in dem es dann am Akt versub-

jektiviert aufleuchten (aufflackern würde. Der Einfluß des intel-



Über die objektive Evidenz 217

lectus agens dagegen ist an sich indifferent und wird modifiziert vom

Objekt her, vom Phantasiebild, also schließlich vom Gegenstand der

äußeren Sinne selber her. So kann dann, wenn auch im Subjekt, das

Objekt, die ontologische Wahrheit des Objektes, die relative Seinsund

Lichtfülle, in der es die göttliche Seins- und Lichtfülle repräsentiert,

hell und klar auf- und einleuchten, die logische Wahrheit und
Gewißheit kausieren. Und wir sprechen mit Recht von einer objektiven
und sachlichen Evidenz.

Dabei bleibt bestehen, daß das Objekt sich nicht verändert — ob-

jectum eo quod scitur non mutatur — und die ganze Veränderung
sich am Subjekt vollzieht, folglich die Erkenntnisrelation eine

einseitige, non mutua, und real nur vom Subjekt her ist. Denn weder
das physische Objekt der äußeren Sinne büßt an Energie ein, die äußeren
Sinne determinierend, noch viel weniger nimmt auf der intentionalen
Ebene die Seins- und Lichtfülle der Wesenheit dadurch ab, daß sie

dem Intellekt einsichtig wird.
Söhngen hatte schon in der oben zitierten n. 266 gesagt : « Die

logische Wahrheit des Aktes gründet in der ontologischen Wahrheit
der Sache, in der transzendentalen Abgestimmtheit des Seienden auf
ein Denken überhaupt ». Und in n. 338, wo er auf das Evidenzproblem
zurückkommt, sagt er : « Unsere Erkenntniswahrheit vollendet sich

in der erkenntnisgetätigten und bewußten Hinordnung oder

Abstimmung des erkennenden Subjekts auf den jeweils aktangemessenen
Gegenstand, oder tiefer betrachtet (von mir unterstrichen), in der bewußten
Aufdeckung oder Offenbarmachung der seinsmäßigen Zuordnung des

Gegenstandes auf den Akt, dem er angemessen ist. Die wissende
Einsichtnahme in den Gegenstand ist die Sichtbarmachung des
Gegenstandes und seiner Angemessenheit für unseren Intellekt, so daß der

Gegenstand uns entgegenleuchtet, sich uns offenbart oder zeigt und
wir so einsichtiges Wissen haben ». Ferner in der folgenden n. : « Die
Erfassung eines Soseins ist die Aktuierung der gegenseitigen
seinsmäßigen Angeglichenheit von Akt und Gegenstand, gleichsam ein

Entgegenkommen zweier Angleichungen ; und zwar ist angesichts der

Rezeptivität unserer Erkenntnis die Betrachtung dieses Angleichungsverhältnisses

vom Gegenstand her, d. h. der Angemessenheit des
Gegenstandes auf den intentionalen Akt, die tiefere, wesentliche (von mir
unterstrichen). Denn die aktuelle, erkenntnismäßige Angleichung des

Erkenntnisvermögens an den Gegenstand durch den intentionalen
Akt setzt voraus, daß potentiell, seinsmäßig Akt und Gegenstand



2l8 Über die objektive Evidenz

einander angeglichen sind, daß also auch der Gegenstand auf den Akt
potentiell, seinsmäßig angeglichen ist ». [Dieses potentielle Angeglichensein

wird dann freilich beim aktuellen Erkennen zur aktuellen inten-
tionalen Identität !] Ebenso in n. 398 : « Geltungsgrund der Wahrheit
ist nicht das Subjekt, sondern das Objekt ». Und endlich in n. 442 :

« Wahrheitsgrwwi oder Wahrheitstw«/?, Form- oder Soseinsgrund ist
der Sachverhalt ».

Warum hat der Verf., so fragt man sich, die in diesen Stellen,
die noch durch andere vermehrt werden könnten, niedergelegten
Erkenntnisse nicht im Sinne einer sachlichen Evidenz ausgewertet Aber
es hinderte ihn daran sein noch nicht ganz in aristotelisch-thomistischem
Geiste ausgestalteter Erkenntnisbegriff. Er hätte die Rezeptivität des

Erkennens noch besser unterstreichen müssen, wenn es auch auf Kosten
der von ihm angenommenen Spontaneität geschehen wäre. So aber
erwecken die angeführten Stellen nur den Anschein, daß das Evidenzproblem

von ihm doch in aristotelisch-thomistischem Sinne behandelt
worden ist, und sind geeignet, den Leser bei der ersten Durchnahme
des Buches zu täuschen. Wohl arbeitet und verarbeitet das Erkennen,
namentlich das Verstandeserkennen des Menschen, aber nur um selber
besser an den Gegenstand heranzukommen, ihn in seinem nackten
Ansich zu erreichen, und nicht, um ihn mit einem « Gedanken-Begriffs-

und Urteilsgebilde » gleichsam wie mit einem Schleier subjektiv zu
verhüllen. Intentionalität und Erkenntnisgebilde sind subjektive Mittel
des Erkennens, nicht objektive Mittel des Gegenstandes, in denen dieser
sich dem Subjekt nur zu vermuten und zu « deuten » gibt.

VII.

Wie im bisherigen Gedankengang das Erkennen selber vom Verf.

gewissermaßen mehr vom Subjekt als vom Objekt aus gesehen ist, so

sind auch seine anderen schon erwähnten Aufstellungen, die noch kurz
zu besprechen sind, von der etwas überbetonten Einschätzung der

subjektiven Seite des Erkenntnisvorganges her gemacht. Er meint,
das Dasein unseres Denkens und Erkennens sei gewisseste Tatsache
und könne darum für erfaßtes anderes Daseiendes bürgen. In erster
Linie einsichtig für uns sind aber doch die ersten allgemeinen Grundsätze.

Ihrer Einsicht kommt unbedingte Notwendigkeit zu, weil diese

Wahrheiten selber sich als unbedingt und allgemein notwendig
offenbaren. Sobald ihre Termini unmittelbar aus den Sinnendingen gewonnen



Über die objektive Evidenz 219

sind, drängt sich ihr in dem Grundsatz ausgesprochenes Verhältnis uns-
unabweisbar auf, so z. B. in dem Satze : das Ganze ist größer als sein

Teil. Dann erst kommen die unmittelbaren Tatsachen der
Innenerfahrung, denen nur eine tatsächliche Notwendigkeit zukommt. Sie

drängen sich uns eben mehr in ihrer Tatsächlichkeit, denn in ihrem
Wesen und bezüglich ihres Gegenstandes auf. In dem Augenblick, in
dem wir erkennen und wollen, erkennen wir notwendig, daß wir mit
Verstand und Willen tätig sind, ohne daß nun auch Wesen und
Gegenstand dieser Tätigkeiten deutlich miterkannt wären. Darum ist
die Bürgschaft, die sie für anderes erfaßtes Daseiendes leisten, nicht
groß und namentlich für evidentes Wissen nicht ausreichend.

Wenn ferner gesagt wird, Begriffe seien, weil Gedanken und
Gedankenwesen, in sich einsichtige Gegenstände, so dürfte damit, wie
schon aus den eben gemachten Andeutungen bezüglich der
allgemeinsten Grundsätze zu ersehen ist, ebenfalls, der eigentliche Grund
ihrer Einsichtigkeit nicht angegeben sein. Begriffe sind in ihrem
Verhältnis zueinander doch wohl nur deswegen einsichtig, weil ihre
Inhalte miteinander harmonieren oder sich wenigstens nicht
widersprechen. Söhngen sagt selber, daß die aristotelisch-thomistische

Philosophie im Gegensatz zu Kant die Kategorientafel nicht nur in
der Logik, sondern auch in der Metaphysik behandle.

Die Einteilung endlich in immanente und transzendente Wahrheit
und Einsichtigkeit, in Übereinstimmung der Begriffe untereinander
und der Begriffe mit den Sachen (n. 264) scheint mir zum' mindesten

nicht vom selben Fundament aus gemacht zu sein. Bei den Begriffen
untereinander handelt es sich um bestimmte Verhältnisse objektiver
Zuordnung zu einander, z. B. nach genus, species, differentia specifica,
S P oder S P M Die Begriffe sind Gedanken-rffwge, und zwischen

diesen bestehen jene dinglichen oder sachlichen. Verhältnisse, die man
aber nicht mit dem Terminus : immanente Wahrheit bezeichnen kann.
Denn Wahrheit, auch die ontologische Wahrheit, bezeichnet nicht ein

Verhältnis von Dingen untereinander, sondern immer nur ein Verhältnis
zwischen Dingen und erkennendem Subjekt, also ausschließlich das

Verhältnis erkenntnismäßiger — Uebereinstimmung beider. Zudem sind
die eben genannten Verhältnisse der Gedankendinge zu einander ihrerseits

wieder Gedanken-Amge, entia rationis, relationes rationis, wie
solche z. B. den Formalgegenstand der Logik bilden. Die Wahrheitsbeziehung

ist aber immer, einseitig wenigstens, eine relatio realis trans-
zendentalis : die ontologische Wahrheitsbeziehung der Dinge zu dem



220 Über die objektive Evidenz

Verstand, von dem sie abhängen (zu Gott), und die logische Wahrheit
unseres Verstandes zu den Dingen, von denen dieser abhängt. Nur die

Wahrheitsbeziehung zwischen den Gedankendingen selber und unserem
Verstand ist real freilich nur vom Verstände aus. Doch diese Bemerkungen

mögen genügen.

vnr.

Zum Schluß noch folgende Erwägung. Sicher müssen wir dem

Subjekt geben, was des Subjektes ist, wir dienten der Wahrheit nicht,
wenn wir seinen Anteil an dem Verhältnis unseres Erkenntnisvorganges
zum Objekt irgendwie schmälern wollten. Und es ist eines der
Verdienste der modernen Philosophie, daß sie das Auge geschärft hat
für das Subjekt und seine berechtigten Ansprüche. Aber es gilt auch

in sachlicher Überlegung und treuem Festhalten an dem begründeten
Alten voll dem Objekt-zu geben, was des Objektes ist, und das um so

mehr, als auch heute noch viele von denen, die den Subjektivismus
ablehnen und dem Objekt wieder zu dem ihm gebührenden Ansehen

zu verhelfen bestrebt sind, doch noch, von der modernen Philosophie
her, einen zu großen Respekt vor dem Subjekt haben. Darum ist Mut
zum Objekt eine Forderung der Zeit, aber Mut zum Objekt ist Mut
zur Wahrheit.

Daß ich Söhngen in allem richtig verstanden habe, wage ich nicht
zu sagen. Möglich, daß noch mehr « Objektivismus » in ihm steckt, als

ich aus seinen Worten herausgelesen habe. Ich denke aber, daß ich vom
aristotelisch-thomistischen Standpunkt aus die Hauptmomente richtig
herausgestellt habe, ohne die der wahre Realismus und Objektivismus
nicht vertreten und verteidigt werden kann. Es sind, um sie kurz
zusammenzufassen, diese drei : die sorgfältige Herausarbeitung des

Wesens des menschlichen Erkennens und seines Gegenstandes, die

physische Wirklichkeit und Wirksamkeit der unmittelbar sinnfälligen
Körperbeschaffenheiten oder des Formalgegenstandes der äußeren

Sinne, und der Intellektus agens. Das Bekenntnis zu diesen

Angelpunkten aristotelisch-thomistischer « Metaphysik der Erkenntnis »

bedeutet die restlose Ablehnung des unberechtigten Subjektivismus und
bewirkt die sichere Zustimmung zur sachlichen Evidenz.


	Zur Begründung des Kausalprinzips

