Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 12 (1934)

Artikel: Zur Begrundung des Kausalprinzips
Autor: Droege, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762272

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur
Begriindung des Kausalprinzips.

Von P. Dr. Th, DROEGE C. ss. R., Geistingen a. d. Sieg.

Noch immer it das Kausalprinzip die scholastisch orientierten
Denker der Gegenwart nicht zur Ruhe kommen. Drei Fragen sind es
vor allem, die im Mittelpunkt der heutigen Kausalkontroverse stehen.
Zunichst wird lebhaft diskutiert iiber den analytischen oder syn-
thetischen Charakter des Kausalprinzips. Sodann gehen die Meinungen
weit auseinander iiber die I'rage, ob es iiberhaupt mdoglich sei, das
Kausalprinzip auf das Kontradiktionsprinzip zuriickzufiihren. Vor
allem aber dreht sich der Streit um die Frage nach einer logisch ein-
wandfreien Form dieses Reduktionsbeweises. Gewil mull anerkannt
werden, daB durch den bisherigen Verlauf der Kontroverse manche
Punkte des iiberaus schwierigen Fragenkomplexes geklirt worden sind.
Doch kann leider auch nicht geleugnet werden, dall in den genannten
drei Grundfragen auch heute noch die Ansichten selbst unter den
anerkannten Fachautorititen derart weit auseinandergehen, dal man
fast von einem « Nicht-mehr-verstehen-kénnen » mittelalterlicher und
moderner Denkweise zu reden versucht sein mdochte.

Wo liegen nun die Griinde fiir dieses bedauerliche « Aneinander-
vorbei-reden » ? . Zweifellos hat die Ubertragung der kantischen Termi-
nologie auf die ihr vollkommen wesensfremde aristotelische Meta-
physik nicht wenig zur Erschwerung des gegenseitigen Verstindnisses
beigetragen. Die sachlichen Schwierigkeiten fuBen, wie mir scheint,
vor allem auf der durchaus berechtigten Unterscheidung der « sta-
tischen » und « dynamischen » Betrachtungsweise des zufillig existieren-
den Seins, die besonders von Pedro Descogs S. J. in seinem Buche :
« Institutiones Metaphysicae generalis» (Paris 1925) und im Anschlul3
an ihn von L. Fuetscher S. J. in seiner Schrift : « Die ersten Seins-
und Denkprinzipien » (Innsbruck 1930) in die Kausalkontroverse ein-
gefithrt worden ist. Denn diese Unterscheidung zeigt, dall viele Be-



184 Zur Begriindung des Kausalprinzips

griindungsversuche fiir die begriffliche Notwendigkeit des Kausal-
prinzips der zwingenden Beweiskraft entbehren, weil sie unbemerkt
den statischen Soseinsgrund mit dem dynamischen oder genetischen
Daseinsgrund verwechseln. Zur Verschirfung der Gegensiitze hat
bedauerlicherweise auch ein wenig die Tatsache beigetragen, daB hie
und da in der Hitze des Gefechtes gefiihlsbetonte Kraftausdriicke
und personlich gefirbte Denkverbote die rein metaphysische Kausal-
kontroverse aus den abstrakten Hohen der vollkommen unpersonlichen
Darstellungsart des Aquinaten in die tiefern, liebe- und haBerfiillten
Regionen personlicher Lebensnihe herabgezogen haben.

Darum ist heute die Frage berechtigt, ob nach dem gegen-
wirtigen Stande der Kausalkontroverse eine gegenseitige Verstindigung
tiberhaupt noch mdoglich ist ? Wir glauben, daB diese Frage bejaht
werden muB, jedoch unter einer Bedingung : ndmlich unter der Be-
dingung, daB alle Beteiligten durch Abkehr von der Kantischen Termi-
nologie und Riickkehr zur scholastischen Philosophie des Mittelalters
sich auf den gemeinsamen Boden fester, eindeutig bestimmter Grund-
begriffe stellen, die die unabweisbare Voraussetzung fiir jede Verstdn-
digung bilden. Dann wird der Darstellungston von selbst wieder in
die wohltuendere Atmosphire unpersénlicher und vornehmer Sachlich-
keit emporsteigen, wie sie sich fiir ein metaphysisches Problem von der
fundamentalen Bedeutung des Kausalprinzips geziemt. Diesem Geiste
unpersonlicher, vornehmer Sachlichkeit sind die nachfolgenden Unter-
suchungen entsprungen, die den bescheidenen Versuch machen wollen,
unter bewultem Verzicht auf alle persénlichen Namensnennungen die
heute noch vorhandenen Meinungsverschiedenheiten in der Kausal-
kontroverse auf ihre letzten metaphysischen Grundlagen zuriickzu-
fithren, um eine gegenseitige Anniherung und Verstindigung vorzu-
bereiten und anzubahnen.

I.

Die erste Frage der heutigen Kausalkontroverse lautet : « Ist das
Kausalprinzip ein analytisches Prinzip oder nicht»? In der Beant-
wortung dieser mehr terminologischen Frage stehen sich zwei Rich-
tungen noch immer diametral gegeniiber : eine neuere und eine iltere
Richtung.

I. Die neuere Richtung geht von Kant aus, der in der Kritik der
reinen Vernunft schreibt : « In allen Urteilen, worinnen das Verhiltnis



Zur Begriindung des Kausalprinzips - 185

eines Subjektes zum Pridikat gedacht wird ... ist dieses Verhiltnis
auf zweierlei Art moglich. Entweder das Pridikat B gehért zum
Subjekt A als etwas, was in diesem Begriffe A (versteckter Weise)
enthalten ist ; oder B liegt ganz auller dem Begriff A, ob es zwar mit
demselben in Verkniipfung steht. Im ersten Fall nenne ich das Urteil
analytisch, in dem andern synthetisch. Analytische Urteile (die bejahen-
den) sind also diejenigen, in welchen die Verkniipfung des Pridikats
mit dem Subjekt durch Identitdit, diejenigen aber, in denen diese
Verkniipfung ohne Identitidt gedacht wird, sollen synthetische Urteile
heiBen. Die erstern kénnte man auch Erlduterungs-, die anden Erweite-
rungsurteile heiBen» (Kritik d. reinen Vernunft, herausgeg. v. Th. Valen-
tiner, 0. A. Leipzig 1913, 55).

Nun ist aber das Kausalprinzip, das fiir jedes zufillig existierende
Sein eine Wirkursache fordert, sicherlich nicht ein « Erliuterungs-
urteil » im Sinne Kants. Denn die Begriffsbestimmung des zufilligen
Seins besagt nur, dall es nicht notwendig existiere, sondern kraft seines
Soseins sich indifferent zum Sein und Nichtsein verhilt, auch nachdem
es verwirklicht ist. Der Begriff des Hervorgebrachtseins durch eine
Wirkursache ist also in der Begriffsbestimmung des zufilligen Seins nicht
enthalten und kann daher auch nicht durch eine unmittelbare Begriffs-
analyse nach dem Prinzip der Identitit und des Widerspruchs aus
derselben herausgezogen werden. Es ist also ein Hinausgehen {iiber
die Begriffsbestimmung des zufilligen Seins notwendig, um das Pridikat
des Hervorgebrachtseins zu finden, d. h. das Kausalprinzip gehort
nicht zu den analytischen «Erliuterungsurteilen», sondern zu den
synthetischen « Erweiterungsurteilen ».

Dennoch ist der Zusammenhang zwischen S und P beim Kausal-
prinzip ein wesensnotwendiger, der unabhingig von der Erfahrung
durch bloBe schluBlfolgernde Vergleichung der abstrakten Begriffs-
inhalte des zufilligen Seins und des Hervorgebrachtseins gefunden
wird. Solche Erweiferungsurteile nennt Kant «synthetische Urteile a
priori ». Denn Erkenntnisse sind nach Kant a priori, wenn sie « schlech-
terdings von aller Erfahrung unabhingig stattfinden » (Kritik d. reinen
Vernunft, ebenda S. 48). Mit Recht nennt man daher das Kausal-
prinzip ein «synthetisches Urteil a priori», um anzudeuten, dal} es
nicht ein «analytisches Erliuterungsprinzip » ist, das der Herrschaft
des Kontradiktionsprinzips untersteht, sondern ein «synthetisches
Erweiterungsurteil » darstellt, dessen Notwendigkeit aus dem Kontra-
diktionsprinzip auf dem Wege der bloBen Begriffsanalyse nicht abge-



186 | Zur Begriindung des Kausalprinzips

leitet werden kann. Daraus folgt, daB die Kantische Terminologie
den Vorzug verdient, weil es sich beim Kausalprinzip letztlich um
dieselbe Frage handelt, die Kant zur Aufstellung seines Kritizismus
veranlaBt hat : nimlich um die Frage, ob es fiir uns moglich ist, die
Erfahrung durch Erfassung synthetischer Wesenszusammenhinge zu
iiberschreiten und in das Reich der Metaphysik einzudringen, d. h. ob
fiir uns Metaphysik iiberhaupt maoglich ist ?

2. Trotzdem hilt eine dltere Richtung in der Neuscholastik an dem
analytischen Charakter des Kausalprinzips fest. Auch sie unterscheidet
analytische und synthetische Urteile, jedoch in anderm Sinne, als
Kant. Denn «synthetische Urteile » bezeichnen nach ihr die Erfahrungs-
urteile der konkreten Daseinsordnung, die einen zufilligen Zusammen-
hang zwischen S und P ausdriicken, der zwar tatsichlich vorhanden
ist, aber ohne Widerspruch auch nicht vorhanden sein kénnte, wie
in dem Urteil : « Dieser Baum ist griin ». Doch gehéren zu den Erfah-
rungsurteilen nicht nur individuelle Urteile wie: «Ich habe Zahn-
schmerzen », sondern auch allgemeine, wie die physischen Naturgesetze
und die moralischen Gesetze des freien Willens. Obgleich die Er-
fahrungsurteile zufillige sind, so driicken sie doch eine Notwendigkeit
aus, jedoch nicht eine absolute, die keine Ausnahmen zulift, sondern
eine hypothetische, die vom freien Willen Gottes oder der Menschen
abhingig ist.

Die «analytischen Urteile » umfassen alle Vernunfturteile der ab-
strakten Soseinsordnung, die einen begrifflich notwendigen Zusammen-
hang zwischen S und P ausdriicken, wie in dem Urteil : « Der Teil ist
kleiner, als das Ganze ». Darum ist die Notwendigkeit der analytischen
Urteile eine absolute, die nicht einmal durch die Allmacht Gottes auf-
gehoben werden kann. Denn hier stiitzt sich die Urteilssynthese auf
die idealen Begriffsinhalte der abstrakten Soseinsordnung, die ohne
Aufhebung des Kontradiktionsprinzips nicht verindert werden kénnen.
Doch miissen zwei Arten der analytischen Urteile unterschieden werden.
Die einen sind unmittelbare oder analytische Erliuterungsurteile, bei
denen das P in der Begriffsbestimmung des S enthalten ist, wie in dem
Urteile : « Der Mensch ist ein verniinftiges Sinnenwesen ». Die andern
sind mittelbare oder analytische Erweiterungsurteile, wenn das P in
der aus der Begriffsbestimmung des S mit absoluter Notwendigkeit fol-
genden Wesenseigentiimlichkeit enthalten ist, wie in dem Urteil: « Jedes
geistige Wesen ist notwendig mit Wahlfreiheit ausgeriistet ». Denn ob-
wohl die Freiheit nicht zur Begriffsbestimmung der Geistigkeit gehort,



Zur Begriindung des Kausalprinzips 187

so ist sie doch eine begrifflich notwendige Wesenseigentiimlichkeit der
Geistigkeit, weil ein absolut notwendiger Zusammenhang zwischen
beiden Begriffen besteht, der unabhingig von der Erfahrung auf dem
Wege schluBfolgernder Begriffsvergleichung gefunden wird.
Bemerkenswerterweise hebt der hl. Thomas im Sinne der neuern
Richtung ausdriicklich hervor, daB das Kausalprinzip zwar ein ana-
lytisches Vernunfturteil, jedoch nicht ein analytisches Erliuterungs-
urteil, sondern ein analytisches Erweiterungsurteil ist, indem er schreibt :
« Obgleich die Beziehung zur Wirkursache nicht zur Wesensbestimmung
des gewordenen Seins gehért, so folgt sie doch notwendig aus diesem
Wesen. Denn daraus, da etwas das Sein nur durch Teilnahme besitzt,
folgt mit Notwendigkeit, daB es von einem andern verursacht ist. Daher
kann ein derartiges Wesen nicht existieren, ohne hervorgebracht zu
sein, wie ein Mensch nicht existieren kann ohne risibilis zu sein ».
(5. Th. I q. 44 a. 1 ad 1.1) Beim Kausalproblem handelt es sich daher
nach dem hl. Thomas um die Frage nach der Moglichkeit analytischer
Erweiterungsurteile. Das Ziel des Reduktionsbeweises besteht darum
im evidenten Aufweis, daBl das Hervorgebrachtsein durch eine Wirk-
ursache eine begrifflich notwendige Wesenseigentiimlichkeit des zu-
falligen Seins ist. Dagegen wird die Frage nach der Maglichkeit der
Metaphysik oder in Kantischer Formulierung die Frage, ob synthe-
tische Urteile a priori auf dem Gebiet der iibersinnlichen Vernunft-
erkenntnis fiir den Menschen mdéglich sind, als gelost vorausgesetzt.
Denn die Kausalkontroverse unterstellt die objektive Giiltigkeit des
zufilligen Seins und der Wirkursache, um ausschlieBlich den begriff-
lichen Zusammenhang zwischen den beiden Begriffen zu untersuchen.
3. Ist nun zwischen diesen beiden sich bekimpfenden Richtungen
eine Einigung moglich ? Die Bejahung dieser Frage hingt nach meiner
Ansicht nur vom guten Willen der Beteiligten ab. Denn der gemeinsame
und in sich vollkommen berechtigte Wesenskern beider Auffassungen
besteht in der Hervorhebung des auf den hl. Thomas zuriickgehenden
Gedankens, da das Hervorgebrachtsein nur eine begrifflich notwendige
Wesenseigentiimlichkeit des zufilligen Seins darstellt. Diesen Tatbestand
driickt die dltere Richtung durch die Formel aus : « Das Kausalprinzip

1 Licet habitudo ad causam non intret definitionem entis, quod est causa-
tum ; tamen sequitur ad ea, quae sunt de ejus ratione : quia ex hoc quod aliquid
per participationem est ens, sequitur quod sit causatum ab alio.” Unde hujusmodi
ens non potest esse, quin sit causatum ; sicut nec homo quin sit risibilis. (S. Th. T

q. 44 a. 1 ad 1.)



188 Zur Begriindung des Kausalprinzips

ist ein analytisches Erweiterungsurteil ». Denselben Tatbestand faBt
die neuere Richtung in die Kantische Formel : « Das Kausalprinzip ist
ein synthetisches Urteil a priori». Warum sollten also beide Formeln
nicht miteinander vertauscht werden kénnen, solange sie wirklich
genau dasselbe bezeichnen ? Hier kann demnach nur die Frage sein,
welche von beiden Formeln im Interesse einer organischen Weiter-
entwicklung der scholastischen Philosophie vorzuziehen ist ?

Von diesem Gesichtspunkte aus betrachtet scheint mir allerdings
die dltere Formulierung zweckmiBiger zu sein. Denn zunichst miilte
ein zwingender Grund fiir das Abweichen von der Tradition vorhanden
sein, den ich nicht zu entdecken vermag. Sodann sehen die meisten
Neuscholastiker in der Ubertragung der Kantischen Terminologie auf
die ihr vollkommen wesensfremde aristotelische Philosophie einen
Anachronismus, der nur zu leicht statt zu gréBerer Begriffsentwirrung,
nur zu groBerer Begriffsverwirrung fithrt. Denn wenn Kant das Kausal-
prinzip ein «synthetisches Urteil a priori» nennt, so versteht er dar-
unter ein allgemeines und notwendiges Erfahrungsurteil. Die Schola-
stiker dagegen sind iiberzeugt, daB das Kausalprinzip nicht nur ein
physisch notwendiges Naturgesetz darstellt, bei dem Ausnahmen be-
grifflich moglich sind ; sondern sie sehen in ihm ein metaphysisch
notwendiges Vernunftprinzip, bei dem Ausnahmen begrifflich unméglich
sind. AuBerdem sind nach Kant die metaphysisch notwendigen Ver-
nunftwahrheiten nicht intentionale Abbilder iibersinnlicher Realititen,
sondern logische Aufgaben und ideale Zielpunkte unserer Wirklichkeits-
erkenntnis, die keinen objektiven Wert besitzen. Streng genommen
miiBte daher die neuere Richtung nicht nur verschiedene Arten syn-
thetischer Urteile a priori unterscheiden, sondern auch vor jeder In-
angrifinahme des Kausalproblems zuerst die Mdoglichkeit der Meta-
physik beweisen, wenn jede Begriffsverwirrung vermieden werden soll.
Doch wollen wir nicht verschweigen, daB3 der letzte unausgesprochene
Grund fiir die Bevorzugung der Kantischen Terminologie in der zweiten
sachlichen Grundfrage liegt : « Kann das Kausalprinzip auf das Kontra-
diktionsprinzip zuriickgefiihrt werden oder nicht » 7 Wir werden daher
erst nach einer eingehenden Priifung dieser zweiten Frage endgiiltig
entscheiden kénnen, ob ein Abweichen von dér traditionellen Termino-
logie gerechtfertigt ist, oder nicht.



Zur Begriindung des Kausalprinzips 189

11,

In der Frage der Zuriickfiihrbarkeit des Kausalprinzips auf das
Kontradiktionsprinzip stehen sich dieselben Gegensiitze gegeniiber, wie
in der Frage nach dem analytischen Charakter des Kausalprinzips.

1. Die neuere Richtung hilt diesen sogen. « Reduktionsbeweis » fiir
logisch unmoéglich. Denn nach ihrer Uberzeugung gibt es zwei letzte,
nicht weiter zuriickfiithrbare Ordnungen des Seins : die statische Soseins-
ordnung, die vom Kontradiktionsprinzip beherrscht wird, und die
dynamische Daseinsordnung, die der Herrschaft des Kausalprinzips
untersteht. Bei Gott fallen beide Ordnungen begrifflich zusammen,
weshalb das Kausalprinzip auf Gott nicht anwendbar ist. Kénnte nun
beim kontingenten, geschépflichen Sein das Kausalprinzip auf das
Kontradiktionsprinzip zuriickgefiihrt werden, so miiite uns das Kontra-
diktionsprinzip aus der statischen Soseinsordnung auch in die dyna-
mische Daseinsordnung des kontingenten Seins fiihren konnen, indem
es uns nicht nur Aufschlu3 gibt iiber das « Was» der Dinge, sondern
auch iiber das genetische « Woher » der geschopflichen Dinge. Das ist
aber unmaoglich, wie eine Analyse der beiden Prinzipien zeigt.

Das Kontradiktionsprinzip besagt nicht nur eine tatsichliche
Unvereinbarkeit des Seins mit dem Nichtsein, sondern eine im ab-
strakten Wesen des Seins begriindete begrifflich notwendige Unverein-
barkeit des Seins mit dem Nichtsein. Gerade darum ist der kontra-
diktorische Gegensatz von Sein und Nichtsein nicht ein hypothetischer,
der unter bestimmten Bedingungen Ausnahmen zuliBt, sondern ein
absoluter, der selbst durch Gottes Allmacht nicht aufgehoben werden
kann. Nun gibt es aber nur in der statischen Soseinsordnung absolute
Notwendigkeiten, die keine Ausnahmen zulassen, weil nur die abstrakten
Begriffe unverinderlich sind, nicht aber die den Begriffen in der dyna-
mischen Daseinsordnung entsprechenden endlichen Realititen.

Allerdings kann der kontradiktorische Gegensatz auch in der
dynamischen Daseinsordnung verwirklicht werden. So steht nicht nur
der ideale Begriff der roten Farbe mit dem Begriff der nichtroten Farbe
im kontradiktorischen Gegensatz, sondern auch die in der Rose wirk-
lich existierende rote Farbe mit der am gleichen Ort und zur gleichen
Zeit existierenden nichtroten Farbe. Doch hat dieser Gegensatz in der
dynamischen Daseinsordnung seinen letzten Grund in dem begrifflichen
Gegensatz der abstrakten Soseinsordnung. Darum schliet auch die
Existenz der Rose in der dynamischen Daseinsordnung die Moglichkeit



190 Zur Begriindung des Kausalprinzips

der gleichzeitigen Nichtexistenz nur deshalb aus, weil der abstrakte
Begriff des Daseins in der idealen Soseinsordnung mit dem Begriff des
Nichtdaseins absolut unvereinbar ist. Gerade deshalb mul} der mate-
rielle ‘kontradiktorische Gegensatz, der zwischen den Trigern der ab-
strakten Begriffsformen besteht, stets auf den formellen Gegensatz in
den abstrakten Begriffsformen zuriickgefithrt werden. Wenn daher der
hl. Thomas lehrt, daB das Kontradiktionsprinzip sich «auf das Wesen
des Seins und Nichtseins stiitzt » (S. Th. I-II q. 94 a. 2 c. 1), so muB
hier unter dem « Wesen » das quidditative Sein der formalen Soseins-
ordnung verstanden werden. Das Kontradiktionsprinzip gibt daher
nut Aufschlul} iiber das « Was» der Dinge in der formalen Soseins-
ordnung, nicht aber iiber das « Woher » der Dinge in der dynamischen
Daseinsordnung der endlichen Dinge. Die Anwendung des Kontra-
diktionsprinzips auf die dynamische Daseinsordnung kann demnach nur
in hypothetischer Form geschehen : « Wenn etwas existiert, so schlieit
es, solange es existiert, mit begrifflicher Notwendigkeit die gleichzeitige
Nichtexistenz aus ».

Das Kausalprinzip fordert einen dynamischen Daseinsgrund fiir
das zufillig existierende Sein. Darum ist das Kausalprinzip nur eine
bestimmte Form des Prinzips vom zureichenden Grunde, das drei Teil-
prinzipien umfaBt. Denn das Prinzip vom zureichenden Grunde
fordert in der logischen Urteilsordnung einen hinreichenden Grund fiir
jeden Urteilsinhalt, der die Intention einschlie(t, einen objektiven
Sachverhalt zu bezeichnen. Es fordert ferner in der onfologischen
Soseinsordnung einen statischen Soseinsgrund oder eine Formalursache
fiir jedes bestimmte Ding, das von andern verschieden ist. - Es fordert
endlich in der ontologischen Daseinsordnung, die von der Soseinsordnung
verschieden ist, einen dynamischen oder genetischen Daseinsgrund,
d. h. eine Wirkursache fiir jedes Ding, das nicht kraft seines Soseins
existiert. Weil Gott als notwendiges Sein kraft seines Soseins existiert,
fallt bei ihm Daseinsgrund und Soseinsgrund sachlich und begrifflich
zusammen.

Alles auBergottliche Sein aber existiert nicht kraft des Wesens,
weil bei ihm Sosein und Dasein nach den Suaresianern virtuell, nach
den Thomisten sogar real verschieden ist. Daher gilt das Kausalprinzip,
das eine dullere Wirkursache fiir alles nicht notwendig Existierende

! Primum principium indemonstrabile est, quod non est simul affirmare et
negave, quod fundatur supra rationem entis et non-entis. (S. Th. -I-II q. 94 a. 2.)



Zur Begriindung des Kausalprinzips 191

fordert, nicht fiir den Bereich des gottlichen, sondern nur des auller-
gottlichen Seins. Zwar fithrt die Wirkursache auch das Sosein des
zufilligen Seins von der Moglichkeit zur Wirklichkeit {iber ; trotz-
dem ist der spezifische Zielpunkt der wirkursichlichen Bewegung im
konkreten Dasein enthalten, das die Wirkursichlichkeit dem zufilligen
Sosein verleiht. Daher gehort das Kausalprinzip seinem wesentlichen
Sinngehalte nach nur der dynamischen Daseinsordnung des zufilligen
Seins an, indem es uns Aufschlull gibt, nicht iiber das « Was », sondern
das « Woher » der zufillig existierenden Dinge. Denn das unverinder-
liche Sein Gottes in der konkreten Daseinsordnung und die unver-
anderlichen Begriffe in der abstrakten Soseinsordnung sind dem
EinfluB der Wirkursichlichkeit entzogen.

Aus dieser Begriffsanalyse ergibt sich, daB das Kausalprinzip nicht
auf das Kontradiktionsprinzip zuriickgefiihrt werden kann. Denn dann
miilte das Kontradiktionsprinzip aus seiner statischen Soseinsordnung
uns auch in die ihm fremde dynamische Daseinsordnung fiihren kénnen,
indem es uns nicht nur Antwort gibt auf die Frage nach dem « Was »,
sondern auch nach dem « Woher » der Dinge. Umgekehrt miiBte das
zufillige Dasein auf das formale Sosein ebenso zuriickgefiihrt werden,
wie die Wirkursache auf die von ihr wesentlich verschiedene Formal-
ursache. Es ist einleuchtend, dall alle diese Folgerungen ebenso viele
Absurditéiten sind.

Denn das Kontradiktionsprinzip vermag uns nicht aus der sta-
tischen Soseinsordnung in die dynamische Daseinsordnung zu fiihren,
weil es sich ausschlieBlich auf das abstrakte Wesen des Seins stiitzt.
Darum bleibt der vom Kontradjktibnsprinzip geforderte Wesensunter-
schied von Sein und Nichtsein bestehen, ob das Sein verursacht ist
oder nicht. Gerade darum liBt sich auch die « Woherfrage » nicht aus
der « Wasfrage » deduktiv ableiten. Noch viel weniger ist es moglich,
das zufillige Dasein auf das abstrakte Sosein oder die Wirkursache
auf die wesentlich verschiedene Formalursache zuriickzufithren. Denn
eine solche Zuriickfithrung bedeutete nichts anderes, als Aufhebung
der Kontingenz und Umwandlung des zufilligen Seins in notwendiges
Sein und damit Aufhebung des Kontradiktionsprinzips. Oder besteht
der Wesensunterschied des zufilligen und notwendigen Seins nicht
gerade darin, daBl das notwendige Sein kraft der Formalursache seines
Soseins existiert, wihrend das zufillige Sein nur kraft der Wirkursache
seines Daseins existiert ?

Es ist darum nicht terminologische Eigenwilligkeit, wenn das



192 Zur Begriindung des Kausalprinzips

Kausalprinzip als ein « synthetisches Urteil a priori » bezeichnet wird.
Denn dadurch soll angedeutet werden, daB die Leugnung des Kausal-
prinzips nicht wie bei den analytischen Vernunfturteilen zu einer be-
grifflichen Seinsunméglichkeit, sondern nur zu einer rationalen Denk-
unmoglichkeit fiithrt, weil ursachlos gewordenes Sein zwar fiir uns
rational unbegreifbar, aber vielleicht doch nicht in sich widersprechend ist.

2. Nichtsdestoweniger glauben die Vertreter der idltern Richtung
an der metaphysischen Grundthese des hl. Thomas festhalten zu miissen,
daB das Kausalprinzip wie alle andern Prinzipien auf das Kontradik-
tionsprinzip zuriickgefithrt werden kann und muB. Das scheint ihnen
zunichst eine notwendige Folgerung aus der begrifflichen Notwendigkeit
des Kausalprinzips zu sein, die auch von den meisten Gegnern als
sicher angenommen wird.

Denn koénnte das Kausalprinzip nicht auf das Kontradiktions-
prinzip zuriickgefiihrt werden, wie sollte dann noch ein sicherer Beweis
fiir die absolute Notwendigkeit des Kausalprinzips moglich sein ? Ent-
weder beweisen die Gegner des Reduktionsbeweises die begriffliche
Unméglichkeit des ursachlos gewordenen Seins, oder sie beweisen sie
nicht. Wird der Beweis erbracht, so stiitzen sich die Gegner auf eben
jenen Reduktionsbeweis, den sie nicht anerkennen wollen. Wird der
Beweis aber nicht erbracht, wie kann man dann das Kausalprinzip noch
als ein evidentes und begreifflich notwendiges Veraunftprinzip hin-
stellen ? Wiren dann die Gegner des Reduktionsbeweises nicht ge-
zwungen, den Wert des Kausalprinzips auf den Rang eines in sich
nicht evidenten und darum objektiv vielleicht falschen «Postulates
der Erfahrungswissenschaften » herabzudriicken ? Jedenfalls hebt die
Ablehnung des mittelalterlichen Reduktionsbeweises die Moglichkeit
eines evidenten Aufweises fiir die begriffliche Notwendigkeit des Kausal-
prinzips iiberhaupt auf.

Ja, nach den Vertretern der éltern Richtung wiirde eine konse-
quente Ablehnung des Reduktionsbeweises mit logischem Denkzwang zur
Proklamierung des allgemeinen Skeptizismus fithren. Denn sie erinnern
daran, daB nach dem hl. Thomas das Sein das adaequate Formalobjekt
des menschlichen Verstandes ist. Wie daher alle Verstandesbegriffe auf
den Seinsbegriff als letzten Restbestand aller Begriffe zuriickgefiihrt
werden, so miissen auch alle Verstandesurteile auf das im Seinsbegriff
eingeschlossene Kontradiktionsprinzip zuriickgefiihrt werden. Mit Recht
schreibt daher der hl. Thomas : « Was zuerst in unsere Wahrnehmung
fdllt, ist das Sein, dessen Verstindnis in allem eingeschlossen ist, was



Zur Begriindung des Kausalprinzips 103

jemand wahrnimmt. Daher ist das erste und unbeweisbare Prinzip,
daB man nicht zugleich etwas bejahen und verneinen kann, das sich
auf das Wesen des Seins und Nichtseins stiitzt und selbst die Stiitze
fiir alle andern Prinzipien bildet » (S. Th. I-II q. 94 a. 2). !

Es ist zu beachten, da} nach dem Aquinaten alle Prinzipien, also
auch das Kausalprinzip sich auf das Kontradiktionsprinzip stiitzen
miissen, wenn sie nicht die letzte Grundlage ihrer GewiBBheit verlieren
wollen. Daher bedeutet nach dem hl. Thomas die Ablehnung des
Reduktionsbeweises nicht, wie behauptet worden ist, « eine Verteidigung
des thomistischen Intellectus primorum principiorum gegeniiber dem
Uberwuchern der alles ableiten wollenden Ratio». Denn nach dem
Aquinaten stiitzt sich auch die GewiBheit der ersten Prinzipien auf das
Kontradiktionsprinzip. Das ist kein Uberwuchern der alles ableitenden
Ratio, wie es sich beim extremen Rationalismus der Leibniz-Wollf’schen
Schule vorfindet. '

Denn dieser extreme Rationalismus will die ersten Prinzipien aus
dem Kontradiktionsprinzip durch einen apriorischen Deduktionsbeweis
ableiten, wie wir aus dem allgemeinen Urteil, dal alle Menschen sterb-
lich sind, deduktiv ableiten, dal3 auch Petrus sterblich sein muB3. Der
hl. Thomas lehnt jeden Versuch des extremen Rationalismus, aus dem
Seinsbegriff ohne Zuhilfenahme der Erfahrung die Begriffe des zu-
filligen Seins, der Wirkursache und den wesensnotwendigen Zusammen-
hang zwischen beiden Begriffen rein a priori in einem analytischen
Erliuterungsurteil abzuleiten, als eine logische Unmdglichkeit ab.
Wenn er daher das Kausalprinzip auf das Kontradiktionsprinzip stiitzt,
so meint er damit nicht einen logisch unméglichen Deduktionsbeweis,
der das Kausalprinzip als das weniger allgemeine Urteil aus dem all-
gemeineren Prinzip des Widerspruchs abzuleiten versucht. Er meint
vielmehr damit nur die logisch vollkommen einwandfreie Demonstratio
ad impossibile oder den Reduktionsbeweis, der die begriffliche Not-
wendigkeit des Kausalprinzips indirekt durch den evidenten Aufweis
dartut, dal die Leugnung des Kausalprinzips notwendig zur Leugnung
des Kontradiktionsprinzips fiihrt.

Gerade weil der begriffliche Zusammenhang zwischen S und P nicht

L Illud, quod primo cadit in apprehensione, est ens, cujus intellectus inclu-
ditur in omnibus, quaecumque quis apprehendit; et ideo primum principium
indemonstrabile est, quod non est simul affirmare et negave, quod fundatur supra
rationem entis et non-entis : et super hoc principia omnia fundantur. (S. Th. I-TI
q. 94 a. 2.)

Divus Thomas. 13



104 Zur Begrindung des Kausalprinzips

in der Begriffsbestimmung des zufilligen Seins eingeschlossen ist,
sondern erst durch Vergleichung der Begriffe des zufilligen Seins und
der Wirkursache gefunden werden muB, ist das Kausalprinzip uach
dem_ hl. Thomas nicht ein aus dem Kontradiktionsprinzip direkt ab-
geleitetes « analytisches Erliuterungsurteil », sondern ein auf das
Kontradiktionsprinzip indirekt zuriickfithrbares «analytisches Erwei-
terungsurteil ». Die Vertreter des thomistischen Reduktionsbeweises
sind der Meinung, daB ein Grund der bedauerlichen Begriffsverwirrung
in der heutigen Kausalkontroverse auch in der Tatsache zu suchen ist,
daB viele Gegner des Reduktionsbeweises den Wesensunterschied
zwischen Deduktionsbeweis und Reduktionsbeweis nicht immer ge-
niigend beachten, wie ihn der hl. Thomas in den Posteriora Analytica
(lect. 40 n. 3-7) eingehend dargestellt hat. Auch Kant stimmt im
Wesentlichen mit dieser Darstellung iiberein. Nur bezeichnet er den
direkten Deduktionsbeweis als den «ostensiven » Beweis, dem er den
indirekten Reduktionsbeweis als den «apagogischen » gegeniiberstellt.
(Kritik d. reinen Vernunft, herausg. v. Th. Valentiner, Leipzig 1913,
S. 655.) Jedenfalls wird man nicht leugnen koénnen, daB3 eine véllige
Verkennung des indirekten Reduktionsbeweises vorliegt, wenn man in
ihm nichts anderes sieht, als «ein dialektisches Manéver, um ein De-
duktionsverhiltnis sichtbar zu machen » (Philos. Jahrb. B. 45. H. 2
[1932], 221-225). ' i

Hiingt aber die wissenschaftliche Gewillheit nicht nur des Kausal-
prinzips, sondern aller Vernunft- und  Erfahrungsprinzipien von ihrer
Zuriickfiithrbarkeit auf das Kontradiktionsprinzip ab, so ist klar, daB
die prinzipielle Ablehnung des Reduktionsbeweises beim Kausalprinzip
und allen Erfahrungsprinzipien der dynamischen Daseinsordnung, in der
das Kontradiktionsprinzip nicht gelten soll, mit logischem Denkzwang
zur Zerstorung aller menschlichen GewiBheit und zur Proklamierung
des allgemeinen Skeptizismus fiihren mufl. Denn gibt es keine wissen-
schaftlich sichere Erfahrungserkenntnis mehr, so gibt es auch keine
wissenschaftlich sichere Vernunfterkenntnis mehr, weil die abstrakte
Vernunfterkenntnis von der konkreten Erfahrungserkenntnis kausal
abhingig ist. Fragen wir also, ob das Kausalprinzip auf das Kontra-
diktionsprinzip zuriickgefithrt werden kann, so mu3 nach dem Gesagten
diese Frage ebenso sicher bejaht werden, wie die begriffliche Notwendig-
keit des Kausalprinzips und die Existenz der menschlichen GewiBheit
iiberhaupt. Das bedeutet keineswegs ein deduktives Ableiten der
Wirkursache aus der Formalursache, oder eine logisch unmdégliche



Zur Begriindung des Kausalprinzips 195

Identifizierung der zufilligen Soseins- und Daseinsordnung oder eine
unzulissige Verwechslung der dynamischen «Woherfrage» mit der
statischen « Wasfrage », sondern nur eine im Kontradiktionsprinzip
verankerte, begrifflich notwendige Verkniipfung der Wirk- und Formal-
ursache, der zufilligen Soseins- und Daseinsordnung und der gene-
tischen « Woherfrage » mit der formalen « Wasfrage ».

Doch folgt aus der Méglichkeit eines logisch einwandfreien Reduk-
tionsbeweises noch nicht ohne weiteres, dal3 alle bisher vertretenen
Formen des Reduktionsbeweises fiir die begriffliche Notwendigkeit des
Kausalprinzips den Forderungen der Logik entsprechen. Im Gegenteil
muf} zugegeben werden, daB manche dieser Reduktionsbeweise an einer
logisch unerlaubten Verwechslung des formalen Wesensgrundes mit dem
dynamischen Daseinsgrunde kranken. Folgt daraus aber, daB es iiber-
haupt keine logisch einwandfreien Formen eines solchen Reduktions-
beweises gibt ?

111,

Der bisherige Verlauf der Kausalkontroverse hat den Nachweis
erbracht, dall es verschiedene Formen des Reduktionsbeweises fiir die
absolute Notwendigkeit des Kausalprinzips gibt, die allen Anforderungen
der Logik vollkommen entsprechen. Auf zwei derselben, die den
hl. Thomas selbst zum Urheber haben, wollen wir im Folgenden etwas
niher eingehen, nicht nur weil sie im Verlauf der Kausalkontroverse der
Gegenstand lebhafter Diskussion geworden sind, sondern auch weil ein
tieferes Verstindnis ihres Sinngehaltes uns eine geeignete Grundlage
zu bieten scheint fiir eine gegenseitige Verstindigung der kimpfenden
Parteien. ' ‘

1. An den meisten Stellen fiihrt der hl. Thomas das Kausal-
prinzip auf das Kontradiktionsprinzip zuriick vermittels des Teilhabe-
prinzips, das er in die Formel kleidet : « Alles, was das Sein durch
Teilhabe besitzt, wird verursacht von dem, was das Sein durch seine
Wesenheit besitzt » (S. Th. I q. 61 a. 1 c.!). Den metaphysischen
Grund fiir dieses Prinzip findet der Aquinate in der Natur des ens
per essentiam, das das Sein durch seine Wesenheit besitzt. Denn ein
ens per essentiam mul} nicht nur mit absoluter Notwendigkeit exi-

! Omne autem, quod est per participationem, causatur ab eo, quod est
per essentiam, (S. Th. I q. 61 a. 1 ¢.)



196 Zur Begriindung des Kausalprinzips

stieren, weil sein Sosein im Dasein besteht, sondern es mull auch die
unendliche FIfille des Soseins und Daseins in sich enthalten, weil es
nicht das Sein besitzt, sondern das Sein selbst ist. Darum schreibt
der Aquinate : « Was einem Ding infolge seiner Natur zukommt und
nicht infolge einer Wirkursache, kann in ihm nicht verkleinert oder
unvollkommen vorhanden sein. Denn wenn man von einer Natur
etwas Wesentliches wegnimmt oder zu ihr hinzufiigt, wird die Natur
eine andere, wie es auch bei den Zahlen der Fall ist, bei denen jede
Hinzufiigung oder Wegnahme einer Einheit die Art dndert» (S. c. G.
1L c. 15; 2%).

" Das ens per essentiam schlosse aber nicht die unbegrenzte Fiille
aller moglichen und wirklichen Vollkommenheiten ein, wenn es nicht
durch seine Wesenheit auch das hochste und umfassendste Prinzip
alles Seins wire, von dem alles als der letzten Formal-, Wirk- und
Zweckursache abhidngt. Soll es also neben dem einen absolut not-
wendigen ens per essentiam, das die unendliche Fiille alles Seins formell
oder virtuell in sich schlieBt, noch andere Wesen geben, so ist dies nach
dem Kontradiktionsprinzip nur dadurch méglich, daB das eine unend-
liche Sein durch Ausiibung seiner absolut hochsten und umfassenden
Kausalitit und Uberstrémen seiner unbegrenzten Vollkommenheits-
fillle andere zufillig existierende Wesen an seinem unendlichen Sein
in endlicher Weise teilnehmen 1i0t. In diesem Sinne schreibt der
hl. Thomas : « Der erste Seinsakt ist das allgemeine Prinzip aller iibrigen
Seinsakte, weil es ein unendliches Sein ist, das virtuell alles Sein vorher
in sich schlieBt, wie Dionysius sich ausdriickt. Darum nehmen die
Dinge an ihm teil nicht als seine Teile, sondern durch Uberstrémen des
Unendlichen und Hervorgehen des endlichen Seins aus ihm» (S. Th. I
q. 75 a. 5 ad 132).

Neben dem durch sich (per se) und aus sich (a se) existierenden
unendlich vollkommen ens per essentiam kann es daher nur endliche
entia per participationem geben, die nicht durch sich und aus sich
absolut notwendig existieren, sondern nur als zufillig existierende

1 Quod alicui convenit ex sua natura et non ex aliqua causa, minoratum
in eo et deficiens esse non potest. Si enim naturae aliquid essentiale subtrahitur
vel additur, jam altera erit sicut et in numeris accidit, in quibus unitas addita
vel subtracta speciem variat. (S. c. G. II c. 13, 2.)

? Primus actus est universale principium omnium actuum : quia est infinitum
virtualiter in se omnia praechabens, ut dicit Dionysius. ...  Unde participatur a
rebus non sicut pars, sed secundum diffusionem et processionem ipsius. (S. Th. I

q. 75 a. 5 ad 1.)



Zur Begriundung des Kausalprinzips 197

Wesen in kausaler Abhingigkeit vom ens per essentiam als hdchster
Formal-, Wirk- und Zweckursache an der unendlichen Fiille des Seins
in endlicher Weise teilnehmen. Darum mul} alles, was das Sein durch
Teilhabe besitzt, von dem verursacht sein, der das Sein durch seine
Wesenheit besitzt. Aus der unendlichen Vollkorpmenheit des ens per
essentiam folgt darum mit logischem Denkzwang, daB jedes zufillig
existierende Sein, das wesentlich nur ein ens per participationem ist
und doch nicht vom ens per essentiam wirkursidchlich abhidngig wire,
ein begrifflicher Widerspruch wire und darum die Aufhebung des
Kontradiktionsprinzips zur notwendigen Folge hiitte. « Denn daraus,
dal} etwas das Sein nur durch Teilnahme besitzt, folgt zwingend, dal3
es von einem andern verursacht ist. Daher kann ein derartiges ursach-
loses Sein ebenso wenig begrifflich gedacht werden, wie ein Mensch,
der nicht risibilis wire» (S. Th. I q. 44 a. 1 ad 11).

Allerdings hat schon Laminne in seinem berithmten Artikel : «Le
principe de contradiction et le principe de causalité» in der Revue
Néoscolastique (Louvain, 1gMme année [1912], 471 ff.) die Behauptung
aufgestellt, dall auch der auf dem Teilhabeprinzip aufgebaute Reduk-
tionsbeweis zwingende Beweiskraft nicht besitze, weil er auf einer petitio
principii beruhe. Denn er setze voraus, daB alles, was nicht durch
sich selbst existiert, durch ein anderes existieren miisse. Solange aber
die begriffliche Notwendigkeit des Kausalprinzips noch nicht evident
aufgewiesen ist, bleibt die Moglichkeit, dal etwas weder durch sich
noch durch ein anderes existiert, weil es eben ursachlos existiert. —
Doch wird dieses Werturteil von Laminne dem Gedankengang des
hl. Thomas nicht gerecht. Denn wie wir oben gezeigt haben, setzt
der hl. Thomas nicht, wie Laminne behauptet, ohne niihere Begriindung
als selbstverstindlich voraus, daf} alles, was nicht durch sich selbst
existiert, durch ein anderes existieren muB, vielmehr leitet er dieses
Prinzip in iiberzeugender Weise aus der Natur des ens per essentiam
ab, das als subsistierende Fiille des unendlichen Seins alles Sein formell
oder virtuell in sich enthalten muB. Eine petitio principii lige nur
dann vor, wenn der evidente Aufweis maglich wire, daB das formelle
oder virtuelle Enthaltensein alles Seins im unendlichen Sein gewahrt
bliebe, auch wenn es nicht letztes Prinzip alles Seins und Werdens
wire. Ein solcher Nachweis ist aber ohne Aufhebung des Kontra-

! Quia ex hoc, quod aliquid per participationem est ens, sequitur, quod sit
causatum ab alio. Unde hujusmodi ens non potest esse, quin sit causatum, sicut
nec homo, quin sit risibilis. (S. Th. I q. 44 a. 1 ad 1.)



198 Zur Begriindung des Kausalprinzips

diktionsprinzips nicht mdéglich. Daher kann hier von einer petitio
principii im Ernst nicht die Rede sein.

Andere wollen in dem Reduktionsbeweis des hl. Thomas einen
circulus vitiosus finden, weil er das Dasein Gottes als sicher gegében
voraussetze, obgleich diese Voraussetzung sich auf die begriffliche
Notwendigkeit des Kausalprinzips stiitzt. — Indes wird hier iibersehen,
daB die Ableitung des hl. Thomas nicht vom Dasein des ens per essen-
tiam in der konkreten Daseinsordnung ausgeht, sondern nur auf den
Begriff des ens per essentiam in der abstrakten Gedankenordnung
sich stiitzt. Denn die begriffliche Notwendigkeit des wnmattelbar
evidenten Teilhabeprinzips in der abstrakten Soseinsordnung kann
mit Sicherheit erkannt werden, auch bevor die Existenz Gottes in der
konkreten Daseinsordnung bewiesen ist, weil Gott in diesem ILeben
nur oberstes Seinsprinzip, nicht aber héchstes Erkenntnisprinzip fiir
die Gilltigkeit der ersten Prinzipien ist. Wir glauben darum, dalB3 der
auf das Teilhabeprinzip gestiitzte Reduktionsbeweis des hl. Thomas
fir die begriffliche Notwendigkeit des Kausalprinzips allen An-
forderungen einer gesunden Logikineinwand freier Weise entspricht.

2. Heftiger umstritten ist eine zweite Form des Reduktionsbeweises,
der auf die hypothetische Notwendigkeit des zufilligen Seins sich
stiitzt. Diese Beweisform geht von der Tatsache aus, dal das zufillige
Dasein des kontingenten Seins eine hypothetische Notwendigkeit ein-
schlieBt, die auf dem Kontradiktionsprinzip beruht und darum den
Charakter begrifflicher Notwendigkeit besitzt. Denn nach dem Kontra-
diktionsprinzip ist es zwar in der idealen Ordnung begrifflich mdéglich,
daB Sokrates wegen seiner wesentlichen Indifferenz zum Sein und
Nichtsein sowohl als existierend, wie als nicht existierend gedacht
wird. . Trotzdem ist es nach dem Kontradiktionsprinzip in der realen
Ordnung begrifflich unmoglich, daB Sokrates, solange er existiert,
zugleich nicht existiere. Das Kontradiktionsprinzip verbietet daher
aus der gleichzeitigen Moglichkeit kontradiktorischer Sachverhalte in
der idealen Begriffsordnung auf die Moglichkeit der Gleichzeitigkeit
dieser kontradiktorischen Sachverhalte in der realen Daseinsordnung
in demselben Subjekt zu schlieBen. .

Darum schreibt der hl. Thomas : « Es ist offenbar wahr, daB alles,
was existiert, solange es existiert, notwendig existiert ; und das alles,
was nicht existiert, fiir jene Zeit, in der es nicht existiert, notwendig
nicht existiert. Und diese Notwendigkeit ist nicht eine absolute,
sondern eine bedingte. ... Diese Notwendigkeit stiitzt sich aber auf



Zur Begrundung des Kausalprinzips 199

das Prinzip : es ist unmdglich, daB3 die kontradiktorischen Gegensitze
zugleich wahr und falsch sind» (In Perihermen. I, lect. 15, n. 21).
Es ist zu beachten, daB nach diesen Worten des hl. Thomas das
Kontradiktionsprinzip nicht nur fiir die statische Soseinsordnung,
sondern auch fiir die dynamische Daseinsordnung des zufilligen Seins
gilt, obgleich die im Kontradiktionsprinzip begriindete begriffliche
Daseinsnotwendigkeit in der dynamischen Daseinsordnung den Charak-
ter der absoluten Notwendigkeit verliert, den sie in der statischen
Soseinsordnung besitzt. Denn Sokrates behilt, auch wenn er von der
Moglichkeit zur Wirklichkeit iibergegangen ist, wegen seiner wesent-
lichen Indifferenz zum Sein und Nichtsein jeden Augenblick die Mog-
lichkeit vom Sein zum Nichtsein iiberzugehen, weil er seine Kontingenz
niemals verlieren und in die absolute Notwendigkeit Gottes umwandeln
kann.

Wodurch erhélt nun ‘die im Kontradiktionsprinzip verankerte
begriffliche Daseinsnotwendigkeit des Sokrates in der realen Daseins-
ordnung den Charakter der Bedingtheit ? Der hl. Thomas antwortet :
durch den EinfluB der Wirkursache. Denn er schreibt: « Es unter-
scheidet sich das absolut Notwendige von den iibrigen Notwendigkeiten.
Denn die absolute Notwendigkeit kommt einer Sache zu nach dem,
was ihr am innersten und nichsten ist, sei es die Form oder die Materie
oder die Wesenheit selbst. ... Nicht absolut, sondern relativ notwendig
ist das, was von einer duBern Ursache abhingt. Diese Ursache ist
doppelter Art, nimlich Zweck und Wirkursache » (In V. Metaph.,
lect. 6 2). _ :

Nach dem hl. Thomas geniigt also zur vollstindigen Erklirung
der hypothetischen Daseinsnotwendigkeit des Sokrates nicht die sta-
tische Betrachtungsweise, die nur auf das « Was » oder das abstrakte
Wesen des Sokrates in der formalen Soseinsordnung achtet. Denn
wire die im zufilligen Dasein des Sokrates eingeschlossene Notwendig-

1 Et ideo manifeste verum est, quod omne quod est, necesse est esse quando
est; et omne quod non est, necesse est non esse pro illo tempore, quando non
est : et haec est necessitas non absoluta, sed ex suppositione. ... Et haec neces-
sitas fundatur super hoc principium, quod Impossibile est contradictoria simul
esse vera vel falsa. (In Perihermen. I, lect. 15, n. 2 et 3.)

? Differt autem necessarium absolute ab aliis necessariis: quia necessitas
absoluta competit rei secundum id, quod est intimum et proximum ei, sive sit
forma, sive materia, sive ipsa essentia. ... Necessarium autem secundum quid
et non absolute est, cujus necessitas dependet ex causa extrinseca. Causa autem
extrinseca est duplex : scl. finis et efficiens. (In V. Metaphys. lect. 6.)



200 Zur Begriindung des Kausalprinzips

keit ausschlieBlich im formalen Wesen oder der Formalursache des
Sokrates begriindet, so existierte Sokrates mit absoluter Notwendigkeit
wie Gott. Denn was kraft seiner FFormalursache allein existiert, ist
ein absolut notwendiges und unendlich vollkommenes ens per essentiam,
das die ganze Fiille des Seins formell und virtuell in sich schlie3t.
Soll also der hypothetische Charakter der Daseinsnotwendigkeit des
Sokrates eine vollstindig zureichende Erklirung finden, so mull zu der
statischen Betrachtungsweise die dynamische oder genetische hinzu-
treten, die das « Woher » des Sokrates und seines tatsichlichen, aber
nicht absolut notwendigen Vorhandenseins in der konkreten Daseins-
ordnung nidher untersucht. Dieses « Woher » kann aber nach dem
zitierten Texte des hl. Thomas nur durch Zuriickfiihrung dieser hypo-
thetischen Notwendigkeit auf eine duBere Wirk- und Zweckursache
zureichend erklirt werden.

Fragen wir aber nach dem logischen Gtunde, der uns zur Annahme
dieser notwendigen Verbindungsbriicke zwischen der hypothetischen
Daseinsnotwendigkeit des Sokrates und der #duBlern Wirkursache des
Sokrates zwingt, so gibt uns der angefiihrte Text keine befriedigende
Antwort. Doch scheint uns eine Vergleichung dieses Textes mit den
iibrigen Stellen, an denen der Aquinate die begriffliche Notwendigkeit
des Kausalprinzips zu beweisen versucht, mit Sicherheit zu ergeben,
daB der hl. Thomas auch an dieser Stelle das Teilhabeprinzip als die
logische Verbindungsbriicke zwischen der hypothetischen Daseinsnot-
wendigkeit des Sokrates und seiner duBlern Wirkursache stillschweigend
voraussetzt. Denn dann wird seine SchluBfolgerung eine zwingende.
Das Teilhabeprinzip sagt ja, daB alles, was das Sein nicht durch seine
Wesenheit, sondern nur durch Teilhabe besitzt, in seinem Sosein und
Dasein kausal abhingig ist von dem, was das Sein durch seine
Wesenheit besitzt. Nun zeigt aber die hypothetische Daseinsnotwendig-
keit des Sokrates mit Evidenz, daB er das Sein nicht durch seine
Wesenheit, sondern nur durch Teilhabe besitzt. Denn besille er das
Sein durch seine Wesenheit, so miiite er mit absoluter Notwendigkeit
existieren und die subsistierenden Fiille des unbegrenzten Seins selber
sein. Folglich kann der zufillig existierende Sokrates die hypothe-
tische Daseinsnotwendigkeit nur besitzen in kausaler Abhingigkeit
vom absolut notwendigen und unendlich vollkommenen ens per essen-
tiam. Zu einer vollkommen zureichenden Erklirung der hypothetischen
Daseinsnotwendigkeit des Sokrates muB daher die dynamische Er-
klirung mit der statischen verbunden werden. Denn der hypothetische



Zur Begrindung des Kausalprinzips 201

Charakter dieser Daseinsnotwendigkeit setzt mit begrifflicher Not-
wendigkeit die Tatsache voraus, dall das Sosein des Sokrates wegen
seiner wesentlichen Indifferenz zum Sein und Nichtsein eine wesent-
liche oder transzendentale Abhingigkeitsbeziechung von einer dufBlern
Wirkursache einschlieBt. Wenn wir also das Teilhabeprinzip des
hl. Thomas als wesentliches Bindeglied in die SchluBkette seiner Beweis-
filhrung mit hinein beziehen, so glauben wir auch dieser Form des
Reduktionsbeweises, die auf die hypothetische Daseinsnotwendigkeit
des zufilligen Seins sich stiitzt, zwingende Beweiskraft nicht absprechen
zu konnen.

Es kann nicht wundernehmen, daf gerade diese Form des Reduk-
tionsbeweises, bei der nicht alle Glieder der Beweiskette ausdriicklich
hervorgehoben werden, den heftigsten Angriffen ausgesetzt war. Am
schirfsten wurde dieser Reduktionsbeweis bekimpft von J. Geyser
in seiner neuesten Schrift : « Das Gesetz der Ursache » (Miinchen 1933).
Seiner Ablehnung folgten die meisten Fachgenossen, weil ihnen die
durchschlagende Beweiskraft infolge der mangelhaften Verkniipfung
der Beweisglieder nicht evident einleuchtete. Fast alle betrachten
darum die Zuriickfithrung der hypothetischen Daseinsnotwendigkeit auf
eine Wirkursache zunichst als etwas vollkommen Uberfliissiges. Das
glauben sie mit Evidenz aus der Tatsache folgern zu kénnen, dalB die
hypothetische Daseinsnotwendigkeit in der zufilligen Existenz des
Sokrates auch dann kraft des Kontradiktionsprinzips eingeschlossen
bliebe, wenn Sokrates ohne den EinfluB einer Wirkursache ins Dasein
getreten wire. Darum sind sie iiberzeugt, daB diese hypothetische
Daseinsnotwendigkeit in dem « tatsichlichen Vorhandensein der zu-
filligen Existenz des Sokrates in der konkreten Daseinsordnung » ihren
vollkommen zureichenden Formalgrund hat, ohne dafl eine Bezug-
nahme auf eine &dullere Wirkursache mit Hilfe der dynamischen
Betrachtungsweise zur adaequaten Erklirung irgendwie notwendig
wire.

Wir geben demgegeniiber zu, daB diese Formalerklirung tat-
siichlich einen unvollstindigen Teilgrund fiir die hypothetische Daseins-
notwendigkeit des Sokrates angibt. Was wir aber leugnen, ist, dal
darin der vollstindige Totalgrund dieser Tatsache enthalten ist. Denn
der hypothetische Charakter dieser Notwendigkeit setzt mit begrifflicher
Notwendigkeit voraus, dal Sokrates die Vollkommenheit dieser hypo-
thetischen Daseinsnotwendigkeit nicht durch seine Wesenheit, sondern
nur durch Teilhabe besitzt. Nach dem Teilhabeprinzip des hl. Thomas



202 Zur Begrindung des Kausalprinzips

muB daher notwendig eine wirkursichliche Abhingigkeit dieser hypo-
thetischen Daseinsnotwendigkeit von einer dullern Wirkursache an-
genommen werden. Die gegnerische Argumentation entbehrt daher
der Beweiskraft, weil die angebliche « Tatsache », von der sie. ausgeht,
in Wirklichkeit nicht vorhanden ist, noch vorhanden sein kann. Denn
nach dem Teilhabeprinzip ist eine hypothetische Daseinsnotwendigkeit
ohne innere Abhingigkeit von einer dullern Wirkursache ebenso begriff-
lich unmoglich, wie ein potentielles, begrenztes und relatives Sein
ohne eine wesentliche Abhingigkeitsbeziehung vom aktuellen, unbe-
grenzten und absoluten Sein.

. Man wendet ferner ein, daBl die Zuriickfithrung der hypothetischen
Daseinsnotwendigkeit auf eine Wirkursache auch logisch unmdoglich sei.
Denn die Wirkursache vermag eine im abstrakten Sosein der Dinge
begriindete begriffliche Notwendigkeit ebenso wenig hervorzubringen, wie
dieses abstrakte Sosein selbst, mag die begriffliche Notwendigkeit nun
eine absolute oder hypothetische sein. Denn reichte der Einfluf der
Wirkursache wirklich in das Reich der abstrakten Begriffswelt, so
kénnte die Wirkursache auch den absolut notwendigen Unterschied
zwischen Sein und Nichtsein oder zwischen der roten und nichtroten
Farbe hervorbringen oder aufheben. Die Erfahrung iiberzeugt uns aber
alle Tage von der Absurditit dieser Folgerung. |

Diese Schwierigkeit beruht auf einer ungenauen.Unterscheidung
des wirkursichlichen und formalursichlichen Einflusses. Tatsédchlich
begriindet die statische Formalursache eine absolute Notwendigkeit
in der formalen Soseinsordnung, die von den zufilligen Bedingungen
der dynamischen Daseinsordnung unabhingig ist. So begriindet die
Formalursache des gottlichen Wesens eine absolute Daseinsnotwendig-
keit in der konkreten Daseinsordnung, die bei Gott, dessen Sosein im
Dasein besteht, mit der konkreten Soseinsordnung begrifflich zusammen-
fallt. Beim auBergottlichen Sein begriindet die IFormalursache des
zufillig existierenden Soseins eine absolute Notwendigkeit in der ab-
strakten oder begrifflichen Soseinsordnung, die wegen der wesentlichen
Indifferenz des kontingenten Seins zum Sein und Nichtsein mit der
konkreten Daseinsordnung nicht begrifflich zusammenfillt, sondern nach
den Suaresianérn virtuell, nach den Thomisten aber real von der kon-
kreten Daseinsordnung verschieden ist.

Die dynamische Wirkursache iibt daher keinen EinfluB aus auf
das unendliche Sein Gottes, das mit begrifflicher Notwendigkeit jede
Hervorbringung ausschlieBt. - Sie iibt auch keinen Einfluf aus auf die



Zur Begriindung des Kausalprinzips 203

abstrakte Begriffsordnung des auBergéttlichen Seins. Darum sind alle
absoluten Notwendigkeiten der abstrakten Soseinsordnung, wie die
absolut notwendige Unterscheidung von Sein und Nichtsein, die ab-
solut notwendige Verschiedenheit von Rot und Nichtrot, die absoluten
Notwendigkeiten der begrifflich notwendigen Vernunfturteile z. B. des
Kontradiktionsprinzips, der Herrschaft des wirkursichlichen Einflusses
entzogen.

Die Wirkursache begriindet daher nur durch Uberfithrung des
zufdlligen Seins von der Moglichkeit zur Wirklichkeit das tatsichliche
Vorhandensein der zufilligen Existenz und der darin eingeschlossenen
hypothetischen Notwendigkeit in der konkreten Daseinsordnung. Durch
die Wirksamkeit der Wirkursache wird daher die absolute Notwendig-
keit des Kontradiktionsprinzips nicht hervorgebracht noch geindert ;
trotzdem wird das Herrschaftsgebiet des Kontradiktionsprinzips durch
die Wirkursache von der absoluten Soseinsordnung auf die zufillige
Daseinsordnung ausgedehnt. Denn dem Einflu der Wirkursache ist
es zu danken, daBl die im Kontradiktionsprinzip begriindete begriffliche
Notwendigkeit, die in der formalen Soseinsordnung stets eine absolute
ist, in der dynamischen Daseinsordnung des zufilligen Seins den Charak-
ter ‘'der Bedingtheit erhilt, weil das tatsichliche Vorhandensein dieser
Notwendigkeit in der zufilligen Daseinsordnung von dem zufilligen
EinfluB einer duBern Wirkursache innerlich abhiingig ist. Obgleich
also die Wirkursache die abstrakten Begriffsinhalte in der formalen
Soseinsordnung und die darin begriindete absolute Notwendigkeit nicht
hervorzubringen oder abzuindern vermag, so ist doch das tatsichliche
Vorhandensein einer begrifflichen Notwendigkeit in der zufilligen
Daseinsordnung und der darin eingeschlossene Bedingtheitscharakter
der Notwendigkeit kraft des Teilhabeprinzips auf den Einflul der Wirk-
ursache mit begrifflicher Notwendigkeit zuriickzufiihren. Die Zuriick-
fithrung der hypothetischen Daseinsnotwendigkeit auf den Einflull der
Wirkursache ist darum nach dem Kontradiktionsprinzip nicht nur
moglich, sondern auch absolut notwendig.

Aus dem Gesagten glauben wir den SchluB3 ziehen zu diirfen, dal}
die dltere am Mittelalter orientierte Richtung der neuscholastischen
Philosophie vollkommen im Recht ist, wenn sie die Einfithrung der
Kantischen Terminologie in die ihr vollkommen wesensfremde aristo-
telische Metaphysik ablehnt. Im Interesse einer organischen Weiter-
entwicklung der scholastischen Philosophie wire es wiinschenswert, dal3
man das Kausalprinzip nicht als ein «synthetisches Urteil a priori»



204 Zur Begriindung des Kausalprinzips

bezeichnete, sondern ihm den Wert eines « analytischen Erweiterungs-
urteils » zubilligte. Die logische Mdoglichkeit und Notwendigkeit einer
Zuriickfithrung des Kausalprinzips auf das Kontradiktionsprinzip scheint
uns in der von den scholastischen Autoren zugegebenen begrifflichen
Notwendigkeit des Kausalprinzips als logisch zwingende Folgerung ent-
halten zu sein. Alle gegen die Moglichkeit eines solchen Reduktions-
beweises vorgebrachten Bedenken beruhen in letzter Linie auf einer
Verwechslung des Deduktions- und Reduktionsbeweises. Wenn wir
sodann die beiden von uns behandelten Reduktionsbeweise des heiligen
Thomas miteinander vergleichen, so scheinen uns beide logisch zwin-
gende Beweiskraft zu besitzen, wenn die in ihnen enthaltenen Zwischen-
glieder der Beweiskette liickenlos aufgezeigt werden.

Eine solche liickenlose Analyse der Beweisglieder zeigt aber auch,
dal} es sich bei der Zuriickfithrung des Kausalprinzips auf das Kontra-
diktionsprinzip nicht um ein deduktives Ableiten des Kausalprinzips
aus dem Kontradiktionsprinzip, der Wirkursache aus der Formal-
ursache, der « Woherfrage » aus der « Wasfrage » handelt, sondern daf}
hier ein tieferes metaphysisches Problem zugrunde liegt, das in der
Frage besteht, wo eine logisch einwandfreie Verbindungsbriicke zu
finden ist, welche die dynamische Daseinsordnung des zufillig existie-
renden Seins mit der ihr entsprechenden formalen Soseinsordnung und
damit das Kausalprinzip mit dem Kontradiktionsprinzip, die Wirk-
ursache mit der Formalursache und die « Woherfrage » mit der « Was-
frage » in begrifflich notwendigem Seinszusammenhang miteinander
verbindet ?

Unsere Untersuchung hat ergeben, daB eine solche logisch ein-
wandfreie Verbindungsbriicke in dem Teilhabeprinzip des hl. Thomas
gefunden werden kann. Allerdings kann der feste Ausgangspunkt fiir
die Konstruktion dieser logischen Verbindungsbriicke nicht nur in der
Tatsache gefunden werden, daB das zufillig existierende Sein das Sein
nicht durch seine Wesenheit besitzt ; vielmehr kénnen auch andere
Tatsachen als sichere Grundlagen des Reduktionsbeweises dienen, z. B.
die Tatsache, dafl das zufillig existierende Sein ein hypothetisch not-
wendiges Dasein besitzt. Doch hat eine eingehende Analyse dieser
letzteren Form des Reduktionsbeweises ergeben, -dall auch in dieser
Beweiskette das Teilhabeprinzip als wesentliches Verbindungsglied ein-
geschaltet werden mul}, wenn sie ihre zwingende Beweiskraft nicht
verlieren soll. Wir kénnen darum’die letzten metaphysischen Grund-
lagen fiir die begriffliche Notwendigkeit des Kausalprinzips in die



Zur Begrindung des Kausalprinzips 205

kurzen, aber inhaltschweren Worte des hl. Thomas zusammenfassen :
« Gott besitzt das Sein durch seine Wesenheit. Denn er ist das Sein
selbst. Jedes andere Wesen aber besitzt das Sein nur durch Teilnahme.
Denn dem Wesen, das das Sein selbst ist, kommt notwendig die
Einzigkeit zu. ... Darum ist Gott die Ursache fiir jedes andere Sein »
(S. c. G. IT c. 15, 4). * Wir hegen darum die zuversichtliche Hoffnung,
dall trotz aller Meinungsverschiedenheiten eine Einigung im schola-
stischen Lager auf der Grundlage der mittelalterlichen Metaphysik
moglich ist. Ja, wir sind iiberzeugt, da die gegenwiirtige Kausalkrise
um so schneller und entschiedener iiberwunden wird, je schneller und
entschiedener die Grundprinzipien der mittelalterlichen Metaphysik
in den Vordergrund der heutigen Kausalkontroverse geriickt werden.

1 Deus ... est ens per essentiam suam, quia est ipsum esse ; omne autem
aliud ens est ens per participationem: quia ens quod sit suum esse non potest
esse nisi unum, ... Deus igitur est causa essendi omnibus aliis. (S. c. G. IT ¢. 15, 4.)



Uber die objektive Evidenz.

Zugleich eine Begutachtung des Evidenzbegriffes
G. Sohngens in seinem Buch: Sein und Gegenstand.

Von P. Petrus WINTRATH O. S. B. Maria Laach.

(Fortsetzung.)

3. In diesem Zusammenhang mul} ich gestehen, daB ich eben-
falls um Immanenz und Transzendenz des Erkennens miteinander in
Einklang zu bringen, in meinem Aufsatz: Der Begriff des Erkennens
und die BewubBtseinsjenseitigkeit des Erkenntnisgegenstandes (Div.
Thom. 1928 S. 144) gemeint habe, man kénne zwischen der Form
(der Objektbestimmtheit), so wie sie gegenstindlich und so wie sie in
der intentionalen Seinsweise im Erkennenden ist, unterscheiden, und
das Erkennende wiirde in intentionaler Identitit die Form seiend auf
die Form, so wie sie gegenstindlich in ihm ist, terminieren, wiirde die
Objektbestimmtheit, insofern sie gegenstiandlich im Erkennenden ist,
erfassen, d. h. erkennen. Allein auch damit ist uns nicht geholfen.
Das Erkennende terminiert nicht auf die Form, insofern sie gegen-
standlich in ihm ist, sondern die Form gegenstéindlich in sich tragend,
die Form gegenstdndlich seiend — oder, was dasselbe ist, die Form
intentionaliter seiend — terminiert es auf den Gegenstand in seinem
Ansich. Das Erkennende greift nicht in sich, sozusagen in seine Inten-
tionalitat und Gegenstandlichkeit hinein, erfalt oder verinnerlicht sich
nicht den Gegenstand oder die Form, so wie sie gegenstindlich in inten-
tionaler Identitit in ihm ist. Und wenn es in dieser Weise in sich
hineingreifen wiirde, das Problem des Erkennens, das Problem des
Transzendierens des Erkennenden bliebe doch. Solange es (in sich)
elwas, ein irgendwie Anderes als es selber ist, erfalit, macht sich der
Dualismus geltend und will iiberwunden werden. Und selbst wenn das
geschopfliche Erkennende sich selber erfalit, der Dualismus also schein-
bar nicht vorhanden ist, spaltet es sich, werden es zwet, real voneinander
Verschiedene : erfalt der (reflexe, nicht direkte) Erkenntnisakt sein
unmittelbares akzidentelles Prinzip, die Verstandespotenz, dann stehen
sich als Subjekt der akzidentelle Akt und als Objekt die akzidentelle



Uber die objektive Evidenz 207

Potenz gegeniiber, und der entitative Dualismus muBl durch die inten-
tionale Identitit iiberwunden werden, in die der Akt unter Ausprigung
eines Erkenntnisbildes das Objekt versetzt, es auf dieselbe Stufe der
Aktualitit erhebend, auf der er selber steht. Erfallt er sein substan-
tielles Prinzip, die Seele, dann stehen sich als Subjekt der akzidentelle
Akt und als Objekt die Seele als substantialer Actus primus gegen-
iiber. Mehr als actus primus ist die Seele an sich, ihrer von der
Existenz real verschiedenen Essenz nach, nicht, sie ist nicht actus
substantialis secundus oder ultimus, sondern actus permixtus potentia,
tragt also den Dualismus in threm Wesen. Dasselbe gilt vom reinsten
korperlosen (geschopflichen) Geist. Darum mull auch die Seele, muf3
die Substanz des korperlosen Geistes vom beziiglichen Erkenntnisakt
vermittelst der species expressa intentionaliter zur Aktualitit des
actus secundus, in der sich der Erkenntnisakt befindet, erhoben werden,
damit sie actu Objekt des betreffenden Erkenntnisaktes sein kénnen.
Und formalissime sich selber kann der Akt nicht erfassen. Denn dazu
miiBte er Actus substantialis 'purus, subsistens, d. h. Gott sein. In
Gott gibt es keinen Dualismus, nicht Akt und Potenz, nicht akzidentelle
Actio und akzidentelles und substantielles Prinzip, in ihm ist Sein
und Denken, esse subsistens und intelligere sui ipsius, die entitative
und die intentionale Ordnung, Subjekt und Objekt dasselbe. Selbst
die auBergottlichen Objekte ist er — causaliter = eminenter. Unser
Erkennen ist Anderes — erkennen. Und wir transzendieren erkennend
auf das Andere, das Andere als Anderes, d. h. gegenstindlich und
intentionaliter — identisch in uns tragend. Auf diese Weise paaren sich
in uns Immanenz und Transzendenz.

Aber wurde nicht wiederholt gesagt, der Erkenntnisakt wenigstens,
der eine species ausprige, ferminiere auf die species expressa, also auf
den Gegenstand in seiner erkenntnismidfigen Daseinsweise, die er in
der species expressa hat, also doch wohl auf die Form, insofern sie
gegenstiandlich im Erkennenden ist ? Allerdings (ferminiert dieser
Erkenntnisakt auf die species expressa, aber so, wie der Akt der
duBleren Sinne auf die physische Korperbeschaffenheit terminiert. Wie
aber der duBere Sinn die physische Koérperbeschaffenheit nicht erkennt,
wmsofern sie ihm unter physischem Dasein gegeben ist, sondern nur
ihr Sosein — dal} dieses ihm unter physischem Dasein gegeben ist,
unter physischem Dasein steht, stellt der Verstand, stellt die Erkenntnis-
kritik fest —, so erkennt auch das Erkenntnisvermogen, das einer species
expressa bedarf, nicht den Gegenstand, insofern er ihm in einem



208 Uber die objektive Evidenz

erkenntnismélligen Dasein gegeben ist, sondern ausdriicklich nur sein
Sosein und nur dunkel und nebenbei (zum Unterschied allerdings von
den duleren Sinnen) die Daseinsweise (Div. Thom. 1932 S. 85 f., 89 f.).
Dem Erkennen ist es immer nur um das Sosein zu tun, ihm kommt es
einzig auf dieses an, die Daseinsweise ist ihm gleichgiiltig, nur Mittel
zum Zweck. Der Akt als entitativer Akt terminiert freilich auf beides,
auf Sosein und Dasein, ihm muf} dieses entweder in entitativer phy-
sischer Wirklichkeit oder in einer entitativen physischen species gegeben
sein. Das aber, was direkt und ausdriicklich erkannt wird, das Sosein,
abstrahiert als Erkenntnisgegenstand von seiner Daseinsweise, sodaf}
es in seinem Ansich erfaft, erreicht, d. h. erkannt wird, ebenso, wenn
es dem Erkennenden in physischer, wie wenn es ihm in erkenntnis-
maliger Daseinsweise gegeben ist oder vorliegt. Wiederum : das
Erkennende greift nicht in die Intentionalitit und Gegenstindlichkeit
hinein, auch nicht in die, in der der Gegenstand in der species expressa
ihm gegeben ist. _

4. Und noch eine kritische Anmerkung sei hier beigefiigt. Es
will mir nicht gefallen, wenn man vom conceptus objectivus sagt : concep-
tus objectivus est id, guod intelligimus formaliter i. e. per se primo,
seu ratio objectiva, quae mediante conceptu formali (qui est id, in
guo intelligimus) immediate obversatur menti (P. Jos. Gredt Elementa
Philosophiae I. n. 7). Der conceptus objectivus ist, doch der gegen-
stindliche Begriff (im Gegensatz zum formalen Begriff oder der species
expressa), ist das gedachte Ding, die res cognita, also nicht die res
schlechthin, sondern die res cognita. Gemeint ist also die res, die ein
esse cognitum in mente hat. Nun kann man ja freilich sagen: wenn
ich schreibe : conceptus objectivus est id quod intelligimus formaliter
seu per se primo, dann verstehe ich unter conceptus objectivus nicht
die res, insofern sie ein esse cognitum in mente hat, oder die res insofern
sie in mente ist, sondern die res selber, die ein esse cognitum in mente
hat. Ich sage also nicht : die res in ihrem Erkannt-, Erfal3tsein oder
intentionalen Sein est id quod intelligimus formaliter, sondern ist die
Sache in ihrem Ansich. Aber was hat dann der Zusatz : quae habet esse
in mente fiir einen Sinn ? Dal die res, wenn sie erkannt wird, ein esse
cognitum in mente bekommt, ist selbstverstindlich und braucht nicht
eigens erwihnt zu werden. Aber formell als Gegenstand, als id quod
intelligimus formaliter und unabhingig vom Erkennen hat sie noch
kein Erkanntsein, ist das Ding nicht gedachtes Ding. Es muB also doch
unter dem conceptus objectivus die res gemeint sein, insofern sie ein



Uber die objektive Evidenz 209

esse cognitum in mente hat. Der conceptus objectivus besagt zweifellos
ein subjektives Moment. P. Gredt beginnt ja selber den Abschnitt n. %
mit den Worten : « Conceptus seu idea est illud a mente et in mente
expressum (von mir unterstrichen), quo intelligimus seu concipimus
rem» Dann fihrt er fort: «Distinguunt conceptum formalem (sub-
lectivum, proprie dictum) et conceptum obiectivum (analogice dictum).
Cum conceptus formalis sit id, ## guo intelligimus, conceptus obiectivus
est id, quod intelligimus formaliter ... ». Freilich wird er sich hier
auf seine Unterscheidung : conceptus proprie und analogice dictus
berufen. Also weiter.

Der conceptus objectivus wird unterschieden vom conceptus
formalis. Er ist also nicht der conceptus formalis. Was ist er selber ?
Sicher kann von ihm nur die Rede sein in Verbindung mit dem conceptus
formalis. Wo kein conceptus formalis oder keine species expressa,
da kein conceptus objectivus. Der conceptus formalis ist id in quo
intelligimus rem. Ich glaube, wir gehen nicht irre, wenn wir sagen :
conceptus formalis und conceptus objectivus sind nicht zwei verschiedene
Dinge, sie stehen sich nicht gegeniiber wie id in quo und id quod intelli-
gimus formaliter. Sie sind vielmehr zwei verschiedene Seiten derselben
species expressa : der conceptus formalis mehr die entitative, der Stiitz-
und Zielpunkt fiir den entitativen Akt, wie wir oben angedeutet haben,
die vom Erkenntnisakt hervorgebrachte, von ihm und von der species
impressa und vom Erkenntnisvermdgen real verschiedene Seinsheit, das
subjektive Erkenntnismittel sm actu Erkennenden fiir das actu Er-
kennende : das id in quo intelligimus rem. Und der conceptus objectivus
ist mehr die intentionale, erkenntnismiBige Seite der species expressa,
also der Gegenstand in der erkenntnismidfligen Daseinsweise, in der
er dem direkten Erkenntnisakt als Terminus entgegentritt (wovon
wiederholt die Rede war). Wir kénnen nun in der intentionalen Ordnung
wegen der durchgehenden intentionalen Identitit nicht, wie in der
entitativen zwischen species expressa und Akt, einen realen Unter-
schied machen zwischen dem erkenntnismifigen Dasein, das der Gegen-
stand in der species expressa und dem intentionalen Sein, das er im
Akt hat — der Akt, in dem der Gegenstand in intentionaler Seins-
weise ist, erzeugt ja und lauft hinaus, terminiert auf die species expressa,
in der der Gegenstand in erkenntnismifBiger Daseinsweise ist ; und den
Gegenstand erkennen, wenn eine species expressa notig ist, heilt : den
Gegenstand (im Akt) intentionaliter besitzen wnd auf den Gegenstand
in der erkenntnismifBigen Daseinsweise (in der species expressa) ter-

Divus Thomas. 14



210 Uber die objektive Evidenz

N

minieren —. Infolgedessen reprisentiert der conceptus objectivus den
Gegenstand in der ganzen intentionalen Seinsweise, in der ganzen inten-
tionalen Identitit, die dieser in actu secundo im Erkennenden, im Akt
und in der species expressa hat. Er prisentiert also das Sosein des
Gegenstandes, das es ausdriicklich und formaliter und per se primo und
directe zu erkennen gilt, und die erkenntnismaBige Seinsweise im actu
Erkennenden, die ausdriicklich und per se primo nicht erkannt wird.
Er reprisentiert beides, das Sosein und die Seinsweise. Er abstrahiert
also nicht, oder genauer : das Sosein insofern es von ihm reprisentiert
wird, das von ihm reprisentierte Sosein abstrahiert nicht wie das ob-
jectum formale oder das Sosein in seinem Ansich, das formaliter
erkannt wird, von der intentionalen Daseinsweise, im Gegenteil : er
(der conceptus objectivus) oder es (dieses Sosein) unterstreicht sie. Er
ist infolgedessen auch nicht das Sosein in seinem Amsich, sondern in
seiner intentionalen Daseinsweise, er reprdsentiert es nur ; und darum
ist er nicht id quod intelligimus formaliter. Denn das ist das Sosein
in seinem Ansich.

Wir miissen uns selber treu bleiben und diirfen nicht immer wieder
behaupten, daf3 der Gegenstand in der species efcpressa (in dem erkennt-
nismédfigen Dasein, das er in der species expressa hat) in seinem Ansich
erkannt werde, und dann wieder sagen, das, was wir formaliter und
per se primo erkennen, sei der Gegenstand in dem erkenntnisméfigen
Dasein, das er in der species expressa habe, sei der conceptus objectivus.
Das scheint zwar dasselbe zu sein, ist es aber in Wirklichkeit nicht :
das Sosein in seinem Amsich ist nicht das Sosein in der erkenninis-
mapigen Daseinsweise. Denn wenn auch der Gegenstand in dem erkennt-
nismébBigen Dasein, das er im ausgeprigten Erkenntnisbild hat, dem
Erkenntnisakt als Terminus entgegentritt, erkanni wird doch direkt
und ausdriicklich der Gegenstand in seinem Ansich, das Sosein in
seinem Ansich, und nicht in seiner Daseinsweise, nicht in seiner inten-
tionalen Identitit. Darum sagten wir auch, der conceptus objectivus
repriasentiere das Sosein, er sei es aber nicht. Dall das Sosein im
Erkennenden in intentionaler Daseinsweise steht und da8 das Sosein
. seinem Amnsich erkannt wird, das sind zwei Tatsachen, die zwar
in der intentionalen Identitdt eine sind, in Wirklichkeit aber zwei, wie
auch die physische Korperbeschaffenheit, insofern sie intentionaliter
im Erkenntnisakt des dufern Sinnes enthalten ist, und die physische
Korperbeschaffenheit in ihrem Ansich intentionalitér miteinander
identisch, in Wirklichkeit aber zwei sind. Und wenn wir auch oben



Uber die objektive Evidenz 211

gesagt haben, dall das Erkenntnisvermdogen, das eine species auspragt,
das Sosein seines Gegenstandes in dem intentionalen Sein, das es im
ausgepragten Erkenntnisbild hat, in seinem Ansich erkenne, von dem
Dasein aber abstrahiere, ebenso wie der duBere Sinn die physische
Korperbeschaffenheit in ihrem Ansich erkennt und dabei von der
physischen Daseinsweise abstrahiert, — so ist zwischen beiden Arten
von Erkenntnisvermdgen, bezw. zwischen ihren beziiglichen Gegen-
stinden, doch der Unterschied, daBl das Sosein, das der duflere Sinn
ohne die Daseinsweise erreicht, d. h. erkennt, formell dasselbe ist, das
unter der physischen Daseinsweise steht oder ihm gegeben ist, daf3
aber das Sosein, das das Erkenntnisvermagen, das eine species auspragt,
in der species erkennend erreicht, namlich das Sosein in seinem Ansich,
formell micht, sondern nur intentional-identisch dasselbe ist, mit dem
Sosein, insofern es unter der erkemntnismdifigen Daseinsweise steht
oder ihm gegeben ist. Und das heit eben: das eine Erkenntnis-
vermoigen (der dulere Sinn) ferminiert auf das Sosein in seiner phy-
sischen Daseinsweise und erkennt das Sosein in seinem physischen
Ansich ; das andere aber, das eine species ausprigt, terminiert auf das
Sosein in einem erkenntnismdfiigen Dasein, erkemnt aber das Sosein
in seinem bewufiseinsjenseitigen Ansich. Terminieren und formaliter
erkennen, diese beiden Begriffe decken sich nicht vollstindig. Termi-
nieren ist weiter, terminieren geht auch auf die Daseinsweise, erkennen
nur auf das Sosein des Gegenstandes.

Wird also kein Erkenntnisbild ausgeprigt, dann heilt den phy-
sisch gegenwirtigen Gegenstand, sein Sosein, erkemmen : der physisch
gegenwirtige Gegenstand, sein Sosein, intentional-identisch sein und
auf den physisch gegenwirtigen Gegenstand, auf sein in physischem
Dasein gegebenes Sosein, ferminieren. Wird ein Erkenntnisbild aus-
gepragt, dann hei3t den bewultseinsjenseitigen Gegenstand, sein Sosein,
erkennen . der bewubltseinsjenseitige Gegenstand, sein Sosein, intentional
identisch sein und auf sein in erkenntnismdfiger Daseinsweise in der
species expressa gegebenes Sosein, ferminieren. Die Phantasie termi-
niert auf das konkrete, ausgedehnte Farbige, das konkrete Rot, Griin,
insofern sie es im Phantasiebild in intentionaler Daseinsweise in sich
trigt, sie erkenni aber das konkrete, ausgedehnte FFarbige, Rot, Griin
i seinem Ansich. Der Verstand ferminiert auf die Wesenheit des aus-
gedehnten Farbigen, des Rot, des Griin, insofern er sie im verbum
mentis in intentionaler Daseinsweise in sich tragt, er erkennt aber die
Wesenheit des Rot, des Griin in ihrem Ansich. Und der duBere Sinn



212 Uber die objektive Evidenz

(der Gesichtssinn) erkennt das konkrete, ausgedehnte Farbige, das kon-
krete Rot, Griin in seinem physischen Ansich und ferminiert zugleich
aufdasselbe konkrete, ausgedehnte Farbige, das unter physischer Daseins-
weise steht. Dall auch in der species expressa das Sosein des Gegen-
standes, selbst das Sosein der Wesenheit, trotz der intentionalen Daseins-
weise, in seinem bewuBtseinsjenseitigen Ansich erreicht, d. h. erkannt
wird, kommt 1. von der intentionalen Identitdat her, in der das Sosein
vom Gegenstand der duferen Sinne her durch die Erkenntnisvermogen
weitergegeben worden ist, 2. von dem realen Enthaltensein des Soseins,
auch der Wesenheit (des Formalgegenstandes des Verstandes), schon
in. der physischen Korperbeschaffenheit, dem Gegenstand der duBeren
Sinne, welcher Gegenstand (in und mit seiner konkreten Wesenheit)
physisch auf die von den dubleren Sinnen informierten Organe ein-
wirkt. Auch dieser zweite Punkt darf nicht iibersehen, muf3 vielmehr
als derwichtigere Faktor indie BewuBtseinsjenseitigkeit unserer Erkennt-
nisgegenstinde mit eingestellt werden. Auf solche Weise ist der Kon-
takt mit der physischen AuBenwelt auf der ganzen Linie gegeben, und
auch die Bewultseinsjenseitigkeit des Verstandesgegenstandes hat ihr
fundamentum n re.

Die intentionale Identitit also, in der der conceptus objectivus
und das objectum formale zusammenkommen, scheint mir der Grund
zu sein, warum man den conceptus objectivus mit dem objectum
formale verwechselt. Allein auch hier gilt: das Erkennende greift
erkennend nicht in die Intentionalitit, auch nicht in die der species
expressa, auch nicht in die, die das objectum formale in mente hat.
Die intentionale Identitat ist nicht der Grund dafiir, daB3 beide, con-
ceptus objectivus und objectum formale formell dasselbe, sondern im
Gegenteil ein Zeichen dafiir, dall sie formell verschieden sind.

Der conceptus objectivus ist also sozusagen ein Mittelding zwischen
conceptus formalis und objectum formale: er ist ersterer nicht, weil
er nicht wie dieser blof Stiitz- und Zielpunkt fiir das Hinstreben,
Terminieren, des Erkenntnisaktes zum Gegenstand ist, der dem Akt
im conceptus formalis (in der species expressa) gegeben ist, sondern
der Gegenstand, das Sosein selber in seiner ganzen intentionalen Seins-
weise, die es im Erkennenden hat, aber das Sosein 7 dieser Seinsweise.
Und er ist letzteres nicht, weil er nicht wie dieses formell das Sosein
in seinem Ansich ist, das es formell zu erkennen gilt, sondern das Sosein
in der intentionalen Seinsweise oder Identitit, also das Sosein in seinem
Ansich nur reprisentiert. Der conceptus objectivus ist also eigentlich



Uber die objektive Evidenz 213

aus drei Griinden (die schliefilich freilich nur einen bilden) nicht das
objectum formale, nicht id quod intelligimus formaliter seu per se
primo : 1. weil er das, wie wir es nennen wollen, subjektiv-intentionale
Sein einschlieft, das der Gegenstand im Akt hat, wodurch der Gegen-
stand cognitio ist und nicht objectum formale, 2. weil er das objektiv-
intentionale Sein, das der Gegenstand im ausgeprigten Erkenntnisbild
hat und wodurch er der Terminus des Aktes ist, aber noch nicht
objectum formale, unterstreicht, wihrend das objectum formale davon
abstrahiert, und 3. weil er das Sosein in seinem Ansich nicht #st,
sondern nur reprasentiert, wahrend das objectum formale es #s.

So aufgefat ist nun der conceptus objectivus auch durchaus
geeignet sowohl Triger, Subjekt, der gedanklichen Beziehungen, der
ordinationes logicae, als auch der logischen Wahrheitsbeziehung zu
sein. Er ist Triger der gedanklichen Beziehungen. Denn die Ordnung,
die die Logik gibt, nimmt sie ja nicht an den realen Dingen der Auflen-
welt vor, sondern an den Dingen, prout sunt in mente, die gedachten
Dinge (n. b. nicht « Gedankendinge »!) werden logisch geordnet ; und
die Ordnung der gedachten Dinge ist die Ordnung der gegenstindlichen
Begriffe und umgekehrt. In der bewufBtseinsjenseitigen Wirklichkeit
besteht zwischen den realen Dingen die reale Ordnung von Potenz
und Akt, Substanz und Akzidenz usw. Indem wir diese Ordnung der
realen Dinge erkennen, bilden wir die logische Ordnung von S und P
usw. in mente, konnen das aber nicht, wenn wir nicht auch die realen
Triger dieser Ordnung ins BewuBtsein versetzen, ihnen ein Gedachtsein
geben. Der conceptus objectivus ist aber das gedachte Ding, er ist das
gegenstindliche Sosein sami seiner im Subjekt befindlichen Daseins-
weise. Indem also die conceptus objectivi, die gegenstandlichen Begriffe,
geordnet werden, werden die gedachten Dinge, werden die bewuflt-
seinsjenseitigen Dinge selber — aber in mente — geordnet. Eben der
Umstand, da unter dem conceptus objectivus das Ding in mente
verstanden wird, versagt ihm die Eignung zum objectum formale, das
als solches nicht in mente ist.

Und auch Triger der logischen Wahrheitsbeziehung ist der concep-
tus objectivus (im Urteil). Er ist die res in ihrem vollen erkenntnis-
mafBigen Sein, das sie im Erkennenden, im Akt und im ausgeprigten
Erkenntnisbild hat. Durch ihn vollzieht sich also die volle Angleichung
und Ubereinstimmung des urteilenden Verstandes mit der res prout est
in se, in ithm stehen Akt und Erkenntnisbild zugleich in intentionaler
Identitiat mit der res. Und darin fult die logische Wahrheit.



214 Uber die objektive Evidenz

Ist der conceptus objectivus nicht gerade deswegen, weil er nicht
schlechthin das objectum formale extra mentum, sondern das objectum
formale in mente ist, fihig, wahr oder falsch zu sein ? Sind wir nicht
imstande, den ontologisch immer wahren Sachverhalt, das objectum
formale extra mentem, falsch aufzufassen (und ihm am Ende doch eine
recta ordinatio logica zu geben) ? Wenn also der conceptus objectivus
Triger der logischen Ordnung ist, dann ist er (im Urteil) auch Triger
der logischen Wahrheit. Und umgekehrt, wenn man ihn nicht als Tréiger
der logischen Wahrheit gelten lassen will, kann man ihn auch nicht
mehr Triger der logischen Ordnungen sein lassen, kann man nicht
mehr sagen, der Formalgegenstand der Logik sei die ordinatio concep-
tum objectivorum (Gredt, 1. ¢. n. g5 ff.).

Aber ist der conceptus objectivus nicht eine denominatio ex-
trinseca ? Der Einwand soll wohl sagen : die res in se ist zwar id quod
intelligimus formaliter. Da aber der conceptus objectivus fiir die res
in se nur eine denominatio extrinseca bedeutet, kann man statt : res
in se est id quod intelligimus formaliter sagen : conceptus objectivus
est id quod intelligimus formaliter. Objectum vel res in se, eo quod
scitur non mutatur, das ist richtig. Das sciri oder scitum esse oder
conceptus objectivus sein (vorausgesetzt, dall man conceptus ob-
jectivus mit scitum oder cognitum esse identifiziert !) ist fiir die res
in se eine denominatio extrinseca, also etwas Gedankliches, fiir den
Intellekt aber eine Realitit, also auch etwas in sich, und insofern fiir
die res in se nicht denominatio extrinseca, sondern forma denominans,
die mit dem subjectum denominatum in intentionaler Identitit steht,
aber realiter von ihm verschieden ist. Kann man nun einfachhin und
absolut dem scitum esse oder dem conceptus objectivus das Pridikat
beilegen, das formell nur der res in se zukommt, und sagen, das esse
scitum oder der conceptus objectivus sei id quod intelligimus forma-
liter 7 Man mag den conceptus objectivus als denominatio extrinseca
oder als forma denominans nehmen, das Pridikat paBt nicht zu ihm.
Man konnte allenfalls sagen : weil das esse scitum oder der conceptus
objectivus fiir die res in se nur eine denominatio extrinseca ist, deno-
minative die res in se ist, gilt, wie von der res in se, so auch vom
conceptus objectivus : est id quod intelligimus formaliter. Aber ist
das richtig ? Kann man der denominatio extrinseca dasselbe Pridikat
geben, das dem subjectum denominatum zu kommt ; von dem, was nur
denominative die res in se oder das objectum formale ist, dasselbe
aussagen, was von der res in se, vom objectum formale an sich gilt ?



Uber die objektive Evidenz- 215

Ist der conceptus objectivus unter der Aussage iiberhaupt noch deno-
minatio extrinseca, etwas Gedankliches, geblieben und nicht unvermerkt
die Realitit im Intellekt, die forma denominans geworden, sodal man
den Satz hat: der conceptus objectivus oder das objectum formale in
intentionaler Identitit — in mente — est id quod intelligimus forma-
liter, ist das objectum formale in seinem Ansich ? Mit der denominatio
extrinseca kann man also auch den beanstandeten Satz nicht retten.

Aus dem Gesagten ergibt sich auch, inwiefern das esse scitum
oder der conceptus objectivus der prima intentio angehért. Insofern
er Pridikat (denominatio extrinseca) des Subjektes ist, das in der
prima intentio steht (der res in se) gehort er der prima intentio an.
Insofern er aber Subjekt der Pridikate der secunda intentio und Triger
der gedanklichen Beziehungen ist, steht er in der secunda intentio.

Meine Auseinandersetzung mit P. Gredt hat natiirlich die Uber-
einstimmung dessen, was er in n. 7 vom conceptus objectivus sagt,
mit dem, was er in den folgenden Nummern der Logik und namentlich
in n. 658 der Metaphysik ausfithrt, vorausgesetzt. In letzterer n. heil3t
es wortlich : « Res prout est in se, est res secundum esse suum reale
physicum quod habet in rerum natura, aut etiam (si agitur de abstractis)
res secundum esse suum metaphysicum (...), quod habet in ordine
metaphysico. Conceptus artem objectivus, qui adaequatur huic rei,
est haec eadem res secundum esse intentionale, secundum esse cogni-
tum, quod habet in intellectu cognoscente ». — Nachtriglich hat mir
P. Gr. mitgeteilt, da er an dem Sinn, den er dem conceptus objecti-
vus in n. 658 gegeben habe, jetzt nicht mehr festhalte. Auf seine
veranderte Stellungnahme einzugehen, wiirde hier zu weit fiithren.

5. Nach all dem wird wohl jetzt auch, um wieder auf Séhngen
zuriickzukommen, die Redeweise von dem intelligibile in potentia
richtig verstanden werden (S6hngen schreibt ndmlich n. 263: «Das
unserer Verstandeserkenntnis eigentiimliche Objekt, die Wesenheit der
Korperdinge oder physische Wesenheit, ist aber nach Aristoteles nicht
actu intelligibile, sondern nur in potentia, d. h. in der Seinsanlage, ein-
sichtig erfafit zu werden »). In den Sinnendingen und im Phantasiebild
ist das intelligibile freilich in potentia enthalten — so meinen es auch
Aristoteles und Thomas — ; in ihnen steckt die Korperwesenheit in
ihrer Konkretion und ist als solche natiirlich nicht einsichtig, aber
auch nicht, wie S6hngen annimmt, « das unserer Verstandeserkenntnis
eigentiimliche Objekt ». Im Verstand dagegen ist sie intelligibel in actu,
und zwar im Erkenntnisakt und in der species expressa in actu secundo,



216 Uber die objektive Evidenz

nachdem der intellectus agens sie im eingeprigten Erkenntnisbild
intelligibel in actu primo gemacht hat. Und wenn sie schlieBlich hier
auch aktuell intelligibel nur in dem esse intentionale oder in einem
Erkannt- oder Erfaf3tsein ist, das sie im Akt und in der species expressa
bekommen hat, d. h. wenn die Koérperwesenheit hier ein ErfaBtsein
hat, so wird sie als Formalgegenstand des Verstandes doch nicht
erkannt, insofern sie es hat oder als erfalite. Ganz gewil} ist es zweierlei,
wie Sohngen in derselben n. sagt, «ob ich sage ,das erfallte Objekt:
oder ,das Objekt als erfafites’, es ist ein Unterschied wie zwischen
Gegenstand und Erkennen ». Aber gerade deshalb darf ich nicht sagen :
das Objekt wird in seinem Erfaltsein oder als erfalltes erkannt oder
ist einsichtig als erfa3tes, denn wie er selber sehr schon ausfiihrt, erkennt
das Erkennen in erster Linie nicht sich selber, sondern den Gegenstand,
ihm in sich ein Erfaftsein gebend.

Auch -das wird jetzt eingesehen werden, woher es kommt, daf
der Gegenstand, actu intelligibel in seinem Ansich und nicht in seinem
ErfaBtsein, imstande ist, Motiv der Gewillheit zu sein, Wahrheit und
GewiBheit zu kausieren, obgleich er dies nur im Verstand tun kann.
Vom physischen Gegenstand der duferen Sinne her hat er diese Motiv-
kraft, vom Einflul} derselben auf das vom Sinnesvermdégen informierte
Organ ; von der Aktivitit (der wirkursichlichen in der entitativen und
der formalursichlichen in der intentionalen Ordnung) der eingeprigten
Erkenntnisbilder, der Erkenntnisakte und der ausgeprigten Erkenntnis-
bilder der sich aufeinanderfolgenden Erkenntnisvermégen her, von der
Aktivitit der Phantasiebilder, des intellectus agens und der species
intelligibilis des Verstandes selber her. Von daher besitzt er jenen
Impuls, durch den er imstande ist, nun in der species expressa des
Urteilsaktes sich geltend zu machen ; er braucht nicht durch sich und
in sich selber einsichtig zu sein. Also doch auch vom Subjekt, von
der, Aktivitat und Spontaneitit des Intellektes her — Séhngen méchte
ja die Evidenz absolut in den Intellekt verlegen — ! Denn der intel-
lectus agens, die Hauptursache des geistigen Erkenntnisbildes, ist eine
Verstandeskraft. Aber — das ist der groBe Unterschied zwischen
Sohngen und_der aristotelisch-thomistischen Iehre: vom #ntellectus
agens her — es ist auffallend, daB3 Sohngen im ganzen Buch ihn kaum
erwihnt — und nicht vom intellectus possibilis her, der allenfalls
nur einen subjektiven, das Objekt modifizierenden EinfluBl ausiiben,
ihm ein « Erfaltsein » geben konnte, in dem es dann am Akt versub-
jektiviert aufleuchten (aufflackern ?) wiirde. Der EinfluB des intel-



Uber die objektive Evidenz 217

lectus agens dagegen ist an sich indifferent und wird modifiziert vom
Objekt her, vom Phantasiebild, also schlieBlich vom Gegenstand der
duperen Sinne selber her. So kann dann, wenn auch im Subjekt, das
Objekt, die ontologische Wahrheit des Objektes, die relative Seins-
und Lichtfiille, in der es die gottliche Seins- und Lichtfiille reprisen-
tiert, hell und klar auf- und einleuchten, die logische Wahrheit und
Gewi3heit kausieren. Und wir sprechen mit Recht von einer objektiven
und sachlichen Evidenz.,

Dabei bleibt bestehen, da3 das Objekt sich nicht verandert — ob-
jectum eo quod scitur non mutatur — und die ganze Verinderung
sich am Subjekt vollzieht, folglich die Erkenntnisrelation eine ein-
seitige, non mutua, und real nur vom Subjekt her ist. Denn weder
das physische Objekt der 4uBleren Sinne biifit an Energie ein, die dulleren
Sinne determinierend, noch viel weniger nimmt auf der intentionalen
Ebene die Seins- und Lichtfiille der Wesenheit dadurch ab, dal} sie
dem Intellekt einsichtig wird.

Sohngen hatte schon in der oben zitierten n. 266 gesagt: «Die
logische Wahrheit des Aktes griindet in der ontologischen Wahrheit
der Sache, in der transzendentalen Abgestimmtheit des Seienden auf
ein Denken iiberhaupt ». Und in n. 338, wo er auf das Evidenzproblem
zuriickkommt, sagt er: « Unsere Erkenntniswahrheit vollendet sich
in der erkenntnisgetitigten und bewuflten Hinordnung oder Ab-
stimmung des erkennenden Subjekts auf den jeweils aktangemessenen
Gegenstand, oder tiefer betrachtet (von mir unterstrichen), in der bewul3ten
Aufdeckung oder Offenbarmachung der seinsmifiigen Zuordnung des
Gegenstandes auf den Akt, dem er angemessen ist. Die wissende Ein-
sichtnahme in den Gegenstand ist die Sichtbarmachung des Gegen-
standes und seiner Angemessenheit fiir unseren Intellekt, so daB3 der
Gegenstand uns entgegenleuchtet, sich uns offenbart oder zeigt und
wir so einsichtiges Wissen haben ». Ferner in der folgenden n.: « Die
Erfassung eines Soseins ist die Aktuierung der gegenseitigen seins-
maligen Angeglichenheit von Akt und Gegenstand, gleichsam ein Ent-
gegenkommen zweier Angleichungen ; und zwar ist angesichts der
Rezeptivitit unserer Erkenntnis die Betrachtung dieses Angleichungs-
verhiltnisses vom Gegenstand her, d. h. der Angemessenheit des Gegen-
standes auf den intentionalen Akt, die tiefere, wesentliche (von mir
unterstrichen). Denn die aktuelle, erkenntnismidBige Angleichung des
Erkenntnisvermdgens an den Gegenstand durch den intentionalen
Akt setzt voraus, dall potentiell, seinsmaBig Akt und Gegenstand



218 Uber die objektive Evidenz

einander angeglichen sind, daB also auch der Gegenstand auf den Akt
potentiell, seinsmifig angeglichen ist ». [Dieses potentielle Angeglichen-
sein wird dann freilich beim aktuellen Erkennen zur aktuellen inten-
tionalen Identitit !] Ebenso in n. 398 : « Geltungsgrund der Wahrheit
ist nicht das Subjekt, sondern das Objekt ». Und endlich in n. 442 :
« Wahrheitsgrund oder Wahrheitsmaf, Form- oder Soseinsgrund ist
der Sachverhalt ». '

Warum hat der Verf., so fragt man sich, die in diesen Stellen,
die noch durch andere vermehrt werden koénnten, niedergelegten Er-
kenntnisse nicht im Sinne einer sachlichen Evidenz ausgewertet ? Aber
es hinderte ihn daran sein noch nicht ganz in aristotelisch-thomistischem
Geiste ausgestalteter Erkenntnisbegriff. Er hitte die Rezeptivitit des
Erkennens noch besser unterstreichen miissen, wenn es auch auf Kosten
der von ihm angenommenen Spontaneitit geschehen wire. So aber
erwecken die angefithrten Stellen nur den Anschein, da} das Evidenz-
problem von ihm doch in aristotelisch-thomistischem Sinne behandelt
worden ist, und sind geeignet, den Leser bei der ersten Durchnahme
des Buches zu tduschen. Wohl arbeitet und verarbeitet das Erkennen,
namentlich das Verstandeserkennen des Menschen, aber nur um selber
besser an den Gegenstand heranzukommen, ihn in seinem nackten
Ansich zu erreichen, und nicht, um ihn mit einem « Gedanken-Begriffs-
und Urteilsgebilde » gleichsam wie mit einem Schleier subjektiv zu
verhiillen. Intentionalitit und Erkenntnisgebilde sind subjektive Mittel
des Erkenmens, nicht objektive Mittel des Gegenstandes, in denen dieser
sich dem Subjekt nur zu vermuten und zu « deulen » gibt.

VII.

Wie im bisherigen Gedankengang das Erkennen selber vom Verf.
gewissermallen mehr vom Subjekt als vom Objekt aus gesehen ist, so
sind auch seine anderen schon erwihnten Aufstellungen, die noch kurz
zu besprechen sind, von der etwas iiberbetonten Einschitzung der
subjektiven Seite des Erkenntnisvorganges her gemacht. Er meint,
das Dasein unseres Denkens und Erkennens sei gewisseste Tatsache
und kénne darum fiir erfates anderes Daseiendes biirgen. In erster
Linie einsichtig fiir uns sind aber doch die ersten allgemeinen Grund-
sitze. Ihrer Einsicht kommt unbedingte Notwendigkeit zu, weil diese
Wahrheiten selber sich als unbedingt und allgemein notwendig offen-
baren. Sobald ihre Termini unmittelbar aus den Sinnendingen gewonnen



Uber die objektive Evidenz 219

sind, driangt sich ihr in dem Grundsatz ausgesprochenes Verhaltnis uns:
unabweisbar auf, so z. B. in dem Satze : das Ganze ist gréller als sein
Teil. Dann erst kommen die unmittelbaren Tatsachen der Innen-
erfahrung, denen nur eine tatsidchliche Notwendigkeit zukommt. Sie
dringen sich uns eben mehr in ihrer Tatsichlichkeit, denn in ihrem
Wesen und beziiglich ihres Gegenstandes auf. In dem Augenblick, in
dem wir erkennen und wollen, erkennen wir notwendig, daf wir mit
Verstand und Willen tdtig sind, ohne daf nun auch Wesen und
Gegenstand dieser Tatigkeiten deutlich miterkannt wiren. Darum ist
die Biirgschaft, die sie fiir anderes erfalites Daseiendes leisten, nicht
gro3 und namentlich fiir evidentes Wissen nicht ausreichend.

Wenn ferner gesagt wird, Begriffe seien, weil Gedanken und
Gedankenwesen, in sich einsichtige Gegenstinde, so diirfte damit, wie
schon aus den eben gemachten Andeutungen beziiglich der allge-
meinsten Grundsitze zu ersehen ist, ebenfalls der eigentliche Grund
ihrer Einsichtigkeit nicht angegeben sein. Begriffe sind in ihrem
Verhiltnis zueinander doch wohl nur deswegen einsichtig, weil ihre
Inhalte miteinander harmonieren oder sich wenigstens nicht wider-
sprechen. Sohngen sagt selber, dafl die aristotelisch-thomistische
Philosophie im Gegensatz zu Kant die Kategorientafel nicht nur in
der Logik, sondern auch in der Metaphysik behandle.

Die Einteilung endlich in immanente und transzendente Wahrheit
und Einsichtigkeit, in Ubereinstimmung der Begriffe untereinander
und der Begriffe mit den Sachen (n. 264) scheint mir zum mindesten
nicht vom selben Fundament aus gemacht zu sein. Bei den Begriffen
untereinander handelt es sich um bestimmte Verhiltnisse objektiver
Zuordnung zu einander, z. B. nach genus, species, differentia specifica,
SP oder SPM. Die Begriffe sind Gedanken-dinge, und zwischen
diesen bestehen jene dinglichen oder sachlichen Verhiltnisse, die man
aber nicht mit dem Terminus : immanente Wahrheit bezeichnen kann.
Denn Wahrheit, auch die ontologische Wahrheit, bezeichnet nicht ein
Verhiltnis von Dingen untereinander, sondern immer nur ein Verhdltnis
zwischen Dingen und erkennendem Subjekt, also ausschlieBlich das
Verhiéltnis erkenninismdifiger — Uebereinstimmung beider. Zudem sind
die eben genannten Verhiltnisse der Gedankendinge zu einander ihrer-
seits wieder Gedanken-dinge, entia rationis, relationes rationis, wie
solche z. B. den Formalgegenstand der Logik bilden. Die Wahrheits-
beziehung ist aber immer, einseitig wenigstens, eine relatio realis trans-
zendentalis : die ontologische Wahrheitsbeziehung der Dinge zu dem



220 Uber die objektive Evidenz

‘Verstand, von dem sie abhingen (zu Gott), und die logische Wahrheit
unseres Verstandes zu den Dingen, von denen dieser abhingt. Nur die
Wabhrheitsbeziehung zwischen den Gedankendingen selber und unserem
Verstand ist real freilich nur vom Verstande aus. Doch diese Bemer-
kungen mégen geniigen. '

VIII.

Zum SchluBl noch folgende Erwdgung. Sicher miissen wir dem
Subjekt geben, was des Subjektes ist, wir dienten der Wahrheit nicht,
wenn wir seinen Anteil an dem Verhiltnis unseres Erkenntnisvorganges
zuin  Objekt irgendwie schmilern wollten. Und es ist eines der
Verdienste der modernen Philosophie, dall sie das Auge geschirft hat
fiir das Subjekt und seine berechtigten Anspriiche. Aber es gilt auch
in sachlicher Uberlegung und treuem Festhalten an dem begriindeten
Alten voll dem Objekt- zu geben, was des Objektes ist, und das um so
mehr, als auch heute noch viele von denen, die den Subjektivismus
ablehnen und dem Objekt wieder zu dem ihm gebiihrenden Ansehen
zu verhelfen bestrebt sind, doch noch, von der modernen Philosophie
her, einen zu groffen Respekt vor dem Subjekt haben. Darum ist Mut
zum Objekt eine Forderung der Zeit, aber Mut zum Objekt ist Mut
zur Wahrheit.

Dal ich Séhngen in allem richtig verstanden habe, wage ich nicht
zu sagen. Mdoglich, dal noch mehr « Objektivismus » in ihm steckt, als
ich aus seinen Worten herausgelesen habe. Ich denke aber, dal ich vom
aristotelisch-thomistischen Standpunkt aus die Hauptmomente richtig
herausgestellt habe, ohne die der wahre Realismus und Objektivismus
nicht vertreten und verteidigt werden kann. Es sind, um sie kurz
zusammenzufassen, diese drei: die sorgfiltige Herausarbeitung des
Wesens des menschlichen Erkennens und seines Gegenstandes, die
physische Wirklichkeit und Wirksamkeit der unmittelbar sinnfilligen
Korperbeschaffenheiten oder des Formalgegenstandes der ZHuBeren
Sinne, und der Intellektus agens. Das Bekenntnis zu diesen Angel-
punkten aristotelisch-thomistischer « Metaphysik der Erkenntnis» be-
deutet die restlose Ablehnung des unberechtigten Subjektivismus und
bewirkt die sichere Zustimmung zur sachlichen Evidenz.



	Zur Begründung des Kausalprinzips

