
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Dogmatik.

F. Diekamp : Katholische Dogmatik nach den Grundsätzen des

hl. Thomas. Sechste vermehrte und verbesserte Auflage. Münster i. W.,
Aschendorff'scher Verlag. IL. B<1. (x-585 SS.) 1931 ; III. Bd. (vin-491 SS.),

1932.

Mit dem Erscheinen ihres dritten Bandes ist die Dogmatik Dr. Die-
kamps, Professor an der Universität Münster i. W., in ihrer sechsten Auflage

(s. Divus Thomas, Jahrg. 1924, S. 367 ff. und 1930, S. 432 f.) wieder
vollständig geworden. Dieses Lehrbuch hat sich rasch eine angesehene
Stellung unter den neueren ähnlichen Werken errungen. Es verdankt
dies seinen großen Vorzügen : Übersichtlichkeit der Einteilung,
Reichhaltigkeit verbunden mit Knappheit, große Klarheit und Gefälligkeit der
Darstellung, geschickte Erfüllung der positiven wie der spekulativen
Aufgabe der Dogmatik, besonders aber das erfolgreiche Streben, überall treu
die Lehre des hl. Thomas darzustellen und zugleich sorgfältig alle neuen
Fragen mit dem Lichte seiner Lehre zu beleuchten, alle neuen Erkenntnisse

in diese Lehre einzuordnen.
Die Substanz des Werkes ist natürlich in der Neuauflage nicht geändert

worden; aber schon ein flüchtiger Vergleich mit der 5. Auflage zeigt, mit
wie großem Recht sie eine vermehrte und verbesserte genannt wird. In
allen drei Bänden erscheint insofern die Methode gegen früher etwas geändert,

als die Entscheidungen des kirchlichen Lehramtes nicht mehr in den
status quaestionis hinein genommen sind, sondern als erster Beweis der
These folgen. Es ist damit eine methodische Forderung erfüllt, die der
hochwürdigste Abt Bernard Durst von Neresheim in seiner Abhandlung
De characteribus sacramentalibus (s. Divus Thomas, 1927, S. 240) gestellt
hatte. Sodann hat fast jede Seite größere oder kleinere Veränderungen
erfahren, hier eine genauere Formulierung der These, dort eine Vertiefung
der Beweise, hie und da wohl auch eine Kürzung, die an anderen Orten
wieder für Erweiterungen Raum schafft. Alle drei Bände der 6. Auflage
weisen gegenüber der 5. einen Zuwachs von 122 Seiten auf. Damit dürfte
das Werk als Textbuch für die Studierenden an den Grenzen seines
wünschenswerten Umfanges angekommen sein.

Auf den Inhalt der einzelnen Änderungen einzugehen, ist natürlich
nicht möglich. Sie liegen besonders in der Richtung einer immer tieferen
Einführung in die Gedanken des großen Aquinaten und einer eingehenderen
Berücksichtigung solcher Fragen, die in den letzten Jahren mehr oder
weniger in den Vordergrund der theologischen Diskussion getreten sind.
Wir nennen aus dem zweiten Band die Ausführungen S. 31 ff. über die
göttliche Mitwirkung zur Tätigkeit der Geschöpfe, bei denen besonders



458 Literarische Besprechungen

Bezug genommen ist auf die Darstellung der Lehre des hl. Thomas bei
Stufler, Divi Thomae Aq. doctrina de Deo opérante in omni operatione
naturae creatae, praesertim liberi arbitrii. Innsbruck 1923. P. Stufler
nimmt gegen diese Ausführungen wieder Stellung in der Zeitschrift für
katholische Theologie 1931, S. 267 ff. Dr. Diekamp dürfte aber in der
Hauptsache Recht behalten. Daß der hl. Thomas eine unmittelbare
Mitwirkung Gottes nicht bloß zur Wirkung der geschöpflichen Tätigkeit,
sondern zur Betätigung der geschöpflichen Kräfte selbst lehre, und zwar
eine physische, ursächlich und logisch vorangehende Mitwirkung, dürfte
keine Interpretationskunst je zweifelhaft machen können für solche, die
den hl. Thomas unbefangen lesen und studieren. Wann diese göttliche
Mitwirkung zuerst eine quoad substantiam übernatürliche sei, ob vielleicht
erst bei der Glaubensgnade und ob diese erste aktuelle, quoad substantiam,
übernatürliche Glaubensgnade zugleich mit dem habitus fidei supernatu-
ralis gegeben werde, das sind meines Erachtens Fragen von nachgeordneter
Bedeutung.

Andere größere Änderungen im zweiten Band betreffen das natürliche

Verlangen nach der Anschauung Gottes (S. 50 f.), die Urstandsgaben
als Erbgut (S. 139 ff.), die nähere Erklärung der hypostatischen
Vereinigung (S. 242 ff.), das Königtum Christi (S. 336 ff.), die Lehre des hl. Thomas
über die Unbefleckte Empfängnis (S. 360 ff.), ferner die Tradition vom
Tode und der Himmelfahrt Marias (S. 379 ff.), endlich die Mittlerschaft
der Gottesmutter (S. 384 ff.).

Im dritten Bande finden wir eine bedeutende Erweiterung der Frage
über das Wesen des heiligen Meßopfers. Während der Verfasser in der
früheren Auflage der Ansicht Billots zuneigte, die ja auch sonst vielen
Anklang fand, hält er dieselbe jetzt nicht mehr für genügend : sie betone
zur Erklärung der mystischen Schlachtung Christi zu sehr einen gewissen
äußeren Zustand des Todes, statt der Handlung, die diesen Zustand herbeiführe,

und statt der mystischen, sakramentalen Gegenwart dieser Handlung.
« Christus, der sich auf Kaivaria selbst in den Tod hingegeben, selbst
die Trennung seiner Seele vom Leibe mit freiestem Willen herbeigeführt
hat, vollzieht diese Immolation auf dem Altare unblutigerweise in der
Konsekration der getrennten Gestalten, die nur ein Zeichen dieses geheimnisvollen

Vorganges ist, ihn aber auch zur mystischen, sakramentalen
Wirklichkeit macht, so daß in jeder heiligen Messe das Todesleiden Christi in
sacramento oder in mysterio vor uns gegenwärtig und von uns miterlebt
wird» (III, S. 207). Die Leser werden sich erinnern, daß Dr. Rolmer in
dieser Zeitschrift (Jahrg. 1926-28) ähnliche Gedanken vertreten hat.
Scharf abgelehnt wird von Diekamp immer noch die Erklärungsweise,
die von Lessius, Gonet, Billuart, Hugon etc. befürwortet wurde und die
auf die mactatio virtualis vi verborum consecrationis zurückgreift. Die
dagegen angeführten Gründe erscheinen jedoch kaum als durchschlagend.
Im Gegenteil scheint uns die vom Konzil von Trient (Sess. XIII, c. 3)

ausgesprochene Wahrheit, daß in Kraft der Worte unter der Brotgestalt
(nur) der Leib Christi, unter der Weingestalt (nur) sein Blut gegenwärtig
sei, auch für den Opfercharakter der heiligen Mes'se bedeutungsvoll zu



Literarische Besprechungen 459

sein, eine Wahrheit, die gar wohl dazu dienen könnte, der vom Verfasser
bevorzugten Erklärung als Weiterbildung und Ergänzung zu dienen. Warum
sollte denn die Konsekration der getrennten Gestalten durchaus nur ein
Zeichen jenes geheimnisvollen Vorganges der Opferhandlung Christi sein,
und nicht etwas mehr, eine virtuelle Wiederholung

Eine begrüßenswerte Vermehrung bildet im dritten Bande auch der
neu eingefügte Paragraph 52 : « Die Kraft der priesterlichen Lossprechung
in dem auch zu den in letzter Zeit eifrig betriebenen Forschungen K. Adams,
Galtiers, Poschmanns u. a. über die Entwicklung der Privatbuße in kluger
und weitsichtiger Weise Stellung genommen wird. Es ist dies um so

dankenswerter, weil es sich hier um eine Entwicklung in Praxis und
Lehre von solchem Umfang handelt, wie kein anderes Sakrament sie
aufweist. Die Worte Joh. 20, 23, erwiesen sich triebkräftig gleich dem
Senfkörnlein, Mt. 13, 31 f.

Zum Schluß sei noch hingewiesen auf die Sorgfalt, die verwendet
erscheint auf die Ergänzung der Literaturangaben am Anfang größerer
Abschnitte und am Schlüsse der einzelnen Paragraphen. Auch da zeigt
sich fast überall neuer Stoff geboten. Der Verfasser hat wirklich nichts
von dem versäumt, was geeignet war, sein Lehrbuch der Dogmatik auf
der vollen Höhe strengster Anforderungen zu erhalten. Es kann mit
gutem Gewissen jedem Priester und Theologiestudenten als ganz
vorzüglich empfohlen werden.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

K. Eschweiler : Joh. Adam Möhlers Kirchenbegriff. Ein Hauptstück
der katholischen Auseinandersetzung mit dem deutschen Idealismus.
Braunsberg, Pr., Herder'sche Buchhandlung, vin-175 SS.

Eschweilers Buch bietet eine ebenso interessante wie lehrreiche
Darstellung der Entwicklung des Kirchenbegriffs bei Joh. Adam Möhler, dem
Verfasser der klassischen Symbolik. Es ist eine Entwicklung von unten
nach oben, ein Fortschreiten vom Halbdunkel zum Sonnenlicht. Als
Möhler um 1820 seine wissenschaftliche Tätigkeit begann, war in der
katholischen Theologie Deutschlands durch den Bruch mit der Scholastik ein
bedauerlicher Tiefstand eingetreten. Ihre Vertreter waren weithin in das
Schlepptau der Zeitphilosophie geraten. Sailer, der einflußreichste Lehrer
im katholischen Deutschland um die Jahrhundertwende, hatte der
Aufklärung die Erlebnistheologie eines Jakobi entgegengestelllt und vor dem
Rationalismus, unter lebhafter Ablehnung « eines mechanischen, begrifflichen,

scholastischen Christentums », den Rückzug ins « paradiesische
Kabinettchen der Innigkeit » angeraten. Damit konnte man fromm leben,
aber ein wissenschaftlicher Kirchenbegriff war daraus nicht zu gewinnen.
Benedikt Patriz Zimmer, Sailers Fakultätskollege in Di.lingen, hielt sich
an Schelling, Drey in Tübingen, Möhlers Lehrer, an Schölling und
Schleiermacher.

Bei Möhler sind Frühzeit und Reifezeit zu unterscheiden, jene
gekennzeichnet durch die Erstlingsschrift « Die Einheit der Kirche » 1825, diese



460 Literarische Besprechungen

durch das Hauptwerk, die «Symbolik» 1832, in 5. Auflage 1838; jene
die Kirche auffassend als Gebilde des Geistes Christi, diese als die
gegenwärtige Auktorität Christi.

Möhlers Kirchenbegriff der Frühzeit trägt Schleiermacher'sches
Gepräge. Schleiermacher hatte die (pantheistigch gefaßte) innere
Lebensgemeinschaft des Einzelnen mit Christus durch die von Christus gestiftete
Lebensgemeinschaft, die innere Lebenserfahrung im Gesamtbewußtsein
der Kirche vermitteln lassen. Möhler lehnt Schleiermachers pantheistische
Gleichsetzung des inneren Gesamtbewußtseins mit dem absoluten Geiste
ab und setzt an seine Stelle das übernatürliche Gnadenleben, das Christus
durch den Heiligen Geist fortwährend in der Kirche wirkt. « Diese Mystik
ist die Grundlage der katholischen Kirche. » Sie ist das Primäre; die äußere
Seite des Rechtes, des Kultes, der Lehre usw. wird als das Sekundäre aus
dem inneren Leben der Kirche erzeugt und entwickelt. « Die innere
Tradition erzeugt die äußere » ; das vom Heiligen Geiste geleitete innere
Leben der Kirche « stellt sich dar » in den Formen des Dogmas, des Rechts,
des Kultes usw. (S. 44). Der Bischof ist seiner Idee nach «das Bild der
Liebe », worin sich die innere Lebenseinheit der Gemeinde « abdrückt »

(S. 53). Der Priester ist nicht heiliger als andere, weil er Priester ist, sondern
er wurde Priester, weil er heiliger war (S. 55). Die Dogmatik hat die
Aufgabe, das geistbewegte Gemüt in Spekulation und Begriff zum
Selbstverständnis zu bringen (S. 56). Das Kirchenrecht sollte eigentlich nur
verkörperte Liebe sein, nur durch Erkaltung der Innerlichkeit wird es

als Recht für die Kirche notwendig. So wurde auch der Papst zum
Monarchen (S. 59). Der göttliche Ursprung der Hierarchie wollte damit
nicht geleugnet sein, es wollte nur erklärt werden, wie die Kirche zum
Bewußtsein derselben kam.

Die Weiterbildung des Möhler'schen Kirchenbegriffes erfolgte auf
Anregung der Lehre Hegels vom objektiven Geist. Hegel hatte nämlich in den
zwanziger Jahren einen heftigen Kampf gegen die Gefühlstheologie
Schleiermachers geführt. Beide Männer waren Pantheisten, aber Schleiermacher

sah die Offenbarung des Alleins im Gefühl, Hegel im Denken,
vor allem im verwirklichten Denken, im Staat. Das religiöse Gefühl ist
nach Hegel nur die unterste Stufe des religiösen Lebens, das zum absoluten
Begriff gestaltet werden müsse, in welchem Denken und Sein, Subjekt
und Objekt eins sei (S. 74). Die Widersacher wurden mit Freimut «an
jene triviale Erfahrung » erinnert, « daß das Denken das Eigenste ist, wodurch
sich der Mensch vom Vieh unterscheidet, und daß er das Empfinden mit
diesem gemein hat » (S. 80). In dieser Überordnung einer objektiven Wahrheit,

des « objektiven Geistes » über den Subjektivismus des Gefühls lag
offenbar ein Kern von Wahrheit, der aus der pantheistischen Umrahmung
heraus gehoben werden konnte und dessen Beachtung sehr vorteilhaft
sein mußte für die Vervollkommnung des bisherigen Kirchenbegriffs Möhlers.
Möhler mußte zudem durch die Umstände zur Verwertung dieser Wahrheit
gedrängt werden, da Hegels Einfluß damals weithin, namentlich im
Beamtentum maßgebend wurde und zwar in ausgesprochen katholikenfeindlicher

Richtung, und da er von jeher gewohnt war, immer mit einem



Literarische Besprechungen 461

Auge auf die Gegner der Kirche, mit dem andern auf diese selbst zu
schauen, um in ihr nachzuweisen, was jene ihr bestritten.

So sehen wir seit 1827 vielen Äußerungen seinen Kirchenbegriff
sich wandeln : Die Betonung der inneren Geisteswirkungen als des

Primären in der Kirche tritt zurück, zu Gunsten der objektiven Gegebenheit

des Christentums. Diese aber ist nicht die. Hegel'sche im Staate
gegebene Offenbarung des absoluten Geistes, sondern Jesus Christus,
der wahre Sohn Gottes und Künder göttlicher Wahrheit, und die von
ihm gestiftete Kirche, in der er selbst lehrend und heiligend fortwirkt.
« So ist denn », lesen wir in der Symbolik 1 S. 267, « die sichtbare Kirche
der unter den Menschen in menschlicher Form fortwährend erscheinende,
stets sich erneuernde, ewig sich verjüngende Sohn Gottes, die andauernde
Fleischwerdung desselben, so wie denn auch die Gläubigen in der heiligen
Schrift der Leib Christi genannt werden. »

Damit war Möhler zu einem Kirchenbegriff vorgedrungen, der der
Bedeutung und Auktorität der Kirche im allgemeinen gerecht wurde.
Freilich war dieser Begriff nicht neu und wäre über St. Thomas leichter
zu erreichen gewesen als über Hegel. Aber es ist Möhlers Verdienst, ihn
trotz der verschütteten Wege zu den alten Quellen wieder gefunden zu
haben. Auch sind hiebei die noch bleibenden UnVollkommenheiten
begreiflich. Die hierarchische und kirchenrechtliche Seite trat aber immer
noch, wir dürfen wohl sagen, mehr als billig zurück. Immerhin erkannte
und anerkannte er, daß die Entwicklung seines Kirchenbegriffes zur
rechtlichen (und wohl auch dogmatischen Festlegung des Papalsystems gegen
das Episkopalsystem hindränge (S. 145). Auch bezüglich des Verhältnisses

von Kirche und Staat stand der Möhler der Frühzeit « noch völlig
im Banne des aufklärerischen Kirchenliberalismus ». Noch 1826 trat er
in der Tübinger Quartalschrift bei einem Konflikt zwischen der römischen
Kurie und den belgischen Bischöfen einer- und der niederländischen
Regierung andererseits für die Regierung ein, die die Freiheit der Kirche
in der philosophischen Heranbildung des Klerus vernichten wollte. Die
Universität der modernen Zeit konnte nach ihm nur « als Staatsanstalt »

existieren. Später gelangte er zu richtigeren Ansichten über die
Selbständigkeit der Kirche, ohne aber eine abgeschlossene Auffassung iiber
das Problem Kirche und Staat zu gewinnen.

Das Vorstehende ist nur der Versuch eines kurzen Überblicks über
die sehr lesenswerte Schrift Eschweilers, die einen schönen Beitrag zur
Geschichte der katholischen Theologie in der ersten Hälfte des XIX.
Jahrhunderts darstellt.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

F. Pilgram : Physiologie der Kirche. HI- Bd. der Sammlung « Deutsche
Klassiker der katholischen Theologie neuerer Zeit », herausgegeben von
Dr. Heinrich Gezeny. Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag. 1931. Lix-457 SS.

Eine längere Einleitung gibt interessante biographische Notizen über
den Verfasser und führt ein in die Gedankengänge der « Physiologie der



Literarische Besprechungen

Kirche ». Friedrich Pilgram (1819-1890) stammte von lutherischen Eltern
ab. Schon als Gymnasiast fühlte er beim Anblick der Verschiedenheit
der Konfessionen das Bedürfnis, sich über die Grundlagen des Glaubens
Gewißheit zu verschaffen. Das Lesen der Bibel brachte sie ihm nicht. Da
wandte er sich an die Zeitphilosophie, an Kant, Fichte usw., aber nur
mit dem Erfolg, daß ihm alle Wahrheit zweifelhaft wurde, selbst das
Dasein seines Denkens, seines Geistes, seines eigenen Selbst. In dieser
Seelennot bewahrte ihn, nächst der Gnade Gottes, nur sein gesundes,
hoffnungsfrohes Lebensgefühl vor der Verzweiflung. Er forschte und
suchte weiter und bewahrte offenbar ein edles, reines Herz. Eigentümlicherweise

war es ein eingehendes Studium der Werke Hegels, das ihm wieder
Vertrauen auf die Wahrheitserkenntnis der Verflunft einflößte.
Selbständiges und folgerichtiges Denken und Folgsamkeit gegen die Führung
Gottes im Forschen nach der Wahrheit wie im sittlichen Wandel, führten
ihn endlich im Jahre 1846 in den Schoß der katholischen Kirche zurück.
Hier hatte sein reicher Geist endgültig seinen Frieden gefunden. Sein
Leben war von da an ein Leben im Dienste der gefundenen Wahrheit.

Unter den vielen Erzeugnissen aus Pilgrams Feder ist wohl das
bedeutendste seine i860 zu Mainz erschienene « Physiologie der Kirche ».

Pilgram selbst erläutert den Sinn dieses Titels, indem er als Untertitel
beifügt : « Forschungen über die geistigen Gesetze, in denen die Kirche
nach ihrer natürlichen Seite besteht. » Damit deutet er an, daß er die
Beziehungen zwischen der von Gott gestifteten Kirche und der
philosophischen Spekulation ergründen will. Er geht nun so vor, daß er zuerst
einen Begriff der Kirche aufstellt und aus ihm dann die ganze Lehre über
die Kirche ableitet. Das zeigt uns Pilgram als Schüler Hegels. Der Begriff
der Kirche wird dahin bestimmt, daß sie sei die Gemeinschaft der Gläubigen
mit Gott in Jesu Christo, als dem Haupte der mit Gott vereinigten Menschheit,
und dann die in Christo wiederhergestellte Gemeinschaft der Menschen unter
sich (S. 15).

In dieser Begriffsbestimmung also wird die Wirklichkeit der Kirche,
ihr Aufbau und ihre Hierarchie im ersten Teil zusammengefaßt ; aus ihr
werden im zweiten Teil deren Eigenschaften abgeleitet, ihre Heiligkeit,
Einheit und Allgemeinheit, ihre Apostolizität, Auktorität und Sichtbarkeit,
ebenso im dritten Teil ihre Wirksamkeit in Gebet, Lehre, Opfer, Spendung
(1er Sakramente und Sakramentalien und ihre Regierungstätigkeit. Der
vierte Teil leitet aus dem gleichen Begriff dann noch die verschiedenen
Beziehungen der Kirche ab : zum Reiche Gottes, zur Welt, zur Religionslehre

und Dogmatik (als deren Mittelbegriff) und zum einzelnen Menschen,
den sie unmittelbar mit Gott eint. Der fünfte Teil endlich zeigt, wie die
Nachfolge Christi auf die kirchliche Gemeinschaft zurückzuführen ist.

Überblicken wir das ganze Werk, so ist anzuerkennen, daß es mit
großem Ernst und nicht gewöhnlicher spekulativer Kraft abgefaßt ist und
eine tiefe Auffassung von der heiligen Kirche Christi und heilige Ehrfurcht
vor ihr zeigt und auch im Leser anregt. Es ist darum die Neuausgabe des
Werkes gewiß dankenswert.

Was aber die Methode des Werkes betrifft, so trägt sie eben das



Literarische Besprechungen 463

Gepräge der Methode eines Hegelschülers vor 70 Jahren und bietet heute
doch kaum mehr anderes als historisches Interesse. Zwar bewahrt seine

durchaus treu katholische Geisteshaltung Pilgram vor den Exzessen der

Spekulation Hegels. Er sucht die Tatsache der katholischen Kirche so

zu erfassen, wie die kirchliche Lehre sie bietet. Möhler, Klee, Nicolas,
Perrone, Deschamps sind ihm öfter beratene Gewährsmänner. Aber ohne

öfteres Überborden der Spekulation geht es nicht ab. Statt der wirklich
existierenden Kirche erscheint da und dort eine selbstgeschaffene Idee
einer Kirche. Während man gern zustimmen würde, wenn nachgewiesen
würde, daß die Kirche, so wie sie von Christus gestiftet und eingerichtet
worden ist, ihren Zweck und der Natur der Menschen sehr angemessen
ist, findet man es übertrieben und der Wahrheit nicht entsprechend, wenn
der Anschein erweckt wird, als ob die Kirche mit ihrer ganzen Einrichtung
mit absoluter, logischer Notwendigkeit gerade so sein müßte, wie sie ist,
als ob es nicht von dem freien Willen Gottes abgehangen hätte, sie so oder
anders einzurichten, die Heilswege der Menschen so oder anders anzuordnen.

Es ist nicht nötig, alle einzelnen Punkte aufzuzählen, bei denen übertriebene
Spekulation zu unrichtigen oder doch zweifelhaften Folgerungen geführt
hat. (Bei verschiedenen Aufstellungen mag auch die Ausdrucksweise des

Laientheologen mehr unbeholfen sein als der Gedanke unrichtig.) Die Kirche
wird (S. 31) von Pilgram als ursprünglich gegebene Gemeinschaft gefaßt
und darum « als das Prinzip und der Anfang aller Dinge, selbst vor der

Schöpfung, in Gott, der hochheiligen Dreifaltigkeit, existierend ». « Die
Kirche als Gemeinschaft der Menschheit in Christus mit Gott und unter
sich hat notwendig ihren Zweck, ihr Ziel in sich selbst» (S. 110). «Nicht
hat Christus die Kirche als ein äußeres Mittel zur Erlösung als einem
äußeren Zwecke geschaffen, sondern die Kirche lag als Gemeinschaft der
Menschen mit Gott vor aller Erlösungsbedürftigkeit schon in der Schöpfung »

(S. 118). Darum besteht denn auch die Erlösung zum großen Teil in der
Wiederherstellung der Schöpfung (S. 117) ; darüber hinaus aber bringt sie

dem Menschen (und nach S. 119 auch den Engeln) eine Heiligung, Verherrlichung

und Verklärung, die wir im Urzustände nicht gehabt haben, nämlich
die Teilnahme an der göttlichen Natur. Um diese den Menschen zu
verleihen, würde der Sohn Gottes Mensch geworden sein, auch wenn Adam
nicht gesündigt hätte (S. 121). Im Begriff der Allgemeinheit der Kirche
soll auch die Notwendigkeit liegen, « daß sich die Kirche in ihrer historischen
Verwirklichung immer mehr auch über das Gebiet der unbewußten Natur
ausdehnt (S. 147). Überhaupt «kann es in der Idee der Kirche, der die
allgemeine Erlösungsbedürftigkeit aller Kreatur in allen Seiten, in allen
Beziehungen ihres Lebens entspricht, keine Existenz, kein Lebensgebiet
geben, welches nicht an sich die Bestimmung hätte, in die Einheit und
Allgemeinheit des einen und allgemeinen Lebens der Kirche aufzugehen »

(S. 321).
Unter Übergehung der sonderbaren Weise, in der Pilgram die Möglichkeit

der Einwirkung reiner Geister auf die Körperwelt zu erklären sucht
(S. 305), sei noch kurz auf seine Erkenntnistheorie hingewiesen. Der
Herausgeber hat sich S. xxvi ff. bemüht, Pilgrams Gedanken unserem



464 Literarische Besprechungen

Verständnis nahezubringen, dürfte aber diese Absicht bei wenigen Lesern
erreicht haben. Nach S. 168 wäre das Gottesbewußtsein « die letzte
Bestätigung für den Glauben an unsere eigene Natur und Wahrheit ». S. 364
heißt es : « Das unmittelbare Verhältnis des Menschen zu Gott ist
subjektiv unbedingte Voraussetzung und Bedingung jeder Erkenntnis und
jedes Beweises, auch der Kirche », « das unmittelbare Gottesbewußtsein in
diesem Verhältnis im Menschen ist nicht ein bloß intellektuelles Wissen —
ein solches gibt es überhaupt nicht ». Wird da nicht wieder die Fähigkeit
der natürlichen Vernunft zur Wahrheitserkenntnis herabgesetzt und einem
unmittelbaren Erkennen Gottes das Wort geredet

So dürfte feststehen, daß die Helgel'sche Methode der Spekulation
Pilgrams keine guten Dienste leistete. Wie ganz anders klar und wahr würde
er geschrieben haben, wenn er die Werke des hl. Thomas ebensogut gekannt
hätte wie die Heigels Aber das war für seine Zeit eben ausgeschlossen.
Es bleibt immerhin lehrreich und interessant, zu sehen, wie ein edler Laie
mit einem so unvollkommenen philosophischen Werkzeug sich eine, wenn
auch noch mangelhafte, so doch so tiefe und ehrfurchtsvolle Auffassung
der katholischen Kirche verarbeiten konnte.

Die Ausstattung des Buches ist, wie bei den beiden ersten Bänden,
der Sammlung « Deutsche Klassiker der katholischen Theologie aus neuerer
Zeit » eine mustergültige.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

Th. M. Käppeli 0. P. Zur Lehre des hl. Thomas von Aquin vom Corpus
Christi mysticum, mit einem kurzen Überblick über die wichtigsten
Vertreter dieser Lehre vor Thomas von Aquin. Freiburg (Studia Friburgensia).
1931- x-135 SS.

Das Aufblühen der liturgischen Bewegung hat es mit sich gebracht,
daß der alten paulinischen Lehre vom Corpus Christi mysticum wieder
mehr Beachtung entgegengebracht wird, nachdem einer langen
individualistischen Epoche dieser Begriff seinem vollen Sinngehalt nach nahezu
abhanden gekommen war. So dürfen Studien über die Sinngebung dieses

Begriffes bei Theologen der Vorzeit heute auf besonderes Interesse rechnen.
Wir danken es dem Verfasser vorliegender Studie ganz besonders, daß

er uns mit den diesbezüglichen Gedanken des größten Theologen des

XIII. Jahrhunderts vertraut macht. Obwohl dieses Jahrhundert schon
ziemlich am Ausgang jener Zeit steht, in der der Inhalt der Corpus Christi-
Lehre noch lebendiges Gemeingut der Glieder der Kirche war, darf der
Verf. doch behaupten, daß diese Lehre im Zentrum der Theologie des

hl. Thomas steht (S. 2).
Nach einem kurzen Überblick über die wichtigsten Vertreter der

Lehre vom Corpus Christi mysticum vor dem hl. Thomas, der natürlich
nur die grundlegenden Gedanken der Väter zur Darstellung bringen kann,
baut K. seine Untersuchung in fünf Kapiteln auf. Das x. Kapitel untersucht

einleitend die Lehre über das Kommen des neuen gottmenschlichen
Stammhauptes, das durch den Fall Adams bedingt ist, sowie den Sinn



Literarische Besprechungen 465

der Haupt-Leib-Analogie und ihrer Übertragung auf das Verhältnis Christi
zur Kirche. Das 2. Kapitel zeichnet die nähere Begründung des dreifachen
Primates, der nach Thomas aus der Stellung Christi als Haupt der Kirche
resultiert : Primat der Würde, der Vollkommenheit und des Einflusses auf
die Glieder. Im 3. Kapitel wird Christus als der Wirkursache des mystischen
Leibes der Heilige Geist als quasi Formalursache gegenübergestellt und
dessen Stellung in der Kirche untersucht. Das 4. Kapitel wendet sich

vom Haupte weg auf die Glieder und stellt die Bedingungen der
Eingliederung in die Kirche dar. Im letzten Kapitel endlich gelangt die innige
Einheit des « Haupt und Leib ein Christus » zur Darstellung.

Der Verf. hat sein Thema in gründlicher Berücksichtigung aller Werke
des hl. Thomas mit großer Klarheit und Sachlichkeit behandelt. Vielleicht
möchte es scheinen, als sei über der nüchternen, knappen Darstellung
das Gemüt zu kurz gekommen ; etwas von der rein spekulativen
Sachlichkeit des Aquinaten scheint auch auf den Verf. übergegangen zu sein.
Doch gewann die Studie dadurch wohl auch an gedanklicher Schärfe.
Tatsächlich enthält die thomistische Lehre sicher das Tiefste, was sich
über das Problem sagen läßt. Es wäre von Interesse gewesen, des Näheren
zu sehen, wie Thomas sich zu der Lehre seiner Zeitgenossen verhält. Auch
vermißt man ein Schlußkapitel, das die Ergebnisse der thomistischen
Spekulation mit der eingangs skizzierten Väterlehrc vergleicht. .Mit
anerkennenswertem Eifer hat K. alle Literatur herangezogen, die für die Frage
in Betracht kam. Ungern aber vermißten wir im Literaturverzeichnis
J. Duperray, Le Christ dans la vie chrétienne d'après saint Paul 3, Lyon s. d.,
wo die paulinische Lehre eingehend und gründlich untersucht wird, ebenso
Chr. Hartmann, Das große Geheimnis des Völkerapostels und seines Aposto-
lates (Lumen caecis, Festschrift St. Ottilien 1928, 122-130). Doch vermögen
diese kleinen Ausstellungen dem Wert der im übrigen ausgezeichneten
Arbeit, der wir weiteste Verbreitung auch außerhalb der theologischen
Fachkreise wünschen, keinen Eintrag zu tun. Möchte nur auch die asze-
tisehe Literatur, die den Gläubigen geboten wird, allmählich von der
dogmatischen Substantialität der Corpus Christi-Lehre in jener Weite
und Tiefe, wie St. Thomas sie verstand, durchdrungen werden.

Rom, S. Anselmo. Thomas Aq. Graf O. S.B.

I. Hübscher 0. S. B. : De Imagine Dei in homine viatore sec. doctri-
nam S. Thomae Aq. Lovanii, F. Centerick. 1932. vm-114 pp. 8°.

Wenn wir vom Ebenbild Gottes im Menschen lesen oder reden hören,
so können wir leicht versucht sein, darin einen bildlichen Ausdruck zu
sehen, unter dem kaum etwas Genaues und Bestimmtes zu denken ist.
Vorliegende, von der Universität Freiburg i. d. Schw. gutgeheißene
Doktordissertation, die sich laut Titel das Ziel setzt, die Lehre des hl. Thomas
über die Gottebenbildlichkeit des Menschen im Diesseits genau festzustellen,
belehrt uns aber eines andern. Sie zeigt uns, daß diese Gottebenbildlichkeit

des Menschen eine erhabene Wahrheit ist, die weiteste Ausblicke
bietet über das ganze Menschenwesen und Menschenleben hin bis in die

Divus Thomas. 31



466 Literarische Besprechungen

Tiefen der Gottheit. Es ist gerade dies das Ergebnis der hier angestellten
Untersuchung, daß nach dem hl. Thomas die ganze Moraltheologie in der
Gottebenbildlichkeit des Menschen ihr Grundprinzip und Fundament habe,
gewiß ein für die Wissenschaft wie für das Leben und die Praxis der
Seelsorge wichtiges Ergebnis.

Der Autor schickt seiner Untersuchung eine gründliche, fast möchte
man sagen peinliche Bestimmung der Begriffe Abbild, Ähnlichkeit, Vorbild
usw. voraus, um dann in zwei Teilen zu handeln : i. vom natürlichen und
2. vom übernatürlichen Ebenbild Gottes im Erdenpilger.

Schon die bloße Vernunft vermag zu erkennen, daß ein Abbild Gottes,
d. h. eine Ähnlichkeit mit Gott nach der spezifischen Natur im Menschen,
in seiner Seele widerstrahlt. Als Wesen Gottes nämlich ist seine Intellek-
tualität zu bezeichnen ; sie ist in der geistigen Seele, in ihren intellektuellen
Fähigkeiten und Tätigkeiten abgebildet. Je vollkommener diese
Tätigkeiten, umso vollkommener das Abbild. Die Offenbarungsquellen bestätigen
diese natürliche Gottebenbildlichkeit und zwar erscheint in der Substanz
der Seele das Abbild der göttlichen Intellektualität als der einen und sub-
stantialen ; in den Seelenkräften das Abbild dieser Intellektualität als
solcher ; in den Akten der Seele aber, in ihrem Erkennen und Wollen, das
Abbild der gleichen göttlichen Intellektualität nach der Seite ihrer
immerwährenden Tätigkeit, Ja, auch ein natürliches Abbild der drei göttlichen
Personen weist der Verfasser in der Gefolgschaft des hl. Thomas in der
menschlichen Seele, resp. in ihrer Tätigkeit und ihrem Vermögen nach.
Freilich vergißt er nicht, hinzuzufügen, daß in der Vollkommenheit der
Abbilder die größten Gradunterschiede vorhanden sind.

Im zweiten Teil folgt die Darstellung der Lehre des hl. Thomas vom
übernatürlichen Ebenbilde Gottes im Menschen. Darnach ist die
heiligmachende Gnade, als Anteilnahme an der göttlichen Natur der Analogie
nach, ein Ebenbild dieser göttlichen Natur, insofern diese das Prinzip
des göttlichen Seins und der göttlichen Tätigkeiten ist, sowohl der
innergöttlichen als der nach außen gerichteten.

Aber auch ein übernatürliches Abbild Gottes des Dreieinigen leuchtet
in der Seele auf durch die hciligmachende Gnade und ihr Gefolge, nämlich

die drei göttlichen Tugenden, und zwar ein Abbild der heiligsten
Dreifaltigkeit im allgemeinen, weil ein Abbild der missio ; sodann ein Abbild
der einzelnen göttlichen Personen nach ihren eigenen und zugeeigneten
Vollkommenheiten durch die drei göttlichen Tugenden.

Wiederum sehen wir also, wie unser sittliches Leben, auch wo es in
den drei göttlichen Tugenden seinen Höhepunkt erreicht, unsere Seele

zu einem übernatürlichen Ebenbilde Gottes macht. Wiederum also die
Gleichung : sittliches Leben, Tugendleben Ebenbildlichkeit Gottes.

Mit dem Vorstehenden ist nur der Rahmen angedeutet, in den der
Verfasser seine gelehrten Untersuchungen eingefügt hat. Diese offenbaren
eine gute Schulung des Geistes, Sorgfalt und Gründlichkeit und eine so
treffliche Vertrautheit mit den Werken des hl. Thomas, daß wir das volle
Vertrauen gewinnen, hier die reine Lehre des Aquinaten zu besitzen über
eine Frage, die für die Wissenschaft wie für das christliche Leben und die



Literarische Besprechungen 467

richtige Erfassung seiner Würde und seines Adels von so großer Wichtigkeit

ist. Das Werk verlangt freilich für sein Verständnis geistige Anstrengung
und ist keine Unterhaltungslektüre. Wer aber die Mühe nicht scheut,
wird sie reich belohnt sehen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

J. B. Umberg S. J. : Systema Sacramentorum, ex notionibus de sacra-
mentis in genere. Innsbruck, Rauch, vni-122 SS.

Ein sehr knapper und doch sehr reichhaltiger und lehrreicher Überblick

über die Lehre von den Sakramenten im allgemeinen in 4
Abteilungen : De esse sacramentorum, De sacramentorum necessitate, De
sacramentorum suseeptione, De sacramentorum confectione et cpllatione. Der
Verfasser hat Jahrzehnte hindurch als Lehrer und Schriftsteller mit der
Lehre von den heiligen Sakramenten sich eingehend beschäftigt, so konnte
er auf den kleinen Raum von 122 Seiten die Substanz dessen zusammenfassen,

was Dogmatik und Moral von diesem Gegenstände bieten. Da er
sich über einzelne Fragen eine sehr selbständige Ansicht gebildet hat,
vertritt er sie auch in diesem Überblick. Die Sakramente wirken die
Gnade probabilius als moralische Ursache, ut petitiones Christi qua hominis,
probabilitcr haben sie auch eine juridische Kausalität, insofern sie dem
rechtsfähigen Empfänger ein Recht auf die von Christus erbetene Wirkung
erteilen. Die « causalitas intentionalis » Billots wird abgelehnt. Bezüglich
der Einsetzung der Sakramente des Neuen Bundes hält Umberg dafür,
daß bei jenen Sakramenten, deren Materie und Form in der heiligen Schrift
bezeichnet ist, das äußere Zeichen in specie von Christus selbst bestimmt
worden sei. Bèi einigen Sakramenten aber scheine die Kirche der von
Christus bestimmten Materie und Form gewisse Elemente beigefügt zu
haben, die nun zur Giltigkeit der betreffenden Sakramente notwendig
seien. Man müsse darum zwischen der Substanz und der Giltigkeit der
Sakramente unterscheiden, jene sei der Kompetenz der Kirche entzogen,
nicht aber diese. Wir können hier nicht in eine Auseinandersetzung über
diese und andere Aufstellungen eintreten und müßten da und dort unsere
Vorbehalte machen. Das hindert uns aber nicht, vorliegendes Werk
Theologiestudierenden, die ihren ausführlichen tractus de sacramentis in
genere durchgearbeitet haben, als anregendes, geschickt abgefaßtes
Hilfsmittel für die Repetition anzuempfehlen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S.B.

J. Tschuor : Die heilige Taufe. Gedanken über unsere Eintauchung
in Christus. Mit 18 photographischen Aufnahmen der Zeremonien der
heiligen Taufe. Einsiedeln, Benziger u. Cie. 125 SS.

Dieses schöne Büchlein beruht zwar auf gründlichem Studium, hat
aber nicht Forschung oder Wissenschaft, sondern praktische Förderung
des christlichen Glaubenslebens und Glaubensgeistes zum Zwecke. Es
möchte etwas beitragen, statt der vielen lauen und lahmen Gewohnheits-



468 Literarische Besprechungen

Christen wieder Gläubige heranzubilden, die der kostbaren Güter, die
Christus ihnen gebracht hat, bewußt sind und freudig aus dem Glauben
leben. Darum bietet der Verfasser eine Schilderung und Erklärung des

Taufritus, die durch Wort und Bild das Große und Unermeßliche, das
im Christsein uns gegeben ist, zum lebendigen und frohen Bewußtsein
bringen soll. Das Werk ist diesem seinem Zweck in hohem Maße dienlich
und kann nicht warm genug empfohlen werden. Ist es, besonders im ersten
Kapitel : « Vom Sinn der heiligen Taufe », für das Volk auch etwas zu
hoch, so bietet es umso mehr dem Seelsorger Anregung und Stoff, um
dem Volk das Verständnis und die dankbare Wertschätzung der
Taufgnade zu vermitteln. Auch andere Sakramente, die, weil sie ihrer Natur
nach nur einmal oder doch nur selten empfangen werden können, dem
lebendigen Bewußtsein der Gläubigen leicht entschwinden, wie die heilige
Firmung, letzte Ölung, Ehe, möchte man gern ähnlich behandelt sehen.
Möge ein reicher Erfolg dieses ersten Werkes den Verfasser zur Fortarbeit
ermuntern

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

K. Boeckl : Die sieben Gaben des Heiligen Geistes in ihrer Bedeutung
für die Mystik nach der Theologie des XIII. und XIV. Jahrhunderts.
Freiburg, Herder. 1931. xv-182 SS.

Der als Mystikforscher bekannte Verfasser hat sich in vorliegender
Studie der überaus dankenswerten Aufgabe unterzogen, den Zusammenhang
des mystischen Lebens, besonders der eingegossenen Beschauung mit
den Gaben des Heiligen Geistes zu untersuchen, nicht systematischspekulativ,

sondern historisch, innerhalb der Theologie des XIII. und
XIV. Jahrhunderts, also in der Zeit der eigentlichen Durchbildung unserer
Theologie. Es ist selbstverständlich, daß der Verf. auch die Quellen der
Scholastik zu Rate zog, namentlich St. Augustinus und St. Gregor den
Großen. Doch kommt auch die Frühscholastik gebührend zu Wort, wo
sie sich in der Frage äußert. Eine weitgehende Kenntnis der handschriftlichen

Literatur ermöglichte es dem Verf., die Entwicklungslinien auch
durch die wichtigeren der noch unedierten Autoren hindurch zu verfolgen ;

so sind Stephan von Langton, Präpositinus, Philipp der Kanzler, Hugo
von S. Caro, Richard Fishacre u. a. gebührend berücksichtigt. In der
Zeit nach dem hl. Thomas werden nicht bloß die Scholastiker angeführt,
sondern auch die rein mystischen Schriftsteller, wie St. Gertrud, Tauler,
Ruysbrock u. a. zur Darstellung gebracht.

Was ist nun das Ergebnis der Untersuchungen Boeckls Er kann
feststellen, daß fast alle theologischen Schriftsteller, angefangen von
Augustinus, die sieben Gaben des Heiligen Geistes mit der mystischen
Beschauung in Verbindung gebracht haben. Wie die Lehre von den
theologischen und moralischen Tugenden, hat selbstredend auch die Lehre
von den dona, eine starke Entwicklung durchgemacht ; die klare Beziehung
der Gabe der Weisheit vor allem, auf die contemplatio infusa wurde erst
im XIII. Jahrhundert durch Bonaventura hergestellt. Übereinstimmend



Literarische Besprechungen 469

werden die Gaben in die übernatürliche Ordnung verlegt ; allgemein wird
ein Wachstum der Gaben angenommen vor allem auf Grund erhöhter
Tugendübung. Die cognitio Dei experimentalis selbst wird als übernatürliches

Licht bezeichnet ; ihr gegenüber betätigen sich spezielle geistige
Sinne. Die Beschauung wird je nach der psychologischen Grundrichtung
mehr in den Intellekt oder mehr in den Affekt verlegt. Die Aufhellung
dieser Tatsachen ist immerhin ein wertvolles Ergebnis, das unsere
Erkenntnis nicht bloß des Werdens theologischer Theoreme, sondern,
wie wir glauben, auch der Sache, um die es geht, bereichert.

Der verehrte Verf. wird es uns nicht übelnehmen, wenn wir auf einige
Punkte aufmerksam machen, die uns verbesserungs- oder ergänzungsbedürftig

scheinen. S. 31 wird die Summa sententiarum ohne weitere
Rechtfertigung oder Begründung noch für Hugo von St. Viktor in
Anspruch genommen ; das dürfte nach den Untersuchungen Chossats

und Geyers doch nicht mehr ohne weiteres geschehen. Ebenso unbekümmert
zitiert der Verf. S. 76 die pars IV. der Summa Alexandrina unter dem
Namen Alexanders von Haies. Dieser Teil stammt aber sicher nicht von
ihm. — S. 52 gibt B. wohl aus Versehen sapor virtutum mit « Geruch »

der Tugenden wieder. Der wörtliche Sinn von « Geschmack » bezeichnet
aber bei der eminenten, mit Berührung verbundenen Erlebnisgefülltheit
dieses Sinnesvermögens viel besser das, worum es hier geht. Die Beziehung
der sapientia auf das sapere wird übrigens nicht erst von Bernhard, sondern
schon von Rhaban an einer Stelle aufgezeigt, die B. entgangen ist. Tract,
de anima, c. 6. (PL., III, 1116 A) : « (prudentia) etiam alio nomine sapientia
dicitur, eo quod in palato cordis sapiat, quid rejicere quidve in intimis
trajicere debet. » — Ergänzungsbedürftig scheint uns das, was B. über
Philipp den Kanzler ausführt. Bei der großen Bedeutung gerade dieses
Theologen für die folgende Entwicklung hätte seine Gabenlehre eine
ausführlichere Darstellung erfordert. Wir geben hier eine Ergänzung dessen,
was B. über die subjektive Lagerung der Gaben in den Seelenvermögen
bringt. Philipp unterscheidet eine doppelte vis irascibilis und concupisci-
bilis — was B. übersehen zu haben scheint — : die einen sind mit der vis
rationalis substantiell identisch, die anderen sind ihr untergeordnet. Von
den dona sind vier in der vis rationalis : sapientia und intellectus in ihrer
Ordnung auf das Ziel ; scientia und consilium in ihrer Ordnung auf die
Mittel zum Ziel. In der vis concupiscibilis und irascibilis superior befindet
sich kein eigenes donum : sie partizipieren am donum sapientiae, indem
sie sich am göttlichen Gut erfreuen (vis concupiscibilis) und ihm anhangen
(vis irascibilis). In der vis concupiscibilis inferior hat das donum
pietatis, in der vis irascibilis das donum fortitudinis seinen Sitz, wobei
Ph. es dahin gestellt sein läßt, ob diese dona sich nur auf die Mittel, oder
nach einer anderen Ansicht auch auf das Ziel selbst beziehen. Wir geben
den Text in extenso, zumal der Text, den teilweise auch B. bietet, fehlerhaft

ist : « In donis sic est, quod sola rationabilis habet dona, quibus
ordinatur inmediate in finem, seil, sapientiam et intellectum ; irascibilis
nullum habet donum quod sit in finem, similiter nec concupisibilis, ut
videtur. Propter quid est hoc, cum sint tarnen singularum virium singula



470 Literarische Besprechungen

dona, quibus ordinentur in id, quod est ad finem « Er antwortet darauf :

« Ad aliud dicendum, quod sola rationabilis habet donum, quo ordinetur
per se in finem, quia ilia sola quantum est de se, nata est ad fruendum
summo bono et loquor de1 irascibili et concupiscibili, que subsunt rationi ;

nam irascibilis et concupiscibilis, que sunt separabiles per se cum rationabili,
et sunt idem secundum quid in substantia, habent quendam usum in dono
sapientie : qui enim experitur bonum qu'od gustat, cognoscit illud — et
hoc pertinet ad rationabilem ; et delectatur in illo — et hoc pertinet ad
concupiscentiam ; et adheret illi — et hoc pertinet ad irascibilem. Ita
unaqueque illarum habet suum delectabile et maior perfectio est, cum
con junguntur in uno delectabili, quam cum separantur in delectabilibus.
Hoc enim est signum proximationis ad summum delectabile. Et ita non
oportet, quod concupiscibilis rationalis habeat suum donum et similiter
irascibilis rationalis suum, sicut ipsa rationabilis secundum se habet ;

similiter nec in concupiscibili et irascibili, que subsunt rationi, erunt aliqua,
cum non sint in finem, licet aliqua dona sint in eis, inquantum sunt circa
ea, que sunt ad finem, ut pietas in concupiscibili et fortitudo in irascibili.
Ratio autem est hec : quoniam sicut visus plures ostendit differentias
in suo actu in rebus visibilibus, ita rationalis plures respicit differentias
in suo actu. Propter quod cum dona extingant (lies : attingant) dispositiones,
erunt plura dona secundum rationalem, ut secundum consilia donum con-
silii, secundum preceptum donum scientie. Sunt tarnen, qui dicunt, quod
non solum rationabilis donum habet in finem, sed etiam concupiscibilis
et irascibilis et dicunt quod concupiscibilis habet pietatem, que sicut
secundum uniim usum est ad finem et ita secundum alium est in finem
et dicitur theosebia ; irascibilis autem habet timorem et timor secundum
usum reverentie respicit finem. « cod. lat. 3146 Bibl. Nat. Paris, fol. i26Ta
und vb.) An anderer Stelle verlegt Ph. das donum fortitudinis
allerdings in die vis. irascibilis intelligibilis. (cf. cod. Vat. lat. 7669,
fol. — S. 72 scheint B. eine Abhängigkeit Wilhelms von Auvergne
vom Kanzler Philipp anzunehmen. Uns scheint eine solche Abhängigkeit
äußerst unwahrscheinlich. Eher könnte man an das umgekehrte
Verhältnis denken. — S. 79 wird von Bonaventura gesagt, er habe im
Anschluß an Augustin die geistigen Sinne als Organe des übernatürlichen
Seelenlebéns neu eingeführt. Nach unseren Untersuchungen ist Bonaventura
darin von der älteren Franziskanerschule abhängig. B. hat wohl die Summa
de virtutibus des Johannes von Rupella nicht einsehen können. Dort
werden die « sensus spirituales » in den systematischen Zusammenhang
von Gnade, Tugenden, Gaben, Früchten und Seligkeiten hineingestellt :

« Si gratia respiciat potentias anime in comparatione ad bonum, hoc

dupliciter : aut enim respicit potentiam cognitivam aut motivam. Si respicit
cognitivam, sic est gratia in sensibus spiritualibus, qui sunt proprie ad

cognocendum deum aut de divinis, qui sunt secundum quinque rationes,
secundum quas potest sentiri spirituale sensibile secundum proportionem
ad quinque sensus corporales, etc. » (cod. lat. 14891 Bibl. Nat. Paris fol. 58ra)

— Gründlich und ausführlich hat B. die Lehre des hl. Bonaventura behandelt.

Als Vorläufer, wenn nicht Quelle für die Verlegung der sapientia



Literarische Besprechungen 471

in die vis affectiva hätte er Wilhelm von Auvergne anführen können,
der de virt. c. 17 das donum sapientiae in die vis concupiscibilis
verlegt als fastidium mali, quod est insipidum h. e. male sapidum. —
Wenn B, S. 110 bemerkt, der hl. Thomas schließe sich, was das Subjekt
der Gaben betreffe, vollkommen an Philipp den Kanzler an, so ist dies
doch wohl nur zum Teil richtig : das donum intellectus ist bei beiden in
der ratio superior, die dona scientiae und consilii in der ratio inferior, wobei
Thomas hier noch die Unterscheidung zwischen ratio speculativa und
practica einführt ; beide verlegen das donum fortitudinis in die vis iras-
cibilis. Dagegen besteht eine Verschiedenheit der Auffassung bezüglich
des Subjekts der sapientia, da für Philipp die vis rationalis sowohl Verstand
wie Willen umfasst, die Gabe der Weisheit somit in gleicher Weise als
Verstandes- und Willensgabe aufgefaßt werden kann, während für Thomas
als Subjekt nur die ratio superior principaliter speculativa et secundario
practica in Frage kommen kann und die Beziehung zum Affekt durch
enge Verknüpfung mit der Caritas hergestellt wird. Bei Philipp erscheint
im Willen an sich überhaupt kein donum (wenigstens nach der oben
angeführten Stelle), sondern die pietas wird der vis concupiscibilis inferior,
der timor Dei der vis irascibilis inferior zugeteilt, während nach Thomas
erstere sicher, letztere wahrscheinlich im Willen ihren Sitz hat.

Wir hätten es sehr begrüsst, wenn B. uns nicht bloss eine Gechichte
der Lehre von den Gaben des Heiligen Geistes in Hinblick auf einen
beschränkten Gesichtspunkt, sondern in der ganzen Fülle aller darin
beschlossenen Probleme geschenkt hätte. Er wäre sicher wie kaum ein
anderer dazu berufen. Aber auch so nehmen wir seine mit Umsicht und
lichtvoller Klarheit durchgeführte Studie mit Dank entgegen.

Rom, S. Anselmo. Thomas Aq. Graf O. S. B.


	Literarische Besprechungen

