Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 11 (1933)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

L]

Dogmatik.

F. Diekamp : Katholische Dogmatik nach den Grundsitzen des
hl. Thomas. Sechste vermehrte und verbesserte Auflage: Miinster i. W,
Aschendorff’scher Verlag. 11. Bd. (x-585 SS.) 1931 ; ITI. Bd. (viiz-491 SS.),
1932. _

Mit dem Erscheinen ihres dritten Bandes ist die Dogmatik Dr. Die-
kamps, Professor an der Universitat Miinster i. W., in ihrer sechsten Auf-
lage (s. Divus Thomas, Jahrg. 1924, S. 367 ff. und 1930, S. 432 {.) wieder
vollstindig geworden. Dieses Lehrbuch hat sich rasch eine angesehene
Stellung unter den neueren &dhnlichen Werken errungen. IEs verdankt
dies seinen groBen Vorziigen: Ubersichtlichkeit der Einteilung, Reich-
haltigkeit verbunden mit IKnappheit, groBe Klarheit und Gefilligkeit der
Darstellung, geschickte Erfiillung der positiven wie der spekulativen Auf-
gabe der Dogmatik, besonders aber das erfolgreiche Streben, iiberall treu
die Lehre des hl. Thomas darzustellen und zugleich sorgféltig alle neuen
Fragen mit dem Lichte seiner Lehre zu beleuchten, alle neuen Erkennt-
nisse in diese Lehre einzuordnen.

Die Substanz des Werkes ist natiirlich in der Neuauflage nicht geindert
worden ; aber schon ein fliichtiger Vergleich mit der 5. Auflage zeigt, mit
wie groBem Recht sie eine vermehrte und verbesserte genannt wird. In
allen drei Banden erscheint insofern die Methode gegen friither etwas gedn-
dert, als die Entscheidungen des kirchlichen Lehramtes nicht mehr in den
status quaestionis hinein genommen sind, sondern als erster Beweis der
These folgen. Es ist damit eine methodische IForderung erfiillt, die der
hochwiirdigste Abt Bernard Durst von Neresheim in seiner Abhandlung
De characteribus sacramentalibus (s. Divus Thomas, 1927, S. 240) gestellt
hatte. Sodann hat fast jede Seite groBere oder kleinere Veridnderungen
erfahren, hier eine genauere Formulierung der These, dort eine Vertiefung
der Beweise, hie und da wohl auch eine IKKiirzung, die an anderen Orten
wieder fiir Erweiterungen Raum schafft. Alle drei Binde der 6. Auflage
weisen gegeniiber der 5. einen Zuwachs von 122 Seiten auf. Damit diirfte
das Werk als Textbuch fiir die Studierchden an den Grenzen seines
wiinschenswerten Umfanges angekommen sein.

Auf den Inhalt der einzelnen Anderungen einzugehen, ist natiirlich
nicht méglich. Sie liegen besonders in der Richtung einer immer tieferen
Einfithrung in die Gedanken des groBen Aquinaten und einer eingehenderen
Beriicksichtigung solcher Fragen, die in den letzten Jahren mehr oder
weniger in den Vordergrund der theologischen Diskussion getreten sind.
Wir nennen aus dem zweiten Band die Ausfithrungen S. 31 ff. iiber die
gottliche Mitwirkung zur Tétigkeit der Geschopfe, bei denen besonders



458 Literarische Besprechungen

Bezug genommen ist auf die Darstellung der Lehre des hl. Thomas be:
Stufler, Divi Thomae Aq. doctrina de Deo operante in omni operatione
naturae creatae, praesertim liberi arbitrii. Innsbruck 1923. P. Stufler
nimmt gegen diese Ausfithrungen wieder Stellung in der Zeitschrift fiir
katholische Theologie 1931, S. 267 ff. Dr. Diekamp diirfte aber in der
Hauptsache Recht behalten. Daf3 der hl. Thomas cine unmittelbare Mit-
wirkung Gottes nicht bloB zur Wirkung der geschopflichen Titigkeit,
sondern zur Beldtigung dev geschopflichen Krifte selbst lehre, und zwar
eine physische, ursidchlich und logisch vorangehende Mitwirkung, diirfte
keine Interpretationskunst je zweifelhaft machen konnen fiir solche, die
den hl. Thomas unbefangen lesen und studieren. Wann diese gottliche
Mitwirkung zuerst eine quoad substantiam iibernatiirliche sei, ob vielleicht
erst bei der Glaubensgnade und ob diese erste aktuelle, quoad substantiam,
ibernatiirliche Glaubensgnade zugleich mit dem habitus fidei supernatu-
ralis gegeben werde, das sind meines Erachtens Fragen von nachgeordneter
Bedeutung.

Andere gréBere Anderungen im zweiten Band betreffen das natiir-
liche Verlangen nach der Anschauung Gottes (S. 50 f.), die Urstandsgaben
als Erbgut (5. 139 ff.), die ndhere Erklarung der hypostatischen Verei-
nigung (S. 242 ff.), das Koénigtum Christi (S. 336 ff.), die Lehre des hl. Thomas
iiber die Unbefleckte Empfingnis (S. 360 ff.), ferner die Tradition vom
Tode und der Himmelfahrt Marias (S. 379 ff.), endlich die Mittlerschaft
der Gottesmutter (S. 384 ff.).

Im dritten Bande finden wir eine bedeutende Erweiterung der Frage
iiber das Wesen des heiligen MeBopfers. Wihrend der Verfasser in der
fritheren Auflage der Ansicht Billots zuneigte, die ja auch sonst vielen
Anklang fand, hilt er dieselbe jetzt nicht mehr fiir geniigend : sie betone
zur Erklarung der mystischen Schlachtung Christi zu sehr einen gewissen
duBeren Zustand des Todes, statt der Handlung, die diesen Zustand herbei-
fithre, und statt der mystischen, sakramentalen Gegenwart dieser Handlung.
« Christus, der sich ..., auf Kalvaria sclbst in den Tod hingegeben, selbst
die Trennung seiner Seele vom Leibe mit freiestem Willen herbeigefiihrt
hat, vollzieht diese Immolation auf dem Altare unblutigerweise in der
Konsekration der getrennten Gestalten, die nur ein Zeichen dieses geheimnis-
vollen Vorganges ist, ihn aber auch zur mystischen, sakramentalen Wirk-
lichkeit macht, so daB3 in jeder heiligen Messe das Todesleiden Christi in
sacramento oder in mysterio vor uns gegenwdartig und von uns miterlebt
wird » (III, S. 207). Die Leser werden sich erinnern, dal Dr. Rohner in
diescr Zeitschrift (Jahrg. 1926-28) dhnliche Gedanken vertreten hat.
Scharf abgelehnt wird von Diekamp immer noch die Erklirungsweise,
die von Lessius, Gonet, Billuart, Hugon etc. befiirwortet wurde und die
auf die mactatio virtualis vi verborum consecrationis zuriickgreift. Die
dagegen angefiihrten Griinde erscheinen jedoch kaum als durchschlagend.
Im Gegenteil scheint uns die vom Konzil von Trient (Sess. XIII, c. 3)
ausgesprochene Wahrheit, dafl in Kraft der Worte unter der Brotgestalt
(nur) der Leib Christi, unter der Weingestalt (nur) sein Blut gegenwirtig
sei, auch fiir den Opfercharakter der heiligen Messe bedeutungsvoll zu



Literarische Besprechungen 459

sein, eine Wahrheit, die gar wohl dazu dienen konnte, der vom Verfasser
bevorzugten Erklirung als Weiterbildung und Erganzung zu dienen. Warum
sollte denn die Konsekration der getrennten Gestalten durchaus nur ein
Zeichen jenes geheimnisvollen Vorganges der Opferhandlung Christi sein,
und nicht etwas mehr, eine virtuelle Wiederholung ? ‘

Eine begriiBenswerte Vermehrung bildet im dritten Bande auch der
neu eingefiigte Paragraph 52 : « Die Kraft der priesterlichen Lossprechung »,
in dem auch zu den in letzter Zeit eifrig betriebenen Forschungen K. Adams,
Galtiers, Poschmanns u. a. iiber die Entwicklung der PrivatbuBe in kluger
und weitsichtiger Weise Stellung genommen wird. Is ist dies um so
dankenswerter, weil es sich hier um eine Entwicklung in Praxis und
Lehre von solchem Umfang handelt, wie kein anderes Sakrament sie auf-
weist. Die Worte Joh. 20, 23, erwiesen sich triebkriftig gleich dem
Senfkoérnlein, Mt. 13, 31 f.

Zum SchluB3 sei noch hingewiesen auf die Sorgfalt, die verwendet
erscheint auf die Erginzung der Literaturangaben am Anfang groBerer
Abschnitte und am Schlusse der einzelnen Paragraphen. Auch da zeigt
sich fast iiberall neuer Stoff geboten. Der Verfasser hat wirklich nichts
von dem versiumt, was geeignet war, sein Lehrbuch der Dogmatik auf
der wvollen Hohe strengster Anforderungen zu erhalten. Es kann mit
gutem Gewissen jedem Priester und Theologiestudenten als ganz vor-
ziiglich empfohlen werden.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.

K. Eschweiler : Joh. Adam Mohlers Kirchenbegriff. I©in Hauptstiick
der katholischen Auseinandersetzung mit dem deutschen Idealismus.
Braunsberg, Pr., Herder’'sche Buchhandlung. viIII-175 SS.

Eschweilers Buch bietet eine ebenso interessante wie lehrreiche Dar-
stellung der Entwicklung des Kirchenbegriffs bei Joh. Adam Méhler, dem
Verfasser der klassischen Symbolik. Es ist eine Entwicklung von unten
nach oben, ein Fortschreiten vom Halbdunkel zum Sonnenlicht. Als
Moéhler um 1820 seine wissenschaftliche Téatigkeit begann, war in der katho-
lischen Theologie Deutschlands durch den Bruch mit der Scholastik ein
bedauerlicher Tiefstand eingetreten. lhre Vertreter waren weithin in das
Schlepptau der Zeitphilosophie geraten. Sailer, der einfluBBreichste Lehrer
im katholischen Deutschland um die Jahrhundertwende, hatte der Auf-
klirung die Erlebnistheologie eines Jakobi entgegengestelllt und vor dem
Rationalismus, unter lebhafter Ablehnung «eines mechanischen, begriff-
lichen, scholastischen Christentums», den Riickzug ins « paradiesische
Kabinettchen der Innigkeit » angeraten. Damit konnte man fromm leben,
aber ein wissenschaftlicher Kirchenbegriff war daraus nicht zu gewinnen.
Benedikt Patriz Zimmer, Sailers Fakultdtskollege in Di.lingen, hiclt sich
an Schelling, Drey in Tiibingen, Mo6hlers Lehrer, an Schelling und
Schleiermacher.

Bei Mohler sind Frithzeit und Reifezeit zu unterscheiden, jene gekenn-
zeichnet durch die Erstlingsschrift « Die Einheit der Kirche » 1823, diese



460 Literarische Besprechungen

durch das Hauptwerk, die « Symbolik » 1832, in 5. Auflage 1838 ; jene
die Kirche auffassend als Gebilde des Geistes Christi, diese als die gegen-
wdrtige Auktovitdt Chyisti.

Mohlers Kirchenbegriff der I'riihzeit triagt Schleiermacher’sches Ge-
prage. Schleiermacher hatte die (pantheistisch gefalite) innere Lebens-
gemeinschaft des Einzelnen mit Christus durch die von Christus gestiftete
Lebensgemeinschaft, die innere Lebenserfahrung im GesamtbewuBtsein
der Kirche vermitteln lassen. Mé&hler lehnt Schleiermachers pantheistische
Gleichsetzung des inneren Gesamtbewulitseins mit dem absoluten Geiste
ab und setzt an seine Stelle das iibernatiirliche Gnadenleben, das Christus
durch den Heiligen Geist fortwahrend in der Kirche wirkt. « Diese Mystik
ist die Grundlage der katholischen Kirche. » Sie ist das Primére; die AuBere
Seite des Rechtes, des Kultes, der I.chre usw. wird als das Sekundire aus
dem inneren Leben der Kirche erzeugt und entwickelt. «Die innere
Tradition erzeugt die duBlere »; das vom Heiligen Geiste geleitete innere
Leben der Kirche «stellt sich dar » in den Formen des Dogmas, des Rechts,
des Kultes usw. (S. 44). Der Bischof ist seiner Idee nach «das Bild der
Liebe », worin sich die innere Lebenseinheit der Gemeinde «abdriickt »
(S. 53). Der Priester ist nicht heiliger als andere, weil er Priester ist, sondern
er wurde Priester, weil er heiliger war (S. 55). Die Dogmatik hat die Auf-
gabe, das geistbewegte Gemiit in Spekulation und Begriff zum Selbst-
verstindnis zu bringen (S. 56). Das Kirchenrecht sollte ecigentlich nur
verkorperte Liebe sein, nur durch Erkaltung der Innerlichkeit wird es
als Recht fir die Kirche notwendig. So wurde auch der Papst zum
Monarchen (S. 59). Der gottliche Ursprung der Hierarchie wollte damit
nicht geleugnet sein, es wollte nur erkliart werden, wie die Kirche zum
BewuBtsein derselben kam.

Die Weiterbildung des Mohler’schen Kirchenbegriftfes erfolgte auf An-
regung der Lehre Hegels vom objektiven Geist. Hegel hatte ndmlich in den
zwanziger Jahren einen heftigen ISampf gegen die Gefiihlstheologie
Schleiermachers gefithrt. Beide Manner waren Pantheisten, aber Schleier-
macher sah die Offenbarung des Alleins im Gefiihl, Hegel im Denken,
vor allem im verwirklichten Denken, im Staat. Das religiose Gefiihl ist
nach Hegel nur die unterste Stufe des religisen Lebens, das zum absoluten
Begriff gestaltet werden miisse, in welchem Denken und Sein, Subjekt
und Objekt ecins sei (S. 74). Die Widersacher wurden mit Freimut «an
jene triviale Erfahrung » erinnert, « dal das Denken das Eigenste ist, wodurch
sich der Mensch vom Vieh unterscheidet, und daB er das Empfinden mit
diesem gemein hat » (S. 80). In dieser Uberordnung einer objektiven Wahr-
heit, des «objektiven Geistes» iiber den Subjektivismus des Gefiihls lag
offenbar ein Kern von Wahrheit, der aus der pantheistischen Umrahmung
heraus gehoben werden konnte und dessen Beachtung sehr vorteilhaft
sein mulite fiir die Vervollkommnung des bisherigen Kirchenbegriffs Méhlers.
Moéhler muBite zudem durch die Umstinde zur Verwertung dieser Wahrheit
gedriangt werden, da Hegels EinfluB damals weithin, namentlich im
Beamtentum maligebend wurde und zwar in ausgesprochen katholiken-
feindlicher Richtung, und da er von jeher gewohnt war, immer mit einem



Literarische Besprechungen 461

Auge auf die Gegner der Kirche, mit dem andern auf diese selbst zu
schauen, um in ihr nachzuweisen, was jene ihr bestritten.

So sehen wir seit 1827 in vielen AuBerungen seinen Kirchenbegriff
sich wandeln : Die Betonung der inneren Geisteswirkungen als des
Primiren in der Kirche tritt zuriick, zu Gunsten der objektiven Gegeben-
heit des Christentums. Diese aber ist nicht die Hegel'sche im Staate
gegebene Offenbarung des absoluten Geistes, sondern Jesus Christus,
der wahre Sohn Gottes und Kiinder gottlicher Wahrheit, und die von
ihm gestiftete Kirche, in der er selbst lehrend und heiligend fortwirkt.
« So ist denn », lesen wir in der Symbolik ! S. 267, «die sichtbare Kirche
der unter den Menschen in menschlicher Form fortwihrend erscheinende,
stets sich erneuernde, &wig sich verjiingende Sohn Gottes, die andauernde
Fleischwerdung desselben, so wie denn auch die Gldubigen in der heiligen
Schrift der Leib Christi genannt werden. »

Damit war Mohler zu einem Kirchenbegriff vorgedrungen, der der
Bedeutung und Auktoritit der Kirche im allgemeinen gerecht wurde.
Freilich war dieser Begriff nicht neu und wire iiber St. Thomas leichter
zu erreichen gewesen als iiber Hegel. Aber es ist Mohlers Verdienst, ihn
trotz der verschiitteten Wege zu den alten Quellen wieder gefunden zu
haben. Auch sind hiebei die noch bleibenden Unvollkommenheiten be-
greiflich. Die hierarchische und kirchenrechtliche Seite trat aber immer
noch, wir diirfen wohl sagen, mehr als billig zuriick. Tmmerhin erkannte
und anerkannte er, dal die Entwicklung seines Kirchenbegriffes zur recht-
lichen (und wohl auch dogmatischen ?) Festlegung des Papalsystems gegen
das Episkopalsystem hindrange (S. 145). Auch beziiglich des Verhilt-
nisses von Kirche und Staat stand der Moéhler der Friihzeit « noch véllig
im Banne des aufklarerischen Kirchenliberalismus ». Noch 1826 trat er
in der Tiibinger Quartalschrift bei einem Konflikt zwischen der rémischen
Kurie und den belgischen Bischéfen einer- und der niederlindischen
Regierung andererseits fiir die Regierung ein, die die Freiheit der Kirche
in der philosophischen Heranbildung des Klerus vernichten wollte. Die
Universitit der modernen Zeit konnte nach ihm nur «als Staatsanstalt »
existieren. Spiter gelangte er zu richtigeren Ansichten iiber die Selb-
standigkeit der Kirche, ohne aber eine abgeschlossene Auffassung iiber
das Problem Kirche und Staat zu gewinnen.

Das Vorstehende ist nur der Versuch eines kurzen Uberblicks iiber
die sehr lesenswerte Schrift Eschweilers, die einen schénen Beitrag zur
Geschichte der katholischen Theologie in der ersten Hilfte des XIX., Jahr-
hunderts darstellt.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.

F. Pilgram : Physiologie der Kirche. 111. Bd. der Sammlung « Deutsche
Klassiker der katholischen Theologie neuerer Zeit», herausgegeben von
Dr. Heinrich Gezeny. Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag. 1931. LIX-457 SS.

Eine lingere Einleitung gibt interessante biographische Notizen iiber
den Verfasser und fiihrt ein in die Gedankengange der « Physiologie der



462 Literarische Besprechungen

Kirche ». Friedrich Pilgram (1819-1890) stammte von lutherischen Eltern
ab. Schon als Gymnasiast fiihlte er beim Anblick der Verschiedenheit
der Konfessionen das Bediirfnis, sich iiber die Grundlagen des Glaubens
GewiBheit zu verschaffen. Das Lesen der Bibel brachte sie ihm nicht. Da
wandte er sich an die Zeitphilosophie, an Kant, Fichte usw., aber nur
mit dem Erfolg, daB ihm alle Wahrheit zweifelhaft wurde, selbst das
Dasein seines Denkens, seines Geistes, seines eigenen Selbst. In dieser
Seelennot bewahrte ihn, ndchst der Gnade Gottes, nur sein gesundes,
hoffnungsfrohes Lebensgefiihl vor der Verzweiflung. Er forschte und
suchte weiter und bewahrte offenbar ein edles, reines Herz. Eigentiimlicher-
weise war es ein eingehendes Studium der Werke Hegels, das ihm wieder
Vertrauen - auf die Wahrheitserkenntnis der Verhunft einfl6Bte. Selb-
standiges und folgerichtiges Denken und Folgsamkeit gegen die Fiithrung
Gottes im Forschen nach der Wahrheit wie im sittlichen Wandel, fiithrten
ihn endlich im Jahre 1846 in den Schof der katholischen Kirche zuriick.
Hier hatte sein reicher Geist endgiiltig seinen Frieden gefunden. Sein
Leben war von da an ein Leben im Dienste der gefundenen Wahrheit.

Unter den viclen Erzeugnissen aus Pilgrams Feder ist wohl das
bedeutendste seine 1860 zu Mainz erschienene « Physiologie der Kirche ».
Pilgram selbst erlautert den Sinn dieses Titels, indem er als Untertitel
beifiigt : « Forschungen iiber die geistigen Gesetze, in denen die Kirche
nach ihrer natiirlichen Seite besteht.» Damit deutet er an, dal er die
Beziehungen zwischen der von Gott gestifteten Kirche und der philo-
sophischen Spekulation ergriinden will. Er geht nun so vor, dal} er zuerst
einen Begriff der Kirche aufstellt und aus ihm dann die ganze Lehre iiber
die Kirche ableitet. Das zeigt uns Pilgram als Schiiler Hegels. Der Begriff
der Kirche wird dahin bestimmt, daf sie sei die Gemeinschaft dev Glaubigen
mit Gott in Jesu Christo, als dem Hauple dev mit Gott veveinigten Menschheit,
und dann die in Chrvisto wiederhergestellle Gemeinschaft dev Menschen unler
sich (S. 15).

In dieser Begriffsbestimmung also wird die Wirklichkeit der Kirche,
ihr Aufbau und ihre Hierarchie im ersten Teil zusammengefa3t; aus ihr
werden im zweiten Teil deren Eigenschaften abgeleitet, ihre Heiligkeit,
Einheit und Allgemeinheit, ihre Apostolizitit, Auktoritit und Sichtbarkeit,
ebenso im dritten Teil thre Wivksamkeit in Gebet, Lehre, Opfer, Spendung
der Sakramente und Sakramentalien und ihre Regierungstatigkeit. Der
vierte Teil leitet aus dem gleichen Begriff dann noch die verschiedenen
Bezichungen der Kirche ab: zum Reiche Gottes, zur Welt, zur Religions-
lehre und Dogmatik (als deren Mittelbegriff) und zum einzelnen Menschen,
den sie unmittelbar mit Gott eint. Der fiinfte Teil endlich zeigt, wie die
Nachjolge Christi auf die kirchliche Gemeinschaft zuriickzufiihren ist.

Uberblicken wir das ganze Werk, so ist anzuerkennen, dall es m.t
grolem Ernst und nicht gewohnlicher spekulativer Kraft abgefaBt ist und
eine tiefe Auffassung von der heiligen Kirche Christi und heilige Ehrfurcht
vor ihr zeigt und auch im Leser anregt. Es ist darum die Neuausgabe des
Werkes gewill dankenswert. ,

Was aber die Methode des Werkes betrifft, so trigt sie eben das



Literarische Besprechungen 463

Geprige der Methode eines Hegelschiilers vor 70 Jahren und bietet heute
doch kaum mehr anderes als historisches Interesse. Zwar bewahrt seine
durchaus treu katholische Geisteshaltung Pilgram vor den Exzessen der
Spekulation Hegels. Er sucht die Tatsache der katholischen Kirche so
zu erfassen, wie die kirchliche Lehre sie bietet. Mohler, Klee, Nicolas,
Perrone, Deschamps sind ihm 6fter beratene Gewahrsménner. Aber ohne
ofteres Uberborden der Spekulation geht es nicht ab. Statt der wirklich
existierenden Kirche erscheint da und dort eine selbstgeschaffene Idee
einer Kirche. Wihrend man gern zustimmen wiirde, wenn nachgewiesen
wiirde, daB die Kirche, so wie sie von Christus gestiftet und eingerichtet
worden ist, ihren Zweck und der Natur der Menschen sehr angemessen
ist, findet man es iibertrieben und der Wahrheit nicht entsprechend, wenn
der Anschein erweckt wird, als ob die Kirche mit ihrer ganzen Einrichtung
mit absoluter, logischer Notwendigkeit gerade so sein miillte, wie sie ist,
als ob es nicht von dem freien Willen Gottes abgehangen hitte, sie so oder
anders einzurichten, die Heilswege der Menschen so oder anders anzuordnen.

Esist nicht nétig, alle einzelnen Punkteaufzuzahlen, bei denen iibertriebene
Spekulation zu unrichtigen oder doch zweifelhaften Folgerungen gefiihrt
hat. (Bei verschiedenen Aufstellungen mag auch die Ausdrucksweise des
Laientheologen mehr unbeholfen sein als der Gedanke unrichtig.) Die Kirche
wird (S. 31) von Pilgram als urspriinglich gegebene Gemeinschaft gefat
und darum cals das Prinzip und der Anfang aller Dinge, selbst vor der
Schopfung, in Gott, der hochheiligen Dreifaltigkeit, existierend ». «Die
Kirche als Gemeinschaft der Menschheit in Christus mit Gott und unter
sich hat notwendig ihren Zweck, ihr Ziel in sich selbst» (S. 110). «Nicht
hat Christus die Kirche als ein duBeres Mittel zur Erlosung als einem
auBeren Zwecke geschaffen, sondern die Kirche lag als Gemeinschaft der
Menschen mit Gott vor aller Erlésungsbediirftigkeit schon in der Schépfung »
(S. 118). Darum besteht denn auch die Erlésung zum groBen Teil in der
Wiederherstellung der Schopfung (S. 117); dariiber hinaus aber bringt sie
dem Menschen (und nach S. 119 auch den Engeln) eine Heiligung, Verherr-
lichung und Verklarung, die wir im Urzustande nicht gehabt haben, namlich
die Teilnahme an der gottlichen Natur. Um diese den Menschen zu
verleihen, wiirde der Sohn Gottes Mensch geworden sein, auch wenn Adam
nicht gesiindigt hiatte (S. 121). Im Begriff der Allgemeinheit der Kirche
soll auch die Notwendigkeit liegen, « dal3 sich die Kirche in ihrer historischen
Verwirklichung immer mehr auch iiber das Gebiet der unbewuf3ten Natur
ausdehnt (S. 147). Uberhaupt «kann es in der Idee der Kirche, der die
allgemeine Erlosungsbediirftigkeit aller Krealtur in allen Seiten, in allen
Beziehungen ihres Lebens entspricht, keine Existenz, kein Lebensgebiet
geben, welches nicht an sich die Bestimmung hitte, in die Einheit und
Allgemeinheit des einen und allgemeinen Lebens der Kirche aufzugehen »
(5, 321);

Unter Ubergehung der sonderbaren Weise, in der Pilgram die Méglich-
keit der Einwirkung reiner Geister auf die Koérperwelt zu erkliaren sucht
(S. 305), sei noch kurz auf seine Erkenntnistheorie hingewiesen. Der
Herausgeber hat sich S. xxvr ff. bemiiht, Pilgrams Gedanken unserem



464 Literarische Besprechungen

Verstdandnis nahezubringen, diirfte aber diese Absicht bei wenigen Lesern
erreicht haben. Nach S. 168 wire das GottesbewuBtsein « die letzte Besti-
tigung fiir den Glauben an unsere ecigene Natur und Wahrheit». S. 364
heifit es: « Das unmittelbare Verhiltnis des Menschen zu Gott ist sub-
jektiv unbedingte Voraussetzung und Bedingung jeder Erkenntnis und
jedes Beweises, auch der Kirche », « das unmittelbare GottesbewuBtsein in
diesem Verhiltnis im Menschen ist nicht ein bloB intellektuelles Wissen —
ein solches gibt es iiberhaupt nicht ». Wird da nicht wieder die Fahigkeit
der natiirlichen Vernunft zur Wahrheitserkenntnis herabgesetzt und einem
unmittelbaren Erkennen Gottes das Wort geredet ?

So diirfte feststehen, daB die Helgel’sche Methode der Spekulation
Pilgrams keine guten Dienste leistete. Wie ganz anders klar und wahr wiirde
er geschrieben haben, wenn er die Werke des hl. Thomas ebensogut gekannt
hdtte wie die Helgels ! Aber das war fiir seine Zeit eben ausgeschlossen.
Es bleibt immerhin lehrreich und interessant, zu sehen, wie ein edler Laie
mit einem so unvollkommenen philosophischen Werkzeug sich eine, wenn
auch noch mangelhafte, so doch so tiefe und ehrfurchtsvolle Auffassung
der katholischen Kirche verarbeiten konnte.

Die Ausstattung des Buches ist, wie bei den beiden ersten Binden,
der Sammlung « Deutsche KKlassiker der katholischen Theologie aus neuerer
Zeit » eine mustergiiltige.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.

Th. M. Képpeli 0. P. Zur Lehre des hl. Thomas von Aquin vom Corpus
Christi mysticum, mit einem kurzen Uberblick iiber die wichtigsten Ver-
treter dieser Lehre vor Thomas von Aquin. Freiburg (Studia Friburgensia).
193I. X-I35 SS.

Das Aufblithen der liturgischen Bewegung hat es mit sich gebracht,
dall der alten paulinischen Lehre vom Corpus Christi mysticum wieder
mehr Beachtung entgegengebracht wird, nachdem einer langen indivi-
dualistischen Epoche dieser Begriff seinem vollen Sinngehalt nach nahezu
abhanden gekommen war. So diirfen Studien iiber die Sinngebung dieses
Begriffes bei Theologen der Vorzeit heute auf besonderes Interesse rechnen.
Wir danken es dem Verfasser vorliegender Studie ganz besonders, da@
er uns mit den diesbeziiglichen Gedanken des groBten Theologen des
XIII. Jahrhunderts vertraut macht. Obwohl dieses Jahrhundert schon
ziemlich am Ausgang jener Zeit steht, in der der Inhalt der Corpus Christi-
Lehre noch lebendiges Gemeingut der Glieder der Kirche war, darf der
Verf. doch behaupten, daB diese Lehre im Zentrum der Theologie des
hl. Thomas steht (S. 2).

Nach einem kurzen Uberblick iiber die wichtigsten Vertreter der
Lehre vom Corpus Christi mysticum vor dem hl. Thomas, der natiirlich
nur die grundlegenden Gedanken der Viter zur Darstellung bringen kann,
baut K. seine Untersuchung in fiinf Kapiteln auf. Das 1. Kapitel unter-
sucht einleitend die Lehre iiber das Kommen des neuen gottmenschlichen
Stammhauptes, das durch den Fall Adams bedingt ist, sowie den Sinn



Literarische Besprechungen 465

der Haupt-Leib-Analogie und ihrer Ubertragung auf das Verhiltnis Christi
zur Kirche. Das 2. Kapitel zeichnet die nidhere Begriindung des dreifachen
Primates, der nach Thomas aus der Stellung Christi als Haupt der Kirche
resultiert : Primat der Wiirde, der Vollkommenheit und des Einflusses auf
die Glieder. Im 3. Kapitel wird Christus als der Wirkursache des mystischen
Leibes der Heilige Geist als quasi Formalursache gegeniibergestellt und
dessen Stellung in der Kirche untersucht. Das 4. Kapitel wendet sich
vom Haupte weg auf die Glieder und stellt die Bedingungen der Ein-
gliederung in die Kirche dar. Im letzten Kapitel endlich gelangt die innige
Einheit des « Haupt und Leib ein Christus » zur Darstellung.

Der Verf. hat sein Thema in griindlicher Beriicksichtigung aller Werke
des hl. Thomas mit groBer Klarheit und Sachlichkeit behandelt. Vielleicht
mochte es scheinen, als sei iiber der niichternen, knappen Darstellung
das Gemiit zu kurz gekommen ; etwas von der rein spekulativen Sach-
lichkeit des Aquinaten scheint auch auf den Verf. {ibergegangen zu sein.
Doch gewann die Studie dadurch wohl auch an gedanklicher Schirfe.
Tatsichlich enthilt die thomistische I.ehre sicher das Tiefste, was sich
iiber das Problem sagen 1laf3t. Es wire von Interesse gewesen, des Niheren
zu sehen, wie Thomas sich zu der Lehre seiner Zeitgenossen verhilt. Auch
vermi3t man ein SchluBkapitel, das die Ergebnisse der thomistischen
Spekulation mit der eingangs skizzierten Viterlehre vergleicht. Mit aner-
kennenswertem Eifer hat K. alle Literatur herangezogen, die fiir die Frage
in Betracht kam. Ungern aber vermillten wir im Literaturverzeichnis
J. Duperray, Le Christ dans la vie chrétienne d’aprés saint Paul 2, Lyon s. d.,
wo die paulinische Lehre eingehend und griindlich untersucht wird, ebenso
Chr. Hartmann, Das groBe Geheimnis des Volkerapostels und seines Aposto-
lates (Lumen caccis, Festschrift St. Ottilien 1928, 122-150). Doch vermégen
diese kleinen Ausstellungen dem Wert der im {ibrigen ausgezeichneten
Arbeit, der wir weiteste Verbreitung auch auBerhalb der theologischen
Irachkreise wiinschen, keinen Eintrag zu tun. Mochte nur auch die asze-
tische Literatur, die den Glaubigen geboten wird, allmidhlich von der
dogmatischen Substantialitit der Corpus Christi-LLehre in jener Weite
und Tiefe, wie St. Thomas sie verstand, durchdrungen werden.

Rom, S. Anselmo. Thomas Aq. Graf O.S. B.

I. Hiibscher 0. S. B. : De Imagine Dei in homine viatore sec. doctri-
nam S. Thomae Aq. Lovanii, F. Centerick. 1932. vIiII-rr4 pp. 8°.

Wenn wir vom Ebenbild Gottes im Menschen lesen oder reden héren,
so konnen wir leicht versucht sein, darin einen bildlichen Ausdruck zu
sehen, unter dem kaum etwas Genaues und Bestimmtes zu denken ist.
Vorliegende, von der Universitit Freiburg i. d. Schw. gutgehei3ene Doktor-
dissertation, die sich laut Titel das Ziel setzt, die Lehre des hl. Thomas
iiber die Gottebenbildlichkeit des Menschen im Diesseits genau festzustellen,
belehrt uns aber eines andern. Sie zeigt uns, dal diese Gottebenbildlich-
keit des Menschen eine erhabene Wahrheit ist, die weiteste Ausblicke
bietet iiber das ganze Menschenwesen und Menschenleben hin bis in die

Divus Thomas. 31



466 Literarische Besprechungen

Tiefen der Gottheit. Es ist gerade dies das Ergebnis der hier angestellten
Untersuchung, dafl nach dem hl. Thomas die ganze Moraltheologie in der
Gottebenbildlichkeit des Menschen ihr Grundprinzip und Fundament habe,
gewil3 ein fiir die Wissenschaft wie fiir das Leben und die Praxis der Seel-
sorge wichtiges Ergebnis.

Der Autor schickt seiner Untersuchung eine griindliche, fast mochte
man sagen peinliche Bestimmung der Begriffe Abbild, Ahnlichkeit, Vorbild
usw. voraus, um dann in zwei Teilen zu handeln : 1. vom natiirlichen und
2. vom {iibernatiirlichen Ebenbild Gottes im Erdenpilger.

Schon die blofe Vernunft vermag zu erkennen, daB ein Abbild Gottes,
d. h. eine Ahnlichkeit mit Gott nach der spezifischen Natur im Menschen,
in seiner Seele widerstrahlt. Als Wesen Gottes namlich ist seine Intellek-
tualitit zu bezeichnen ; sie ist in der geistigen Seele, in ihren intellektuellen
Fahigkeiten und Tétigkeiten abgebildet. Je vollkommener diese Téatig-
keiten, umso vollkommener das Abbild. Die Offenbarungsquellen bestatigen
diese natiirliche Gottebenbildlichkeit und zwar erscheint in der Substanz
der Seele das Abbild der gottlichen Intellektualitit als der einen und sub-
stantialen ; in den Seelenkriften das Abbild dieser Intellektualitit als
solcher : in den Akten der Seele aber, in ihrem Erkennen und Wollen, das
Abbild der gleichen géttlichen Intellektualitit nach der Seite ihrer immer-
wahrenden Tatigkeit, Ja, auch ein natiirliches Abbild der drei gottlichen
Personen weist der Verfasser in der Gefolgschaft des hl. Thomas in der
menschlichen Seele, resp. in ihrer Titigkeit und ihrem Vermdgen nach.
Freilich vergi3t er nicht, hinzuzufiigen, daBl in der Vollkommenheit der
Abbilder die gréofiten Gradunterschiede vorhanden sind.

TIm zweiten Teil folgt die Darstellung der Lehre des hl. Thomas vom
itbernatiivlichen Ebenbilde Gottes im Menschen. Darnach ist die heilig-
machende Gnade, als Anteilnahme an der goéttlichen Natur der Analogie
nach, ein Ebenbild dieser goéttlichen Natur, insofern diese das Prinzip
des géttlichen Seins und der gottlichen Téatigkeiten ist, sowohl der inner-
gottlichen als der nach auBlen gerichteten.

Aber auch ein iibernatiirliches Abbild Gottes des Dreieinigen leuchtet
in der Seele auf durch die heiligmachende Gnade und ihr Gefolge, nim-
lich die drei gottlichen Tugenden, und zwar ein Abbild der heiligsten Drei-
faltigkeit im allgemeinen, weil ein Abbild der missio ; sodann ein Abbild
der ecinzelnen gottlichen Personen nach ihren eigenen und zugeeigneten
Vollkommenheiten durch die drei gottlichen Tugenden.

Wiederum sehen wir also, wie unser sittliches I.eben, auch wo es in
den drei gottlichen Tugenden seinen Hohepunkt erreicht, unsere Seele
zu einem dibernatiirlichen Ebenbilde Gottes macht. Wiederum also die
Gleichung : sittliches Leben, Tugendleben = Ebenbildlichkeit Gottes.

Mit dem Vorstehenden ist nur der Rahmen angedeutet, in den der
Verfasser seine gelehrten Untersuchungen eingefiigt hat. Diese offenbaren
cine gute Schulung des Geistes, Sorgfalt und Griindlichkeit und eine so
treffliche Vertrautheit mit den Werken des hl. Thomas, daB wir das volle
Vertrauen gewinnen, hier die reine Lehre des Aquinaten zu besitzen tiber
eine Frage, die fiir die Wissenschaft wie fiir das christliche Leben und die



Literarische Besprechungen 467

richtige Erfassung seiner Wiirde und seines Adels von so grofer Wichtig-
keit ist. Das Werk verlangt freilich fiir sein Verstindnis geistige Anstrengung
und ist keine Unterhaltungslektiire. Wer aber die Miithe nicht scheut,
wird sie reich belohnt sehen.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.

J. B. Umberg S. J. : Systema Sacramentorum, ex notionibus de sacra-
mentis in genere. Innsbruck, Rauch. vIir-izz SS.

Ein sehr knapper und doch sehr reichhaltiger und lehrreicher Uber-
blick iiber die Lehre von den Sakramenten im allgemeinen in 4 Abtei-
lungen : De esse sacramentorum, De sacramentorum necessitate, De sacra-
mentorum susceptione, De sacramentorum confectione et collatione. Der
Verfasser hat Jahrzehnte hindurch als Lehrer und Schriftsteller mit der
Lehre von den heiligen Sakramenten sich eingehend beschiftigt, so konnte
er auf den kleinen Raum von 122 Seiten die Substanz dessen zusammen-
fassen, was Dogmatik und Moral von diesem Gegenstande bieten. Da er
sich iiber einzelne Fragen eine sehr selbstiandige Ansicht gebildet hat,
vertritt er sie auch in diesem Uberblick. Die Sakramente wirken die
Gnade probabilius als moralische Ursache, ut petitiones Christi qua hominis,
probabiliter haben sie auch ecine juridische Kausalitit, insofern sie dem
rechtsfahigen Empfianger ein Recht auf die von Christus erbetene Wirkung
erteilen. Die « causalitas intentionalis » Billots wird abgelehnt. Beziiglich
der Einsetzung der Sakramente des Neuen Bundes hilt Umberg dafiir,
daB bei jenen Sakramenten, deren Materie und Form in der heiligen Schrift
bezeichnet ist, das duBere Zeichen in specie von Christus selbst bestimmt
worden sei. Beéi einigen Sakramenten aber scheine die Kirche der von
Christus bestimmten Materie und IForm gewisse Elemente beigefiigt zu
haben, die nun zur Giltigkeit der betreffenden Sakramente notwendig
seien. Man miisse darum zwischen der Substanz und der Giltigkeit der
Sakramente unterscheiden, jene sei der Kompetenz der Kirche entzogen,
nicht aber diese. Wir kénnen hier nicht in eine Ausunandersetzung uber
diese und andere Aufstellungen eintreten und miilten da und dort unsere
Vorbehalte machen. Das hindert uns aber nicht, vorliegendes Werk
Theologiestudierenden, die ihren ausfiihrlichen tractus de sacramentis in
genere durchgearbeitet haben, als anregendes, geschickt abgefaBtes Hilfs-
mittel fiir die Repetition anzuempfehlen.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.

J. Tschuor : Die heilige Taufe. Gedanken iiber unsere Eintauchung
in Christus. Mit 18 photographischen Aufnahmen der /ercmomen der
heiligen Taufe. Einsiedeln, Benziger u. Cie. 125 SS.

Dieses schéne Biichlein beruht zwar auf griindlichem Studium, hat
aber nicht Forschung oder Wissenschaft, sondern praktische I'6rderung
des christlichen Glaubenslebens und - Glaubensgeistes zum Zwecke. Es
mochte etwas beitragen, statt der vielen lauen und lahmen Gewohnheits-



468 Literarische Besprechungen

christen wieder Glaubige heranzubilden, die der kostbaren Giiter, die
Christus ihnen gebracht hat, bewuBt sind und freudig aus dem Glauben
leben. Darum bietet der Verfasser eine Schilderung und Erklirung des
Taufritus, die durch Wort und Bild das GroBe und UnermeBliche, das
im Christsein uns gegeben ist, zum lebendigen und frohen Bewultsein
bringen soll. Das Werk ist diesem seinem Zweck in hohem MaBe dienlich
und kann nicht warm genug empfohlen werden. Ist es, besonders im ersten
Kapitel : « Vom Sinn der heiligen Taufe », fiir das Volk auch etwas zu
hoch, so bietet es umso mehr dem Seelsorger Anregung und Stoff, um
dem Volk das Verstindnis und die dankbare Wertschitzung der Tauf-
gnade zu vermitteln. Auch andere Sakramente, die, weil sie ihrer Natur
nach nur einmal oder doch nur selten empfangen werden kénnen, dem
lebendigen BewuBtsein der Glaubigen leicht entschwinden, wie die heilige
Firmung, letzte Olung, Ehe, méchte man gern #dhnlich behandelt sehen.
Mége ein reicher Erfolg dieses ersten Werkes den Verfasser zur Fortarbeit
ermuntern !

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

K. Boeckl : Die sieben Gaben des Heiligen Geistes in ihrer Bedeutung
fiir die Mystik nach der Theologie des XIII. und XIV. Jahrhunderts.
Freiburg, Herder. 1931. XV-182 SS.

Der als Mystikforscher bekannte Verfasser hat sich in vorliegender
Studie der iiberaus dankenswerten Aufgabe unterzogen, den Zusammenhang
des mystischen ILebens, besonders der eingegossenen Beschauung mit
den Gaben des Heiligen Geistes zu untersuchen, nicht systematisch-
spekulativ, sondern historisch, innerhalb der Theologie des XIII. und
XIV. Jahrhunderts, also in der Zeit der eigentlichen Durchbildung unserer
Theologie. Es ist selbstverstiandlich, daB der Verf. auch die Quellen der
Scholastik zu Rate zog, namentlich St. Augustinus und St. Gregor den
GroBen. Doch kommt auch die Friihscholastik gebiihrend zu Wort, wo
sie sich in der Frage duBlert. Eine weitgehende Kenntnis der handschrift-
lichen Literatur erméglichte es dem Verf., die Entwicklungslinien auch
durch die wichtigeren der noch unedierten Autoren hindurch zu verfolgen ;
so sind Stephan von Langton, Priapositinus, Philipp der Kanzler, Hugo
von S. Caro, Richard Fishacre u. a. gebiihrend beriicksichtigt. In der
Zeit nach dem hl. Thomas werden nicht blo die Scholastiker angefiihrt,
sondern auch die rein mystischen Schriftsteller, wie St. Gertrud, Tauler,
Ruysbrock u. a. zur Darstellung gebracht.

Was ist nun das Ergebnis der Untersuchungen Boeckls ? Er kann
feststellen, daB fast alle theologischen Schriftsteller, angefangen von
Augustinus, die sieben Gaben des Heiligen Geistes mit der mystischen
Beschauung in Verbindung gebracht haben. Wie die Lehre von den theo-
logischen und moralischen Tugenden, hat selbstredend auch die Lehre
von den dona, eine starke Entwicklung durchgemacht ; die klare Beziehung
der Gabe der Weisheit vor allem, auf die contemplatio infusa wurde erst
im XIII. Jahrhundert durch Bonaventura hergestellt, Ubereinstimmend



Literarische Besprechungen 469

werden die Gaben in die iibernatiirliche Ordnung verlegt ; allgemein wird
ein Wachstum der Gaben angenommen vor allem auf Grund erhéhter
Tugendiibung. Die cognitio Dei experimentalis selbst wird als tibernatiir-
liches Licht bezeichnet; ihr gegeniiber betitigen sich spezielle geistige
Sinne. Die Beschauung wird je nach der psychologischen Grundrichtung
mehr in den Intellekt oder mehr in den Affekt verlegt. Die Aufhellung
dieser Tatsachen ist immerhin ein wertvolles Ergebnis, das unsere
Erkenntnis nicht bloB des Werdens theologischer Theoreme, sondern,
wie wir glauben, auch der Sache, um die es geht, bereichert.

Der verehrte Verf. wird es uns nicht iibelnehmen, wenn wir auf einige
Punkte aufmerksam machen, die uns verbesserungs- oder ergdnzungs-
bediirftig scheinen. S. 31 wird die Summa sententiarum ohne weitere
Rechtfertigung oder Begriindung noch fiir Hugo von St. Viktor in
Anspruch genommen ; das diirfte nach den Untersuchungen Chossats
und Geyers doch nicht mehr ohne weiteres geschehen. Ebenso unbekiimmert
zitiert der Verf. S. 76 die pars IV. der Summa Alexandrina unter dem
Namen Alexanders von Hales. Dieser Teil stammt aber sicher nicht von
ihm. — S. 52 gibt B. wohl aus Versehen sapor virtutum mit « Geruch »
der Tugenden wieder. Der wortliche Sinn von « Geschmack » bezeichnet
aber bei der eminenten, mit Beriihrung verbundenen Erlebnisgefiilltheit
dieses Sinnesvermogens viel besser das, worum es hier geht. Die Beziehung
der sapientia auf das sapere wird iibrigens nicht erst von Bernhard, sondern
schon von Rhaban an einer Stelle aufgezeigt, die B. entgangen ist. Tract.
de anima, c. 6. (PL., II1, 1116 A) : « (prudentia) etiam alio nomine sapientia
dicitur, eo quod in palato cordis sapiat, quid rejicere quidve in intimis
trajicere debet. » — Erginzungsbediirftig scheint uns das, was B. iiber
Philipp den Kanzler ausfiihrt. Bei der groBen Bedeutung gerade dieses
Theologen fiir die folgende Entwicklung hitte seine Gabenlehre eine aus-
fithrlichere Darstellung erfordert. Wir geben hier eine Erginzung dessen,
was B. iiber die subjektive Lagerung der Gaben in den Seelenvermogen
bringt. Philipp unterscheidet eine doppelte vis irascibilis und concupisci-
bilis — was B. iibersehen zu haben scheint — : die einen sind mit der vis
rationalis substantiell identisch, die anderen sind ihr untergeordnet. Von
den dona sind vier in der vis rationalis : sapientia und intellectus in ihrer
Ordnung auf das Ziel ; scientia und consilium in ihrer Ordnung auf die
Mittel zum Ziel. In der vis concupiscibilis und irascibilis superior befindet
sich kein eigenes donum : sie partizipieren am donum sapientiae, indem
sie sich am gottlichen Gut erfreuen (vis concupiscibilis) und ihm anhangen
(vis irascibilis). In der vis concupiscibilis inferior hat das donum
pietatis, in der vis irascibilis das donum fortitudinis seinen Sitz, wobei
Ph. es dahin gestellt sein 148t, ob diese dona sich nur auf die Mittel, oder
nach einer anderen Ansicht auch auf das Ziel selbst beziehen. Wir geben
den Text in extenso, zumal der Text, den teilweise auch B. bietet, fehler-
haft ist : « In donis ... sic est, quod sola rationabilis habet dona, quibus
ordinatur inmediate in finem, scil. sapientiam et intellectum ; irascibilis
nullum habet donum quod sit in finem, similiter nec concupisibilis, ut
videtur. Propter quid est hoc, cum sint tamen singularum virium singula



470 Literarische Besprechungen

dona, quibus ordinentur in id, quod est ad finem ? « Er antwortet darauf :
« Ad aliud dicendum, quod sola rationabilis habet donum, quo ordinetur
per se in finem, quia illa sola quantum est de se, nata est ad fruendum
summo bono et loquor de'irascibili et concupiscibili, que subsunt rationi ;
nam irascibilis et concupiscibilis, que sunt separabiles per se cum rationabili,
et sunt idem secundum quid in substantia, habent quendam usum in dono

sapientie : qui enim experitur bonum quod gustat, cognoscit illud — et
hoc pertinet ad rationabilem ; et delectatur in illo — et hoc pertinet ad
concupiscentiam ; et adheret illi — et hoc pertinet ad irascibilem. Ita

unaqueque illarum habet suum delectabile et maior perfectio est, cum
con junguntur in uno delectabili, quam cum separantur in delectabilibus.
Hoc enim est signum proximationis ad summum delectabile. Et ita non
oportet, quod concupiscibilis rationalis habeat suum donum et similiter
irascibilis rationalis suum, sicut ipsa rationabilis secundum se habet ;
similiter nec in concupiscibili et irascibili, que subsunt rationi, erunt aliqua,
cum non sint in finem, licet aliqua dona sint in eis, inquantum sunt circa
ea, que sunt ad finem, ut pietas in concupiscibili et fortitudo in irascibili.
Ratio autem est hec: quoniam sicut visus plures ostendit differentias
in suo actu in rebus visibilibus, ita rationalis plures respicit differentias
in suo actu. Propter quod cum dona extingant (lies : attingant) dispositiones,
erunt plura dona secundum rationalem, ut secundum consilia donum con-
silii, secundum preceptum donum scientie. Sunt tamen, qui dicunt, quod
non solum rationabilis donum habet in finem, sed etiam concupiscibilis
et irascibilis et dicunt quod concupiscibilis habet pietatem, que sicut
secundum unum usum est ad finem et ita secundum alinm est in finem
et dicitur theosebia ; irascibilis autem habet timorem et timor secundum
usum reverentie respicit finem. « cod. lat. 3146 Bibl. Nat. Paris, fol. 12678
und vb.) An anderer Stelle verlegt Ph. das donum fortitudinis aller-
dings in die vis. irascibilis intelligibilis. (cf. cod. Vat. lat. 7669,
fol. 112VP) — S. 72 scheint B. eine Abhingigkeit Wilhelms von Auvergne
vom Kanzler Philipp anzunehmen. Uns scheint eine solche Abhingigkeit
AuBerst unwahrscheinlich. FEher koénnte man an das umgekehrte
Verhiltnis denken. — S. 79 wird von Bonaventura gesagt, er habe im
AnschluB3 an Augustin die geistigen Sinne als Organe des iibernatiirlichen
Seelenlebens neu eingefiihrt. Nach unseren Untersuchungen ist Bonaventura
darin von der ilteren Franziskanerschule abhiangig. B. hat wohl die Summa
de virtutibus des Johannes von Rupella nicht einsehen kénnen. Dort
werden die «sensus spirituales» in den systematischen Zusammenhang
von Gnade, Tugenden, Gaben, Friichten und Seligkeiten hineingestellt :
«Si gratia respiciat potentias anime in comparatione ad bonum, hoc
dupliciter : aut enim respicit potentiam cognitivam aut motivam. Si respicit
cognitivam, sic est gratia in sensibus spiritualibus, qui sunt proprie ad
cognocendum deum aut de divinis, qui sunt secundum quinque rationes,
secundum quas potest sentiri spirituale sensibile secundum proportionem
ad quinque sensus corporales, etc. » (cod. lat. 14891 Bibl. Nat. Paris fol. 58)
— Griindlich und ausfiihrlich hat B. die Lehre des hl. Bonaventura behan-
delt. Als Vorlaufer, wenn nicht Quelle fiir die Verlegung der sapientia



Literarische Besprechungen . 471

in die vis affectiva hédtte er Wilhelm von Auvergne anfiihren konnen,
der de virt. c. 17 das donum sapientiae in die vis concupiscibilis
verlegt als fastidium mali, quod est insipidum h. e. male sapidum. —
Wenn B, S. 110 bemerkt, der hl. Thomas schliefe sich, was das Subjekt
der Gaben betreffe, vollkommen an Philipp den Kanzler an, so ist dies
doch wohl nur zum Teil richtig: das donum intellectus ist bei beiden in
der ratio superior, die dona scientiae und consilii in der ratio inferior, wobei
Thomas hier noch die Unterscheidung zwischen ratio speculativa und
practica einfiihrt ; beide verlegen das donum fortitudinis in die vis iras-
cibilis. Dagegen besteht eine Verschiedenheit der Auffassung beziiglich
des Subjckts der sapientia, da fiir Philipp die vis rationalis sowohl Verstand
wie Willen umfasst, die Gabe der Weisheit somit in gleicher Weise als
Verstandes- und Willensgabe aufgefaBt werden kann, wéihrend fiir Thomas
als Subjekt nur die ratio superior principaliter speculativa et secundario
practica in Frage kommen kann und die Beziehung zum Affekt durch
enge Verkniipfung mit der caritas hergestellt wird. Bei Philipp erscheint
im Willen an sich iiberhaupt kein donum (wenigstens nach der oben
angefiihrten Stelle), sondern die pietas wird der vis concupiscibilis inferior,
der timor Dei der vis irascibilis inferior zugeteilt, wahrend nach Thomas
erstere sicher, letztere wahrscheinlich im Willen ihren Sitz hat.

Wir hitten es sehr begriisst, wenn B. uns nicht bloss eine Gechichte
der Lehre von den Gaben des Heiligen Geistes in Hinblick auf einen
beschrinkten Gesichtspunkt, sondern in der ganzen Fiille aller darin
beschlossenen Probleme geschenkt hitte. Er wire sicher wie kaum ein
anderer dazu berufen. Aber auch so nehmen wir seine mit Umsicht und
lichtvoller Klarheit durchgefiihrte Studie mit Dank entgegen.

Rom, S. Anselmo. Thomas Aq. Graf O. S. B.



	Literarische Besprechungen

