Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Uber die objektive Evidenz

Autor: Wintrath, Petrus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762609

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber die objektive Evidenz.

Zugleich eine Begutachtung des Evidenzbegriffes
G. Sohngens in seinem Buch: Sein und Gegenstand.

Von P. Petrus WINTRATH O.S. B., Maria Laach.

I.

Die aristotelisch-thomistische Philosophie unterscheidet zwei Ur-
sachen oder Griinde, causae, der menschlichen, natiirlichen Erkenntnis-
oder WahrheitsgewiBheit — die Glaubensgewilheit, sei sie natirlich
oder ibernatiirlich, interessiert uns hier nicht — : eine subjektive und
eine objektive.! Der subjektive Grund ist die Wahrhaftigkeit unserer
Erkenntnisvermogen, der objektive wird objektive Evidenz genannt.
Der Ausdruck « subjektiver » Grund darf bei ersterem nicht irre fiithren.
Auch die Wahrhaftigkeit unserer Erkenntnisvermdogen soll objektiv
dafiir biirgen, daf3 die GewiBheit keine subjektive, d. h. unbegriindete,
nur scheinbare und willkiirliche GewiBheit ist. Subjektiver Grund
wird sie genannt, weil sie, wie die Gewillheit selber, dem erkennenden
Subjekt angehdrt, eine Eigenschaft des die Gewilheit habenden Sub-
jektes bezeichnet.

1. Es ist klar, wenn Gewillheit das sein soll, was ihr Wesen besagt
und ihre Begriffsbestimmung enthilt : jene Zustindlichkeit unseres
Geistes, vermoge deren dieser mit Sicherheit und ohne Furcht vor
dem kontradiktorischen Gegenteil dem Inhalt einer von zwei kontra-
diktorischen Aussagen anhingt, dann mul} feststehen, dall unsere
Erkenntnisfihigkeiten in ihrer Gesamtheit an sich (per se) wahrhaftig
und unfehlbar sind, daB} unser Erkennen als solches, von Natur aus,
wahr ist, auf die Ubereinstimmung mit der Sache abzielt (Div. Thom.
a. a. O. S. 130 ff.). Die Irrtumsfihigkeit des menschlichen IErkennens,
die eine Tatsache ist, wird dadurch nicht geleugnet. Der Mensch irrt
aber, wenn er irrt, immer nur per accidens, wie der Schulausdruck

1 Siche {iiber die ganze Frage auch « Divus Thomas» 1927 S, 32 ff. 129 f1.
Der letzte Grund der GewiBheit.



428 Uber die objektive Evidenz

lautet, nicht per se: infolge duBlerer Umstdnde und Hindernisse, nicht
aus einer Irrtumsfihigkeit seiner Erkenntnisvermogen heraus, die diesen
wesentlich wire.

Die Lehre, dal} unsere Erkenntnisvermdgen per se auf die Wahrheit
angelegt und unfehlbar sind, kann nicht bewiesen werden. Denn jeder
wissenschaftliche Beweis setzt voraus, dall unser Erkennen wesens-
gemiB auf die intentionale Ubereinstimmung mit seinem Gegenstand
angelegt ist. Sie ist eine durch sich selbstverstindliche Wahrheit, eine
propositio per se nota, bei deren kontradiktorischem Gegenteil die
Termini sich gegenseitig aufheben. Es geniigt, damit sie eingesehen
werde, ihren Inhalt zu entfalten und ihren Sinn zu erkliaren (Div. Thom.
A a U8, 42 1)

Die Wahrhaftigkeit unserer Erkenntnisvermégen ist nicht in der
Weise subjektiver Grund jeglicher GewiBheit, dal} sie als solche erkannt
sein mifite und so den Verstand bewegte, mit Sicherheit einer Wahrheit
die Zustimmung zu geben ; sie, bezw. ihre Erkenntnis, bewegt den
Verstand zur aktuellen Gewillheit nicht. Sondern, indem der Verstand
einem Sachverhalt mit Sicherheit seine Zustimmung gibt, erkennt er
zugleich auch, dafl er fihig ist, wahrheitsgemdll zu erkennen. Die
Wahrhaftigkeit unserer Erkenntnisvermogen ist also nicht Motiv der
GewiBheit, aber doch notwendiges IFundament, unentbehrliche Voraus-
setzung derselben. Ubrigens erkennt der Verstand dadurch, dal er
hic et nunc seine Befihigung, wahrheitsgemill zu erkennen, wahrnimmt,
noch nicht ausdriicklich die allgemeine Wahrhaftigkeit der mensch-
lichen Erkenntnisvermdigen als solche. Vielmehr ist diese Wahrheit
nur einschluweise in jener Erkenntnis enthalten (Div. Thom. a. a. O.
S. 39). Es handelt sich ja auch, wenn den letzten Griinden unserer
Gewilheit nachgcgangeh wird, nicht so sehr darum, die konkreten
Ursachen eines jeweiligen aktuellen GewiBBheitsbewuBtseins aufzuzeigen
—— diese Ursachen sind beim aktuellen GewiBheitsbewul3tsein mehr
verworren und nebenbei, d. h. mehr in ihrer Tatsichlichkeit als ithrem
Inhalt und Umfang nach, erkannt, da im Blickfeld doch hauptsichlich
der Sachverhalt steht, dessen man gewill 1st —. Es handelt sich viel-
mehr darum, objektiv und wissenschaftlich die letzten Fundamente
deutlich zu machen, auf die sich unsere Wabhrheitsgewillheit ganz all-
gemein stiitzt. Und ein solches IF'undament ist die Wahrhaftigkeit
unserer lrkenntnisvermégen. Allerdings darf bei Feststellung dieser
Fundamente das aktuelle Gewillheitsbewulitsein nicht auller acht
gelassen, im Gegenteil, es mufl von ihm ausgegangen und was in thm



Uber die objektive Evidenz 429

einschluBweise enthalten ist, ans Licht gesetzt werden. Das gilt auch
beziiglich des gleich zu behandelnden objektiven Grundes der Gewi3heit.

2. Der subjektive Grund, die Wahrhaftigkeit unserer Erkenntnis-
vermogen allein geniigt natiirlich nicht, unsere WahrheitsgewiB3heit zu
verankern. Unsere Erkenntnisvermégen erzeugen ihren Gegenstand
nicht, sie finden ihn vor, sie richten sich nach ihm. Thre Wahrhaftigkeit
besteht darin, dal sie sich von den Gegenstinden, und zwar meistens
bewulltseinsjenseitigen Gegenstinden mensurieren lassen, dall sie be-
wulltseinsjenseitige Gegenstinde in Abhidngigkeit von diesen Gegen-
stinden in ihrem Ansich erkennen koénnen. Bewulitseinsjenseitiger
(regenstand ist auch der Formalgegenstand unseres Verstandes, wenn
auch bei ihm die Subjektbezogenheit, das In-das-Subjekt-hineingestellt-
sein, die dullerste Grenze erreicht hat.! Aufgabe der Abhandlung
iiber den subjektiven Grund unserer Gewillheit oder die Wahrhaftigkeit
unserer Erkenntnisvermogen ist es, die Abhdngigkeit unseres Erkennens
vom bewuBtseinsjenseitigen Gegenstand im einzelnen aufzuweisen. 2
Die Wahrhaftigkeit unserer Erkenntnisfihigkeiten weist also selber
iber sich hinaus und auf die objektive Ursache, auf die Sache hin.

Der objektive Grund oder das letzte Kriterium jeglicher Wahrheit
und GewiBheit ist die objektive Evidenz. Wir behandeln diese I.ehre
der oben gemachten Einschrankung gemil, soweit sie die Iirkenntnis-
oder Wahrheitsgewillheit und dem entsprechend die objektive Evidenz
im strengen Sinn, die Wahrheitsevidenz, betrifft. Dabei handelt es
sich um den letzten Grund, um das letzte Kriterium oder Unter-
scheidungsmerkmal jeglicher natiirlichen ErkenntnisgewiBBheit. Daf3
jetzt bei dem objektiven Grund der GewiBheit von Kriterium, von
letzter Ursache gesprochen wird, im Unterschied zu Fundament, Biirg-
schaft, Voraussetzung bei dem subjektiven Grund, zeigt, dal das Wort
causa, Grund, Ursache, fiir die beiden in Betracht kommenden FFaktoren
nicht in eindeutigem, sondern mehrdeutigem, analogen Sinn genommen
wird. Die objektive Evidenz ist nicht nur Stiitzpunkt, sie ist auch
Beweggrund, und zwar erkannt Beweggrund unserer Zustimmung, unserer
GewiBheit. Und das ist sie nicht nur hinsichtlich der aktuell bewul3ten
GewiBheit, die sie zunichst verursacht und bei der ihr Sinn, wie dies
auch beziiglich der Wahrhaftigkeit unserer Erkenntnisvermigen gesagt

1 Siehe « Divus Thomas» 1932. Inwiefern ist der Gegenstand unsercs
Verstandes bewuBtseinsjenseitig ? S. g5 ff.

2 P. Jos. Gredt tut dies ausfithrlich in seinen Elementa Philosophiae vol. II.
1929 n. 681-698.



430 Uber die objektive Evidenz

wurde, nur dunkel und einschluBweise erkannt wird, sondern als ob-
jektiver Grund der menschlichen Gewilheit iiberhaupt. Weil sie, wenn
auch beziiglich ihres Inhaltes nur konfus erkannt, die aktuelle Gewilheit
verursacht, in gewissem Sinn, wie noch gezeigt wird, erzeugt, mul} sie
im Gegensatz zum subjektiven Grund als objektive Ursache, als Motiv
oder Beweggrund unserer Gewillheit ganz allgemein angesprochen
werden. ‘

Es ist also, wie schon angedeutet wurde, ein Unterschied, ob man
die konkreten Ursachen eines aktuellen Gewillheitsbewuftseins angibt,
oder, wie hier beabsichtigt ist, die letzten Griinde jeglicher Wahrheit
und GewiBheit. In beiden Fillen, um die es sich handelt, steht, wie
dies im Verlauf der Abhandlung noch deutlicher wird, der Sachverhalt
im Mittelpunkt des Blickfeldes ; aber auch die subjektiven Faktoren,
wie wir sie kurz nennen wollen, werden gesehen. Im zweiten Falle
wird aber wissenschaftlich dasjenige Moment am Sachverhalt festgestellt,
das formell die sichere Zustimmung verursacht, wihrend dies in der
aktuell bewullten Gewillheit nicht oder nicht so deutlich erkannt wird ;
werden ferner die subjektiven Faktoren wissenschaftlich analysiert, die
im ersten Ifall nur dunkel und mehr nebenbei erkannt werden.

AuBer dem Worte causa werden noch andere hier in Betracht
kommende Termini in analogem Sinn genommen. So die Termini
subjektiv, wie schon zu sehen war, Wakrheit, die bald die logische, bald
die ontologische Wahrheit oder die Wahrheit gegenstindlich genommen,
bald beides bedeutet. WahrheitsgewiBheit z. B. bezeichnet durchaus
nicht nur das Wissen um die logische, sondern auch das sichere Wissen
um die gegenstindliche Wahrheit, um die Sache. Auch die Gewifheit
wird bald formell als Zustindlichkeit des Verstandes, bald als gegen-
standliche GewiBheit, als Gegenstand, der gewil} ist, genommen. Ebenso
hat das Wort FEvidenz doppelten Sinn. Spricht man von objektiver
Evidenz, dann meint man, wie gleich ausgefithrt wird, die aktuelle
Einsichtigkeit, das aktuelle sich Offenbaren des Sachverhaltes. Aber
auch der urteilende Verstand erkennt mit Evidenz, mit Einsicht, d. h.
mit GewiBheit. Bald ist also Evidenz soviel wie einsehende Gewil3heit,
durch Einsicht in den Sachverhalt erzeugte Sicherheit des Urteils,
bald soviel wie actu sich einsichtig machender GewiBheitsgrund. Man
mul} sich der Analogie all dieser Ausdriicke bewulit bleiben, beziehungs-
weise des richtigen Sinngehaltes vergewissern, damit man nicht in
Verwirrung gerit, was gerade in dem Gebiet, das es hier zu behandeln
gilt, verhingnisvoll werden kann.



Uber die objektive Evidenz 431

Was ist also die objektive Evidenz ? Tatsache ist, die hier voraus-
gesetzt wird !, daB die Dinge, die res, Norm, MaBstab unseres Erkennens
sind, daB das Sein unser Denken bestimmt. Gewilheit hat unser
urteilender Verstand, indem er die Wahrheit erkennt, die ontologische
oder gegenstindliche Wahrheit, also den Sachverhalt, und die logische
Wabhrheit, d. h. seine Ubereinstimmung mit dem Sachverhalt.? Objek-
tive Evidenz als letzter objektiver GewiBheitsgrund ist also die onto-
logische Wahrheit des Sachverhaltes, d. h. des Formalgegenstandes
unseres Verstandes, des Seienden, insofern sie aktuell im erkennenden,
d. h. urteilenden Verstand die logische Wahrheit verursacht. Objektive
Evidenz ist also die im urteilenden Subjekt akfuierte Einsichtigkeit des
Sachverhaltes, die aktuierte intelligibilitas entis : die objektive Evidenz
mul} etwas Aktuelles und Aktives sein, denn sie verursacht ja die logische
Wahrheit und GewiBheit, hebt das geistige Erkenntnisvermoégen aus
dem Zustand der Moglichkeit und Unbestimmtheit heraus und versetzt
es in den Zustand hochster Titigkeit, ndmlich des Urteils, dem die
logische Wahrheit und GewiBheit zukommt.

Der Sachverhalt gibt sich so kund, wie er ist; der Seinsanteil,
der ihn durchleuchtet, durch den er an der gottlichen Seinsfiille teilhat,
durch den er diese in seiner Weise reprisentiert (und darin besteht
seine ontologische Wahrheit), leuchtet dem urteilenden Verstand auf
und ein. Und der Verstand schaut in dieses licht, ruht erkennend
in dem ihm angemessenen sich ihm oftenbarenden Gegenstand, wie
jede Potenz in ihrem Gegenstand ruht, der ihr entspricht und dem sie
appliziert ist (und darin besteht die logische Wahrheit). Der Sach-
verhalt notigt — ohne Zwang - den Verstand zur Zustimmung, eben
weil er ithm entspricht ; und der Verstand gibt seine Zustimmung
naturgemil, mit Sicherheit, mit Gewifhei, denn er sieht ein, dal}
die Sache sich so verhilt, wie er sie erkennt, wie sie ihm einleuchtet.

Das alles geht vor sich, ganz gleich, ob der Sachverhalt unmittelbar
aus den Termini oder mittelbar durch SchluBfolgerung einsichtig ist
— auch die SchluBfolgerung erzeugt, wenn ihre Regeln streng beobachtet
werden, logische Wahrheit und GewiBheit —, ganz gleich auch, ob
der Sachverhalt dem metaphysischen, physischen oder moralischen
Wahrheitsbereich angehért. In letzterem Falle ist dann freilich die
GewiBheit jenachdem eine metaphysische, physische oder moralische.

1 Siche Jos. Gredt a. a. O.
2 Seine Ubereinstimmung mit dem Sachverhalt erkennend, hat, besitzt der
Verstand im Urteil die logische Wahrheit. '



432 Uber die objektive Evidenz

Auf welche Weise der Sachverhalt sich kundgibt, bezw. wie er
instand gesetzt ist, sich kundzutun, d. h. aktiver GewiBheitsgrund zu
sein, das ist eine Frage fiir sich. Er mulB3 sich nicht durch seine
Wesenheit kundgeben, nicht durch sich und an sich einsichtig sein,
wie das z. B. die gottliche Wesenheit in der Schau der Gliickseligen
ist. Unser Erkennen braucht auch keine Wesensteilhabe in platonischem
oder neuphanomenologischen Sinn zu sein. Die aristotelisch-thomistische
Philosophie lehrt, dafl die Gegenstinde fiir unsern menschlichen Ver-
stand nicht durch sich selbst intelligibel sind, sondern erst mit Hilfe
des tdtigen Verstandes actu intelligibel gemacht werden miissen. Der
titige Verstand als Haupt- und das Phantasiebild als werkzeugliche
Wirkursache priagen dem geistigen Erkenntnisvermogen ein Irkenntnis-
bild, die species intelligibilis ein, durch das der Verstand einen dem
Erkenntnisbild entsprechenden Erkenntnisakt setzt, der seinerseits in
einem von ihm ausgeprigten Erkenntnisbild auf seinen Gegenstand
terminiert.

Nicht durch sich selbst, sondern durch mittelbare Information
des Erkenntnisvermégens, durch erzeugende Ursichlichkeit in der enti-
tativen und Formalursichlichkeit in der intentionalen Ordnung, ist
also der Sachverhalt einsichtig geworden.! Er tut sich also aktuell
nur im erkennenden Subjekt kund. In dem vom urteilenden Verstandes-
akt ausgeprigten Erkenntnisbild tritt er diesem als bestimmender, sich
so wie er ist kundgebender Gegenstand entgegen. Und diese seine
Kundgabe wird vom Verstand erkannt. Und in dieser Iirkenntnis und
durch sie hat der Verstand Gewil3heit.

Die objektive Evidenz ist also nicht etwas rein und absolut
Sachliches, vom GewiBheit habenden Subjekt Unabhingiges und
Geschiedenes, sondern etwas Objektives und Subjektives zugleich ;
ein Objektives, das sich im Subjekt und am Subjekt geltend macht,
von diesem aufgenommen, erkannt und bejaht wird : intelligibile in
actu est intellectus in actu ; trotzdem aber etwas wahrhaft Objektives :
objektive, sachliche Evidenz : die ontologische Wahrheit des Sachver-
haltes aktuell im urteilenden Verstand die logische Wahrheit und
damit GewiBheit erzeugend. Das ist ja allgemein beim Erkennen so
— nur die duBBeren Sinne und der Gemeinsinn, deren Formalgegenstinde
diesen Erkenntnisvermogen unmittelbar gegenwirtig sind, machen eine

1 Vgl. «Divus Thomas» 1931. Inwiefern ist der Gegenstand unseres Ver-
standes bewufBtseinsjenseitig ? S. 429 ff.



Uber die objektive Evidenz 433

Ausnahme —, dall der Gegenstand dem Erkennenden im Erkenntnis-
vermogen, im ausgeprigten Erkenntnisbild entgegentritt. Und doch
steht er ihm als A nderes, als bewuBtseinsjenseitiger, es determinierender
Gegenstand gegeniiber. Logische Wahrheit und GewiBheit, deren Ur-
sache die.objektive Evidenz ist, sind aber Beschaffenheiten des Ver-
standes, der natiirlicher Weise nie titig ist, ohmne ein Erkenntnisbild
auszupragen. Gibt also auch der Sachverhalt sich nicht durch sich und
an sich selber kund : im urteilenden Verstand steht er nicht im Dunkeln,
sondern leuchtet auf und bestimmt den Verstand, sodall dieser mit
ihm {ibereinstimmt, seine Ubereinstimmung erkennt und ohne Furcht
vor dem kontradiktorischen Gegenteil den Sachverhalt bejaht.

Auch die Wahrheit von der objektiven Evidenz kann nicht
bewiesen werden. Sie ist schon bei jedem Beweisverfahren, ja bei
jedem Denken und Urteilen mal3- und ausschlaggebend und fiir den-
jenigen eigentlich ganz selbstverstindlich, der der Uberzeugung ist,
daB unser Erkennen vom realen bewuBtseinsjenseitigen Sein bestimmt
wird. Dal uns der Sachverhalt einleuchte, dall wir unserer Sache
gewil} seien, darum ist es uns stindig zu tun. Es kann darum, abgesehen
von der Entfaltung und Deutlichmachung auch dieser Wahrheit, nur
gezeigt, d. h. « evident » gemacht werden, dal die anderen Kriterien,
die sonst noch als letzter Grund der menschlichen GewiBheit an-
gesprochen werden, keine Kriterien oder nur Kriterien in Abhingigkeit
von der objektiven Evidenz sind (Div. Thom. 1927 S. 137 f.).

Aristoteles und Thomas von Aquin behandeln die Lehre von den
Griinden der Gewil3heit und im besondern von der objektiven Evidenz
nicht ausdriicklich. Sie li3t sich aber aus dem, was sie {iber das
Erkennen, die Wahrheit und die GewiBheit sagen, leicht ableiten.
Aus 3. dist. 23. q. 2. a. 2. sol. 3. des Aquinaten sei folgende Stelle an-
gefiithrt : « Certitudo nihil aliud est quam determinatio intellectus ad
unum. Tanto autem major est certitudo, quanto est fortius, quod
determinationem causat. Determinatur autem intellectus ad unum
tripliciter, ut dictum est. In intellectu enim principiorum causatur
determinatio ex hoec, quod aliquid per lumen intellectus sufficienter
inspici per ipsum potest. In scientia vero conclusionum causatur deter-
minatio ex hoe, quod conclusio secundum actionem rationis in prin-
cipia per se visa resolvitur, in fide vero ex hoc, quod voluntas intellectui
imperat. Sed quia voluntas hoc modo non determinat intellectum,
ut faciat inspici quae creduntur, sicut inspiciuntur principia per se
nota vel quae in ipsa revolvuntur, sed hoc modo, ut intellectus firmiter

Dirus Thomas. 29



434 Uber die objektive Evidenz

adhaereat, ideo certitudo, quae est in scientia et intellectu, est ex
ipsa evidentia eorum, quae certa esse dicuntur ; certitudo autem fidei
est ex firma adhaesione ad id quod creditur. » — « GewiBheit ist nichts
anderes als das Festgelegtsein des Verstandes auf einen bestimmten
Sachverhalt. Die GewiBheit ist aber um so gréBer, je stirker die
Ursache ist, die den Verstand festlegt. Der Verstand wird aber, wie
gesagt, auf dreifache Weise festgelegt. Beziiglich der Erkenntnis der
Grundsatze wird er dadurch festgelegt, dall etwas dem Verstandeslicht
durch sich selber hinreichend einsichtig ist. Bezliglich des Wissens
um die SchluBfolgerungen wird er dadurch festgelegt, dall die SchluB-
folgerung, die durch die Tatigkeit der schliefenden Vernunft erkannt
ist, auf die durch sich einsichtigen Grundsitze zuriickgelost wird ;
beziiglich des Glaubens aber dadurch, dal3 der Wille dem Verstand
gebietet. Weil aber der Wille den Verstand nicht in der Weise festlegt,
daBl er die Glaubenswahrheiten einsichtig macht, so wie die durch sich
bekannten Grundsitze und die Wahrheiten, die auf diese zuriickgelost
werden, eingesehen werden, sondern auf die Weise, dall der Verstand
unter seinem Einflul (ohne Einsicht) an den Glaubenswahrheiten fest-
halt, — darum ist die Gewillheit, die wir in der Wissenschaft und
beziiglich der Prinzipienerkenntnis haben, einzig durch das Einleuchten
der Wahrheiten, die gewill sind, verursacht ; die GlaubensgewiBheit
dagegen entsteht dadurch, daBl der Verstand (unter dem Einflul
des Willens) an der Glaubenswahrheit festhalt ».

Auch fiir den Aquinaten ist es also sichere Tatsache, dall die
Wabhrheitsgewilheit auf den Sachverhalt als auf ihre sie bestimmende
und erzeugende Ursache zuriickgeht. Entweder ist der Sachverhalt
durch sich selbst einsichtig, bestimmt dadurch, daB3 seine Bestandteile,
die Termini des Urteils, erkannt und aufeinander bezogen werden, den
Verstand zur Zustimmung, oder er legt den schlufifolgernden Verstand
dadurch fest, da er auf den durch sich selbst einsichtigen Sach-
verhalt zuriickgelost wird.

Il

Gottlieb Schngen behandelt in seinem inhaltsreichen, fiir die
aristotelisch-thomistische Philosophie warm eintretenden Buch : Sein
und Gegenstand ! auch die menschliche Erkenntnisgewilheit und ihre

1 Siehe die Besprechung im « Divus Thomas» 1932 S. 123 ff.



Uber die objektive Evidenz 435

Grundlage, die Evidenz (n. 257 ff.). An vielen Stellen bezeugt die
Schrift, da3 sich der Verfasser die aristotelisch-thomistische Lehre zu
eigen gemacht hat, nach der unser Erkennen sich nach dem Sein richtet,
die Erkenntnisgegenstinde in ihrem bewuBtseinsjenseitigen Ansich
erfat werden. Soéhngen vertritt durchaus die Abhingigkeit unserer
Erkenntnisfahigkeiten von ihrem Gegenstand und das Bestimmtwerden
derselben durch die Dinge der AuBenwelt. Trotzdem glaubt er die
objektive oder sachliche Evidenz, die « Einsichtigkeit der Sache », wie
er sagt, ablehnen zu miissen und 1iBt dafiir die an der Sacherfassung
haftende Sichtigkeit ihrer gegenstindlichen Bestimmtheit Grundlage
der Gewillheit sein. Die Evidenz, die die GewiBBheit verursacht, ist,
so sagt er, keine subjektive Evidenz, erst recht kein subjektives
Evidenzgefiihl, aber doch keine Sachevidenz; er nennt sie reflexive
Evidenz. Mit beredten Worten und groller Liebe zum Gegenstand
spricht der Verf. seine Uberzeugung aus und belegt dieselbe mit Stellen
aus Aristoteles und Thomas von Aquin. Uberlegt man aber Satz fiir
Satz seiner Ausfithrungen, so ergibt sich, daf3 dieselben doch nicht so
ganz in Harmonie zu bringen sind mit der Gesamtdarstellung und
Gesamttendenz des Buches. Sie bedeuten im Grunde genommen, was
einem beim ersten Lesen entgehen mag, eine leise Verschiebung des
Akzentes vom Sachverhalt zu dem den Sachverhalt erfassenden Akt
und damit, dem Verfasser bewul3t oder unbewullt, ein Abgleiten vom
Objekt ins Subjekt, also noch eine etwas zu starke Betonung des
Subjektes auf Kosten des Einflusses des Objektes auf das Subjekt,
d. h. auf Kosten der Abhingigkeit des Subjektes vom Objekt.

LLassen wir zunéchst die I.ehre Sohngens moglichst wortgetreu folgen.

n. 257. Wie verhilt es sich mit dem Grunde unserer Wahrheits-
gewiBheit oder unseres WahrheitsbewuBtseins 7 Mit dieser Frage treten
wir in eine Entfaltung und Erorterung der Aporetik der Evidenz und
namentlich der Schwierigkeiten der Wahrheitsgewil3heit unserer aprio-
rischen Wesenserkenntnis ein. Da sich an der Evidenz der aristotelische
Wahrheitsbegriff bewidhren muf}, seien ihre Schwierigkeiten vom Wahr-
heitsbegriff aus entwickelt.

258. Die WahrheitsgewiBheit als Gewilheit von einer Wahrheit
ist eine Beziehung ; und weil die Wahrheit iiber eine Sache bereits auch
eine Beziehung darstellt, so lagert sich in der Gewilheit von der
Wahrheit iiber eine Sache eine zweite Beziehung iiber einer ersten
Beziehung. Das Wesen der GewiBheitsbeziechung 1iBt sich also wohl
von den Eigentiimlichkeiten der Wahrheitsbeziehung ablesen.



436 Uber die objektive Evidenz

259. Wahrheit kommt im eigentlichen Sinne nur der Erkenntnis
zu und nicht der Sache : wahr ist die Erkenntnis und nicht die Sache.
Wahrheitsgewi3heit ist das Wissen um die Wahrheit einer Erkenntnis.
Gewill (im gegenstandlichen Sinne) ist also nicht die Sache selbst,
sondern die wahre Erkenntnis davon ; und die GewiBheit als Wahrheits-
bewulitsein (als Akt) ist nicht die wahre Erkenntnis selbst, nicht die
erste Erkenntnis der Sache, sondern die zweite Erkenntnis von der
Erkenntnis der Sache : GewiBheit ist ein Wissen des Wissens.

260. Die Erkenntnis einer Sache fithrt im entwickelten Zustande
des Urteils eine Erkenntnis ihrer selbst mit sich, nach der wunderbaren
Weise unseres Selbstbewultseins iiberhaupt ; das Bewulltsein von der
Sache wird von dem Bewultsein jenes Bewulltseins, von einem Selbst-
bewulltsein begleitet.

262. Bei der Wahrheit unterscheiden wir das erkennende Subjekt
als den Wahrheitstriger und das erkannte Objekt als den Wahrheits-
grund. Gleichlaufend dazu ist Gewilheitstriger das wissende (Gewilheit
habende) Subjekt und Gewillheitsgrund die Wahrheit der Erkenntnis
oder sagen wir genauer die Einsichtigkeit der Erkenntnis als wahrer
Erkenntnis.

263. Danach wire die « Einsicht in die Sache selbst » Wahrheit,
nicht aber auch Gewillheit der Erkenntnis. Aber wenn die Sache oder
der Sachverhalt einsichtig mir gegeben ist, bin ich damit nicht auch
der Sache gewill 7 Dem ist entgegenzuhalten, dall diese Redeweise
von der «Einsicht in die Sache» im Sinne der «Einsichtigkeit der
Sache » ihren platonischen Ursprung und Geschmack nicht verleugnen
kann. Wenn freilich Wahrheit nicht Gegenstindlichkeit, sondern Gegen-
stand meiner Erkenntnis ist, wenn meine Erkenntnis an den Wesens-
gedanken teilnimmt, statt die Dinge durch die Wesensgedanken zu
erfassen ; wenn also die Wesensgedanken nicht Erkenntnisgebilde oder
intentionale Akte, sondern die erkannten Gegenstinde selbst bedeuten ;
wenn die Wesensbegriffe nicht Erfassungen der nichtbegrifflichen Wesen-
heit, sondern die begrifflichen Wesenheiten das Erfal3te darstellen :
dann freilich bleibt mir nichts anderes iibrig als eine Einsichtigkeit
der Gegenstinde selbst, eine sachliche oder sog. «objektive Evidenz »
einzuriumen. Das unserer Verstandeserkenntnis eigentiimliche Objekt,
die Wesenheiten der Kérperdinge oder physische Wesenheit, ist aber
nach Aristoteles nicht actu intelligibile, sondern nur in potentia, d. h.
in der Seinsanlage, einsichtig erfalit zu werden. Will ich mich sauber
ausdriicken, so kann ich mithin von einer « Ifinsichtigkeit der Sache »



Uber die objektive Evidenz ' 437

nur sprechen, indem ich die Sache als erfal3te meine : also gerade die
Sache nicht in ihrem Ansichsein, sondern in ihrem ErfaBtsein, d. h.
in ihrer aktuellen mafBgebenden Beziehung zum erfassenden Subjekt.
Einsichtig ist genau genommen nicht das ErfaBte oder das erfalte
Objekt - das wire platonisch —, sondern die Erfassung oder das
Objekt als erfaltes — das ist aristotelisch (es ist selbstredend zweierlei,
ob ich sage «das erfalite Objekt» oder «das Objekt als erfaBtes» ;
im ersten Fall meine ich das erfaBte Ansichsein des Objektes, im
anderen dagegen das Erfalitsein des Objektes oder das Objekt in seinem
ErfaBtsein).

204. Was ist also GewiBheitsgegenstand und GewiBheitsgrund ?
Nicht die Sache, sondern ihre Erfassung ; nicht die Einsichtigkeit der
Sache, sondern ihrer Erfassung. — Der Verf. macht sodann einen
Unterschied zwischen immanenter und transzendenter Wahrheit,
zwischen der Ubereinstimmung der Begriffe untereinander und der
Begriffe mit den Sachen, und dem entsprechend einen Unterschied
zwischen immanenter und transzendenter Einsichtigkeit, Einsichtigkeit
der inneren und der duBeren Entsprechung der Begriffe. Beziiglich
der Ubereinstimmung der Begriffe untereinander gibt er eine objektive
Evidenz zu. «Begriffe sind, weil Gedanken oder Gedankenwesen, in
sich einsichtige Gegenstiinde ».

265. Wie soll aber transzendente Wahrheit und Einsichtigkeit
einem Gegenstand und Sachverhalt rein in sich zukommen ? Sie kann
sinnvoll nur das transzendente Verhiltnis von Begriff und Gegenstand
betreffen : die adaequatio rei et intellectus. Wahr ist weder die Sache
fiir sich noch der Akt rein in sich, sondern die Beziehung zwischen
Akt und Gegenstand. Als GewiBheitsgrundlage der transzendenten
Wahrheitsbeziehung bleibt mithin nur ibrig die Einsichtigkeit dieser
Beziehung.

206. Die Beziehung zwischen Akt und Gegenstand kann jedoch
von zwei Seiten gesehen werden : als Beziehung des Aktes zum Gegen-
stand und als Beziehung des Gegenstandes zum Akt. Aristoteles nennt
aber nur die Beziehung des Aktes zum Gegenstand im eigentlichen
Sinne wahr und real. Freilich hat die reale mafnehmende Beziechung
des Aktes zum Gegenstand ihren Grund in der idealen maBgebenden
Beziehung des Gegenstandes zum Akt: die logische Wahrheit des
Aktes griindet in der ontologischen Wahrheit der Sache, in der trans-
zendentalen Abgestimmtheit des Seienden auf ein Denken iiberhaupt.

267. GewiBheitsgrundlage ist also die Einsichtigkeit der transzen-



438 Uber die objektive Evidenz

denten Wahrheitsbeziehung von Akt und Gegenstand, die eigentlich
und wirklich im erfassenden Akt dem Subjekt immanent ist. Einsichtig
im strengen Sinne ist so der intentionale Akt, und zwar nach seiner
erfassenden oder gegenstindlichen Seite, d. h. insofern er vom Objekt
als Maflgrund ideal bestimmt ist. Wenn nun die Bestimmtheiten des
Objektes am Objekt zu sehen sind, was folgt daraus fiir die objektive
Bestimmtheit der Akte ? Dal} der Akt das Objekt und seine Bestimmt-
heiten sieht, diese Bestimmtheit des Aktes vom Objekt her ist am Akt
zu sehen.. Woran anders sollte sie aufleuchten ? Evidenz oder Einsicht
ist ein Sehen des Sehens : das geistige Sehen des begrifflich-sinnlichen
Sehens einer Sache oder eines Sachverhaltes. Wir kénnen also folgende
Begriffsbestimmung wagen : Evidenz ist die an einer Erfassung haftende
Sichtigkeit ihrer gegenstindlichen Bestimmtheit. In diesem Sinne
setzen wir uns fiir eine « objektive Evidenz » ein.

269-272. Aus Thomas De Ver. q. 1 a. g cp. wird dargetan, dal
die transzendente Wahrheitsbeziehung an der Erfassung einzusehen ist
und nicht am ErfaBten. Iiir eine objektive Evidenz im Sinne einer
unmittelbaren Selbstbezeugung der Sache fiir ihr ErfaBtsein, sagt
Séhngen n. 272, kann der Text nicht gut aufgerufen werden ; an die
Stelle einer solchen «objektiven Evidenz» setzt Thomas gerade eine
reflexive IEvidenz im Sinne einer Selbstbezeugung des Lrkenntnisaktes
fiir seine Gegenstindlichkeit oder Sachgebundenheit. Die Evidenz oder
WahrheitsgewiBheit wird riickgelost auf ihren Seinsgrund im Sein des
Aktes und Intellektes selbst ; es ist also keine blof3 subjektive Evidenz,
am wenigsten ein subjektives Lvidenzgefiihl. Unsere Wahrheitsgewil3-
heit stiitzt sich auf die Seins- und Sinn-Struktur der Erkenntnisakte
und letzterdings des Erkenntnissubjektes selbst, auf die seinsmilige
im Intellekte liegende Hinordnung auf transzendente, ansichseiende
Gegenstande. Oder sagen wir mit den Ausdriicken der Schule: die
logische Urteilswahrheit fuBt auf der ontologischen Wahrheit des
Intellektes und auch des Sinnes und seiner Akte.

273. Der ontologische Hintergrund der Evidenz. Was wir sagen
wollen, das hat unseres Erachtens Aristoteles mit seinem Aufweis
einer simplex apprehensio im Auge gehabt, eines schlichten Zugriffes
des Erkenntnisaktes auf sein ihm eigentiimliches gegenstindliches Akt-
korrelat, welcher schlichte Zugriff jeden Irrtum ausschlieft, weil die
Aktuierung der seinsmiBigen Zuordnung sich ebensowenig wie das Sein
itberhaupt irren kann. — Irren kann sich nur das Denken oder
Urteilen iiber diese seinsmiflige Zuordnung von Akt und Aktkorrelat ;



Uber die objektive Evidenz 439

dem schlichten Zugriff oder der simplex apprehensio dagegen kommt
die ontologische Wahrheit des Seienden und der Seinsbeziehung zu.

279. Zusammenfassung. Eine «objektive Evidenz» unseres Er-
kennens im Sinne einer Einsichtigkeit der Sache selbst wiirde bedeuten,
daB wir nicht nur das Wesen der Dinge, sondern auch dieses Wesen
durch sich selbst erfaflten, was Thomas, ebenso wie Aristoteles, aufs
entschiedenste abtut. Iiir die platonische und phdnomenologische
Wesensschau und den augustinischen Teilnahmegedanken macht sich
diese «objektive Evidenz» gut. ... Das Dasein der Dinge soll uns
verbiirgt werden und kann darum nicht fiir sich selbst biirgen — wie
sollten auch die Dinge fiir ihr Erfalltsein einstehen kénnen, da dieses
sich doch nicht an ihnen findet gemdll der schon besprochenen Ein-
seitigkeit der Erkenntnisrelation ? — ; das Dasein unseres Denkens und
Erkennens dagegen braucht uns nicht erst verbiirgt zu werden, es ist
gewisseste Tatsache und kann darum fiir erfaltes anderes Daseiendes
biirgen.

J

Um einen umfassenden Einblick in die Problementwicklung zu
gewiithren, muBten wir Sohngen ausfithrlich zu Wort kommen lassen.
Uberblickt man die Ausfithrungen, so kann man sich des Eindruckes
nicht erwehren, daB3 der Verf. bei der Untersuchung selber noch nach
Klarheit sucht und sie nicht vollstindig gefunden hat. Nicht nur
haben die Termini : GewiBheit, Wahrheit, Evidenz, auf die es ankommt,
abgesehen davon, dal} sie in dem oben angedeuteten analogen Sinn
wiederholt in zweifacher Bedeutung genommen werden miissen, bald
eine weitere, bald eine engere Spannweite und gehen trotz gegen-
seitiger Abgrenzung bisweilen ineinander iiber, — auch die Feststellungen
in der Hauptfrage gestalten sich mitunter so, dal man trotz der
bestimmten und ausdriicklichen Ablehnung der sachlichen Evidenz
meinen koénnte, sie liefen doch wieder auf eine solche hinaus. Man
beachte diesbeziiglich auch die Stellen, die spiter noch zitiert werden.
Charakteristisch ist ferner, dall Sohngen das Evidenzproblem mehr von
Seiten des Einsicht nehmenden Gewillheitsaktes, also vom Subjekt her,
als von Seiten des Objektes, der Einsicht und Gewiheit gebenden Ur-
sache betrachtet. Auf diese Dinge mul} noch niiher eingegangen werden.

Jedenfalls ist trotz der eben angedeuteten Unklarheiten in den
angefithrten Texten die Tendenz klar zum Ausdruck gebracht, die
Grundlage unserer GewilBheit im erfassenden, Gewifhett habenden Akt



440 Uber die objektive Evidenz

und nicht im erfaften Objekt zu suchen. Der Begriff der GewiBheit
selber wird zwar im groflen und ganzen in dem von uns entwickelten
Sinn genommen, wenn der Verf. auch eine Begriffsbestimmung der
Gewilheit nicht gibt. Die Gewilheit und ihre Funktion hat aber in
den angefithrten Texten noch eine andere, lockere Bedeutung. So
wenn eingangs gesagt wird, dal3 es sich beim Evidenzproblem um die
Gewilheit unserer apriorischen Wesenserkenntnis handle : das heil3t
doch wohl: um die Biirgschaft dafiir, dall wir die Wesenheiten der
Dinge erkennen. Oder wenn es n. 272 heillt, daB die Bezeugung der
Sache fiir ihr Erfalltsein in Frage stehe, oder n. 279, dal das Dasein
der Dinge uns verbiirgt werden soll. Diese Probleme hingen nur in-
direkt mit der Evidenz zusammen, direkt werden sie in der Erkenntnis-
kritik bezw. der Psychologie behandelt. In diesen ist nachzuweisen,
dal wir und wie wir auf Grund der Sinnesgegebenheiten die korper-
lichen Wesenheiten erkennen, dafl die Dinge der Aullenwelt so da
sind, wie wir sie erkennen, und dall unser Erkennen wahr ist, d. h.
die Dinge so erfalit, wie sie an sich sind. Diese Wahrheiten bilden
die Voraussetzung in unserm Problem und insofern freilich auch in
gewissem Sinn die von uns oben angedeutete subjektive Grundlage der
GewiBheit. Die Auffassung iibrigens, dall beim Evidenzproblem die
Bezeugung der Sache fir ihr Irfafiisein in T'rage stehen soll, hingt
mit der anderen Ansicht des Verf. von der Gegenstindlichkeit und ihrer
Bedeutung zusammen, die auch noch zu behandeln ist. Auch dal} in
der noch nicht zitierten n. 338 und vorher schon in n. 273 die Gewillheit
oder die Sicherheit und Unfehlbarkeit unserer Verstandeserkenntnis
mit der simplex apprehensio und der Spontaneitit unseres Intellektes
in Verbindung gebracht wird, zeugt davon, dal das Evidenzproblem
anders, als es von uns geschehen ist, aufgefalt und behandelt wird.
Sicher hingt die Evidenz und die Gewillheit auch mit diesen Dingen
zusammen, doch nicht so wesentlich wie S6hngen meint. Der simplex
apprehensio gibt er als schlichtem Zugriff des EErkenntnisaktes auf sein
ihm eigentiimliches gegenstidndliches Aktkorrelat eine ungewohnliche
Deutung. Nach aristotelisch-thomistischer Auffassung ist sie die schlichte
Erfassung der korperlichen Wesenheit, des quod quid est, auf Grund
der unmittelbaren Abstraktion derselben von den Sinnendingen durch
den titigen Verstand. Sie priagt aber (wie auch die Prinzipienerkenntnis)
ebenso wie das Urteil, ein Erkenntnisbild aus, was Sthngen beziiglich
ihrer und der Prinzipienerkenntnis nicht annimmt (siehe spiter). Doch
halten wir uns an den Hauptgedanken der Untersuchung.



Uber die objektive Evidenz 441

Fir die Idee, die Grundlage unserer Gewilheit im erfassenden
Akt zu suchen, hat den Verf. offenbar der Umstand eingenommen,
dal sich, wie wir oben gezeigt haben, die objektive Evidenz tatsichlich
im GewiBlheit habenden Subjekt geltend macht und auswirkt. Das
brauchte thn nun aber nicht dazu zu bestimmen, so einseitig, wie er
es tut, den ausschlaggebenden Faktor nur an der Erfassung, in der
Sichtigkeit der gegenstindlichen Bestimmtheit des Aktes zu sehen.

Er gibt eigentlich zwei Grundlagen der Gewilheit an : eben jene
Sichtigkeit und hinterher noch (in n. 272) aus ihr abgeleitet die Seins-
und Sinnstruktur der Erkenntnisakte und der Erkenntnisvermogen.
Die erstere diirfte sich, wenn Siéhngen auch selber den Unterschied
zwischen aktueller Gewillheit und GewiBheit iberhaupt oder zwischen
einschluBweise und wissenschaftlich erkannter Grundlage nicht macht,
in dem aktuellen GewiBheitsbewul3tsein, wenn auch noch nicht so
deutlich erkannt, finden, withrend die andere mehr als Grundlage der
GewiBheit iiberhaupt, als die wissenschaftlich erkannte Grundlage anzu-
sehen ist. Letztere ist ohne Zweifel dieselbe, die wir subjektive Grund-
lage unserer Gewillheit genannt haben : die Wahrhaftigkeit unserer
Erkenntnisvermogen. Denn diese ergibt sich unmittelbar aus der Seins-
und Sinnstruktur unserer Erkenntnisfihigkeiten und ihrer Akte.

Was versteht er aber eigentlich unter der ersten Grundlage ?
Genau genommen, so wie der Text vorliegt, wiederum zweierlei. Gewil3,
die fragliche Grundlage findet sich in beiderlei Gestalt unmittelbar am
erfassenden Akt - und insofern bleibt er sich in der Entwicklung konse-
quent —. Aber es ist doch nicht dasselbe, wenn er zuerst, geleitet von
seiner Analyse des Terminus « Wahrheitsgewiheit » als des Wissens
um eine Wahrheit, die Wahrheit der Erkenntnis, und zwar dem ganzen
Zusammenhang nach, die logische Wahrheit, als Gewilheitsgrundlage,
dann aber, sich genauer ausdriickend, wie er sagt, die Einsichtigkeit
der Erkenntnis als wahrer Erkenntnis oder, noch deutlicher, die Sichtig-
keit der gegenstindlichen Bestimmtheit des Aktes oder die Einsich-
tigkeit der transzendenten Bezichung des Aktes oder des Begriffes zum
Gegenstand angibt. Die logische Wahrheit ist nach der allgemein
in der Scholastik und auch von Séhngen angenommenen Begriffs-
bestimmung die erkannte Ubereinstimmung (das Erkennen der Uber-
einstimmung) des Verstandes mit seinem Gegenstand ; sie findet sich
nur beim Urteil : der urteilende Verstand erkennt reflex seine Uber-
einstimmung mit dem Sachverhalt, und insofern besitzt er logische
Wahrheit. In der objektiven Ubereinstimmung mit dem Sachverhalt



442 Uber dic objektive Evidenz

selber aber besteht — mnoch ehe diese Ubereinstimmung erkannt ist
— die ontologische Wahrheit der Erkenntnis oder, was dasselbe ist,
die gegenstiandliche Bestimmtheit des Aktes oder die transzendente
Beziehung des Aktes und Begriffes zum Gegenstand. Die ontologische
Wahrheit kommt auch der einfachen Verstandeswahrnehmung (der
simplex apprehensio) und den Sinnen zu. Dadurch daB sie beim Urteil
vom Verstand reflex erkannt wird, wird sie zur logischen Wahrheit.
Es ist also doch wohl ein Unterschied, ob man die logische oder die
ontologische Wahrheit der Erkenntnis als Grundlage der Gewilheit
bezeichnet. Der Verfasser tut, wie gesagt, beides, jenachdem.

Denn, ist die logische Wahrheit als solche Gewillheitsgrundlage -
und wenn man WahrheitsgewilBheit in dem engen Sinn als GewiBheit
um die Wahrheit, d. h. nach dem Zusammenhang um die logische
Wahrheit, nimmt, dann ist dies der Ifall — dann hitten wir, falls
wir in dem in nn. 258, 259 und 262 ausgesprochenen Zusammenhang
bleiben, zwar fiir die Wahrheit und die Gewil3heit je einen besonderen
Akt und eine doppelt geschichtete Beziehung anzunehmen, die gewisser-
maflen hintereinander liegen, hitten aber gegen n. 259 eigentlich nicht
zwel, sondern drei Erkenntnisakte zu unterscheiden. Denn die logische
Wahrheit als erkannte Ubereinstimmung (Erkennen der Ubereinstim-
mung) des Erkennenden mit der Sache ist schon ein Wissen um die
ontologische Wahrheit des direkten auf die Sache gehenden, also ersten,
ontologisch wahren, Aktes, und damit schon eine zweite (eine reflexe)
Erkenntnis. Ist also Wahrheitsgewilheit das Wissen um die logische
Wahrheit, dann ist sie ihrerseits das Wissen um das Wissen der onto-
logischen Wahrheit, also eine dritte rkenntnis. Der Verf. sagt aber
in n. 259, die Gewillheit als Wahrheitsbewulitsein sei nicht die erste
Erkenntnis der Sache, sondern die zweite von der Erkenntnis der Sache.
Doch das ist nicht das wichtigste. Dal} die logische Wahrheit formell
genommen nicht das Fundament der Gewillheit ist, wird die weitere
Auseinandersetzung zeigen. Sohngen kommt ja auch selber im Verlauf
der Untersuchung davon ab.

Wichtiger ist folgendes. Ist nicht die logische, sondern die onfo-
logische Wahrheit, die Sichtigkeit der gegenstindlichen Bestimmtheit
des Aktes, Grundlage der Gewilheit —— und Sohngen entscheidet sich
allméihlich dafiir —, dann ist auch die logische Urteilswahrheit, die
nach Séhngens eigenen Worten, n. 272, « auf der ontologischen Wahrheit
des Intellektes und auch des Sinnes und seiner Akte fullt », nicht mehr
soweit von der Gewiftheit zu trennen und zu verselbstindigen, wie



Uber die objektive Evidenz 443

er das anfangs getan hat, sondern mit ihr im Urteil zusammenzustellen.
Séhngen tut das denn auch tatsichlich. Ja er geht noch weiter und
identifiziert GewiBheitsbewuBtsein oder WahrheitsgewiBheit und Wahr-
heitsbewuBtsein miteinander - - und in einem gewissen Sinn kann man
das auch. (Wie schon gesagt, ist die logische Wahrheit, wenn mit dem
Begriff ernst gemacht wird, das Erkennen der, das Wissen um die
Ubereinstimmung des Erkennenden mit dem Sachverhalt oder um die
ontologische Wahrheit des Erkennenden, also Wahrheitsbewul3tsein.
Und in diesem WahrheitsbewuBtsein befindet sich auch die GewiBBheit
(siche unten). Man lese die Worte in n. 272 : «Unsere WahrheitsgewsiSheit
(von mir unterstrichen) stiitzt sich auf die Seins- und Sinn-Struktur
der Erkenntnisakte und letzterdings des Erkenntnissubjektes
selbst, auf die seinsmiaBige im Intellekte liegende Hinordnung auf
transzendente, ansichseiende Gegenstinde. Oder sagen wir mit den
Ausdriicken der Schule: Die logische Urteilswahrheit (von mir
unterstrichen) fullt auf der ontologischen Wahrheit des Intellektes
und auch des Sinnes und seiner Akte ».! Hier ist doch wohl
WahrheitsgewiBheit mit logischer Urteilswahrheit gleichgesetzt, und
folglich kann von der logischen Wahrheit als der Grundlage der Gewil3-
heit nicht mehr die Rede sein, da die Gewiheit nicht gut ihr eigenes
Fundament sein kann. Man beachte auch in diesem Text die Uber-
leitung von der Wahrheit der Erkenntnis zur Seins- und Sinn-Struktur
(also zu der Wahrhaftigkeit) des Erkenntnissubjektes.

Von der Identifizierung der WahrheitsgewiBheit mit der logischen
Urteilswahrheit oder dem WahrheitsbewufB3tsein, die dem Verf., wie es
scheint, nicht recht bewullt geworden ist, kommt es aber dann her
und das ist wieder von Bedeutung -~ dall der hl. Thomas (und
Aristoteles) fiir seine Evidenztheorie (das heilt in Wirklichkeit : Wahr-
heitstheorie) als Zeuge auftreten kann. Denn was Séhngen von Thomas
(und spiter von Aristoteles) zitiert, das sagt Thomas beziiglich der
logischen Wahrheit oder des WahrheitsbewuBtseins, «daB3 » nimlich
(nach Sthngens eigenen Worten, n. 269) «die transzendente Wahrheits-
beziehung an der Erfassung einzusehen ist und nicht am Erfalten ».
Sohngen fahrt fort : « diese Evidenztheorie (!) scheint mir auch Thomas
von Aquin in seiner Lehre vom Urteil und dessen Wahrheit (!) zu
vertreten'». Nun, dem Thomisten scheint dies nicht nur der IFall zu

1 Ich habe, wie meistens, die Unterstreichungen, dic der Verf. im Text selber
macht, weil fiir unsere Zwecke belanglos, ausgelassen.



444 Uber die objektive Evidenz

sein, namlich, dall die transzendente Wahrheitsbeziehung an der Er-
fassung einzusehen ist und nicht am Erfalten, sondern er hilt dies
auch an der zitierten Stelle aus De Ver. q. 1 a. 9 cp. fiir die aus-
gesprochene lehre des Aquinaten und unterschreibt sie, bezieht sie
aber nicht, ebensowenig wie Thomas selber, unmittelbar auf die Evidenz-
theorie, sondern wie dieser auf das « Urteil und dessen Wahrheit ».
(Von der transzendenten Wahrheitsbeziechung und der ihr in n. 204
entgegengesetzten immanenten wird spiter noch ein Wort zu sagen
sein.)

(Fortsetzung jolgt.)



	Über die objektive Evidenz

