
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Über die objektive Evidenz

Autor: Wintrath, Petrus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über die objektive Evidenz.

Zugleich eine Begutachtung des Evidenzbegriffes
G. Söhngens in seinem Buch : Sein und Gegenstand.

Von P. Petrus WINTRATH 0. S. B., Maria Laach.

I.

Die aristotelisch-thomistische Philosophie unterscheidet zwei
Lirsachen oder Gründe, causae, der menschlichen, natürlichen Erkenntnisoder

Wahrheitsgewißheit — die Glaubensgewißheit, sei sie natürlich
oder übernatürlich, interessiert uns hier nicht — : eine subjektive und
eine objektive. 1 Der subjektive Grund ist die Wahrhaftigkeit unserer
Erkenntnisvermögen, der objektive wird objektive Evidenz genannt.
Der Ausdruck « subjektiver » Grund darf bei ersterem nicht irre führen.
Auch die Wahrhaftigkeit unserer Erkenntnisvermögen soll objektiv
dafür bürgen, daß die Gewißheit keine subjektive, d. h. unbegründete,
nur scheinbare und willkürliche Gewißheit ist. Subjektiver Grund
wird sie genannt, weil sie, wie die Gewißheit selber, dem erkennenden

Subjekt angehört, eine Eigenschaft des die Gewißheit habenden
Subjektes bezeichnet.

i. Es ist klar, wenn Gewißheit das sein soll, was ihr Wesen besagt
und ihre Begriffsbestimmung enthält : jene Zuständlichkeit unseres
Geistes, vermöge deren dieser mit Sicherheit und ohne Eurcht vor
dem kontradiktorischen Gegenteil dem Inhalt einer von zwei
kontradiktorischen Aussagen anhängt, dann muß feststehen, daß unsere

Erkenntnisfähigkeiten in ihrer Gesamtheit an sich (per se) wahrhaftig
und unfehlbar sind, daß unser Erkennen als solches, von Natur aus,
wahr ist, auf die Übereinstimmung mit der Sache abzielt (Div. Thom.
a. a. 0. S. 130 ff.). Die Irrtumsfähigkeit des menschlichen Erkennens,
die eine Tatsache ist, wird dadurch nicht geleugnet. Der Mensch irrt
aber, wenn er irrt, immer nur per accidens, wie der Schulausdruck

1 Siehe über die ganze Frage auch « Pivus Thomas» 1927 S. 32 ff. 129 ff.
Der letzte Grund der Gewißheit.



42« Über die objektive Evidenz

lautet, nicht per se : infolge äußerer Umstände und Hindernisse, nicht
aus einer Irrtumsfähigkeit seiner Erkenntnisvermögen heraus, die diesen

wesentlich wäre.

Die Lehre, daß unsere Erkenntnisvermögen per se auf die Wahrheit
angelegt und unfehlbar sind, kann nicht bewiesen werden. Denn jeder
wissenschaftliche Beweis setzt voraus, daß unser Erkennen wesensgemäß

auf die intentionale Übereinstimmung mit seinem Gegenstand
angelegt ist. Sie ist eine durch sich selbstverständliche Wahrheit, eine

propositio per se nota, bei deren kontradiktorischem Gegenteil die

Termini sich gegenseitig aufheben. Es genügt, damit sie eingesehen
werde, ihren Inhalt zu entfalten und ihren .Sinn zu erklären (Div. Thom.
a. a. O. S. 42 ff.).

Die Wahrhaftigkeit unserer Erkenntnisvermögen ist nicht in der
Weise subjektiver Grund jeglicher Gewißheit, daß sie als solche erkannt
sein müßte und so den Verstand bewegte, mit Sicherheit einer Wahrheit
die Zustimmung zu geben ; sie, bezw. ihre Erkenntnis, bewegt den

Verstand zur aktuellen Gewißheit nicht. Sondern, indem der Verstand
einem Sachverhalt mit Sicherheit seine Zustimmung gibt, erkennt er
zugleich auch, daß er fähig ist, wahrheitsgemäß zu erkennen. Die
Wahrhaftigkeit unserer Erkenntnisvermögen ist also nicht Motiv der

Gewißheit, aber doch notwendiges Fundament, unentbehrliche Voraussetzung

derselben. Übrigens erkennt der Verstand dadurch, daß er
hic et nunc seine Befähigung, wahrheitsgemäß zu erkennen, wahrnimmt,,
noch nicht ausdrücklich die allgemeine Wahrhaftigkeit der menschlichen

Erkenntnisvermögen als solche. Vielmehr ist diese Wahrheit
nur einschlußweise in jener Erkenntnis enthalten (Div. Thom. a. a. O.

S. 39). Es handelt sich ja auch, wenn den letzten Gründen unserer
Gewißheit nachgegangen wird, nicht so sehr darum, die konkreten
Ursachen eines jeweiligen aktuellen Gewißheitsbewußtseins aufzuzeigen

diese Ursachen sind beim aktuellen Gewißheitsbewußtsein mehr

verworren und nebenbei, d. h. mehr in ihrer Tatsächlichkeit als ihrem
Inhalt und Umfang nach, erkannt, da im Blickfeld doch hauptsächlich
der Sachverhalt stellt, dessen man gewiß ist —. Es handelt sich
vielmehr darum, objektiv und wissenschaftlich die letzten Fundamente
deutlich zu machen, auf die sich unsere Wahrheitsgewißheit ganz
allgemein stützt. Und ein solches Fundament ist die Wahrhaftigkeit
unserer Erkenntnisvermögen. Allerdings darf bei Feststellung dieser
Fundamente das aktuelle Gewißheitsbewußtsein nicht außer acht
gelassen, im Gegenteil, es muß von ihm ausgegangen und was in ihm



Über die objektive Evidenz 429

einschlußweise enthalten ist, ans Licht gesetzt werden. Das gilt auch

bezüglich des gleich zu behandelnden objektiven Grundes der Gewißheit.
2. Der subjektive Grund, die Wahrhaftigkeit unserer Erkenntnisvermögen

allein genügt natürlich nicht, unsere Wahrheitsgewißheit zu
verankern. Unsere Erkenntnisvermögen erzeugen ihren Gegenstand
nicht, sie finden ihn vor, sie richten sich nach ihm. Ihre Wahrhaftigkeit
besteht darin, daß sie sich von den Gegenständen, und zwar meistens

bewußtseinsjenseitigen Gegenständen mensurieren lassen, daß sie

bewußtseinsjenseitige Gegenstände in Abhängigkeit von diesen
Gegenständen in ihrem Ansich erkennen können. Bewußtseinsjenseitiger
Gegenstand ist auch der Formalgegenstand unseres Verstandes, wenn
auch bei ihm die Subjektbezogenheit, das In-das-Subjekt-hineingestellt-
sein, die äußerste Grenze erreicht hat.1 Aufgabe der Abhandlung
über den subjektiven Grund unserer Gewißheit oder die Wahrhaftigkeit
unserer Erkenntnisvermögen ist es, die Abhängigkeit unseres Erkennens

vom bewußtseinsjenseitigen Gegenstand im einzelnen aufzuweisen. 2

Die Wahrhaftigkeit unserer Erkenntnisfähigkeiten weist also selber

über sich hinaus und auf die objektive Ursache, auf die Sache hin.
Der objektive Grund oder das letzte Kriterium jeglicher Wahrheit

und Gewißheit ist die objektive Evidenz. Wir behandeln diese Lehre
der oben gemachten Einschränkung gemäß, soweit sie die Erkenntnisoder

Wahrheitsgewißheit und dem entsprechend die objektive Evidenz
im strengen Sinn, die Wahrheitsevidenz, betrifft. Dabei handelt es

sich um den letzten Grund, um das letzte Kriterium oder
Unterscheidungsmerkmal jeglicher natürlichen Erkenntnisgewißheit. Daß

jetzt bei dem objektiven Grund der Gewißheit von Kriterium, von
letzter Ursache gesprochen wird, im Unterschied zu Fundament,
Bürgschaft, Voraussetzung bei dem subjektiven Grund, zeigt, daß das Wort
causa, Grund, Ursache, für die beiden in Betracht kommenden Faktoren
nicht in eindeutigem, sondern mehrdeutigem, analogen Sinn genommen
wird. Die objektive Evidenz ist nicht nur Stützpunkt, sie ist auch
Beiveggrund, und zwar erkannt Beweggrund unserer Zustimmung, unserer
Gewißheit. Und das ist sie nicht nur hinsichtlich der aktuell bewußten
Gewißheit, die sie zunächst verursacht und bei der ihr Sinn, wie dies
auch bezüglich der Wahrhaftigkeit unserer Erkenntnisvermögen gesagt

1 Siehe « Divus Thomas » 1932. Inwiefern ist der Gegenstand unseres
Verstandes bewußtseinsjenseitig S. 95 ff.

2 P. Jos. Gredt tut dies ausführlich in seinen Elementa Philosophiae vol. II.
1929 n. 681-698.



430 Über die objektive Evidenz

wurde, nur dunkel und einschlußweise erkannt wird, sondern als

objektiver Grund der menschlichen Gewißheit überhaupt. Weil sie, wenn
auch bezüglich ihres Inhaltes nur konfus erkannt, die aktuelle Gewißheit
verursacht, in gewissem Sinn, wie noch gezeigt wird, erzeugt, muß sie

im Gegensatz zum subjektiven Grund als objektive Ursache, als Motiv
oder Beweggrund unserer Gewißheit ganz allgemein angesprochen
werden.

Es ist also, wie schon angedeutet wurde, ein Unterschied, ob man
die konkreten Ursachen eines aktuellen Gewißheitsbewußtseins angibt,
oder, wie hier beabsichtigt ist, die letzten Gründe jeglicher Wahrheit
und Gewißheit. In beiden Fällen, um die es sich handelt, steht, wie
dies im Verlauf der Abhandlung noch deutlicher wird, der Sachverhalt
im Mittelpunkt des Blickfeldes ; aber auch die subjektiven Faktoren,
wie wir sie kurz nennen wollen, werden gesehen. Im zweiten Falle
wird aber 'wissenschaftlich dasjenige Moment am Sachverhalt festgestellt,
das formell die sichere Zustimmung verursacht, während dies in der

aktuell bewußten Gewißheit nicht oder nicht so deutlich erkannt wird ;

werden ferner die subjektiven Faktoren wissenschaftlich analysiert, die

im ersten Fall nur dunkel und mehr nebenbei erkannt werden.
Außer dem Worte causa werden noch andere hier in Betracht

kommende Termini in analogem Sinn genommen. So die Termini
subjektiv, wie schon zu sehen war, Wahrheit, die bald die logische, bald
die ontologische Wahrheit oder die Wahrheit gegenständlich genommen,
bald beides bedeutet. Wahrheitsgewißheit z. B. bezeichnet durchaus
nicht nur das Wissen um die logische, sondern auch das sichere Wissen

um die gegenständliche Wahrheit, um die Sache. Auch die Gewißheit
wird bald formell als Zuständlichkeit des Verstandes, bald als
gegenständliche Gewißheit, als Gegenstand, der gewiß ist, genommen. Ebenso

hat das Wort Evidenz doppelten Sinn. Spricht man von objektiver
Evidenz, dann meint man, wie gleich ausgeführt wird, die aktuelle
Einsichtigkeit, das aktuelle sich Offenbaren des Sachverhaltes. Aber
auch der urteilende Verstand erkennt mit Evidenz, mit Einsicht, d. h.

mit Gewißheit. Bald ist also Evidenz soviel wie einsehende Gewißheit,
durch Einsicht in den Sachverhalt erzeugte Sicherheit des Urteils,
bald soviel wie actu sich einsichtig machender Gewißheitsgrund. Man
muß sich der Analogie all dieser Ausdrücke bewußt bleiben, beziehungsweise

des richtigen Sinngehaltes vergewissern, damit man nicht in

Verwirrung gerät, was gerade in dem Gebiet, das es hier zu behandeln

gilt, verhängnisvoll werden kann.



Über die objektive Evidenz 431

Was ist also die objektive Evidenz Tatsache ist, die hier vorausgesetzt

wird 1, daß die Dinge, die res, Norm, Maßstab unseres Erkennens

sind, daß das Sein unser Denken bestimmt. Gewißheit hat unser
urteilender Verstand, indem er die Wahrheit erkennt, die ontologische
oder gegenständliche Wahrheit, also den Sachverhalt, und die logische
Wahrheit, d. h. seine Übereinstimmung mit dem Sachverhalt.2 Objektive

Evidenz als letzter objektiver Gewißheitsgrund ist also die
ontologische Wahrheit des Sachverhaltes, d. h. des Formalgegenstandes
unseres Verstandes, des Seienden, insofern sie aktuell im erkennenden,
d. h. urteilenden Verstand die logische Wahrheit verursacht. Objektive
Evidenz ist also die im urteilenden Subjekt aktuierte Einsichtigkeit des

Sachverhaltes, die aktuierte intelligibilitas entis : die objektive Evidenz
muß etwas Aktuelles und Aktives sein, denn sie verursacht ja die logische
Wahrheit und Gewißheit, hebt das geistige Erkenntnisvermögen aus

dem Zustand der Möglichkeit und Unbestimmtheit heraus und versetzt
es in den Zustand höchster Tätigkeit, nämlich des Urteils, dem die

logische Wahrheit und Gewißheit zukommt.
Der Sachverhalt gibt sich so kund, wie er ist ; der Seinsanteil,

der ihn durchleuchtet, durch den er an der göttlichen Seinsfülle teilhat,
durch den er diese in seiner Weise repräsentiert (und darin besteht
seine ontologische Wahrheit), leuchtet dem urteilenden Verstand auf
und ein. Und der Verstand schaut in dieses Eicht, ruht erkennend
in dem ihm angemessenen sich ihm offenbarenden Gegenstand, wie

jede Potenz in ihrem Gegenstand ruht, der ihr entspricht und dem sie

appliziert ist (und darin besteht die logische Wahrheit). Der
Sachverhalt nötigt — ohne Zwang — den Verstand zur Zustimmung, eben

weil er ihm entspricht ; und der Verstand gibt seine Zustimmung
naturgemäß, mit Sicherheit, mit Gewißheit, denn er sieht ein, daß

die Sache sich so verhält, wie er sie erkennt, wie sie ihm einleuchtet.
Das alles geht vor sich, ganz gleich, ob der Sachverhalt unmittelbar

aus den Termini oder mittelbar durch Schlußfolgerung einsichtig ist
— auch die Schlußfolgerung erzeugt, wenn ihre Regeln streng beobachtet
werden, logische Wahrheit und Gewißheit —, ganz gleich auch, ob

der Sachverhalt dem metaphysischen, physischen oder moralischen
Wahrheitsbereich angehört. In letztcrem Falle ist dann freilich die
Gewißheit jenachdem eine metaphysische, physische oder moralische.

1 Siehe Jos. Gredt a. a. O.
2 Seine Übereinstimmung mit dem Sachverhalt erkennend, hat, besitzt der

Verstand im Urteil die logische Wahrheit.



432 Über die objektive Evidenz

Auf welche Weise der Sachverhalt sich kundgibt, bezw. wie er
instand gesetzt ist, sich kundzutun, d. h. aktiver Gewißheitsgrund zu
sein, das ist eine Frage für sich. Er muß sich nicht durch seine

Wesenheit kundgeben, nicht durch sich und an sich einsichtig sein,
wie das z. B. die göttliche Wesenheit in der Schau der Glückseligen
ist. Unser Erkennen braucht auch keine Wesensteilhabe in platonischem
oder neuphänomenologischen Sinn zu sein. Die aristotelisch-thomistische
Philosophie lehrt, daß die Gegenstände für unsern menschlichen
Verstand nicht durch sich selbst intelligibel sind, sondern erst mit Hilfe
des tätigen Verstandes actu intelligibel gemacht werden müssen. Der
tätige Verstand als Haupt- und das Phantasiebild als werkzeugliche
Wirkursache prägen dem geistigen Erkenntnisvermögen ein Erkenntnisbild,

die species intellig ibilis ein, durch das der Verstand einen dem

Erkenntnisbild entsprechenden Erkenntnisakt setzt, der seinerseits in
einem von ihm ausgeprägten Erkenntnisbild auf seinen Gegenstand
terminiert.

Nicht durch sich selbst, sondern durch mittelbare Information
des Erkenntnisvermögens, durch erzeugende Ursächlichkeit in der enti-
tativen und Formalursächlichkeit in der intentionalen )rdnung, ist
also der Sachverhalt einsichtig geworden. 1 Er tut sich also aktuell
nur im erkennenden Subjekt kund. In dem vom urteilenden Verstandesakt

ausgeprägten Erkenntnisbild tritt er diesem als bestimmender, sich

so wie er ist kundgebender Gegenstand entgegen. Und diese seine

Kundgabe wird vom Verstand erkannt. Und in dieser Erkenntnis und
durch sie hat der Verstand Gewißheit.

Die objektive Evidenz ist also nicht etwas rein und absolut
Sachliches, vom Gewißheit habenden Subjekt Unabhängiges und
Geschiedenes, sondern etwas Objektives und Subjektives zugleich ;

ein Objektives, das sich im Subjekt und am Subjekt geltend macht,
von diesem aufgenommen, erkannt und bejaht wird : intelligibile in
actu est intellectus in actu ; trotzdem aber etwas wahrhaft Objektives :

objektive, sachliche Evidenz : die ontologische Wahrheit des Sachverhaltes

aktuell im urteilenden Verstand die logische Wahrheit und
damit Gewißheit erzeugend. Das ist ja allgemein beim Erkennen so

— nur die äußeren Sinne und der Gemeinsinn, deren Formalgegenstände
diesen Erkenntnisvermögen unmittelbar gegenwärtig sind, machen eine

1 Vgl. « Divus Thomas» 1931. Inwiefern ist der Gegenstand unseres Ver-
Standes bewußtseinsjenseitig S. 429 ff.



Über die objektive Evidenz 433

Ausnahme —, daß der Gegenstand dem Erkennenden im Erkenntnisvermögen,

im ausgeprägten Erkenntnisbild entgegentritt. Und doch

steht er ihm als Anderes, als bewußtseinsjenseitiger, es determinierender

Gegenstand gegenüber. Logische Wahrheit und Gewißheit, deren

Ursache die-objektive Evidenz ist, sind aber Beschaffenheiten des

Verstandes, der natürlicher Weise nie tätig ist, ohne ein Erkenntnisbild
auszuprägen. Gibt also auch der Sachverhalt sich nicht durch sich und

an sich selber kund : im urteilenden Verstand steht er nicht im Dunkeln,
sondern leuchtet auf und bestimmt den Verstand, sodaß dieser mit
ihm übereinstimmt, seine Übereinstimmung erkennt und ohne Furcht
vor dem kontradiktorischen Gegenteil den Sachverhalt bejaht.

Auch die Wahrheit von der objektiven Evidenz kann nicht
bewiesen werden. Sie ist schon bei jedem Beweisverfahren, ja bei

jedem Denken und Urteilen maß- und ausschlaggebend und für
denjenigen eigentlich ganz selbstverständlich, der der Überzeugung ist,
daß unser Erkennen vom realen bewußtseinsjenseitigen Sein bestimmt
wird. Daß uns der Sachverhalt einleuchte, daß wir unserer Sache

gewiß seien, darum ist es uns ständig zu tun. Es kann darum, abgesehen

von der Entfaltung und Deutlichmachung auch dieser Wahrheit, nur
gezeigt, d. h. « evident » gemacht werden, daß die anderen Kriterien,
die sonst noch als letzter Grund der menschlichen Gewißheit
angesprochen werden, keine Kriterien oder nur Kriterien in Abhängigkeit
von der objektiven Evidenz sind (Div. Thom. 1927 S. 137 f.).

Aristoteles und Thomas von Aquin behandeln die Lehre von den
Gründen der Gewißheit und im besondern von der objektiven Evidenz
nicht ausdrücklich. Sie läßt sich aber aus dem, was sie über das

Erkennen, die Wahrheit und die Gewißheit sagen, leicht ableiten.
Aus 3. dist. 23. q. 2. a. 2. sol. 3. des Aquinaten sei folgende Stelle
angeführt : « Certitudo nihil aliud est quam determinatio intellectus ad

unum. Tanto autem major est certitudo, quanto est fortius, quod
determinationem causat. Determinatur autem intellectus ad unum
tripliciter, ut dictum est. In intellectu enim principiorum causatur
determinatio ex hoc, quod aliquid per lumen intellectus sufficienter
inspici per ipsum potest. In scientia vero conclusionum causatur
determinatio ex hoc, quod conclusio secundum actionem rationis in prin-
cipia per se visa resolvitur, in fide vero ex hoc, quod voluntas intellectui
imperat. Sed quia voluntas hoc modo non déterminât intellectum,
ut faciat inspici quae creduntur, sicut inspiciuntur principia per se

nota vel quae in ipsa revolvuntur, sed hoc modo, ut intellectus tirmiter

Dints Thomas. 2<)



434 Über die objektive Evidenz

adhaereat, ideo certitudo, quae est in scientia et intellectu, est ex

ipsa evidentia eorum, quae certa esse dicuntur ; certitudo autem fidei
est ex firma adhaesione ad id quod creditur. » — « Gewißheit ist nichts
anderes als das Festgelegtsem des Verstandes auf einen bestimmten
Sachverhalt. Die Gewißheit ist aber um so größer, je stärker die
Ursache ist, die den Verstand festlegt. Der Verstand wird aber, wie

gesagt, auf dreifache Weise festgelegt. Bezüglich der Erkenntnis der
Grundsätze wird er dadurch festgelegt, daß etwas dem Verstandeslicht
durch sich selber hinreichend einsichtig ist. Bezüglich des Wissens

um die Schlußfolgerungen wird er dadurch festgelegt, daß die
Schlußfolgerung, die durch die Tätigkeit der schließenden Vernunft erkannt
ist, auf die durch sich einsichtigen Grundsätze zurückgelöst wird ;

bezüglich des Glaubens aber dadurch, daß der Wille dem Verstand

gebietet. Weil aber der Wille den Verstand nicht in der Weise festlegt,
daß er die Glaubenswahrheiten einsichtig macht, so wie die durch sich

bekannten Grundsätze und die Wahrheiten, die auf diese zurückgelöst
werden, eingesehen werden, sondern auf die Weise, daß der Verstand
unter seinem Einfluß (ohne Einsicht) an den Glaubenswahrheiten
festhält, — darum ist die Gewißheit, die wir in der Wissenschaft und
bezüglich der Prinzipienerkenntnis haben, einzig durch das Einleuchten
der Wahrheiten, die gewiß sind, verursacht ; die Glaubensgewißheit
dagegen entsteht dadurch, daß der Verstand (unter dem Einfluß
des Willens) an der Glaubenswahrheit festhält ».

Auch für den Aquinaten ist es also sichere Tatsache, daß die

Wahrheitsgewißheit auf den .Sachverhalt als auf ihre sie bestimmende
und erzeugende Ursache zurückgeht. Entweder ist der Sachverhalt
durch sich selbst einsichtig, bestimmt dadurch, daß seine Bestandteile,
die Termini des Urteils, erkannt und aufeinander bezogen werden, den

Verstand zur Zustimmung, oder er legt den schlußfolgernden Verstand
dadurch fest, daß er auf den durch sich selbst einsichtigen
Sachverhalt zurückgelöst wird.

II.

Gottlieb Söhngen behandelt in seinem inhaltsreichen, für die
aristotelisch-thomistische Philosophie warm eintretenden Buch : Sein

und Gegenstand 1 auch die menschliche Erkenntnisgewißheit und ihre

1 Siehe die Besprechung im • Divus Thomas» 1932 S. 125 ff.



Über die objektive Evidenz 435

Grundlage, die Evidenz (n. 257 ff.). An vielen Stellen bezeugt die

Schrift, daß sich der Verfasser die aristotelisch-thomistische Lehre zu

eigen gemacht hat, nach der unser Erkennen sich nach dem Sein richtet,
die Erkenntnisgegenstände in ihrem bewußtseinsjenseitigen Ansich
erfaßt werden. Söhngen vertritt durchaus die Abhängigkeit unserer

Erkenntnisfähigkeiten von ihrem Gegenstand und das Bestimmtwerden
derselben durch die Dinge der Außenwelt. Trotzdem glaubt er die

objektive oder sachliche Evidenz, die «Einsichtigkeit der Sache», wie
er sagt, ablehnen zu müssen und läßt dafür die an der Sacherfassung
haftende Sichtigkeit ihrer gegenständlichen Bestimmtheit Grundlage
der Gewißheit sein. Die Evidenz, die die Gewißheit verursacht, ist,
so sagt er, keine subjektive Evidenz, erst recht kein subjektives
Evidenzgefühl, aber doch keine Sachevidenz ; er nennt sie reflexive
Evidenz. Mit beredten Worten und großer Liebe zum Gegenstand

spricht der Verf. seine Überzeugung aus und belegt dieselbe mit Stellen

aus Aristoteles und Thomas von Aquin. Überlegt man aber Satz für
Satz seiner Ausführungen, so ergibt sich, daß dieselben doch nicht so

ganz in Harmonie zu bringen sind mit der Gesamtdarstellung und
Gesamttendenz des Buches. Sie bedeuten im Grunde genommen, was
einem beim ersten Lesen entgehen mag, eine leise Verschiebung des

Akzentes vom Sachverhalt zu dem den Sachverhalt erfassenden Akt
und damit, dem Verfasser bewußt oder unbewußt, ein Abgleiten vom
Objekt ins Subjekt, also noch eine etwas zu starke Betonung des

Subjektes auf Kosten des Einflusses des Objektes auf das Subjekt,
d. h. auf Kosten der Abhängigkeit des Subjektes vom Objekt.

Lassen wir zunächst die Lehre Söhngens möglichst wortgetreu folgen.
n. 257. Wie verhält es sich mit dem Grunde unserer Wahrheitsgewißheit

oder unseres Wahrheitsbewußtseins Mit dieser Frage treten
wir in eine Entfaltung und Erörterung der Aporetik der Evidenz und
namentlich der Schwierigkeiten der Wahrheitsgewißheit unserer
apriorischen Wesenserkenntnis ein. Da sich an der Evidenz der aristotelische
Wahrheitsbegriff bewähren muß, seien ihre Schwierigkeiten vom
Wahrheitsbegriff aus entwickelt.

258. Die Wahrheitsgewißheit als Gewißheit von einer Wahrheit
ist eint' Beziehung ; und weil die Wahrheit über eine Sache bereits auch
eine Beziehung darstellt, so lagert sich in der Gewißheit von der
Wahrheit über eine Sache eine zweite Beziehung über einer ersten
Beziehung. Das Wesen der Gewißheitsbeziehung läßt sich also wohl
von den Eigentümlichkeiten der Wahrheitsbeziehung ablesen.



436 Über die objektive Evidenz

259. Wahrheit kommt im eigentlichen Sinne nur der Erkenntnis
zu und nicht der Sache : wahr ist die Erkenntnis und nicht die Sache.

Wahrheitsgewißheit ist das Wissen um die Wahrheit einer Erkenntnis.
Gewiß (im gegenständlichen Sinne) ist also nicht die Sache selbst,
sondern die wahre Erkenntnis davon ; und die Gewißheit als Wahrheitsbewußtsein

(als Akt) ist nicht die wahre Erkenntnis selbst, nicht die
erste Erkenntnis der Sache, sondern die zweite Erkenntnis von der
Erkenntnis der Sache : Gewißheit ist ein Wissen des Wissens.

260. Die Erkenntnis einer Sache führt im entwickelten Zustande
des Urteils eine Erkenntnis ihrer selbst mit sich, nach der wunderbaren
Weise unseres Selbstbewußtseins überhaupt ; das Bewußtsein von der
Sache wird von dem Bewußtsein jenes Bewußtseins, von einem
Selbstbewußtsein begleitet.

262. Bei der Wahrheit unterscheiden wir das erkennende Subjekt
als den Wahrheitsträger und das erkannte Objekt als den Wahrheitsgrund.

Gleichlaufend dazu ist Gewißheitsträger das wissende (Gewißheit
habende) Subjekt und Gewißheitsgrund die Wahrheit der Erkenntnis
oder sagen wir genauer die Einsichtigkeit der Erkenntnis als wahrer
Erkenntnis.

263. Danach wäre die «Einsicht in die Sache selbst» Wahrheit,
nicht aber auch Gewißheit der Erkenntnis. Aber wenn die Sache oder
der Sachverhalt einsichtig mir gegeben ist, bin ich damit nicht auch
der Sache gewiß Dem ist entgegenzuhalten, daß diese Redeweise

von der « Einsicht in die Sache » im Sinne der « Einsichtigkeit der
Sache » ihren platonischen Ursprung und Geschmack nicht verleugnen
kann. Wenn freilich Wahrheit nicht Gegenständlichkeit, sondern Gegenstand

meiner Erkenntnis ist, wenn meine Erkenntnis an den

Wesensgedanken teilnimmt, statt die Dinge durch die Wesensgedanken zu
erfassen ; wenn also die Wesensgedanken nicht Erkenntnisgebilde oder

intentionale Akte, sondern die erkannten Gegenstände selbst bedeuten ;

wenn die Wesensbegriffe nicht Erfassungen der nichtbegrifflichen Wesenheit,

sondern die begrifflichen Wesenheiten das Erfaßte darstellen :

dann freilich bleibt mir nichts anderes übrig als eine Einsichtigkeit
der Gegenstände selbst, eine sachliche oder sog. « objektive Evidenz »

einzuräumen. Das unserer Verstandeserkenntnis eigentümliche Objekt,
die Wesenheiten der Körperdinge oder physische Wesenheit, ist aber
nach Aristoteles nicht actu intelligibile, sondern nur in potentia, d. h.

in der Seinsanlage, einsichtig erfaßt zu werden. Will ich mich sauber

ausdrücken, so kann ich mithin von einer « Einsichtigkeit der Sache »



Über die objektive Evidenz 437

nur sprechen, indem ich die Sache als erfaßte meine : also gerade die

Sache nicht in ihrem Ansichsein, sondern in ihrem Erfaßtsein, d. h.
in ihrer aktuellen maßgebenden Beziehung zum erfassenden Subjekt.
Einsichtig ist genau genommen nicht das Erfaßte oder das erfaßte

Objekt — das wäre platonisch —, sondern die Erfassung oder das

Objekt als erfaßtes — das ist aristotelisch (es ist selbstredend zweierlei,
ob ich sage «das erfaßte Objekt» oder «das Objekt als erfaßtes»;
im ersten Fall meine ich das erfaßte Ansichsein des Objektes, im
anderen dagegen das Erfaßtsein des Objektes oder das Objekt in seinem

Erfaßtsein).
264. Was ist also Gewißheitsgegenstand und Gewißheitsgrund

Nicht die Sache, sondern ihre Erfassung ; nicht die Einsichtigkeit der
Sache, sondern ihrer Erfassung. — Der Verf. macht sodann einen
Unterschied zwischen immanenter und transzendenter Wahrheit,
zwischen der Übereinstimmung der Begriffe untereinander und der
Begriffe mit den Sachen, und dem entsprechend einen Unterschied
zwischen immanenter und transzendenter Einsichtigkeit, Einsichtigkeit
der inneren und der äußeren Entsprechung der Begriffe. Bezüglich
der Übereinstimmung der Begriffe untereinander gibt er eine objektive
Evidenz zu. «Begriffe sind, weil Gedanken oder Gedankenwesen, in
sich einsichtige Gegenstände ».

265. Wie soll aber transzendente Wahrheit und Einsichtigkeit
einem Gegenstand und Sachverhalt rein in sich zukommen Sie kann
sinnvoll nur das transzendente Verhältnis von Begriff und Gegenstand
betreffen : die adaequatio rei et intellectus. Wahr ist weder die Sache

für sich noch der Akt rein in sich, sondern die Beziehung zwischen

Akt und Gegenstand. Als Gewißheitsgrundlage der transzendenten
Wahrheitsbeziehung bleibt mithin nur übrig die Einsichtigkeit dieser

Beziehung.
266. Die Beziehung zwischen Akt und Gegenstand kann jedoch

von zwei Seiten gesehen werden : als Beziehung des Aktes zum Gegenstand

und als Beziehung des Gegenstandes zum Akt. Aristoteles nennt
aber nur die Beziehung des Aktes zum Gegenstand im eigentlichen
Sinne wahr und real. Freilich hat die reale maßnehmende Beziehung
des Aktes zum Gegenstand ihren Grund in der idealen maßgebenden
Beziehung des Gegenstandes zum Akt : die logische Wahrheit des

Aktes gründet in der ontologischen Wahrheit der Sache, in der
transzendentalen Abgestimmtheit des Seienden auf ein Denken überhaupt.

267. Gewißheitsgrundlage ist also die Einsichtigkeit der transzen-



438 Über die objektive Evidenz

denten Wahrheitsbeziehung von Akt und Gegenstand, die eigentlich
und wirklich im erfassenden Akt dem Subjekt immanent ist. Einsichtig
im strengen Sinne ist so der intentionale Akt, und zwar nach seiner
erfassenden oder gegenständlichen Seite, d. h. insofern er vom Objekt
als Maßgrund ideal bestimmt ist. Wenn nun die Bestimmtheiten des

Objektes am Objekt zu sehen sind, was folgt daraus für die objektive
Bestimmtheit der Akte Daß der Akt das Objekt und seine Bestimmtheiten

sieht, diese Bestimmtheit des Aktes vom Objekt her ist am Akt
zu sehen. Woran anders sollte sie aufleuchten Evidenz oder Einsicht
ist ein Sehen des Sehens : das geistige Sehen des begrifflich-sinnlichen
Sehens einer Sache oder eines Sachverhaltes. Wir können also folgende
Begriffsbestimmung wagen : Evidenz ist die an einer Erfassung haftende
Sichtigkeit ihrer gegenständlichen Bestimmtheit. In diesem Sinne
setzen wir uns für eine «objektive Evidenz » ein.

269-272. Aus Thomas De Ver. q. 1 a. 9 cp. wird dargetan, daß

die transzendente Wahrheitsbeziehung an der Erfassung einzusehen ist
und nicht am Erfaßten. Für eine objektive Evidenz im Sinne einer
unmittelbaren Selbstbezeugung der Sache für ihr Erfaßtsein, sagt
Söhngen n. 272, kann der Text nicht gut aufgerufen werden ; an die

Stelle einer solchen «objektiven Evidenz» setzt Thomas gerade eine

reflexive Evidenz im Sinne einer Selbstbezeugung des Erkenntnisaktes
für seine Gegenständlichkeit oder Sachgebundenheit. Die Evidenz oder

Wahrheitsgewißheit wird rückgelöst auf ihren Seinsgrund im .Sein des

Aktes und Intellektes selbst ; es ist also keine bloß subjektive Evidenz,
am wenigsten ein subjektives Evidenzgefühl. Unsere Wahrheitsgewißheit

stützt sich auf die Seins- und Sinn-Struktur der Erkenntnisakte
und letzterdmgs des Erkenntnissubjektes selbst, auf die seinsmäßige
im Intellekte liegende Hinordnung auf transzendente, ansichseiende

Gegenstände. Oder sagen wir mit den Ausdrücken der Schule : die

logische Urteilswahrheit fußt auf der ontologischen Wahrheit des

Intellektes und auch des Sinnes und seiner Akte.

273. Der ontologische Hintergrund der Evidenz. Was wir sagen
wollen, das hat unseres Erachtens Aristoteles mit seinem Aufweis
einer simplex apprehensio im Auge gehabt, eines schlichten Zugriffes
des Erkenntnisaktes auf sein ihm eigentümliches gegenständliches Akt-
korrclat, welcher schlichte Zugriff jeden Irrtum ausschließt, weil die

Aktuierung der seinsmäßigen Zuordnung sich ebensowenig wie das Sein

überhaupt irren kann. — Irren kann sich nur das Denken oder

Urteilen über diese seinsmäßige Zuordnung von Akt und Aktkorrelat ;



Über die objektive Evidenz 439

dem schlichten Zugriff oder der simplex apprehensio dagegen kommt
die ontologische Wahrheit des Seienden und der Seinsbeziehung zu.

279. Zusammenfassung. Eine « objektive Evidenz » unseres
Erkennens im Sinne einer Einsichtigkeit der Sache selbst würde bedeuten,
daß wir nicht nur das Wesen der Dinge, sondern auch dieses Wesen

durch sich selbst erfaßten, was Thomas, ebenso wie Aristoteles, aufs

entschiedenste abtut. Für die platonische und phänomenologische
Wesensschau und den augustinischen Teilnahmegedanken macht sich
diese «objektive Evidenz» gut. Das Dasein der Dinge soll uns

verbürgt werden und kann darum nicht für sicli selbst bürgen — wie
sollten auch die Dinge für ihr Erfaßtsein einstehen können, da dieses

sich doch nicht an ihnen findet gemäß der schon besprochenen

Einseitigkeit der Erkenntnisrelation — ; das Dasein unseres Denkens und
Erkennens dagegen braucht uns nicht erst verbürgt zu werden, es ist
gewisseste Tatsache und kann darum für erfaßtes anderes Daseiendes

bürgen.

III.
Um einen umfassenden Einblick in die Problementwicklung zu

gewähren, mußten wir Söhngen ausführlich zu Wort kommen lassen.

Überblickt man die Ausführungen, so kann man sich des Eindruckes
nicht erwehren, daß der Verf. bei der Untersuchung selber noch nach
Klarheit sucht und sie nicht vollständig gefunden hat. Nicht nur
haben die Termini : Gewißheit, Wahrheit, Evidenz, auf die es ankommt,
abgesehen davon, daß sie in dem oben angedeuteten analogen Sinn
wiederholt in zweifacher Bedeutung genommen werden müssen, bald
eine weitere, bald eine engere Spannweite und gehen trotz
gegenseitiger Abgrenzung bisweilen ineinander über,— auch die Feststellungen
in der Hauptfrage gestalten sich mitunter so, daß man trotz der
bestimmten und ausdrücklichen Ablehnung der sachlichen Evidenz
meinen könnte, sie liefen doch wieder auf eine solche hinaus. Man
beachte diesbezüglich auch die Stellen, die später noch zitiert werden.
Charakteristisch ist ferner, daß Söhngen das Evidenzproblem mehr von
Seiten des Einsicht nehmenden Gewißheitsaktes, also vom Subjekt her,
als von Seiten des Objektes, der Einsicht und Gewißheit gebenden
Ursache betrachtet. Auf diese Dinge muß noch näher eingegangen werden.

Jedenfalls ist trotz der eben angedeuteten Unklarheiten in den

angeführten Texten die Tendenz klar zum Ausdruck gebracht, die

Grundlage unserer Gewißheit im erfassenden, Gewißheit habenden Akt



440 Über die objektive Evidenz

und'nicht im erfaßten Objekt zu suchen. Der Begriff der Gewißheit
selber wird zwar im großen und ganzen in dem von uns entwickelten
Sinn genommen, wenn der Verf. auch eine Begriffsbestimmung der
Gewißheit nicht gibt. Die Gewißheit und ihre Funktion hat aber in
den angeführten Texten noch eine andere, lockere Bedeutung. So

wenn eingangs gesagt wird, daß es sich beim Evidenzproblem um die

Gewißheit unserer apriorischen Wesenserkenntnis handle : das heißt
doch wohl : um die Bürgschaft dafür, daß wir die Wesenheiten der

Dinge erkennen. Oder wenn es n. 272 heißt, daß die Bezeugung der
Sache für ihr Erfaßtsein in Frage stehe, oder n. 279, daß das Dasein
der Dinge uns verbürgt werden soll. Diese Probleme hängen nur
indirekt mit der Evidenz zusammen, direkt werden sie in der Erkenntniskritik

bezw. der Psychologie behandelt. In diesen ist nachzuweisen,
daß wir und wie wir auf Grund der Sinnesgegebenheiten die körperlichen

Wesenheiten erkennen, daß die Dinge der Außenwelt so da

sind, wie wir sie erkennen, und daß unser Erkennen wahr ist, d. h.

die Dinge so erfaßt, wie sie an sich sind. Diese Wahrheiten Bilden
die Voraussetzung in unserm Problem und insofern freilich auch in

gewissem Sinn die von uns" oben angedeutete subjektive Grundlage der

Gewißheit. Die Auffassung übrigens, daß beim Evidenzproblem die

Bezeugung der Sache für ihr Erfaßtsein in Frage stehen soll, hängt
mit der anderen Ansicht des Verf. von der Gegenständlichkeit und ihrer
Bedeutung zusammen, die auch noch zu behandeln ist. Auch daß in
der noch nicht zitierten n. 338 und vorher schon in n. 273 die Gewißheit
oder die Sicherheit und Unfehlbarkeit unserer Verstandeserkenntnis

mit der simplex, apprehensio und der Spontaneität unseres Intellektes
in Verbindung gebracht wird, zeugt davon, daß das Evidenzproblem
anders, als es von uns geschehen ist, aufgefaßt und behandelt wird.
Sicher hängt die Evidenz und die Gewißheit auch mit diesen Dingen

zusammen, doch nicht so wesentlich wie Söhngen meint. Der simplex
apprehensio gibt er als schlichtem Zugriff des Erkenntnisaktes auf sein

ihm eigentümliches gegenständliches Aktkorrelat eine ungewöhnliche
Deutung. Nach aristotelisch-thomistischer Auffassung ist sie die schlichte

Erfassung der körperlichen Wesenheit, des quod quid est, auf Grund
der unmittelbaren Abstraktion derselben von den Sinnendingen durch
den tätigen Verstand. Sie prägt aber (wie auch die Prinzipienerkenntnis)
ebenso wie das Urteil, ein Erkenntnisbild aus, was Söhngen bezüglich
ihrer und der Prinzipienerkenntnis nicht annimmt (siehe später). Doch
halten wir uns an den Hauptgedanken der Untersuchung.



Über die objektive Evidenz 441

Für die Idee, die Grundlage unserer Gewißheit im erfassenden

Akt zu suchen, hat den Verf. offenbar der Umstand eingenommen,
daß sich, wie wir oben gezeigt haben, die objektive Evidenz tatsächlich
im Gewißheit habenden Subjekt geltend macht und auswirkt. Das
brauchte ihn nun aber nicht dazu zu bestimmen, so einseitig, wie er
es tut, den ausschlaggebenden Faktor nur an der Erfassung, in der

Sichtigkeit der gegenständlichen Bestimmtheit des Aktes zu sehen.

Er gibt eigentlich zwei Grundlagen der Gewißheit an : eben jene
Sichtigkeit und hinterher noch (in n. 272) aus ihr abgeleitet die Seinsund

Sinnstruktur der Erkenntnisakte und der Erkenntnisvermögen.
Die ersterc dürfte sich, wenn Söhngen auch selber den Unterschied
zwischen aktueller Gewißheit und Gewißheit überhaupt oder zwischen
einschlußweise und wissenschaftlich erkannter Grundlage nicht macht,
in dem aktuellen Gewißheitsbewußtsein, wenn auch noch nicht so

deutlich erkannt, finden, während die andere mehr als Grundlage der
Gewißheit überhaupt, als die wissenschaftlich erkannte Grundlage
anzusehen ist. Letztere ist ohne Zweifel dieselbe, die wir subjektive Grundlage

unserer Gewißheit genannt haben : die Wahrhaftigkeit unserer
Erkenntnisvermögen. Denn diese ergibt sich unmittelbar aus der Seinsund

Sinnstruktur unserer Erkenntnisfähigkeiten und ihrer Akte.
Was versteht er aber eigentlich unter der ersten Grundlage

Genau genommen, so wie der Text vorliegt, wiederum zweierlei. Gewiß,
die fragliche Grundlage findet sich in beiderlei Gestalt unmittelbar am
erfassenden Akt - und insofern bleibt er sich in der Entwicklung konsequent

—. Aber es ,ist doch nicht dasselbe, wenn er zuerst, geleitet von
seiner Analyse des Terminus « Wahrheitsgewißheit » als des Wissens

um eine Wahrheit, die Wahrheit der Erkenntnis, und zwar dem ganzen
Zusammenhang nach, die logische Wahrheit, als Gewißheitsgrundlage,
dann aber, sich genauer ausdrückend, wie er sagt, die Einsichtigkeit
der Erkenntnis als wahrer Erkenntnis oder, noch deutlicher, die Sichtigkeit

der gegenständlichen Bestimmtheit des Aktes oder die Einsichtigkeit

der transzendenten Beziehung des Aktes oder des Begriffes zum
Gegenstand angibt. Die logische Wahrheit ist nach der allgemein
in der Scholastik und auch von Söhngen angenommenen
Begriffsbestimmung die erkannte Übereinstimmung (das Erkennen der
Übereinstimmung) des Verstandes mit seinem Gegenstand ; sie findet sich
nur beim Urteil : der urteilende Verstand erkennt reflex seine
Übereinstimmung mit dem Sachverhalt, und insofern besitzt er logische
Wahrheit. In der objektiven Übereinstimmung mit dem Sachverhalt



442 Über die objektive Evidenz

selber aber besteht — noch ehe diese Übereinstimmung erkannt ist
— die ontologische Wahrheit der Erkenntnis oder, was dasselbe ist,
die gegenständliche Bestimmtheit des Aktes oder die transzendente
Beziehung des Aktes und Begriffes zum Gegenstand. Die ontologische
Wahrheit kommt auch der einfachen Verstandeswahrnehmung (der
simplex apprehensio) und den Sinnen zu. Dadurch daß sie beim Urteil
vom Verstand reflex erkannt wird, wird sie zur logischen Wahrheit.
Es ist also doch wohl ein Unterschied, ob man die logische oder die

ontologische Wahrheit der Erkenntnis als Grundlage der Gewißheit
bezeichnet. Der Verfasser tut, wie gesagt, beides, jenachdem.

Denn, ist die logische, Wahrheit als solche Gewißheitsgrundlage --

und wenn man Wahrheitsgewißheit in dem engen Sinn als Gewißheit

um die Wahrheit, d. h. nach dem Zusammenhang um die logische
Wahrheit, nimmt, dann ist dies der Fall —- dann hätten wir, falls
wir in dem in nn. 258, 259 und 262 ausgesprochenen Zusammenhang
bleiben, zwar für die Wahrheit und die Gewißheit je einen besonderen

Akt und eine doppelt geschichtete Beziehung anzunehmen, die gewissermaßen

hintereinander liegen, hätten aber gegen n. 259 eigentlich nicht
zwei, sondern drei Erkenntnisakte zu unterscheiden. Denn die logische
Wahrheit als erkannte Übereinstimmung (Erkennen der Übereinstimmung)

des Erkennenden mit der Sache ist schon ein Wissen um die

ontologische Wahrheit des direkten auf die Sache gehenden, also ersten,
ontologisch wahren, Aktes, und damit schon eine zweite (eine reflexe)
Erkenntnis. 1st also Wahrheitsgewißheit das Wissen um die logische
Wahrheit, dann ist sie ihrerseits das Wissen um das Wissen der
ontologischen Wahrheit, also eine dritte Erkenntnis. Der Verf. sagt aber

in n. 259, die Gewißheit als Wahrheitsbewußtsein sei nicht die erste

Erkenntnis der Sache, sondern die zweite von der Erkenntnis der Sache.

Doch das ist nicht das wichtigste. Daß die logische Wahrheit formell

genommen nicht das Fundament der Gewißheit ist, wird die weitere

Auseinandersetzung zeigen. Söhngen kommt ja auch selber im Verlauf
der Untersuchung davon ab.

Wichtiger ist folgendes. 1st nicht die logische, sondern die

ontologische Wahrheit, die Sichtigkeit der gegenständlichen Bestimmtheit
des Aktes, Grundlage der Gewißheit — und Söhngen entscheidet sich

allmählich dafür —, dann ist auch die logische UrteilsWahrheit, die

nach Söhngens eigenen Worten, n. 272, « auf der ontologischen Wahrheit
des Intellektes und auch des Sinnes und seiner Akte fußt », nicht mehr
soweit von der Gewißheit zu trennen und zu verselbständigen, wie



Über die objektive Evidenz 443

er das anfangs getan hat, sondern mit ihr im Urteil zusammenzustellen.

Söhngen tut das denn auch tatsächlich. Ja er geht noch weiter und
identifiziert Gewißheitsbewußtsein oder Wahrheitsgewißheit und
Wahrheitsbewußtsein miteinander — und in einem gewissen Sinn kann man
das auch. (Wie schon gesagt, ist die logische Wahrheit, wenn mit dem

Begriff ernst gemacht wird, das Erkennen der, das Wissen um die

Übereinstimmung des Erkennenden mit dem Sachverhalt oder um die

ontologische Wahrheit des Erkennenden, also Wahrheitsbewußtsein.
Und in diesem Wahrheitsbewußtsein befindet sich auch die Gewißheit
(siehe unten). Man lese die Worte in n. 272 : «Unsere Wahrheitsgewißheit
(von mir unterstrichen) stützt sich auf die Seins- und Sinn-Struktur
der Erkenntnisakte und letzterdings des Erkenntnissubjektes
selbst, auf die seinsmäßige im Intellekte liegende Hinordnung auf
transzendente, ansichseiende Gegenstände. Oder sagen wir mit den

Ausdrücken der Schule : Die logische UrteilsWahrheit (von mir
unterstrichen) fußt auf der ontologischen Wahrheit des Intellektes
und auch des Sinnes und seiner Akte ».1 Hier ist doch wohl
Wahrheitsgewißheit mit logischer Urteilswahrheit gleichgesetzt, und

folglich kann von der logischen Wahrheit als der Grundlage der Gewißheit

nicht mehr die Rede sein, da die Gewißheit nicht gut ihr eigenes

Fundament sein kann. Man beachte auch in diesem Text die
Überleitung von der Wahrheit der Erkenntnis zur Seins- und Sinn-Struktur
(also zu der Wahrhaftigkeit) des Erkenntnissubjektes.

Von der Identifizierung der Wahrheitsgewißheit mit der logischen
Urteilswahrheit oder dem Wahrheitsbewußtsein, die dem Verf., wie es

scheint, nicht recht bewußt geworden ist, kommt es aber dann her
und das ist wieder von Bedeutung — daß der hl. Thomas (und
Aristoteles) für seine Evidenztheorie (das heißt in Wirklichkeit :

Wahrheitstheorie) als Zeuge auftreten kann. Denn was Söhngen von Thomas

(und später von Aristoteles) zitiert, das sagt Thomas bezüglich der

logischen Wahrheit oder des Wahrheitsbewußtseins, « daß » nämlich
(nach Söhngens eigenen Worten, n. 269) « die transzendente Wahrheitsbeziehung

an der Erfassung einzusehen ist und nicht am Erfaßten ».

Söhngen fährt fort : « diese Evidenztheorie scheint mir auch Thomas

von Aquin in seiner Lehre vom Urteil und dessen Wahrheit zu
vertreten ». Nun, dem Thomisten scheint dies nicht nur der Fall zu

1 Ich habe, wie meistens, die Unterstreichungen, die der Verf. im Text selber
macht, weil für unsere Zwecke belanglos, ausgelassen.



444 Über die objektive Evidenz

sein, nämlich, daß die transzendente Wahrheitsbeziehung an der

Erfassung einzusehen ist und nicht am Erfaßten, sondern er hält dies

auch an der zitierten Stelle aus De Ver. q. i a. 9 cp. für die

ausgesprochene Lehre des Aquinaten und unterschreibt sie, bezieht sie

aber nicht, ebensowenig wie Thomas selber, unmittelbar auf die Evidenztheorie,

sondern wie dieser auf das « Urteil und dessen Wahrheit ».

(Von der transzendenten Wahrheitsbeziehung und der ihr in n. 264

entgegengesetzten immanenten wird später noch ein Wort zu sagen
sein.)

(Fortsetzung folgt.)


	Über die objektive Evidenz

