Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Sacrificium Mediatoris : zu den Opferanschauungen des Aquinaten
[Fortsetzung]

Autor: Rupprecht, P. Placidus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762608

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sacrificium Mediatoris.

Zu den Opferanschauungen des Aquinaten.
Von P. Placidus RUPPRECHT 0.S.B., z. Z. Weingarten.

/Schluss.)

Da der Begriff : sakrvamentales Opfer, in der Theologie bereits
heimisch ist, erscheint es notwendig, auf seine bisherigen Ausprigungen
kurz einzugehen. Zunichst spricht man von sakramentalem Opfer,
da man in der vi sacramenti bewirkten, getrennten Gegenwirtigsetzung
des Leibes und Blutes des Herrn eine Versinnbildung seines Kreuzes-
todes sieht. Diese Auffassung wird aber nicht dem Sakramentsbegriff
gerecht. Denn zum Wesen eines Sakramentes gehort, dall das auBere
Geschehen auf ein entsprechendes inneres hinweist und es bewirkt :
das Abwaschen bei der Taufe z. B. die innere Reinigung. Die vi
verborum bewirkte Trennung gehort aber zum signum. Erfolgt sie
doch nur im Sakrament und nicht am Heiland selbst. Mithin ist dem
Begriff eines Sakramentes durch eine solche Auffassung nicht Geniige
geleistet. Die Ausflucht, das Konsekrationswort hitte die Kraft, Leib
und Blut Christi zu trennen, wenn Christus nicht verklart wire !,
zeigt, zu welchen Konsequenzen diese Auffassung fihrt. Sie beruht
auf einem ungeniigenden Erfassen des sakramentalen Zeichens. Materie
und Form der Eucharistie deuten nicht auf den Herrnleib als solchen,
sondern auf die Funktion, die er im Sakrament zu erfiillen hat. Diese
entspricht derjenigen, die Brot und Wein im menschlichen ILeben
haben. Nicht umsonst sind gerade diese Elemente fiir die Eucharistie
gewihlt. In den ihnen eigenen Wirkungen bekunden sie des Herrn
Heilsabsichten. Das Brot —— die feste Nahrung dient mehr der
Erhaltung der Substanz unseres Leibes. Wird Christi Leib vi sacramenti
fir sich gegenwirtig unter der Gestalt des Brotes, so heil3t das eben
nur, der verklirte Herrnleib soll unserm Sein Halt und Bestehen fiir
das ewige Leben geben, wie das Brot es fiir das irdische tut. Das
Entsprechende gilt vom Kelch. Christi Blut soll die Aufgabe an uns
in Hinsicht auf die heilige Gemeinschaft mit Gott erfiillen, die der
Wein fiir die Tage unseres irdischen Lebens hat. Es soll den Lebens-

1 Cfr. Lessius.



412 Sacrificium Mediatoris

ablauf steigern, unser seelisches Innenleben anregen, Affekte der Freude
und Liebe gegen Gott wecken. In der sakramentalen Trennung ist
also - wenn Materie und Form des Zeichens allseitig beachtet werden
- nicht der Hinweis auf die Trennung von Leib und Blut am Kreuz
zu finden, sondern auf die zweifachen Aufgaben der verklirten
Menschheit Christi fiir unser I.eben, nidmlich in seinem verklirten
Leib unsere Verginglichkeit zu iiberwinden, und uns in der Fiille
seines gottlichen Lebens unser Ieben zu erheben und zu verkliren.
So stimmen Zeichen und Bezeichnetes tiberein. Was duBerlich angezeigt
wird, ist wirklich vorhanden : der Leib und das Blut Christi als
kultische Speise. Auch die Opferhandlung ist nichts anderes, als das
Sicheinsetzen Christi, um unsere wahre Speise zu werden — und etwas
anderes ist in den Worten der Wandlung auch nicht ausgedriickt.
Mithin stimmen auch beziiglich der actio das Zeichen und der geistige
Gehalt tiberein.

Konsequenter ist eine andere Auffassung vom sakramentalen
Opfer. ! Sie will die Messe wirklich als Sakrament des Kreuzopjfers
auffassen, und fordert darum die Vergegenwirtigung jenes Vorganges
—— nattrlich in numerischer Identitit -~ unter dem sakramentalen
Geschehen. Die Parallele mit der sakramentalen Gegenwart des I.eibes
und Blutes wird durchgefithrt. Da diese verklart — pneumatisch sind,
wird auch der Vorgang als pneumatisch zugegen angenommen. * Selbst-
verstandlich ist jedes sakramentale Geschehen ein Geheimnis, das nur
dem Glauben sich kundtut. Es ist zwar iiber die Vernunft, aber nicht
gegen sie, d. h. es kann nichts Unmdogliches, keinen Widerspruch
enthalten. Nach der angefithrten Auffassung wiirde sich die ganze
actio crucis, abgesehen von ihrer dulleren Erscheinung in der Konse-
kration abspiclen. Zum « Innern» jenes Vorganges gehoren zunichst
die Akte der heiligsten Seele Christi. Alle Akte der Liebe, Hingabe
und Geduld miilliten -gegenwiirtig werden in numerischer Einheit —
aber nicht nur in der Erinnerung, sondern in sich selbst. Zum Innern
jenes Vorganges gehort ferner die Verdnderung, die der heiligste Fron-
leichnam an sich erfulv. Wie dort miilite er am Beginn der Opfer-
handlung — lebendig, wihrend derselben — tot, am Schlull derselben
— verklart sein. Das alles miite der Herr wihrend der Konsekration
erleben. Das ist aber unmdglich. Wie kann, was einmal Unsterblichkeit
erlangt hat, wiederum — wenn auch sub specie aliena — sterblich

U Cfr. Jahrb. f. Litw. 8, 166, 174-3, 181. 2 Cfr. l. c. 163.



Sacrificium Mediatoris 413

werden 7 Die Verklarung schlieft jede Riickversetzung in den Zustand
der Verginglichkeit aus. Ferner miilte der Herr zugleich im Himmel
verklirt, auf Erden aber — bei der Wandlung — unverklirt (sterblich
— tot) sein. Das aber widerspricht dem Identititsgesetz. Auch auf
Gottes Allmacht kann man sich dafiir nicht berufen. Selbst sie vermag
nicht ungeschehen zu machen, was einmal geschehen ist. Nach der Lehre
der Kirche kommt bei der Wandlung der werklirte Christus unter die
vorbereitenden Opfergaben. Am Beginne der sakramentalen Handlung
stehen also : Brot und Wein, Zeichen der Art der Wirksamkeit, welche
der Verklarte jetzt entfalten will, am Ausgang : der verklirte Herr
unter den zuriickgebliebenen Gestalten.

Vom Vorbildsopfer ist die Anamnese unterschieden, weil in jenem
alles nur in signo geschieht. Gemeinsam dagegen sind die inneren
Beziehungen zum Stammopfer, sowie die Aufgabe, durch ihre Riten
an jenem teilnehmen zu lassen. Die Coena hat ihre Eigenstellung.
Sie selbst ist nicht Anamnese. Nec tunc erat memoriale, sed institue-
batur ut in memoriam in posterum celebrandum.! Die eigentliche
Opfergabe ist noch nicht geheiligt. Darum kann sie auch nicht als
solche zugegen werden. Aber sic ist die Anordnung der Anammese
und die Befihigung zu thy durch die Einsetzung des eucharistischen
Priestertums.

Die eucharistische Opferordnung zeigt sich demgemil als die dritte
Stufe in der Sendung des Herrn. Beim Coenaopfer war die Einigung
zwischen Himmel und Erde und dem Mittler selbst iiber das grofc
Versohnungswerk, und zwar nach seinem blutigen und unblutigen
Teil hin. Am Kreuz opferte sich der Mittler, unsere Schuld zu tilgen.
Verklirt wurde er in der Auferstehung. In seiner Erhéhung zur
Rechten des Vaters war die Weltbedeutung seiner Glorie besiegelt.
In den eucharistischen Feiern erfolgt die Heiligung der Welt in der
genuBfihigen, verklirten Mittlernatur. Die Messe ist mehr als cine
nuda commemoratio sacrificii in cruce peracti?, sie ist auch ihrerseits
sacrificium —— im Sinn der Anamnese. So spielt sich also das Werk
des Mittlers in den drei festgestellten Stufen ab. Wir haben aber das
Eigenartige, dall jede Stufe durch ein sacrifictum dargestellt wird.
Coenaopfer — Kreuzopfer — MeBopfer. Die Erklarung dafiir liegt
darin, dal} hier eben die wahre gottliche Heilsveranstaltung vorliegt.
Deshalb haben wir kein schwiichliches Wollen und Wiinschen, sondern

1LIVD. 8 1,3, 3ad 1. 2 Trid. Sess. 22, can. 3. Denz., Nr. 930.



414 Sacrificium Mediatoris

ein selbstverstiandliches Vollbringen. Schon unter Menschen entsteht
durch vorbereitende Besprechungen eine gewisse Gemeinschaft, noch
ehe das eigentliche Abkommen getroffen ist. Man fiihlt sich gegenseitig
verpflichtet, nimmt auf den ausstehenden Vertrag Riicksicht. So ist
es gar nicht auffallend, dafl in der Sphéire des gottlichen Wirkens auch
auf der vorbereitenden Stufe eine wahre Gnadengemeinschaft zustande
kommt, und somit ein wirkliches sacrificium vorliegt. Zur Wieder-
herstellung der vollen heiligen Gemeinschaft ist aber der ganze Opfer-
dienst des Heilandes notwendig. Die Versohnung und der Bundes-
abschlull sind zu ihr auch noch nicht ausreichend. Der Bund muB
vollstindig durchgefithrt werden.

Das Vorleben des Herrn bis zur Abendmahlsverpflichtung ist das
Leben des begnadetsten Gliedes des Menschengeschlechtes, voll kost-
barer Verdienste fiir uns. 1 Das eigentliche Mittlerwerk konnte erst nach
der endgiiltigen Entscheidung und sakralen Verpflichtung fiir dasselbe
beginnen. Erst dann war Christus der amtliche Mittler, anerkannt
von den beiden kontrahierenden Parteien.

3. Das Gesamtheilswerk.

Das von manchen Theologen vertretene sacrificium caeleste legt
die Frage nahe, ob auch im Gesamtheilswerk, also im Heilsplan nach
seinem weitesten Ausmal}, die gleiche Entwicklung zu finden ist. Den
Vorwurf zu schematisieren brauchen wir beim Eingehen auf diese
Frage nicht zu fiirchten. Das ILeben hat eben seine Gesetze — und
Gemeinschaften benotigen bei ihrer Verwirklichung der Erfiillung
gewisser Bedingungen. Soll eine Gemeinschaft entstehen, so ist zu-
nichst ein Ubereinkommen nétig iiber deren Zweck und die nétigen
Mittel, sowie iiber die Anteile an Leistungen, die den einzelnen Gliedern
zufallen. Sodann ist der rechtsgiiltige Abschlull der Gemeinschaft
notig.  Den konstitutiven Bedingungen mulli dabel geniigt werden.
Das Leben und.Wirken der Gemeinschaft selbst, wie der einzelnen
Glieder in ihr ist dann die dritte Stufe. Auf ihr setzt sich das neue
Gebilde durch, schweil3t alle Glieder zu einer Einheit zusammen, um
so deren, wie auch ihr eigenes Ziel zu erreichen. Als diese drei Stufen
der gottlichen Heilsokonomie nach dem Siindenfall erscheinen dann :
Alter Bund -~ Neuer Bund — Himmel. Die Zusammengehoérigkeit
dieser drei Epochen ist offensichtlich. Nach St. Thomas hat der Kult

1 11T D. 18, 6, 3c.



Sacrificium Mediatoris 415

des Alten Bundes eine Doppelaufgabe. Er soll das Ziel, wie den Weg
bezeichnen. ! Die christliche Zeit verbindet die vorhergehende mit der
folgenden himmlischen Epoche.? In ihr ist der Weg offenbart. Der
Kult hat nur noch das zu erreichende Ziel anzuzeigen.?® Der Himmel
ist die vollendete Kirche.? Die inneren Zusammenhinge sind vom
heiligen Iehrer also anerkannt. Er sieht im alten Kult das Erstreben
des Zieles und des Weges, im neuen Kult das Wandeln auf dem Weg
nach dem Ziel, im Himmel die Vollendung, die auf den vorher-
gehenden Stufen beruht.

Da er, wie wir eben sahen, sagt: status novae legis medius est
inter statum veteris legis et statum caelestis patriae, soll von diesem
ausgegangen werden bei Beantwortung der krage, ob damit nur ein
zeitliches « Mittel » ausgedriickt werden soll, oder eine Zeit, der wirklich
mittlerische Aufgaben zukommen. Entspricht die christliche Zeit der
zweiten Stufe im Aufbau des Mittlerwerkes, so mul3 auf ihr ein Mittler
geheiligt werden. Tatsichlich finden wir hier einen Heiligungsvorgang.
Aber was geheiligt wird, ist nicht eine einzelne Person, sondern das
ganze gutwillige Menschengeschlecht, die Christenheit, oder um mit
Worten des hl. Augustinus zu reden, der : Totus Christus, caput et
corpus. ® Es erhebt sich da die I'rage: Kommt dem Menschen-
geschlecht eine mittlerische Stellung und Aufgabe zu ? Die Mitten-
stellung ist ohne weiteres zuzugeben. Als geist-leibliches Wesen steht
der Mensch zwischen den zwei « Extremen », Geist und Stoff. Er gehort
beiden an, verbindet beide Reiche in gewisser Beziehung in sich. Seine
Zugehorigkeit zum Geistextrem wird noch verstiarkt durch die Gnade,
durch die er zum natiirlichen Ebenbild des hochsten Geistes noch das
iibernatiirliche erhilt. Die Heiligung des Menschen in Christus ist
vollendet, wenn die Geistseele untrennbar mit Gott in der Gnade

1 [-1I 101, 2c: Figurativum futurac veritatis manifestandae in patiia ...
figurativum Christi, qui est via ducens ad illam patriae veritatem.

2 IV D. 1, 2, 5 ad 1 : Status novae legis medius est inter statum veteris legis
et statum caclestis patriae; et ideo etiam ea, quae sunt novae legis, et sunt veritas
respectu signorum veteris legis, et sunt figurae respectu manifestac et plenae
cognitionis veritatis, quae erit in patria ; et ideo adhuc oportet in nova lege quod
maneant aliquae figurae, quae scil. in patria, ubi erit plenaria perceptio veritatis,
omnes cessabunt.

3 I-II rto1, 2¢: Tn nova lege via iam est revelata ... solum oportet praefi-
gurari futuram veritatem gloriae nondum revelatam.

4 TII 8, 3 ad 2: Esse Ecclesiam gloriosam, non habentem maculam neque
rugam, est ultimus finis, ad quem perducimur per passionem Christi. Unde hoc
erit in statu patriae, non autem in statu viae.

5 Migne, P.L. 36, 231.



4I6 Sacrificium Mediatoris

verbunden ist, und auch der Leib bei der glorreichen Auferstehung
ganz in das gottliche Leben hineingezogen wird. Somit schlieBt die
Heiligung des Christus totus ab am Jiingsten Tage, wenn der letzte
Getreue seine Prifungszeit besteht, und die ganze Christenheit durch
die Herrlichkeit des auferstandenen Ifrlésers auch dem ILeibe nach
verklirt wird. Hat nun diese Heiligung unseres Geschlechtes mitt-
lerischen Wert, d. h. dient sie dazu, die beiden Extreme einander zu
nihern und zu wahrer Gemeinschaft zu verbinden ? Um diese Frage
beantworten zu kénnen, mul} erst einiges iiber die Stellung des Menschen
in der Schipfung gesagt werden. Der Mensch und die ithn umgebende
Welt stehen in engem Wechselverhiltnis zueinander. Es findet ein
steter Austausch der Giiter, ein Sichdienen, Sichbereichern statt. Der
Mensch benétigt die Natur fiir seinen Leib, bei dessen Werden, Wachsen,
Reifen. Er zieht aus ihr Nahrung, Kleidung, Licht, Wirme — kurz
alles, was zur Erhaltung und Entwicklung seines leiblichen Lebens
notig ist. Auch fiir sein geistiges I.eben ist sie unumginglich. Durch
sie erhiilt der Geist Gelegenheit und Stoff zum Nachdenken, zur Bildung
von Begriffen, zum Auffinden der Gesetze des Seins und Lebens. Durch
sie wird er auch zur Erkenntnis Gottes gefithrt, dessen Herrlichkeit
thm aus ihr entgegenleuchtet. So wird der Mensch an Leib und Seele
aus der doch eigentlich unter ihm stehenden Kreatur bereichert. Aber
er hat auch ihr Gegendienste zu leisten, und zwar durch den Geist, durch
den er iiber ihr steht. Wie er auf doppelte Art empfingt, mull er auch
auf doppelte Weise geben. Wir konnen wohl dies in den Worten der
Genesis wiederfinden. ... ut operaretur et custodiret illum. ! Zundchst
das Bearbeiten des Gartens. Als der Geist iiber den Gewissern schwebte,
war die Erde finster, wiist und leer.? Dann begann der Gottesgeist
sein Werk der Scheidungen und des Erfiillens. Aus dem Chaos schuf
er den Kosmos. Da Gott den Menschen aber zur Titigkeit berief,
fithrte der Geist sein Ordnungs- und Belebungswerk nicht bis in die
letzten Folgerungen durch, sondern iiberlieB es den Menschen, die
in die Welt hineingelegten Entwicklungsmaglichkeiten aufzuspiiren und
nach Kriften zum Auswirken zu bringen. Die gottliche Weisung :
Subicite eam (terram) et dominamini piscibus maris et volatilibus
caeli et universis animantibus, quae moventur super terram 3, machte
es den Menschen zur Pflicht, sein seelisches Konnen zur Kulturarbeit
auszuwerten, es gleichsam in diesen zwar unbeseelten aber gefiigigen

L Gen. 2, 15. 2 Cfr. l.c. 1, 2. 21 ¢ 1; 28



Sacrificium Mediatoris 417

Bereich hineinzutragen und ihm mit seinen Kriften dem Geiste zu
unterwerfen. Auch dieses Kulturschaffen ist ein Glied in der Verbindung
der beiden Extreme Geist und Materie, ist die Herstellung einer
Gemeinschaft, in der die Materie entsprechend ihrer Eigenart der
dienende, wihrend der Geist der beherrschende und fithrende Teil ist.
Das Bewachen des Gartens lenkt den Blick auf den zweiten Teil der
Aufgabe des Menschen an der Natur. Der einzige Feind aller Harmonie
und Schénheit in ihr ist nur der gottfeindliche Wille. So war es also
des Menschen Pflicht, sich selbst vor dieser Entartung zu bewahren,
um dem.ihm anvertrauten Bezirk keinen Schaden zuzufiigen. Die
Schopfung ist kein bloBes Nebeneinander von vielen Dingen, sondern
ein groBes Ganzes. Das Verderben eines Teiles mul3 sich auch an den
andern auswirken — und besonders das Verkommen des Geschopfes,
um dessentwillen alles andere da ist. Somit hat der Mensch der Natur
gegeniiber eine moralische Verantwortung. An ihm lag es, den Geist
der Auflehnung wider Gott nicht in den Bereich der sichtbaren
Schopfung hereinkommen und alle Harmonie storen zu lassen. Die
Entscheidung iiber das Wohl der Natur lag also in der Brust des auf-
gestellten Wichters selbst. Von seiner Willensrichtung hing das Schick-
sal aller Wesen um ihn her ab. Machte er mit dem Iirsten der
Finsternis gemeinsame Sache, dann gewann dieser Einflu auch auf
die Welt. Blieb der Mensch dagegen treu, und nahm er zu an Gnade,
dann sollte auch alles mit ihm erhoben werden. Die Stichhaltigkeit
dieser Gedankenginge wird durch die Tatsachen der Heilsgeschichte
erhartet. Nicht nur den siindigen Menschen traf die Strafe. Die Natur
mubte mit ithm leiden. Maledicta terra in opere tuo. ! Ferner schen
wir auch in den Prophezeiungen vom messianischen Reich die Ver-
heiBung einer Welt ohne Gefahren und voll des Friedens. Gewill mag
manches ob des fleischlichen Herzens des Volkes Diesseitsbedeutung
haben, doch ist die Erneuerung der Natur eine notwendige Folge der
Erlosung des Menschen, so dall jene Worte erst in der messianischen
Vollendung ihre volle Erfiillung finden werden. Diese kiindet St. Pawulus,
da er vom Seufzen der Natur spricht, von ihrem Streben, die Verging-
lichkeit abzuschiitteln und teilzunehmen an unserer Herrlichkeit in
Christus. * Erist auch ein Zeuge fiir den Zusammenhang der Verklarung
der Welt mit der vollen Vereinigung der Menschen mit Gott, die durch
die glorreiche Auferstehung erfolgt. Expectatio creaturae revelationem

LY. e 3, 17. 2 Roém. 8.

Divus Thomas. 28



418 Sacrificium Mediatoris

filiorum Dei expectat.! Scheeben schreibt: «Nur kraft ihres Zu-
sammenhanges mit den Kindern Gottes kann also die Natur die
Herrlichkeit erwarten, welche ihr als Reflex und Ausflul der Herr-
lichkeit der Kinder Gottes zu teil wird. 2 Somit ist es des Menschen
Aufgabe, sich selbst zu heiligen, innigste Vereinigung mit Gott dem
hochsten Geiste zu suchen, um dann auf die Natur zu wirken, sie Gott
zu nihern und zum Triger der Herrlichkeit gottlicher Majestdt machen
zu helfen. Es ist also nicht so sehr seine Kulturarbeit, die er mit den
Kriften seiner Seele leistet, durch die er seiner Pflicht der Natur gegen-
iiber gentuigt ; es ist vielmehr sein moralisches Miihen, sein Heiligkeits-
streben, durch das er zunachst Seele und Leib und dann auch die Natur
ihrer héchsten Vollendung in Gott entgegenfithrt. Wahre Kulturarbeit
ist darum ohne Sittlichkeit und iibernatiirliche Begnadung des Menschen
nicht moglich. Und ein wahrer Fortschritt des Menschengeschlechtes
ist nur dann gegeben, wenn die voranschreitende Beherrschung der
Naturkrifte die Caritas nicht aufhebt, sondern zu ihrer Forderung
ausgeniitzt wird.

Das Menschengeschlecht hat also nicht nur eine Mittenstellung
zwischen Geist und Stoff, sondern auch eine Mittleraufgabe. Diese ist
an und fir sich keine priesterliche, da die Kreatur stindenunfihig ist
und somit keine Verséhnung durch Opfer braucht. Die Begriffe :
Mitller — Priester decken demgemdfs einander nicht. Wohl ist jeder
Priester ein Mittler, aber nicht jeder Mittler auch Priester. Der Begriff :
Mittler erscheint als der weitere. Diese Mittleraufgabe wird genau
so gelost, wie wir es beim Opfer kennen gelernt haben. Sie erfolgt
durch den innigeren Anschlull des Mittlers an das hohere Extrem,
durch den der Mittler selbst gehoben und eben dadurch befdhigt wird,
das niedere Extrem in sich am Leben des hoheren Anteil nehmen zu
lassen. Bei der Mittlungsaktion zwischen Geist und Stoff ist natur-
gemil eine priesterliche Entsiindigung des niedern Extrems unnétig.
Die Natur behielt ihre Fahigkeit fiir die zugedachte Erfilllung mit
dem Gdottlichen. Sobald der Mittler — das Menschengeschlecht — Gott
ganz geeint ist, strahlt kraft der natirlichen Zusammengehérigkeit die
Herrlichkeit der Verklarten auf die Kreatur tiber. ILetzten Endes ist

1] c 8 10.

2 Mysterien des Christentums 3, 582.

IV D. 47, 2, 1, 1¢: Quia mundus aliquo modo propter hominem factus est,
oportet quod quando homo secundum corpus glorificabitur, etiam alia corpora
mundi ad statum meliorem mutentur.



Sacrificium Mediatoris 419

diese Herrlichkeit ein Ausflul der verklirten Menschheit Jesu, in dessen
Glorie Himmel und Erde im Weltenbrande vergehen und neu erstehen.
Der hl. Thomas sicht in jenem Feuer eine Reinigung der Welt!' —
aber auch der Vergleich mit dem heiligenden Opferfeuer liegt nahe, da
die alte Welt eigentlich bereits entsithnt wurde durch das Gericht
und die VerstoBung der Verdammten und nur noch des Ergriffen-
werdens durch die gottliche Heiligkeit bedarf. Wie bei der Opferfeier
die Heiligung der Gemeinde erst der Abschlufl und die volle Aus-
wirkung der Heiligung des Mittlers ist, so finden wir es auch hier.
Da die Materie selbst nichts verdienen kann, ist das Verdienst des
Mittlers umso weniger zu bezweifeln. ®

Nach diesen Ausfithrungen iiber die Mittenstellung und Mittler-
aufgabe des Menschengeschlechtes wire noch kurz auf die Stufen
des Gesamtheilsplanes einzugehen. Dem Alten Bund kime das Uber-
einkommen iiber den Mittler zu. Da die Kreatur unbeseelt ist, kann
es sich nur um ein Sich-verpflichten zwischen Gott und den zur Mittler-
schaft berufenen Menschen handeln. Gottes Wille fiir eine Verklirung
der Natur steht fest. Sie ist nur eine Entfaltung des Wirkens des
Geistes am Anfang. ® Scheeben bemerkt zum 8. Kapitel des Romer-
briefes : « Wenn die Natur nach dieser Verklirung seufzt und ringt,
wenn ihre gegenwirtigen lLeiden nach dem Apostel gleichsam die
Geburtswehen der kommenden Herrlichkeit sind, so seufzt und ringt
sie nicht aus sich selbst, sondern durch denselben Geist Goiles, der,
wie der Apostel gleich nachher so schoén sagt, in den Herzen der
Menschen mit unaussprechlichen Seufzern bittet. »* Der Alte Bund
war nicht nur fir Abraham und seine Nachkommen bestimmt, sondern
fir die ganze Menschheit, die im Abrahamssamen den Segen Gottes
erfahren sollte. War er zundchst auf die Heiligung der Menschen
gerichtet, so schloB er die Natur nicht aus, sondern wegen des engen
Zusammenhanges aller Geschopfe im Kosmos ein. Der Mensch brauchte

1 IV D. 47, 2, 1, 2.

IV D. 48, 2. 1 ad 5: Quamvis corpora insensibilia non meruerint illam
gloriam proprie loquendo, homo tamen meruit, ut illa gloria toti universo con-
ferretur, inquantum hoc cedit in augmentum gloriae hominis ; sicut aliquis homo
meretur, ut ornatioribus vestibus induatur, quem tamen ornatum nullo modo
ipsa vestis meretur.

# 1. c. ad 3 : Novitas mundi futura praecessit quidem in operibus sex dierum
in quadam remota similitudine, scil. in gloria vel gratia Angelorum ; praecessit
etiam in potentia obedientiae, quae creaturae tunc est indita ad talem novitatem
suscipiendam a Deo agente.

4 Mysterien, 582.



420 Sacrificium Mediatoris

seine Mittleraufgabe der Natur gegeniiber nicht ausdriicklich zu bejahen.
In seiner Verpflichtung, durch Halten der Bundessatzungen sich selbst
zu heiligen, war jene ohne weiteres eingeschlossen. Ist doch, wie wir
oben sahen, der Besitz der Gnade durch den Menschen dafiir ausschlags
gebend, ob die Kreatur fiir das Widerstrahlen der Herrlichkeit Gotte-
fahig ist oder nicht. Anderseits wiirde der Mensch diesen Zusammen-
hang nicht ablehnen kénnen, da, wer Gott lieben will, auch dessen
Werk (alles Geschaffene) anerkennen mufl. Somit bleibt ihm nichts
anderes iibrig, als seine gottgewollte Stellung zur Kreatur hinzunehmen.
Er muB anerkennen, dafBl diese ihm nicht zur Befriedigung seines
egoistischen Verlangens gegeben ist, sondern zur Durchfithrung des
Reiches der gottlichen Herrlichkeit auf Erden. Diese Beziehung der
Umwelt wird fiir den Menschen noch besonders unterstrichen durch
ihre Hineinbeziehung in den Kult, in dem der Gnadenbund betitigt
und das erstrebte Heil bewirkt wird. Die Dinge werden fiir uns Mittel
zur Vereinigung mit Gott. Im Paradiese galt es, die urspriingliche
Gerechtigkeit in unmittelbarer Hingabe an Gott unter Enthaltung
von der Natur (Friichte des verbotenen Baumes) zu betdtigen. Fiir
den gefallenen Menschen ist der Weg {iber das Sichtbare leichter und
darum von Gott gewidhrt. Durch die Verwertung der Natur im Kult
lernt der Mensch alles auf Gott zu beziehen. Mochte er Erstlinge oder
Opfergaben bringen, sie lehrten ihn, dafl alles von Gott kommt und
nur in gottgefilliger Verwertung Segen bringt. So wuchs der Mensch
durch sein kultisches ILeben immer mehr in die ihm zukommende
Geisteshaltung und auch in die Erfiillung seiner Aufgaben hinein.
Dasselbe gilt vom Neuen Bunde. Auch hier ist die Natur in das
Streben des Menschen nach Gottesgemeinschaft hineinbezogen. Das
Heil ist aut dem ordentlichen Heilswege an die Kirche und ihre
Sakramente gekniipft. Diese Art des Kultes macht es den Menschen
leichter, die Natur mit Riicksicht auf die Gnade zu bewerten, in ihr
einen Bestandteil des Gottesreiches zu sehen.

Von der zweiten Stufe der Heiligung des Totus Christus, caput et
corpus, war die Untersuchung ausgegangen. Am Jiingsten Tage
ist sie in der glorreichen Auferstehung der Gldaubigen abgeschlossen.

Fiir die dritte Stufe bliebe dann der Himmel iibrig. Wie beim
Opfer, enthilt sie das Auswirken des erlangten Segens auf das niedere
Extrem, d. h. dessen Einbeziechung in das I.eben des hoheren Extrems.
Dazu wird die Natur, nachdem im Weltenbrand ihre Erscheinungs-
form vergangen ist, in diesem auch erneucrt und sozusagen iibernatiir-



Sacrificium Mediatoris 421

lich. ' «Die Verkldarung ist fiir die materielle Natur ebensosehr eine
vollstindige Umwandlung zu héherem Sein und Leben, wie die Heiligung
und Verklarung der Seele durch die Gnade. ... Nach Analogie der
Verklarung des menschlichen Leibes kénnen wir nur im allgemeinen
sagen, dal} er (der neue himmlische Zustand) einerseits in einer Zuriick-
dringung der Materialitit, besonders der aus ihr entspringenden Korrup-
tibilitit, Wandelbarkeit und Verweslichkeit und anderseits in der
Mitteilung tibernatiirlichen Glanzes und iibernatiirlicher Kraft besteht. » 2
Quell allen himmlischen Lichtes ist Christus. 2 Die Menschen empfangen
nicht nur dieses Licht, sie strahlen es auch weiter. ¢ Darin dirfte ihr
Herrschen bestehen.® Die Kreatur zeigt ihre Vollendung in der
Empfinglichkeit fiir dieses himmlische Licht. Daran erinnern wohl
die kostbaren Steine in der Schilderung des himmlischen Jerusalems,
die nicht nur das Erhabene zur Anschauung bringen sollen, sondern
auch die Fihigkeit, das ewige Licht herrlich widerzustrahlen. ¢ Im
Himmel ist also das Auswirken der erlangten Heiligkeit auf die Kreatur,
das niedere Extrem.

Wir finden demgemall bei dieser himmlischen Mittlerschaft nichts
von dem, was einige Theologen sacrificium caeleste nennen. Von einem
solchen diurften wir, da nichts mehr zu versohnen ist, hichstens in
einem uneigentlichen Sinne sprechen.

Erscheint in diesem groflen Dreiklange des Gesamtheilswerkes das
Menschengeschlecht als mit der Mittleraufgabe betraut, so bedeutet
das keine Beeintrichtigung der alleinigen und ewigen Mittlerschaft
Christi. Denn er, das Haupt der Erlosten, ist und bleibt der wahrhaft
vermittelnde, auch wenn diese Auswirkungen durch seine Glieder
geschehen. Zunichst behalten diese ihre Abhingigkeit bei, selbst wenn

L Cir, 1. Cor. 7, 31. ;

2 Scheeben, Op. cit. 582-3.

IV D. 48, 2, 1 ad 4: llla dispositio novitatis non erit naturalis nec contra
naturam ; sed erit supra naturam, sicut gratia et gloria sunt supra animae naturam,

3 Apk. 21, 23 f.: Et civitas non eget sole neque luna, ut luceant in ea ; nam
claritas Dei illuminavit eam, et lucerna cius est Agnus. Et ambulabunt gentes
in lumine eius.

1 Mt. 13, 43 : Justi fulgebunt sicut sol in regno Patris eorum.

5 Apk. 22, 5: Dominus Deus illuminabit illos, et regnabunt in saccula
saeculorum.

6 Apk. 21, 18 ff.: Et erat structura muri eius ex lapide jaspide ; ipsa vero
civitas aurum mundum simile vitro mundo. Et fundamenta muri civitatis omni
lapide pretioso ornata. ... Et duodecim portae, duodecim margaritae sunt ...
platea civitatis aurum mundum, tamquam vitrum perlucidum.



422 Sacrificium Mediatoris

sie seiner entsithnenden Titigkeit nicht mehr bediirfen. ! Das Priester-
tum des Herrn hat entsprechend den verinderten Verhilltnissen auch
einen andern Charakter bekommen. Der Heiland braucht sich nicht
mehr hinzugeben, uns sich zu einen und in sich zu heilen, die Verbindung
der Menschen mit ihm ist vollendet und nicht mehr widerrufbar. So
entfillt jede Notwendigkeit fiir eine priesterliche Titigkeit im engen
Sinn des Wortes, fiir jede entsithnende und neue Gnade vermittelnde
Wirksamkeit. Der Herr bleibt in uns und wir in ihm. Der Strom
des lLebens (gratia capitis) kann ungehemmt sich in das erliste
Geschlecht ergieBen. Aber die dies ermdglichende iibernatiirliche
Einheit ist die Frucht des Priestertums. Und da sie ewig ist, behilt
auch jenes seine ewige Geltung. Es betitigt sich also nicht in neuer
rettender Hingabe der heiligsten Menschheit, sondern in deren stetem
Hingegebensein, die von Seite der Seligen mit eben solchem Hingegeben-
sein beantwortet wird. So kénnen wir uns vielleicht die Anpassung
des priesterlichen Amtes an die neuen Gegebenheiten vorstellen. Von
allen drei Amtern des Messias behauptet Scheeben einen solchen Wandel
nach Erreichung der irdischen Ziele. Er schreibt : « Nur insofern ihnen
auch der vollendeten und verklirten Kreatur gegeniiber noch be-
stimmte Funktionen zukommen kénnen, dauern sie selber die ganze
Ewigkeit hindurch. Diese letztern Funktionen werden aber von den
jetzigen Betitigungsformen der Amter Christi sehr verschieden sein,
und eben darum treten am Ende der Zeiten die Amter selber in eine
neue Phase ein. » 2 Durch das von ihm verklirte menschliche Geschlecht
erfat Christus aber auch die gesamte Natur und teilt thr — nach
dem Grade ihrer Aufnahmefihigkeit — von seiner Herrlichkeit mit.
So erweist er sich als der eine Miitler zwischen Gott und Welt. Auch
im Gesamtheilswerk ist er es allein, durch den die heilige Gemeinschaft
zwischen Himmel und Erde, zwischen Schopfer und Geschopf Wirk-
lichkeit wird. Agnus, qui in medio throni est, reget illos et deducet
eos ad vitae fontes aquarum. 3

Mittlerthese und Opfertheorien.

Als SchluBwort seien noch einige Gedanken uber die vorliegende
Mittlerthese und bisherige Opfertheorien gestattet. Natirlich soll

1 TII 22, 5 ad 1: Sancti, qui erunt in patria, non indigebunt ulterius expiari
per sacerdotium Christi, sed expiati iam indigebunt consummari per ipsum
Christum, a quo gloria eorum dependet.

2

? Dogmatik, IV, g4z2. 3 Apk. 7, 17.‘



Sacrificium Mediatoris 423

keine bis ins einzelne gehende Auseinandersetzung mit diesen erfolgen.
Auch kann keine allseitige Wiirdigung derselben, weder nach ihrer
positiven noch nach ihrer negativen Seite hin gegeben werden. Das
Heilsdrama weist verschiedene Héhepunkte auf. Die Geschichte der
Opfererklirung zeigt nun, daf3 bald der eine, bald ein anderer von ihnen
gesehen und gewiirdigt wurde. Will man aber ein Gebirgsmassiv in
seinem ganzen Aufbau erfassen, so geniigt es nicht, den Blick auf einen
Gipfel zu konzentrieren. Fiir die Gesamtschau muB erst ein rechter
Ort ausfindig gemacht werden. Nicht zu nah, damit die nichstliegenden
Berge nicht dahinter liegende, vielleicht sogar gewaltigere, verdecken
— sondern in gewisser Entfernung, wo das ganze kuppenreiche Massiv
in seinem Wechsel und in seiner Harmonie sich dem beschauenden
Auge darbietet. Die Anwendung auf die Geschichte der Erklirung
des sacrificium ist von selbst gegeben. Es gilt nicht nur dieses oder jenes
Moment aus der Opferfeier zu erfassen, sondern ein Gesamtbild zu
erhalten und die einzelnen Teile in ihrer gegenseitigen Zuordnung zu
erkennen und zu wiirdigen. In den einzelnen Erklirungsversuchen
finden wir die verschiedensten Teile der Opferfeier herausgestellt. Man
hat das Wahre daran empfunden, aber mehr oder weniger aus dem
Zusammenhange herausgerissen und als allein wichtig hingestellt.
Anderseits kann man sich den vielen AuBerungen iiber das Opfer in
Schrift und Tradition nicht entziehen. Und so sehen wir bisweilen,
dall plotzlich auch die andern Teile des sacrificium erwihnt werden,
obwohl sie von der aufgestellten Theorie ausgeschlossen werden. So
kénnen wir bei einzelnen Autoren Zitate im Kontext finden, die mit
ihren Darlegungen nicht im Einklang stehen. Der Stoff ist eben zu
gewaltig und zwingend. Bei der beabsichtigten kurzen Skizze kann
bei der Charakterisierung der einzelnen Lehrmeinungen natiirlich nur
auf das eingegangen werden, was wesentlich zum aufgestellten Begriff
gehort, nicht auf das, was auch sonst von ihnen - sei es im Zusammen-
hang mit ihrer These oder im Widerspruch mit ihr — ausgesprochen
wurde. Die in diesem Werk vorgelegte These darf vielleicht der
Anforderung, eine Gesamtschau des grandiosen Heilswerkes (sacrificium)
zu bieten, einigermaBen entsprechen. Beim Studium derselben werden
die Kenner der Opfererklirungen gesehen haben, wie die von den
einzelnen derselben gewiirdigten und verabsolutierten Héhepunkte hier
miteinander verbunden und zueinander zugeordnet erscheinen. Selbst-
verstiindlich will vorliegende Arbeit trotz des Anspruches, eine gewisse
Gesamtschau zu bieten, nicht das letzte klirende Wort auf diesem



424 Sacrificium Mediatoris

schwierigen Gebiete sein. Die Geheimnisse Gottes sind eben unaus-
schopflich. Interessant ware auch eine Untersuchung dariiber, wie
in den Theorien und ihrer Aufeinanderfolge sich die Gerstesgeschichte
des christlichen Abendlandes abbildet. Die Ideen, die die einzelnen
Zeitalter die Volker beherrschten, boten auch den Gesichtswinkel fiir
Betrachtung des sacrificium. Auch von diesem Blickpunkte aus kénnen
wir schlieBen, dall unserer Zeit die Losung dieser seit Jahrhunderten
die Theologen beschiftigende I'rage vorbehalten ist. War das Zeit-
alter des Individualismus dazu ungeeignet, dann scheint unser Jahr-
hundert mit seiner Entwicklung nach dem Gemeinschaftlichen und
Organischen am ehesten die Unterlagen fiir das Verstehen des groBten
— hdchste und lebendigste Gemeinschaft stiftenden — Aktes zu bieten.

Da das sacrificium dem Ritus nach zur Oblation gehdrt, wire
mit den Oblationstheorien zu beginnen. Eine Gabendarbietung gehort
wesentlich zum Opfer. Die eigentliche Opfergabe ist die heiligste
Menschheit Jesu. Der Mittler mull ja das Heilswerk an und durch
sich vollziehen. Andere Opfergaben stehen in Verbindung mit ihm,
sei es nur vorbildend oder als Grundlage fiir ein Applikationsopfer,
in dem Christus « genieBbar » fiir uns und darum unter entsprechender
Form gegenwirtig werden mul. Ein Geschenk an Gott darf man in
ihnen nicht sehen, vielmehr nur einen Beitrag zur Ermdglichung des
Heilswerkes in unserer Gemeinde. Nicht der Mensch schenkt in Wirk-
lichkeit — sondern Gott. In der Gabendarbringung liegt nur unser
Eingehen auf den geoffenbarten gottlichen Liebeswillen. Zur Oblation
gehort die Beriicksichtigung zweier Parteien. Nur wenn das Angebot
angenommen wird, ist es rechtskriftig.

Das berechtigte Moment der so vielfach vertretenen Destruktions-
theorie ist aus vorliegender Arbeit ersichtlich. Die Siinde ist es einmal,
die die Gnadengemeinschaft zerstorte. Sie schreit nach Sithne. Des-
halb gibt es keine Versohnung ohne leidvolle Genugtuung. Ein destruk-
tives Moment ist also vom Weg zur Wiederherstellung der heiligen
Gemeinschaft nicht auszuschlieBen. Die einseitige Ausgestaltung der
Destruktionstheorie beruht zum Teil wohl auf einer Verkennung der
Opfergabe (Tieres z. B.), in dem man nicht ein Abbild des Mittlers,
sondern des Siinders sah. Diese Auffassung mulite notwendig zu
Verzeichnungen fithren. Auch wiire eine solche Feier fiir die Menschen
auf die Dauer psychologisch nicht tragbar gewesen. Der Mensch hitte
sich niamlich andauernd vor die Augen gestellt, welches Geschick er
selbst durch die Siinde verdiente. Dieses stets lebendig erhaltene



Sacrificium Mediatoris 425

BewuBtsein seiner Todesverfallenheit sowie der Unméglichkeit ent-
sprechender Siithneleistung hitte ihn zur Verzweiflung treiben miissen.
Das Opferlamm darf nicht als Sinnbild des Siinders, sondern fiir
dessen Stellvertreter aufgefaBt werden. So wurde gerade durch den
Mittlergedanken, der so alt ist wie die Menschheit, den Stindern immer
wieder und eindrucksvoll gezeigt, dall ein anderes I.eben fiir ihr schuld-
verstricktes und sithnepflichtiges eingesetzt wird, damit neue Ilebens-
hoffnung in ihrem Herzen keimen kénne. Das SchuldbewuBtsein wurde
vertieft, aber neue Lebensmoglichkeit, neuer Friede aufgezeigt.

Die Abstinenztheorie Talhofers sieht die Siihne in der inneren
Losschilung vom Irdischen, die der Mensch betitigt, wenn er seine
Opfergabe ins Heiligtum bringt und sie daselbst vernichtet. Auch
hier ist ein wesentliches Moment des sacrificium herausgestellt. Das
Opfer darf nicht nur Ritus sein. Die Gesinnung des Menschen gehort
dazu. Durch demiitige Unterwerfung unter Gott und seinen Heils-
boten, sowie durch Reue des Herzens gewinnt der Opfervorgang fiir
uns erst Heilsbedeutung. Damit nihern wir uns bereits den Theologen,
die in der inneren Selbsthingabe das Wesentliche am sacrificium sehen,
im Opferwillen des Menschen. Dieser gehért unbedingt zum sacrificium
— und zwar auf Seiten des Mittlers und der zu Erlésenden. Die heilige
Lebensgemeinschaft setzt die Willenseinigung voraus. Wie wir sahen,
mul} sich diese aber nicht nur auf das Ziel, sondern auch auf den Weg,
das Mittel beziehen. Gerade in der praktischen Anerkennung des
Mittlerwerkes gewinnt unser Opferwille konkrete Ausgestaltung. Zu
dieser Gruppe, die das Wesen des sacrificium in der inneren nach aullen
versinnbildeten Selbsthingabe sieht, gehort auch Dr. Siephan. Wenn
nach ihm die Messe diese Gesinnung ex opere operato in uns bewirkt,
so sieht er darin keine Wirkung des sacrificium, sondern des Sakramentes.

Kramps Konsekrationstheorie érkennt mit Recht, daB die actio
sacrificalis iiber die Destruktion hinausgehen mul}. Die in ihr vertretene
« Heiligung » ist aber nur Menschenwerk, ist nur ein Bereiten der Gaben
fir ihre eigentliche Darbringung. Ten Hompel spricht von einem
sakramentalen Moment im Opfer. De la Taille verlangt das Eingreifen
Gottes zur Annahme der Opfergabe. Ebenso Abt Vonier, der zur
Erklirung des MeBopfers vom Sakramentsbegriff ausgeht. Er stellt
auch das Verhiltnis des Ordo zur Eucharistie heraus. ' Vor allem
ist es die Mwysterientheorie, deren Verteidiger nicht miide werden, das

1 A Key to the Doctrine of the Eucharist, 152.



426 Sacrificium Mediatoris

gottliche Moment im Heilsgeschehen zu betonen. Thre Vorziige liegen
in diesem Herausheben der heiligen Handlung aus rein menschlicher
Sphire, im Betonen der Stellung Christi und des Mitwirkens der
Gldaubigen.

Das Mahlmoment darf trotz seiner Zugehorigkeit zum Ritus in
seiner Bedeutung nicht iibersteigert werden. In ihr liegt nicht der
Kern der Opferhandlung. Schon in der Heiligung des Mittlers ist die
heilige Gemeinschaft an und fir sich gegeben. Durch das Opfermahl
wird dieselbe durch diese innige Vereinigung mit der angenommenen
Gabe nur besiegelt. In der Vorstellung des Totem-—wie Schmidt S. V. D.
sie gibt — scheint die eigentliche Idee nachzuwirken. Ein religioses
Mahl, in welchem das Totemtier getétet und von den Angehérigen
des Totemclans gegessen wurde, die Blutsgemeinschaft mit dem Totem,
der ihr Gott ist, zu erneuern, falls sie durch Verfehlungen gestort wurde.
Die Primitialopfer kinden den Stellvertretergedanken. Die primitiae
stehen fiir das Ganze. Sie sind der beste Teil. In ihrer Annahme wird
das Ganze geheiligt.

Die Notwendigkeit der priesterlichen T'dtigkeit bel der actio sacri-
ficalis betonen Scheeben und de la Taille. Da am Kreuz von priester-
licher Amtstitigkeit nichts zu sehen ist, ziehen beide das Abendmahl
hinzu. Scheeben nennt es die « priesterliche Inauguration des Kreuz-
opfers selbst ». ! Thren Gedankengingen liegt die Wahrnehmung der
Zusammengehorigkeit der Opfer eines Dienstes zugrunde.

Alle diese Einzelmomente finden sich in vorliegender Mittlerthese.
Diese sucht sie alle zu erfassen und jedem die gebithrende Stellung im
Gesamtbilde zuzuweisen. Bereitwillig soll jede geleistete Arbeit aner-
kannt werden. Viel Menschenmiihen ist bereits auf die Ergriindung
des sacrificium verwandt worden. Mdoge diese Zeit, in der das Bewult-
sein fiir das Gesellschaftliche und ‘Organische erwacht, abschlieBende
Erkenntnisse ausreifen lassen. Die vorliegende Arbeit bietet sich als
Baustein bei diesem Werke an, auf dall die Christenheit das grolle
Friedenswerk des Mittlers moglichst erkenne und bewult mitfeiere, und
so allseitiger Friede die Menschen untercinander, mit Christus ihrem
Herrn, und der Gottheit selbst eine.

I Dogmatik, III, 442.



	Sacrificium Mediatoris : zu den Opferanschauungen des Aquinaten [Fortsetzung]

