
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Sacrificium Mediatoris : zu den Opferanschauungen des Aquinaten
[Fortsetzung]

Autor: Rupprecht, P. Placidus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sacrificium Mediatoris.
Zu den Opferanschauungen des Aquinaten.

Von P. Placidus RUPPRECHT 0. S. B„ z. Z. Weingarten.

<Seil lUSS.

Da der Begriff : sakramentales Opfer, in der Theologie bereits
heimisch ist, erscheint es notwendig, auf seine bisherigen Ausprägungen
kurz einzugehen. Zunächst spricht man von sakramentalem Opfer,
da man in der vi sacramenti bewirkten, getrennten Gegenwärtigsetzung
des Leibes und Blutes des Herrn eine Versinnbildung seines Kreuzestodes

sieht. Diese Auffassung wird aber nicht dem Sakramentsbegriff
gerecht. Denn zum Wesen eines Sakramentes gehört, daß das äußere
Geschehen auf ein entsprechendes inneres hinweist und es bewirkt :

das Abwaschen bei der Taufe z. B. die innere Reinigung. Die vi
verborum bewirkte Trennung gehört aber zum signum. Erfolgt sie

doch nur im Sakrament und nicht am Heiland selbst. Mithin ist dem

Begriff eines Sakramentes durch eine solche Auffassung nicht Genüge

geleistet. Die Ausflucht, das Konsekrationswort hätte die Kraft, Leib
und Blut Christi zu trennen, wenn Christus nicht verklärt wäre ',
zeigt, zu welchen Konsequenzen diese Auffassung führt. Sie beruht
auf einem ungenügenden Erfassen des sakramentalen Zeichens. Materie
und Form der Eucharistie deuten nicht auf den Herrnleib als solchen,
sondern auf die Funktion, die er im Sakrament zu erfüllen hat. Diese

entspricht derjenigen, die Brot und Wein im menschlichen Leben
haben. Nicht umsonst sind gerade diese Elemente für die Eucharistie
gewählt. In den ihnen eigenen Wirkungen bekunden sie des Herrn
Heilsabsichten. Das Brot — die feste Nahrung dient mehr der

Erhaltung der Substanz unseres Leibes. Wird Christi Leib vi sacramenti
für sich gegenwärtig unter der Gestalt des Brotes, so heißt das eben

nur, der verklärte Herrnleib soll unserm Sein Halt und Bestehen für
das ewige Leben geben, wie das Brot es für das irdische tut. Das

Entsprechende gilt vom Kelch. Christi Blut soll die Aufgabe an uns
in Hinsicht auf die heilige Gemeinschaft mit Gott erfüllen, die der
Wein für die Tage unseres irdischen Lebens hat. Es soll den Lebens-

1 Cfr. Lessius.



412 Sacrificium Mediatoris

ablauf steigern, unser seelisches Innenleben anregen, Affekte der Freude
und Liebe gegen Gott wecken. In der sakramentalen Trennung ist
also — wenn Materie und Form des Zeichens allseitig beachtet werden

nicht der Hinweis auf die Trennung von Leib und Blut am Kreuz
zu finden, sondern auf die zweifachen Aufgaben der verklärten
Menschheit Christi für unser Leben, nämlich in seinem verklärten
Leib unsere Vergänglichkeit zu überwinden, und uns in der Fülle
seines göttlichen Lebens unser Leben zu erheben und zu verklären.
So stimmen Zeichen und Bezeichnetes überein. Was äußerlich angezeigt
wird, ist wirklich vorhanden : der Leib und das Blut Christi als

kultische Speise. Auch die OpferHandlung ist nichts anderes, als das

Sicheinsetzen Christi, um unsere wahre Speise zu werden — und etwas
anderes ist in den Worten der Wandlung auch nicht ausgedrückt.
Mithin stimmen auch bezüglich der actio das Zeichen unci der geistige
Gehalt überein.

Konsequenter ist eine andere Auffassung vom sakramentalen

Opfer.1 Sie will die Messe wirklich als Sakrament des Kreuzopfers
auffassen, und fordert darum die Vergegenwärtigung jenes Vorganges

— natürlich in numerischer Identität — unter dem sakramentalen
Geschehen. Die Parallele mit der sakramentalen Gegenwart des Leibes
und Blutes wird durchgeführt. Da diese verklärt — pneumatisch sind,
wird auch der Vorgang als pneumatisch zugegen angenommen.2
Selbstverständlich ist jedes sakramentale Geschehen ein Geheimnis, das nur
dem Glauben sich kundtut. Es ist zwar über die Vernunft, aber nicht

gegen sie, d. h. es kann nichts Unmögliches, keinen Widerspruch
enthalten. Nach der angeführten Auffassung würde sich die ganze
actio crucis, abgesehen von ihrer äußeren Erscheinung in der
Konsekration abspielen. Zum « Innern » jenes Vorganges gehören zunächst
die Akte der heiligsten Seele Christi. Alle Akte der Liebe, Hingabe
und Geduld müßten gegenwärtig werden in numerischer Einheit -
aber nicht nur in der Erinnerung, sondern in sich selbst. Zum Innern
jenes Vorganges gehört ferner die Veränderung, die der heiligste
Fronleichnam an sich erfuhr. Wie dort müßte er am Beginn der
Opferhandlung — lebendig, während derselben — tot, am Schluß derselben

verklärt sein. Das alles müßte der Herr während der Konsekration
erleben. Das ist aber unmöglich. Wie kann, was einmal Unsterblichkeit
erlangt hat, wiederum — wenn auch sub specie aliéna — sterblich

1 Cfr. Jahrb. f. Litw. 8, 166, 174-5, 181. 2 Cfr. 1. c, 163.



Sacrificium Vlediatoris 4L5

werden Die Verklärung schließt jede Rückversetzung in den Zustand
der Vergänglichkeit aus. Ferner müßte der Herr zugleich im Himmel
verklärt auf Erden aber - bei der Wandlung — unverklärt (sterblich

- tot) sein. Das aber widerspricht dem Identitätsgesetz. Auch auf
Gottes Allmacht kann man sich dafür nicht berufen. Selbst sie vermag
nicht ungeschehen zu machen, was einmal geschehen ist. Nach der Lehre
der Kirche kommt bei der Wandlung der verklärte Christus unter die
vorbereitenden Opfergaben. Am Beginne der sakramentalen Handlung
stehen also : Brot und Wein, Zeichen der Art der Wirksamkeit, welche
der Verklärte jetzt entfalten will, am Ausgang : der verklärte Herr
unter den zurückgebliebenen Gestalten.

Vom Vorbildsopfer ist die Anamnese unterschieden, weil in jenem
alles nur in signo geschieht. Gemeinsam dagegen sind die inneren

Beziehungen zum Stammopfer, sowie die Aufgabe, durch ihre Riten
an jenem teilnehmen zu lassen. Die Coena hat ihre Eigenstellung.
Sie selbst ist nicht Anamnese. Nee tunc erat memoriale, sed institue-
batur ut in memoriam in posterum celebrandum. 1 Die eigentliche
Opfergabe ist noch nicht geheiligt. Darum kann sie auch nicht als

solche zugegen werden. Aber sie ist die Anordnung der Anamnese

und die Befähigung zu ihr durch die Einsetzung des eucharistischen
Priestertums.

Die eucharistische Opferordnung zeigt sich demgemäß als die dritte
Stufe in der Sendung des Herrn. Beim Coenaopfer war die Einigung
zwischen Himmel und Erde und dem Mittler selbst über das große
Versöhnungswerk, und zwar nach seinem blutigen und unblutigen
Teil hin. Am Kreuz opferte sich der Mittler, unsere Schuld zu tilgen.
Verklärt wurde er in der Auferstehung. In seiner Erhöhung zur
Rechten des Vaters war die Weltbedeutung seiner Glorie besiegelt.
In den eucharistischen Feiern erfolgt die Heiligung der Welt in der

genußfähigen, verklärten Mittlernatur. Die Messe ist mehr als eine
nuda commemoratio sacrificii in cruce peracti2, sie ist auch ihrerseits
sacrificium — im Sinn der Anamnese. So spielt sich also das Werk
des Mittlers in den drei festgestellten Stufen ab. Wir haben aber das

Eigenartige, daß jede Stufe durch ein sacrificium dargestellt wird.
Coenaopfer — Kreuzopfer — Meßopfer. Die Erklärung dafür liegt
darin, daß hier eben die wahre göttliche Heilsveranstaltung vorliegt.
Deshalb haben wir kein schwächliches Wollen und Wünschen, sondern

1 IV D. 8, 1, 3, 3 ad 1. 2 Trid. Sess. 22, can. 3. Denz., Nr. 950.



414 Sacrificium Mediatoris

ein selbstverständliches Vollbringen. Schon unter Menschen entsteht
durch vorbereitende Besprechungen eine gewisse Gemeinschaft, noch
ehe das eigentliche Abkommen getroffen ist. Man fühlt sich gegenseitig
verpflichtet, nimmt auf den ausstehenden Vertrag Rücksicht. So ist
es gar nicht auffallend, daß in der Sphäre des göttlichen Wirkens auch
auf der vorbereitenden Stufe eine wahre Gnadengemeinschaft zustande

kommt, und somit ein wirkliches sacrificium vorliegt. Zur
Wiederherstellung der vollen heiligen Gemeinschaft ist aber der ganze Opferdienst

des Heilandes notwendig. Die Versöhnung und der
Bundesabschluß sind zu ihr auch noch nicht ausreichend. Der Bund muß
vollständig durchgeführt werden.

Das Vorleben des Herrn bis zur Abendmahlsverpflichtung ist das

heben des begnadetsten Gliedes des Menschengeschlechtes, voll
kostbarer Verdienste für uns. 1 Das eigentliche Mittlerwerk konnte erst nach
der endgültigen Entscheidung und sakralen Verpflichtung für dasselbe

beginnen. Erst dann war Christus der amtliche Mittler, anerkannt
von den beiden kontrahierenden Parteien.

3. Das Gesamtheilswerk.

Das von manchen Theologen vertretene sacrificium caeleste legt
die Frage nahe, ob auch im Gesamtheilswerk, also im Heilsplan nach
seinem weitesten Ausmaß, die gleiche Entwicklung zu finden ist. Den
Vorwurf zu schematisieren brauchen wir beim Eingehen auf diese

Frage nicht zu fürchten. Das Leben hat eben seine Gesetze — und
Gemeinschaften benötigen bei ihrer Verwirklichung der Erfüllung
gewisser Bedingungen. Soll eine Gemeinschaft entstehen, so ist
zunächst ein Übereinkommen nötig über deren Zweck und die nötigen
Mittel, sowie über die Anteile an Leistungen, die den einzelnen Gliedern
zufallen. Sodann ist der rechtsgültige Abschluß der Gemeinschaft

nötig. Den konstitutiven Bedingungen muß dabei genügt werden.
Das Leben und Wirken der Gemeinschaft selbst, wie der einzelnen
Glieder in ihr ist dann die dritte Stufe. Auf ihr setzt sich das neue
Gebilde durch, schweißt alle Glieder zu einer Einheit zusammen, um
so deren, wie auch ihr eigenes Ziel zu erreichen. Als diese drei Stufen
der göttlichen Heilsökonomie nach dem Sündenfall erscheinen dann :

Alter Bund — Neuer Bund — Himmel. Die Zusammengehörigkeit
dieser drei Epochen ist offensichtlich. Nach St. Thomas hat der Kult

1 III D. 18, 6, sc.



Sacrificium Mediatoris 415

des Alten Bundes eine Doppelaufgabe. Er soll das Ziel, wie den Weg
bezeichnen.1 Die christliche Zeit verbindet die vorhergehende mit der

folgenden himmlischen Epoche. 2 In ihr ist der Weg offenbart. Der
Kult hat nur noch das zu erreichende Ziel anzuzeigen. 3 Der Himmel
ist die vollendete Kirche. 4 Die inneren Zusammenhänge sind vom
heiligen Lehrer also anerkannt. Er sieht im alten Kult das Erstreben
des Zieles und des Weges, im neuen Kult das Wandeln auf dem Weg
nach dem Ziel, im Himmel die Vollendung, die auf den
vorhergehenden Stufen beruht.

Da er, wie wir eben sahen, sagt : status novae legis médius est

inter statum veteris legis et staturn caelestis patriae, soll von diesem

ausgegangen werden bei Beantwortung der Frage, ob damit nur ein
zeitliches « Mittel » ausgedrückt werden soll, oder eine Zeit, der wirklich
mittlerische Aufgaben zukommen. Entspricht die christliche Zeit der
zweiten Stufe im Aufbau des Mittlerwerkes, so muß auf ihr ein Mittler
geheiligt werden. Tatsächlich finden wir hier einen Heiligungsvorgang.
Aber was geheiligt wird, ist nicht eine einzelne Person, sondern das

ganze guiwillige Menschengeschlecht, die Christenheit, oder um mit
Worten des hl. Augustinus zu reden, der : Totus Christus, caput et

corpus.
8 Es erhebt sich da die Frage : Kommt dem Menschengeschlecht

eine mittlerische Stellung und Aufgabe zu Die
Mittenstellung ist ohne weiteres zuzugeben. Als geist-leibliches Wesen steht
der Mensch zwischen den zwei « Extremen », Geist und Stoff. Er gehört
beiden an, verbindet beide Reiche in gewisser Beziehung in sich. Seine

Zugehörigkeit zum Geistextrem wird noch verstärkt durch die Gnade,
durch die er zum natürlichen Ebenbild des höchsten Geistes noch das

übernatürliche erhält. Die Heiligung des Menschen in Christus ist
vollendet, wenn die Geistseele untrennbar mit Gott in der Gnade

1 I-II 101, 2c : Figurativum futurae veritatis manifestandae in oatiia
figurativum Christi, qui est via ducens ad illam patriae veritatem.

2 IV D. 1, 2, 5 ad i : Status novae legis medius est inter statum veteris legis
et statum caelestis patriae; et ideo etiam ea, quae sunt novae legis, et sunt Veritas
respectu signorum veteris legis, et sunt figurae respectu manifestae et plenae
cognitionis veritatis, quae erit in patria ; et ideo adhuc oportet in nova lege quod
maneant aliquae figurae, quae seil, in patria, ubi erit plenaria pereeptio veritatis,
omnes ccssabunt.

3 I-II toi, 20 : In nova lege via iam est revelata solum oportet praefi-
gurari futuram veritatem gloriae nondum revelatam.

4 III 8, 3 ad 2 : Esse Ecclesiam gloriosam, non habentem maculam neque
rugam, est ultimus finis, ad quem perdueimur per passionem Christi. Unde hoc
erit in statu patriae, non autem in statu viae.

5 Migne, P. L. 36, 231.



4i6 Sacrificium Mediatoris

verbunden ist, und auch der Leib bei der glorreichen Auferstehung
ganz in das göttliche Leben hineingezogen wird. Somit schließt die

Heiligung des Christus totus ab am Jüngsten Tage, wenn der letzte
Getreue seine Prüfungszeit besteht, und die ganze Christenheit durch
die Herrlichkeit des auferstandenen Erlösers auch dem Leibe nach
verklärt wird. Hat nun diese Heiligung unseres Geschlechtes
mittlerischen Wert, d. h. dient sie dazu, die beiden Extreme einander zu
nähern und zu wahrer Gemeinschaft zu verbinden Um diese Frage
beantworten zu können, muß erst einiges über die Stellung des Menschen

in der Schöpfung gesagt werden. Der Mensch und die ihn umgebende
Welt stehen in engem Wechselverhältnis zueinander. Es findet ein
steter Austausch der Güter, ein Sichdienen, Sichbereichern statt. Der
Mensch benötigt die Natur für seinen Leib, bei dessen Werden, Wachsen,
Reifen. Er zieht aus ihr Nahrung, Kleidung, Licht, Wärme — kurz
alles, was zur Erhaltung und Entwicklung seines leiblichen Lebens

nötig ist. Auch für sein geistiges Leben ist sie unumgänglich. Durch
sie erhält der Geist Gelegenheit und Stoff zum Nachdenken, zur Bildung
von Begriffen, zum Auffinden der Gesetze des Seins und Lebens. Durch
sie wird er auch zur Erkenntnis Gottes geführt, dessen Herrlichkeit
ihm aus ihr entgegenleuchtet. So wird der Mensch an Leib und Seele

aus der doch eigentlich unter ihm stehenden Kreatur bereichert. Aber
er hat auch ihr Gegendienste zu leisten, und zwar durch den Geist, durch
den er über ihr steht. Wie er auf doppelte Art empfängt, muß er auch
auf doppelte Weise geben. Wir können wohl dies in den Worten der
Genesis wiederfinden. ut operaretur et custodiret illum. 1 Zunächst
das Bearbeiten des Gartens. Als der Geist über den Gewässern schwebte,

war die Erde finster, wüst und leer. 2 Dann begann der Gottesgeist
sein Werk der .Scheidungen und des Erfüllens. Aus dem Chaos schuf

er den Kosmos. Da Gott den Menschen aber zur Tätigkeit berief,
führte der Geist sein Ordnungs- und Belebungswerk nicht bis in die

letzten Folgerungen durch, sondern überließ es den Menschen, die
in die Welt hineingelegten Entwicklungsmöglichkeiten aufzuspüren und
nach Kräften zum Auswirken zu bringen. Die göttliche Weisung :

Subicite cam (terrain) et dominamini piseibus maris et volatilibus
caeli et universis animantibus, quae moventur super terram 3, machte

es den Menschen zur Pflicht, sein seelisches Können zur Kulturarbeit
auszuwerten, es gleichsam in diesen zwar unbeseelten aber gefügigen

1 Gen. 2, 15.
2 Cfr. 1. c. 1, 2. 3 1. c. 1, 28.



Sacrificium Mediatoris 417

Bereich hineinzutragen und ihm mit seinen Kräften dem Geiste zu
unterwerfen. Auch dieses Kulturschaffen ist ein Glied in der Verbindung
der beiden Extreme Geist und Materie, ist die Herstellung einer

Gemeinschaft, in der die Materie entsprechend ihrer Eigenart der

dienende, während der Geist der beherrschende und führende Teil ist.
Das Bewachen des Gartens lenkt den Blick auf den zweiten Teil der

Aufgabe des Menschen an der Natur. Der einzige Feind aller Harmonie
und Schönheit in ihr ist nur der gottfeindliche Wille. So war es also

des Menschen Pflicht, sich selbst vor dieser Entartung zu bewahren,
um dem. ihm anvertrauten Bezirk keinen Schaden zuzufügen. Die
Schöpfung ist kein bloßes Nebeneinander von vielen Dingen, sondern

ein großes Ganzes. Das Verderben eines Teiles muß sich auch an den

andern auswirken — und besonders das Verkommen des Geschöpfes,

um dessentwillen alles andere da ist. Somit hat der Mensch der Natur
gegenüber eine moralische Verantwortung. An ihm lag es, den Geist
der Auflehnung wider Gott nicht in den Bereich der sichtbaren

Schöpfung hereinkommen und alle Harmonie stören zu lassen. Die
Entscheidung über das Wohl der Natur lag also in der Brust des

aufgestellten Wächters selbst. Von seiner Willensrichtung hing das Schicksal

aller Wesen um ihn her ab. Machte er mit dem Fürsten der

Finsternis gemeinsame Sache, dann gewann dieser Einfluß auch auf
die Welt. Blieb der Mensch dagegen treu, und nahm er zu an Gnade,
dann sollte auch alles mit ihm erhoben werden. Die Stichhaltigkeit
dieser Gedankengänge wird durch die Tatsachen der Heilsgeschichte
erhärtet. Nicht nur den sündigen Menschen traf die Strafe. Die Natur
mußte mit ihm leiden. Maledicta terra in opere tuo. 1 Ferner sehen

wir auch in den Prophezeiungen vom messianischen Reich die

Verheißung einer Welt ohne Gefahren und voll des Friedens. Gewiß mag
manches ob des fleischlichen Herzens des Volkes Diesseitsbedeutung
haben, doch ist die Erneuerung der Natur eine notwendige Folge der

Erlösung des Menschen, so daß jene Worte erst in der messianischen

Vollendung ihre volle Erfüllung finden werden. Diese kündet St. Paulus,
da er vom Seufzen der Natur spricht, von ihrem Streben, die Vergänglichkeit

abzuschütteln und teilzunehmen an unserer Herrlichkeit in
Christus. 2 Er ist auch ein Zeuge für den Zusammenhang der Verklärung
der Welt mit der vollen Vereinigung der Menschen mit Gott, die durch
die glorreiche Auferstehung erfolgt. Expectatio creaturae revelationem

1 1. c. 3, 17. 2 Rom. 8.

Divus Thomas. 28



4i8 Sacrificium Mediatoris

filiorum Dei expectat. 1 Scheeben schreibt: «Nur kraft ihres Zu-
sammenhanges mit den Kindern Gottes kann also die Natur die

Herrlichkeit erwarten, welche ihr als Reflex und Ausfluß der
Herrlichkeit der Kinder Gottes zu teil wird.2 Somit ist es des Menschen

Aufgabe, sich selbst zu heiligen, innigste Vereinigung mit Gott dem

höchsten Geiste zu suchen, um dann auf die Natur zu wirken, sie Gott
zu nähern und zum Träger der Herrlichkeit göttlicher Majestät machen

zu helfen. Es ist also nicht so sehr seine Kulturarbeit, die er mit den

Kräften seiner Seele leistet, durch die er seiner Pflicht der Natur gegenüber

genügt ; es ist vielmehr sein moralisches Mühen, sein Heiligkeits-
streben, durch das er zunächst Seele und Leib und dann auch die Natur
ihrer höchsten Vollendung in Gott entgegenführt. Wahre Kulturarbeit
ist darum ohne Sittlichkeit und übernatürliche Begnadung des Menschen

nicht möglich. Und ein wahrer Fortschritt des Menschengeschlechtes
ist nur dann gegeben, wenn die voranschreitende Beherrschung der

Naturkräfte die Caritas nicht aufhebt, sondern zu ihrer Förderung
ausgenützt wird.

Das Menschengeschlecht hat also nicht nur eine Mittenstellung
zwischen Geist und Stoff, sondern auch eine Mittleraufgäbe. Diese ist
an und für sich keine priesterliche, da die Kreatur sündenunfähig ist
und somit keine Versöhnung durch Opfer braucht. Die Begriffe :

Mittler — Priester decken demgemäß einander nicht. Wohl ist jeder
Priester ein Mittler, aber nicht jeder Mittler auch Priester. Der Begriff :

Mittler erscheint als der weitere. Diese Mittleraufgabe wird genau
so gelöst, wie wir es beim Opfer kennen gelernt haben. Sie erfolgt
durch den innigeren Anschluß des Mittlers an das höhere Extrem,
durch den der Mittler selbst gehoben und eben dadurch befähigt wird,
das niedere Extrem in sich am Leben des höheren Anteil nehmen zu
lassen. Bei der Mittlungsaktion zwischen Geist und Stoff ist
naturgemäß eine priesterliche Entsündigung des niedern Extrems unnötig.
Die Natur behielt ihre Fähigkeit für die zugedachte Erfüllung mit
dem Göttlichen. Sobald der Mittler — das Menschengeschlecht — Gott

ganz geeint ist, strahlt kraft der natürlichen Zusammengehörigkeit die

Herrlichkeit der Verklärten auf die Kreatur über. Letzten Endes ist

1 1. c. 8, ig.
2 Mysterien des Christentums 3, 582.
IV D. 47, 2, 1, ic : Quia mundus aliquo modo propter hominem factns est,

oportet quod quando homo secundum corpus glorificabitur, etiam alia corpora
mundi ad statum meliorem mutentur.



Sacrificium Mediatoris 419

diese Herrlichkeit ein Ausfluß der verklärten Menschheit Jesu, in dessen

Glorie Himmel und Erde im Weltenbrande vergehen und neu erstehen.

Der hl. Thomas sieht in jenem Feuer eine Reinigung der Welt1 -

aber auch der Vergleich mit dem heiligenden Opferfeuer liegt nahe, da

die alte Welt eigentlich bereits entsühnt wurde durch das Gericht
und die Verstoßung der Verdammten und nur noch des Ergriffenwerdens

durch die göttliche Heiligkeit bedarf. Wie bei der Opferfeier
die Heiligung der Gemeinde erst der Abschluß und die volle
Auswirkung der Heiligung des Mittlers ist, so finden wir es auch hier.
Da die Materie selbst nichts verdienen kann, ist das Verdienst des

Mittlers umso weniger zu bezweifeln. 2

Nach diesen Ausführungen über die Mittenstellung und Mittler-
aufgabe des Menschengeschlechtes wäre noch kurz auf die Stufen
des Gesamtheilsplanes einzugehen. Dem Alten Bund käme das

Übereinkommen über den Mittler zu. Da die Kreatur unbeseelt ist, kann
es sich nur um ein Sich-verpflichten zwischen Gott und den zur Mittlerschaft

berufenen Menschen handeln. Gottes Wille für eine Verklärung
der Natur steht fest. Sie ist nur eine Entfaltung des Wirkens des

Geistes am Anfang. 3 Scheeben bemerkt zum 8. Kapitel des Römerbriefes

: «Wenn die Natur nach dieser Verklärung seufzt und ringt,
wenn ihre gegenwärtigen Leiden nach dem Apostel gleichsam die
Geburtswehen der kommenden Herrlichkeit sind, so seufzt und ringt
sie nicht aus sich selbst, sondern durch denselben Geist Gottes, der,
wie der Apostel gleich nachher so schön sagt, in den Herzen der
Menschen mit unaussprechlichen Seufzern bittet. » 4 Der Alte Bund

war nicht nur für Abraham und seine Nachkommen bestimmt, sondern

für die ganze Menschheit, die im Abrahamssamen den Segen Gottes
erfahren sollte. War er zunächst auf die Heiligung der Menschen

gerichtet, so schloß er die Natur nicht aus, sondern wegen des engen
Zusammenhanges aller Geschöpfe im Kosmos ein. Der Mensch brauchte

1 IV D. 47, 2, 1, 2.
2 IV D. 48, 2. i ad 5 : Quamvis corpora insensibilia non meruerint illam

gloriam proprie loquendo, homo tarnen meruit, ut ilia gloria toti universo con-
ferretur, inquantum hoc cedit in augmentum gloriae hominis ; sicut aliquis homo
meretur, ut ornatioribus vestibus induatur, quem tarnen ornatum nullo modo
ipsa vest's meretur.

3 1. c. ad 3 : Novitas mundi futura praecessit quidem in operibus sex dierum
in quadam remota similitudine, seil, in gloria vel gratia Angelorum ; praecessit
etiam in potentia obedientiae, quae creaturae tunc est indita ad talem novitatem
suscipiendam a Deo agente.

4 Mysterien, 582.



420 Sacrificium Mediatoris

seine Mittleraufgabe der Natur gegenüber nicht ausdrücklich zu bejahen.
In seiner Verpflichtung, durch Halten der Bundessatzungen sich selbst
zu heiligen, war jene ohne weiteres eingeschlossen. Ist doch, wie wir
oben sahen, der Besitz der Gnade durch den Menschen dafür ausschlags
gebend, ob die Kreatur für das Widerstrahlen der Herrlichkeit Gotte-
fäliig ist oder nicht. Anderseits würde der Mensch diesen Zusammenhang

nicht ablehnen können, da, wer Gott lieben will, auch dessen

Werk (alles Geschaffene) anerkennen muß. Somit bleibt ihm nichts
anderes übrig, als seine gottgewollte Stellung zur Kreatur hinzunehmen.
Er muß anerkennen, daß diese ihm nicht zur Befriedigung seines

egoistischen Verlangens gegeben ist, sondern zur Durchführung des

Reiches der göttlichen Herrlichkeit auf Erden. Diese Beziehung der
Umwelt wird für den Menschen noch besonders unterstrichen durch
ihre Hineinbeziehung in den Kult, in dem der Gnadenbund betätigt
und das erstrebte Heil bewirkt wird. Die Dinge werden für uns Mittel
zur Vereinigung mit Gott. Im Paradiese galt es, die ursprüngliche
Gerechtigkeit in unmittelbarer Hingabe an Gott unter Enthaltung
von der Natur (Früchte des verbotenen Baumes) zu betätigen. Für
den gefallenen Menschen ist der Weg über das Sichtbare leichter und
darum von Gott gewährt. Durch die Verwertung der Natur im Kult
lernt der Mensch alles auf Gott zu beziehen. Mochte er Erstlinge oder

Opfergaben bringen, sie lehrten ihn, daß alles von Gott kommt und
nur in gottgefälliger Verwertung Segen bringt. So wuchs der Mensch

durch sein kultisches Leben immer mehr in die ihm zukommende

Geisteshaltung und auch in die Erfüllung seiner Aufgaben hinein.
Dasselbe gilt vom Neuen Bunde. Auch hier ist die Natur in das

Streben des Menschen nach Gottesgemeinschaft hineinbezogen. Das

Heil ist aul dem ordentlichen Heilswege an die Kirche und ihre
Sakramente geknüpft. Diese Art des Kultes macht es den Menschen

leichter, die Natur mit Rücksicht auf die Gnade zu bewerten, in ihr
einen Bestandteil des Gottesreiches zu sehen.

Von der zweiten Stufe der Heiligung des Lotus Christus, caput et

corpus, war die Untersuchung ausgegangen. Am Jüngsten Tage
ist sie in der glorreichen Auferstehung der Gläubigen abgeschlossen.

Für die dritte Stufe bliebe dann der Himmel übrig. Wie beim

Opfer, enthält sie das Auswirken des erlangten Segens auf das niedere

Extrem, d. h. dessen Einbeziehung in das Leben des höheren Extrems.
Dazu wird die Natur, nachdem im Weltenbrand ihre Erscheinungsform

vergangen ist, in diesem auch erneuert und sozusagen übernatür-



Sacrificium .Mediatoris 421

lieh. 1
« Die Verklärung ist für die materielle Natur ebensosehr eine

vollständige Umwandlung zu höherem Sein und Leben, wie die Heiligung
und Verklärung der Seele durch die Gnade. Nach Analogie der

Verklärung des menschlichen Leibes können wir nur im allgemeinen

sagen, daß er (der neue himmlische Zustand) einerseits in einer
Zurückdrängung der Materialität, besonders der aus ihr entspringenden Korrup-
tibilität, Wandelbarkeit und Verweslichkeit und anderseits in der

Mitteilung übernatürlichen Glanzes und übernatürlicher Kraft besteht. » 2

Quell allen himmlischen Lichtes ist Christus.3 Die Menschen empfangen
nicht nur dieses Licht, sie strahlen es auch weiter. 4 Darin dürfte ihr
Herrschen bestehen. 8 Die Kreatur zeigt ihre Vollendung in der

Empfänglichkeit für dieses himmlische Licht. Daran erinnern wohl
die kostbaren Steine in der Schilderung des himmlischen Jerusalems,
die nicht nur das Erhabene zur Anschauung bringen sollen, sondern

auch die Fähigkeit, das ewige Licht herrlich widerzustrahlen. c Im
Himmel ist also das Auswirken der erlangten Heiligkeit auf die Kreatur,
das niedere Extrem.

Wir finden demgemäß bei dieser himmlischen Mittlerschaft nichts

von dem, was einige Theologen sacrificium caeleste nennen. Von einem

solchen dürften wir, da nichts mehr zu versöhnen ist, höchstens in
einem uneigentlichen Sinne sprechen.

Erscheint in diesem großen Dreiklange des Gesamtheilswerkes das

Menschengeschlecht als mit der Mittleraufgabe betraut, so bedeutet
das keine Beeinträchtigung der alleinigen und ewigen Mittlerschaft
Christi. Denn er, das Haupt der Erlösten, ist und bleibt der wahrhaft
vermittelnde, auch wenn diese Auswirkungen durch seine Glieder

geschehen. Zunächst behalten diese ihre Abhängigkeit bei, selbst wenn

1 Cfr. I. Cor. 7, 31.
2 Scheeben, Op. cit. 582-3.
IV D. 48, 2, 1 ad 4 : lila dispositio novitatis non crit naturalis nec contra

naturam ; sed erit supra naturam, sicut gratia et gloria sunt supra animae naturam.
3 Apk. 21, 23 f. : Et civitas non eget sole neque luna, ut luceant in ea ; nam

claritas Dei illuminavit eam, et lucerna eius est Agnus. Et ambulabunt gentes
in lumine eins.

4 Mt. 13, 43 : Justi fulgebunt sicut sol in regno Patris eorum.
8 Apk. 22, 5 : Dominus Deus illuminabit illos, et regnabunt in saecula

saeculorum.
G Apk. 21, 18 ff. : Et erat structura muri eius ex lapide jaspide ; ipsa vero

civitas aurum mundum simile vitro mundo. Et fundamenta muri civitatis omni
lapide pretioso ornata. Et duodeeim portae, duodeeim margaritae sunt
platea civitatis aurum mundum, tamquam vitrum perlucidum.



422 Sacrificium Mediatoris

sie seiner entsühnenden Tätigkeit nicht mehr bedürfen. 1 Das Priester-
tum des Herrn hat entsprechend den veränderten Verhältnissen auch
einen andern Charakter bekommen. Der Heiland braucht sich nicht
mehr hinzugeben, uns sich zu einen und in sich zu heilen, die Verbindung
der Menschen mit ihm ist vollendet und nicht mehr widerrufbar. So

entfällt jede Notwendigkeit für eine priesterliche Tätigkeit im engen
Sinn des Wortes, für jede entsühnende und neue Gnade vermittelnde
Wirksamkeit. Der Herr bleibt in uns und wir in ihm. Der Strom
des Lebens (gratia capitis) kann ungehemmt sich in das erlöste
Geschlecht ergießen. Aber die dies ermöglichende übernatürliche
Einheit ist die Frucht des Priestertums. Und da sie ewig ist, behält
auch jenes seine ewige Geltung. Es betätigt sich also nicht in neuer
rettender Hingabe der heiligsten Menschheit, sondern in deren stetem

Hingegebensein, die von Seite der Seligen mit eben solchem Hingegebensein

beantwortet wird. So können wir uns vielleicht die Anpassung
des priesterlichen Amtes an die neuen Gegebenheiten vorstellen. Von
allen drei Ämtern des Messias behauptet Scheeben einen solchen Wandel
nach Erreichung der irdischen Ziele. Er schreibt : «Nur insofern ihnen
auch der vollendeten und verklärten Kreatur gegenüber noch
bestimmte Funktionen zukommen können, dauern sie selber die ganze

Ewigkeit hindurch. Diese letztern Funktionen werden aber von den

jetzigen Betätigungsformen der Ämter Christi sehr verschieden sein,
und eben darum treten am Ende der Zeiten die Amter selber in eine

neue Phase ein. »2 Durch das von ihm verklärte menschliche Geschlecht

erfaßt Christus aber auch die gesamte Natur und teilt ihr — nach
dem Grade ihrer Aufnahmefähigkeit — von seiner Herrlichkeit mit.
So erweist er sich als der eine Mittler zwischen Gott und Welt. Auch
im Gesamtheilswerk ist er es allein, durch den die heilige Gemeinschaft

zwischen Himmel und Erde, zwischen Schöpfer und Geschöpf
Wirklichkeit wird. Agnus, qui in medio throni est, reget illos et deducet

cos ad vitae fontes aquarum. 3

Mittlerthese und Opfertheorien.

Als Schlußwort seien noch einige Gedanken über die vorliegende
Mittlerthese und bisherige Opfertheorien gestattet. Natürlich soll

1 III 22. 5 ad I : Sancti, qui erunt in patria, non indigebunt ulterius expiari
per sacerdotium Christi, sed expiati iam indigebunt consummari per ipsum
Christum, a quo gloria eorum dependet.

2 Dogmatik, IV, 942. 3 Apk. 7, 17.



Sacrificium Mediatoris 423

keine bis ins einzelne gehende Auseinandersetzung mit diesen erfolgen.
Auch kann keine allseitige Würdigung derselben, weder nach ihrer
positiven noch nach ihrer negativen Seite hin gegeben werden. Das
Heilsdrama weist verschiedene Höhepunkte auf. Die Geschichte der

Opfererklärung zeigt nun, daß bald der eine, bald ein anderer von ihnen
gesehen und gewürdigt wurde. Will man aber ein Gebirgsmassiv in
seinem ganzen Aufbau erfassen, so genügt es nicht, den Blick auf einen

Gipfel zu konzentrieren. Für die Gesamtschau muß erst ein rechter
Ort ausfindig gemacht werden. Nicht zu nah, damit die nächstliegenden
Berge nicht dahinter liegende, vielleicht sogar gewaltigere, verdecken

— sondern in gewisser Entfernung, wo das ganze kuppenreiche Massiv
in seinem Wechsel und in seiner Harmonie sich dem beschauenden

Auge darbietet. Die Anwendung auf die Geschichte der Erklärung
des sacrificium ist von selbst gegeben. Es gilt nicht nur dieses oder jenes
Moment aus der Opferfeier zu erfassen, sondern ein Gesamtbild zu
erhalten und die einzelnen Teile in ihrer gegenseitigen Zuordnung zu
erkennen und zu würdigen. In den einzelnen Erklärungsversuchen
finden wir die verschiedensten Teile der Opferfeier herausgestellt. Man
hat das Wahre daran empfunden, aber mehr oder weniger aus dem

Zusammenhange herausgerissen und als allein wichtig hingestellt.
Anderseits kann man sich den vielen Äußerungen über das Opfer in
Schrift und Tradition nicht entziehen. Und so sehen wir bisweilen,
daß plötzlich auch die andern Teile des sacrificium erwähnt werden,
obwohl sie von der aufgestellten Theorie ausgeschlossen werden. So

können wir bei einzelnen Autoren Zitate im Kontext finden, die mit
ihren Darlegungen nicht im Einklang stehen. Der Stoff ist eben zu
gewaltig und zwingend. Bei der beabsichtigten kurzen Skizze kann
bei der Charakterisierung der einzelnen Lehrmeinungen natürlich nur
auf das eingegangen werden, was wesentlich zum aufgestellten Begriff
gehört, nicht auf das, was auch sonst von ihnen — sei es im Zusammenhang

mit ihrer These oder im Widerspruch mit ihr — ausgesprochen
wurde. Die in diesem Werk vorgelegte These darf vielleicht der
Anforderung, eine Gesamtschau des grandiosen Heilswerkes (sacrificium)
zu bieten, einigermaßen entsprechen. Beim Studium derselben werden
die Kenner der Opfererklärungen gesehen haben, wie die von den
einzelnen derselben gewürdigten und verabsolutierten Höhepunkte hier
miteinander verbunden und zueinander zugeordnet erscheinen.
Selbstverständlich will vorliegende Arbeit trotz des Anspruches, eine gewisse
Gesamtschau zu bieten, nicht das letzte klärende Wort auf diesem



424 Sacrificium Mediatoris

schwierigen Gebiete sein. Die Geheimnisse Gottes sind eben unaus-
schöpflich. Interessant wäre auch eine Untersuchung darüber, wie
in den Theorien und ihrer Aufeinanderfolge sich die Geistes geschickte
des christlichen Abendlandes abbildet. Die Ideen, die die einzelnen

Zeitalter die Völker beherrschten, boten auch den Gesichtswinkel für
Betrachtung des sacrificium. Auch von diesem Blickpunkte aus können
wir schließen, daß unserer Zeit die Lösung dieser seit Jahrhunderten
die Theologen beschäftigende Frage vorbehalten ist. War das Zeitalter

des Individualismus dazu ungeeignet, dann scheint miser
Jahrhundert mit seiner Entwicklung nach dem Gemeinschaftlichen und
Organischen am ehesten die Unterlagen für das Verstehen des größten
— höchste und lebendigste Gemeinschaft stiftenden — Aktes zu bieten.

Da das sacrificium dem Ritus nach zur Oblation gehört, wäre

mit den Oblationstheonen zu beginnen. Eine Gabendarbietung gehört
wesentlich zum Opfer. Die eigentliche Opfergabe ist die heiligste
Menschheit Jesu. Der Mittler muß ja das Heilswerk an und durch
sich vollziehen. x\ndere Opfergaben stehen in Verbindung mit ihm,
sei es nur vorbildend oder als Grundlage für ein Applikationsopfer,
in dem Christus « genießbar » für uns und darum unter entsprechender
Form gegenwärtig werden muß. Ein Geschenk an Gott darf man in
ihnen nicht sehen, vielmehr nur einen Beitrag zur Ermöglichung des

Heilswerkes in unserer Gemeinde. Nicht der Mensch schenkt in
Wirklichkeit — sondern Gott. In der Gabendarbringung liegt nur unser
Eingehen auf den geoffenbarten göttlichen Liebeswillen. Zur Oblation
gehört die Berücksichtigung zweier Parteien. Nur wenn das Angebot
angenommen wird, ist es rechtskräftig.

Das berechtigte Moment der so vielfach vertretenen Destruktionstheorie

ist aus vorliegender Arbeit ersichtlich. Die Sünde ist es einmal,
die die Gnadengemeinschaft zerstörte. Sie schreit nach Sühne. Deshalb

gibt es keine Versöhnung ohne leidvolle Genugtuung. Ein destruktives

Moment ist also vom Weg zur Wiederherstellung der heiligen
Gemeinschaft nicht auszuschließen. Die einseitige Ausgestaltung der
Destruktionstheorie beruht zum Teil wohl auf einer Verkennung der

Opfergabe (Tieres z. B.), in dem man nicht ein Abbild des Mittlers,
sondern des Sünders sah. Diese Auffassung mußte notwendig zu
Verzeichnungen führen. Auch wäre eine solche Feier für die Menschen
auf die Dauer psychologisch nicht tragbar gewesen. Der Mensch hätte
sich nämlich andauernd vor die Augen gestellt, welches Geschick er
selbst durch die Sünde verdiente. Dieses stets lebendig erhaltene



Sacrificium Mediatoris 425

Bewußtsein seiner Todesverfallenheit sowie der Unmöglichkeit
entsprechender Sühneleistung hätte ihn zur Verzweiflung treiben müssen.
Das Opferlamm darf nicht als Sinnbild des Sünders, sondern für
dessen Stellvertreter aufgefaßt werden. So wurde gerade durch den

Mittlergedanken, der so alt ist wie die Menschheit, den Sündern immer
nieder und eindrucksvoll gezeigt, daß ein anderes Leben für ihr
schuldverstricktes und sühnepflichtiges eingesetzt wird, damit neue
Lebenshoffnung in ihrem Herzen keimen könne. Das Schuldbewußtsein wurde
vertieft, aber neue Lebensmöglichkeit, neuer Friede aufgezeigt.

Die Abstinenztheorie Talhofers sieht die Sühne in der inneren
Losschälung vom Irdischen, die der Mensch betätigt, wenn er seine

Opfergabe ins Heiligtum bringt und sie daselbst vernichtet. Auch
hier ist ein wesentliches Moment des sacrificium herausgestellt. Das
Opfer darf nicht nur Ritus sein. Die Gesinnung des Menschen gehört
dazu. Durch demütige Unterwerfung unter Gott und seinen
Heilsboten, sowie durch Reue des Herzens gewinnt der Opfervorgang für
uns erst Heilsbedeutung. Damit nähern wir uns bereits den Theologen,
die in der inneren Selbsthingabe das Wesentliche am sacrificium sehen,

im Opferwillen des Menschen. Dieser gehört unbedingt zum sacrificium

— und zwar auf Seiten des Mittlers und der zu Erlösenden. Die heilige
Lebensgemeinschaft setzt die Willenseinigung voraus. Wie wir sahen,

muß sich diese aber nicht nur auf das Ziel, sondern auch auf den Weg,
das Mittel beziehen. Gerade in der praktischen Anerkennung des

Mittlerwerkes gewinnt unser Opferwille konkrete Ausgestaltung. Zu
dieser Gruppe, die das Wesen des sacrificium in der inneren nach außen
versinnbildeten Selbsthingabe sieht, gehört auch Dr. Stephan. Wenn
nach ihm die Messe diese Gesinnung ex opere operato in uns bewirkt,
so sieht er darin keine Wirkung des sacrificium, sondern des Sakramentes.

Kramps Konsekrationstheorie erkennt mit Recht, daß die actio
sacrificalis über die Destruktion hinausgehen muß. Die in ihr vertretene
« Heiligung » ist aber nur Menschenwerk, ist nur ein Bereiten der Gaben
für ihre eigentliche Darbringung. Ten Hompel spricht von einem
sakramentalen Moment im Opfer. De la Taille verlangt das Eingreifen
Gottes zur Annahme der Opfergabc. Ebenso Abt Vonier, der zur
Erklärung des Meßopfers vom Sakramentsbegriff ausgeht. Er stellt
auch das Verhältnis des Ordo zur Eucharistie heraus. 1 Vor allem
ist es die Mysterientheorie, deren Verteidiger nicht müde werden, das

1 A Key to the Doctrine of the Eucharist, lie.



426 Sacrificium Mediatoris

göttliche Moment im Heilsgeschehen zu betonen. Ihre Vorzüge liegen
in diesem Herausheben der heiligen Handlung aus rein menschlicher

Sphäre, im Betonen der Stellung Christi und des Mitwirkens der

Gläubigen.
Das Mahlmoment darf trotz seiner Zugehörigkeit zum Ritus in

seiner Bedeutung nicht übersteigert werden. In ihr liegt nicht der

Kern der Opferhandlung. Schon in der Heiligung des Mittlers ist die

heilige Gemeinschaft an und für sich gegeben. Durch das Opfermahl
wird dieselbe durch diese innige Vereinigung mit der angenommenen
Gabe nur besiegelt. In der Vorstellung des Totem—wie Schmidt S. V. D.
sie gibt — scheint die eigentliche Idee nachzuwirken. Ein religiöses
Mahl, in welchem das Totemtier getötet und von den Angehörigen
des Totemclans gegessen wurde, die Blutsgemeinschaft mit dem Totem,
der ihr Gott ist, zu erneuern, falls sie durch Verfehlungen gestört wurde.

Die Primitialopfer künden den Stellvertretergedanken. Die primitiae
stehen für das Ganze. Sie sind der beste Teil. In ihrer Annahme wird
das Ganze geheiligt.

Die Notwendigkeit der priesterlichen Tätigkeit bei der actio sacri-

ficalis betonen Scheeben und de la Taille. Da am Kreuz von priesterlicher

Amtstätigkeit nichts zu sehen ist, ziehen beide das Abendmahl
hinzu. Scheeben nennt es die « priesterliche Inauguration des Kreuzopfers

selbst ».
1 Ihren Gedankengängen liegt die Wahrnehmung der

Zusammengehörigkeit der Opfer eines Dienstes zugrunde.
Alle diese Einzelmomente linden sich in vorliegender Mittlerthese.

Diese sucht sie alle zu erfassen und jedem die gebührende Stellung im
Gesamtbilde zuzuweisen. Bereitwillig soll jede geleistete Arbeit
anerkannt werden. Viel Menschenmühen ist bereits auf die Ergründung
des sacrificium verwandt worden. Möge diese Zeit, in der das Bewußtsein

für das Gesellschaftliche unci Organische erwacht, abschließende

Erkenntnisse ausreifen lassen. Die vorliegende Arbeit bietet sich als

Baustein bei diesem Werke an, auf daß die Christenheit das große
Friedenswerk des Mittlers möglichst erkenne und bewußt mitfeiere, und
so allseitiger Friede die Menschen untereinander, mit Christus ihrem
Herrn, und der Gottheit selbst eine.

1 Dogmatik, III, 442.


	Sacrificium Mediatoris : zu den Opferanschauungen des Aquinaten [Fortsetzung]

