
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Der Glaubensbegriff des Hebräerbriefes und seine Deutung durch den
hl. Thomas von Aquin

Autor: Schumpp, Meinrad M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Glaubensbegriff
des Hebräerbriefes und seine Deutung

durch den hl. Thomas von Aquin.
Von P. Meinrad M. SCHUMPP 0. P., Düsseldorf.

Wer auf die tieferen, verborgenen Schwingungen der modernen
Seele acht hat, wird eine starke Sehnsucht nach einer geschlossenen

Weltanschauung, nach einem das ganze Lebensgefühl tragenden,
kraftvollen Lebenswillen entbindenden ,Glauben' feststellen müssen. » So

schreibt Karl Adam in den Vorbemerkungen zu seinem Buch : Glaube
und Glaubenswissenschaft im Katholizismus.1 Inmitten allgemeiner
Zerklüftung und Zerrissenheit, inmitten eines ständigen Wechsels von
Systemen und Lehrmeinungen, inmitten eines erbitterten Kampfes
gegenseitig sich befehdender Richtungen, die nicht nur um
nebensächliche Fragen, sondern um lebenswichtigste, wesentlichste Fragen
streiten, da schauen viele Menschen aus nach einem festen Halt, nach
einem sicheren Stützpunkt, nach einem soliden Fundament, auf das
sie ihre Lebensauffassung und ihren Lebenswillen gründen können.
Es ist das einer der Gründe, weshalb so auffallend viele Untersuchungen
der Gegenwart sich mit der Kirche beschäftigen, es ist auch die Ursache,
weshalb der katholische Glaube mit seiner imponierenden Festigkeit
und Sicherheit so viele Gemüter und Geister der Gegenwart anzieht
und fesselt, ein Grund, daß das Glaubensproblem zu einem Gegenwartsproblem

geworden ist. Ein Blick in die theologische Literatur intra
et extra muros bestätigt diese bemerkenswerte Tatsache. In diesem

Zusammenhang darf auch die berühmte Glaubensdefinition des Hebräerbriefes

(ir, i) erhöhtes Interesse beanspruchen, zumal sie gerade das

zum Ausdruck bringt, was die Sehnsucht so vieler Menschen der Gegenwart

ist. Die Dunkelheit dieser Glaubensbestimmung des Hebräerbriefes

bringt es mit sich, daß sie nicht nur häufig untersucht worden,
sondern auch in sehr verschiedenem Sinne erklärt worden ist.
Viele Theologen und Erklärer gehen hier Wege, die der Vorzeit
vollkommen unbekannt waren. Ja, es hat den Anschein, als würden manche

1 Rottenburg 1923. S. 5.



398 Der Glaubensbegriff des Hebräerbriefes

dieser ersten und wichtigsten Glaubensdefinition nicht die genügende

Beachtung schenken, weil sie ihnen zu wenig geklärt erscheint, ihre

Bedeutung zu umstritten ist. Anders der hl. Thomas, der zu wiederholten

Malen und mit offenkundiger I.iebe um die Sinndeutung dieser

Glaubensdefinition sich bemüht hat. Dante gelangt auf seinem Gange
durch das Jenseits zum achten Himmel, dem Himmel der Fixsterne,
und Beatrice, seine himmlische Führerin, bittet die Heiligen des Himmels
ihrem Schützling Einblick in die ewigen Freuden zu gewähren. Da
eine solche Einführung ohne Glaube nicht möglich ist, prüft der Apostelfürst

zuvor den Dichter über seinen Glauben und der Dichter antwortet
bei diesem himmlischen Examen auf die Frage des hl. Petrus mit der

Definition des Glaubens aus dem. Hebräerbrief und erläutert sie im

Sinne des Fürsten der Theologen, des hl. Thomas. 1 Einer erneuten

Prüfung dieses Glaubensbegriffes, der in der Theologie eine so große

Bedeutung gewonnen hat, soll auch die folgende Untersuchung gewidmet
sein. Es soll versucht werden, in Kürze die eigentliche Bedeutung
dieses Glaubensbegriffes klarzustellen, und die Auslegung des hl. Thomas

die viel verkannt und mißverstanden wird, zu rechtfertigen.
Die berühmte Glaubensdefinition lautet dem griechischen Text

zufolge : stt'.v Vi -Ar'.; UtÎAusviov 'j—ottx-çayuf.Tiov IÀîy/oç vj
fjAsrvDvc.iv, 2 nach der Übersetzung der Vulgata : « est autem fides

sperandarum substantia rerum, argumentum non apparentium. » Die

Hauptschwierigkeit dieses Glaubensbegriffes liegt zweifellos in der
außerordentlichen Vieldeutigkeit des Wortes f-oitzt;. wofür die Vulgata
das nicht minder bedeutungsreiche substantia gewählt hat. « On trouvera

difficilement un mot plus élastique et plus imprécis » meint Harent
mit Recht. 3 Die Tatsache, daß der Ausdruck in der

griechischen Übersetzung des A. T., der Septuaginta, 18 mal vorkommt
und nicht weniger als 15 verschiedene hebräische Ausdrücke wiedergibt,

beweist zur Genüge den Bedeutungsreichtum von Daher

gilt es vor allem die Bedeutung sicherzustellen, die der Verfasser des

Hebräerbriefes mit O-tAtzt; verbunden hat, wobei eine kurze
philologische und begriffsgeschichtliche Darlegung sich nicht umgehen läßt.

j-A-ra<71; von OwAtimj.i « unterstellen » wird zumeist nur in passivem
Sinn für das, was untergelegt, untergestellt ist, gebraucht, sodaß sich

1 Paradiso XXIV, 64 ff.
2 Mit den meisten neueren Textausgaben ist das Komma nach s-otzt:

zu setzen und jrpay;rzrw/ zum zweiten Teil der Definition zu ziehen.
3 Dictionnaire de Théologie catholique. Paris, s. v. Foi.



und seine Deutung durch den hl. Thomas von Aquin 3gg

die Grundbedeutungen ergeben : Unterlage, Grundlage, Unterbau.
bezeichnet ferner das, was einer Sache, besonders einer

Erzählung, einer Rede, einem Gedicht zugrunde liegt, also den Gegenstand,

den Stoff, die Materie. 'j-oi-xt.: drückt auch das wirklich Bestehende

aus, also die Wirklichkeit, die Realität. So gebraucht schon Aristoteles

(De mundo, 4) den Ausdruck xxû' f-ôsrxnv im Gegensatz zu xxt saox-nv

und meint damit Dinge, die wirklich existieren, im Gegensatz zum
leeren Schein. Doch ist »-Arxn.c bei Aristoteles noch kein ausgeprägter
philosophischer Terminus. Da es nun der Substanz vor allem zukommt
real, wirklich zu sein, so wurde O-Arz?: in der philosophischen Sprache
nicht selten für oùVx gebraucht, um den Substanzbegriff auszudrücken.

ô-<Atxi'.ç bezeichnete aber ebensogut auch die essentia und die

subsistentia. In diesem Sinne wird Christus in seinem Verhältnis zum
Vater vom Hebräerbrief (1, 3) genannt yx-.xx-ij tv,; ö-ott-An»: x-Vo-j

« ein Abbild seines Wesens ». Diese Vieldeutigkeit des Begriffes OtvAtxc.;
führte später in der Trinitätslehre zu schweren Verwicklungen. Die
Griechen, die ebensogut von der einen göttlichen Hypostase wie von
den drei göttlichen Hypostasen sprachen und damit bald den Begriff
des Wesens, bald den Begriff der Person verknüpften, fanden bei den

Lateinern kein Verständnis, und es bedurfte langwieriger Kämpfe, um
den Ausdruck « Hypostase » endgültig auf die Person festzulegen. Dazu
kommen noch einige Bedeutungen, die hauptsächlich in der griechischen
Bibel des A. T., der Septuaginta, Verwendung gefunden haben und
mehr oder weniger willkürlich der Grundbedeutung hinzugefügt worden
sind. So die Bedeutung «Lebensdauer» (Ps. 38, 6), «Denksäule» (Ez. 26,

11), «stehendes Heer» (1. Sm. 13, 23; 14, 4) und vor allem die Bedeutung
«Hoffnung, Zuversicht, Vertrauen» (Ruth 1, 12 ; Ez. 1, 12). Wenn es

z. B. in dem Psalm 39, 8 (Vg. 38) heißt et «substantia mea apud te est »,

so besagt das dem Lutext zufolge : « Meine Hoffnung ruht in dir. » 1

Von all diesen Bedeutungen von Imrj^xv.q können nun nur drei
für die Erklärung unserer Stelle ernsthaft in Frage kommen : Grundlage,

Bestand oder Wirklichkeit und Zuversicht. Seit der Zeit der
Reformatoren erfreut sich die Übertragung von j-ot-xxu mit «

Zuversicht » besonderer Wertschätzung. Erasmus von Rotterdam, der

gelehrte und scharfsinnige Humanist, war wohl der erste, der 1517
in seinen Bemerkungen zur Stelle schrieb : Illud adiiciam hoc loco
fidem non usurpari proprie pro ea qua credimus credenda sed qua

1 Vgl. E. Hatch, Essays in Biblical Greek. Oxford 1889. S. 88 f.



4oo Der Glaubensbegriff des Hebräerbriefes

speramus h. e. ipsa fiducia. (Annot. i. 1.) Luther hielt zu Wittenberg um
1517/18 über den Hebräerbrief Vorlesungen, die jüngst in einer
vatikanischen Handschrift wieder aufgefunden wurden und von E. Hirsch
und H. Rückert], sowie von Joh. Ficker 2 herausgegeben worden sind.
Darin hält er an der älteren Auffassung fest und bestimmt im Anschluß
an eine Bemerkung des hl. Hieronymus zu Gal. 5, 22 inr<Aran; als eine

possessio Verbi Dei i. c. aeternorum bonorum. Aber schon bald änderte
er unter dem Einfluß von Melanchthon seine Meinung. Er hat, wie die
beiden Herausgeber der Hebr. Vorlesungen E. Hirsch und E. Rückert
sich ausdrücken, « leidenschaftlich um dies eine Wort gerungen »3, und
der Erfolg war die Einsicht, es sei hier mit Otdie exspectatio
gemeint. 1 In seiner Übertragung des N. T. (1522) gab er dann die

endgültige Lösung mit den Worten : « Es ist aber der Glaube eine

« gewisse Zuversicht ». Damit war die berühmte Glaubensdefinition des

Hebräerbriefes mit der Fiduziallehre Luthers in Einklang gebracht und
wurde ihr ein wichtiger Stützpunkt. Die protestantischen Theologen
und Bibelerklärer der Folgezeit sind im allgemeinen ihrem Meister

gefolgt, haben seine Deutung übernommen und mit sprachüchen und
exegetischen Gründen zu stützen versucht. Der Glaube ist ihnen « eine

Zuversicht zu Dingen, die man erhofft ». So C. Fr. Keil, B. Weiß,
C. Weizsäcker, H. von Soden, Hollmann, H. Windisch (1913), E. Riggenbach,

W. Bauer u. a. Indessen hat sich neuestens auf protestantischer
Seite ein bemerkenswerter Widerstand geltend gemacht gegenüber der

alten Fiduziallehre Luthers, die lange Zeit mit so großer Sicherheit
verkündet worden war. Liz. Erwin Wißmann hat in seinem Werk :

Das Verhältnis von ttGtc; und Christusförmigkeit bei Paulus, Göttingen
1926, eingehend dargelegt, daß to.wA'.v nicht « vertrauen » heißt,
u sondern glauben im nackten, nüchternen Sinn der bejahenden
Aneignung und Zustimmung » (S. 67). « Glauben heißt in erster Linie
Führwahrhalten und bezeichnet das Anerkennen der eigenen Religion »,

meint er an einer anderen Stelle (S. 43) und kommt damit dem
katholischen Glaubensbegriff weitgehend entgegen. Schon vor ihm hatte
Aug. Pott 4 die Gleichsetzung von ü^äsTait? mit « Vertrauen, Zuver-

1 Luthers Vorlesung über den Hebräerbrief nach der Vatikanischen
Handschrift. Arbeiten zur Kirchengeschichte, hrg. von E. Hirsch und H. Rückert, 13.
Berlin und Leipzig 1929.

2 Anfänge reformatorischer Bibelauslegung, II. Luthers Vorlesung über den
Hebräerbrief. Leipzig 1929.

3 A. a. O. S. 261. 4 Gal. Komm. 1519. W. A. II. 595.
4 Das Hoffen im Neuen Testament. Leipzig 1915.



und seine Deutung durch den hl. Thomas von Aquin 401

sieht » scharf abgelehnt und war zu der älteren Deutung, wie sie schon

Chrysostomus vertreten hatte, zurückgekehrt.1 Desgleichen hat H. Windisch

in der neuesten Auflage seines Kommentars zum Hebräerbrief
die frühere Übersetzung « der Glaube ist eine Zuversicht zu Dingen,
die man erhofft », fallengelassen und durch die andere ersetzt, die

freilich auch nicht voll befriedigt : « Es ist der Glaube ein Stehen zu
Dingen, die man erhofft. » 2

Umso auffälliger ist es, daß nicht wenige katholische Erklärer
meinen, sie könnten bei Behandlung von Hebr. n, i nicht ohne die

Deutung von u-da-rcert; im Sinne von « Zuversicht » auskommen. Schon

Leonhard Zill verteidigt 1879 in seinem umfangreichen Kommentar
zum Hebräerbrief die Übersetzung « Es ist aber der Glaube Zuversicht
von dem, was gehofft wird. » Fr. Kaulen schreibt in der 2. Auflage
seines Handbuches zur Vulgata (Freiburg 1904) : « Im X. T. erscheint

es (substantia) als buchstäbliche Übersetzung von •jttoctoct'.ç für
Zuversicht, Gewißheit. » (S. 28) Nach Julius Graf 3 ist der Glaube « felsenfestes

Vertrauen auf das, was man erhofft», «ein Hoffen gegen das

Hoffen », nach Ignaz Rohr « Die Zuversicht von Dingen, die man
erhofft ».

4 Desgleichen ist E. Konst. Rösch in den neueren Auflagen
seiner geschätzten Übersetzung dieser Auffassung gefolgt 5 und übersetzt

: « Der Glaube ist das feste Vertrauen auf das, was man erhofft. »

Auch in das « Biblische Reallexikon » von Edmund Kalt " hat diese

Auffassung Eingang gefunden. Es soll nicht bestritten werden, daß
{radcxTac'.c an einigen Stellen der Septuaginta tatsächlich in der

Bedeutung «Zuversicht» gebraucht wird, für das X. T. wird ein solcher

Nachweis schwerer zu führen sein. 7 Zudem haben schon ältere Erklärer
wie Tirinus darauf hingewiesen, daß Vertrauen und Zuversicht mehr

1 Vgl. die Sätze : « Sodann aber tritt das Glauben in Beziehung zum Hotten,
sofern es der Akt ist, welcher die Hoffnungsgüter als real hinstellt, 11, 1. Die
Energie dieses Aktes entfaltet sich in den Beispielen, 11, 2 ff. ; sie verleiht die
dem Glauben innewohnende Pleroplioria dem Hotten (6, 11) und befähigt dadurch,
das Hoffen bis zum Ende festzuhalten.» S. 65. «Das Glauben ist also das
Erkennen und Anerkennen der Hoftnungsgüter in ihrer Realität und daraufhin
die Aktivität, welche die Hoftnungsgüter für sich als real setzt und dem Hoffen
Kraft verleiht. » S. 66.

2 Der Hebräerbriet. Handbuch zum N. T. 14 2. Tübingen 1931.
3 Der Hebräerbrief. Freiburg i. Br. 1918. S. 208, 211.
4 Der Hebräerbrief4. Bonn 1932.
6 Das N. T. übersetzt und kurz erläutert. Paderborn. 250. Tausend.
6 Paderborn 1931, s. v. Glaube.
7 2. Kor. 9,4; Ii, 17 ist jzrj'j-xT'.: mit « Sache » oder « Angelegenheit »

wiederzugeben. Hebr. 3, 14 (rr.v iy/r,v rt: é-otreffen die Bedeutungen «Stellung»,

Divus Thomas. 27



402 Der Glaubensbegriff des Hebräerbriefes

dem Bereich des Willens angehören, der Glaube aber dem Bereich
des Verstandes. Die fiducia wird ja von dem hl. Thomas als robur
spei bezeichnet. 1 Glaube und Zuversicht (Vertrauen) haben enge
Beziehungen zueinander, wie ja auch fides und fiducia ethymologisch
auf dasselbe Grundwort fido zurückgehen. Aber deshalb dürfen sie

doch nicht einander gleichgesetzt werden. Der genannten Auffassung
steht überdies die gesamte vortridentinische Schrifterklärung gegenüber,

sowohl die Erklärung der Väter wie die Erklärung der
mittelalterlichen Theologen, was der Amerikaner Michael Ambros Mathis
in einer Doktordissertation der Universität Washington ausführlich
dargelegt hat. 2 Bei den griechischen Vätern, die für die Feinheiten
und Schwierigkeiten ihrer Muttersprache zweifellos die besten

Interpreten sind, überwiegt die Deutung von ry.m; im Sinne von
Wirklichkeit, Bestand, Realität. Hören wir nur, wie Joh. Chrysostomus,
der liebevolle und feinsinnige Erklärer der paulinischen Briefe, über

unsere Stelle sich äußert : « Da die Hoffnungsgüter nicht wirklich zu
sein scheinen (-hu-on-y-y. riva: Zoy.z'.), so verleiht der Glaube ihnen
Bestand oder vielmehr er verleiht ihn nicht, sondern das ist ihr Wesen

(/.),},' y.ù-6 âcTtv ràrâ ccjtiöv). So hat z. B. die Auferstehung ja noch

nicht stattgefunden, noch besteht sie in Wirklichkeit, sondern die

Hoffnung macht, daß sie besteht in unserer Seele. Das ist die OitouTast;

TtpayuvEiov sÀTr'.Çoyivov. » 3 Nicht viel anders formulieren Theodoret v.
Cyrus, Theophylact, Euthymius, Oekumenius u. a. ihre Erklärungen
unserer Stelle. Der Glaube ist ihnen mithin jene geheimnisvolle Kraft,
die die Hoffnungsgüter aus einer anderen Welt, aus der fernsten
Zukunft in die Gegenwart und in unsere Welt herüberholt, sie uns nahe

bringt, sie in ihrer Wirklichkeit erkennen läßt, so wie die großen
Fernrohre der Sternwarten auch die entlegensten und unsichtbarsten

Himmelskörper in das Blickfeld unserer Augen bringen, daß sie Dasein,
Gestalt und Form für uns gewinnen. Der Glaube gibt uns, wie Clemens

v. Alexandrien und Theodoret von Cyrus geistreich bemerken, ein

neues Auge, daß wir Dinge schauen können, die uns sonst vollkommen
verschlossen blieben. Glaube ist geistiges Fernsehen.

Damit verbindet sich noch eine andere Idee. Der Glaube gibt

« Grundhaltung », oder auch « Festigkeit » weit mehr den Sinn der Stelle als
«Zuversicht» und entsprechen auch besser den ähnlichen Stellen 2, 3; 5, 12; 6, 1.

1 II-II ([. 129 a. 6.
2 The Pauline 7ütti; - Ctzovzwii: according to Hebr. II, I. Washington 1920.
3 PG 63. 151.



und seine Deutung durch den hl. Thomas von Aquin 4°3

uns nicht nur ein Auge, um diese Hoffnungsgüter wirklich zu schauen,

er macht sie uns in gewissem Sinne zu eigen, gibt ihnen Dasein, Bestand

und Wirklichkeit in unserem Denken und Wollen und schafft die

Unterlage (AA-ratnç) für ihren einstigen vollkommenen Besitz. Sehr

viele griechische und lateinische Väter erklärten ùTrdsTaTcç im Sinne

einer solchen anticipatio des einstigen Besitzes.1 So sagt z. B. Hieronymus

: « Siquidem id quod speramus esse venturum et necdum est in

praesenti, fide possidemus sperantes nos tenere quod credimus. » 2 Der
Glaube legt den Grund für den einstigen Besitz, er zeugt die Hoffnung.

Die scholastischen Theologen gingen bei ihrer Erklärung der

Glaubensdefinition des Hebräerbriefes nicht so sehr von dem griechischen
ImoG-coiG'.ç aus, obwohl auch Thomas im Kommentar zum Hebräerbrief

darauf hinweist : Unde in Graeco habetur hypostasis rerum speran-
darum. Sie hielten sich vielmehr an das lateinische substantia und
betrachteten den Glauben hauptsächlich in seiner Eigenschaft als Grundlage,

Basis und Fundament. Denn so sagt Thomas : « Primum in
quolibet genere continens in se alia virtute dicitur esse substantia illorum. » 3

Ist auch der Ausgangspunkt und die Formulierung ihrer Erklärung
in etwa verschieden von der Erklärung der griechischen Väter, so

besteht in der Sache selbst doch kein wesentlicher Unterschied. Wir
ersehen das am schönsten und deutlichsten aus der Exegese des

hl. Thomas, der sich viermal mit diesem Glaubensbegriff des Hebräerbriefes

beschäftigt hat, kurz und gedrängt im Kommentar zu 3. Sent,

dist. 23 q. 2 a. 1, sehr ausführlich im Kommentar zum Hebräerbrief
und in den Quaest. disp. De Verit., q. 14 a. 2 und endlich zusammenfassend

Summa Theol. II-II q. 4 a. 1. Der hl. Thomas stellt sich

zunächst entschieden auf die Seite derer, die in den Worten des Hebräerbriefes

eine eigentliche Begriffsbestimmung des Glaubens erblicken,
obwohl es schon zu seiner Zeit, wie noch heute, nicht an solchen fehlte,
die anderer Meinung waren. In den Quaest. disp. erklärt er : « Videtur
autem potius esse dicendum quod haec fldei notificatio sit comple-
tissima eius definitio ; non ita quod sit sec. debitam formam definitionis
tradita, sed quia in ea sufficienter tanguntur omnia quae exiguntur ad

fidei definitionem. » Und im Kommentar zum Hebräerbrief erklärt er
kurz und bündig : « Diffinitionem fidei ponit complete quidem sed

obscure. »

Bei der eigentlichen Erklärung nun, die der hl. Thomas der Glaubens-

1 Vgl- Mathis, op. laud. 2 PL 26.448. 3 II-II q. 4 a. 1 ad 1.



4°4 Der Glaubensbegriff des Hebräerbriefes

definition des Hebräerbriefes widmet, gehen zwei Auffassungen
nebeneinander her, die er in seinem Kommentar zum Hebräerbrief näher
dargelegt hat. « Illud autem quod dicitur substantia, potest multi-
pliciter exponi. Uno modo causaliter, et tunc habet duplicem sensum.
Unum quod est substantia, id est, faciens in nobis substare res

sperandas, quod facit duobus modis. Uno modo quasi merendo.
Alio modo quasi per suam proprietatem praesentialiter faciat, quod
id quod creditur futurum in re, aliquo modo jam habeatur dumodo
credat in Deum. » Wir dürfen in diesen letzten Worten wohl einen
Hinweis auf jene Auslegung erblicken, die vor allem bei den griechischen
Vätern sich findet, daß nämlich der Glaube die Hoffnungsgüter uns so

nahe bringt, daß wir sie in ihrem Bestand, ihrer Wirklichkeit mit voller
Sicherheit erkennen können, gleich als wären sie uns schon

gegenwärtig. Ja, diese Sicherheit, die der Glaube über den Bestand der

Hoffnungsgüter uns gewährt, ist noch größer als die Sicherheit, die

unsere Sinneserkenntnis oder die Verstandeserkenntnis auf natürlichem
Gebiete uns bietet.

Dieser Erklärung fügt der hl. Thomas eine andere bei, die er
offenbar noch höher schätzt, der er deshalb sowohl im
Sentenzenkommentar, wie in den Quaest. disp. und in der Summa Theol. einzig
Aufnahme gewährt hat. Die Hauptsätze sind etwa folgende 1 : « Veritas

prima est obiectum fidei sec. quod ipsa est non visa, et ea quibus
propter ipsam inhaeretur et secundum hoc oportet quod ipsa Veritas

prima se habeat ad actum fidei per modum finis secundum rationem
rei non visae, quod pertinet ad rationem rei speratae sec. illud ad

Rom. 8, 25. Quod non videmus speramus. » Der Hebräerbrief hat
also mit vollem Recht — das ist ein erstes Resultat — die Hoffnungsgüter

in seine Definition des Glaubens aufgenommen und als Gegenstand

des Glaubens hingestellt. Die weitere Klärung der Definition
entnimmt er dem Substanzbegriff nicht in seiner eigensten Bedeutung,
sondern in einer abgeleiteten Bedeutung : « Substantia enim solet dici
prima inchoatio cuiuscumque rei et maxime quando tota res sequens
continetur virtute in primo principio : puta si dicamus, quod prima
principia indemonstrabilia sunt substantia scientiae, quia scilicet pri-
mum quod in nobis est de scientia, sunt huiusmodi principia et in eis

virtute continetur tota scientia. » Da nun der Glaube den Beginn
des ewigen Lebens darstellt und dieses selber keimhaft in sich schließt,

1 Summa Theol. II-II q. 4 a. 1.



und seine Deutung durch den hl. Thomas von Aquin 405

so kann der Glaube mit Recht die Substanz der Hoffnungsgüter genannt
werden. Daß aber der Glaube ein solcher Beginn des ewigen Lebens

ist, kann nicht zweifelhaft sein, da der Besitz jener Güter, die wir
im Glauben erkennen, die ewige Seligkeit ausmacht. So kommt der

hl. Thomas zu dem Schluß, daß mit den Worten « substantia rerum
sperandarum » in trefflichster Weise die habitudo actus fidei ad fincm

qui est obiectum voluntatis dargestellt sei und daß man in forma
dcfinitionis dafür sagen könne : « fides est habitus mentis quo inchoatur
vita actcrna in nobis. » Der Glaube erscheint ihm, wie er im
Sentenzenkommentar näher ausführt, als das Fundament eines großen gewaltigen
Gebäudes, wie der Kiel eines Schiffes (carina navis), das auf Stapel
gelegt wird. Er ist die Grundlage für jenes ewige, selige Leben, das

wir im Glauben nicht nur in seiner beseligenden Größe erkennen, sondern

als herrliches Zukunftsgut der Seele auch erfassen, ergreifen, festhalten
dürfen. Wenn der hl. Thomas in seinem Sentenzenkommentar wie auch

in den üuaest. disp. und der Summa Theo), nur diese zweite Erklärung
aufgenommen und dargelegt hat, so ist das gewiß nicht deshalb

geschehen, weil er die erstgenannte Erklärung preisgegeben, als falsch
erkannt hätte, sondern nur deshalb, weil diese zweite Erklärung die

erste einschließt und zur Voraussetzung hat, weil diese inchoatio vitae
aeternae, diese keimhafte Teilnahme an dem ewigen Leben, dieses

« seminarium visionis Dei », wie Thomas sich einmal ausdrückt1, das

geistige Erkennen der Hoffnungsgüter einschließt, zur notwendigen
Voraussetzung hat, was im zweiten Teil der Definition mit größerer
Deutlichkeit hervortritt. Wenn deshalb Estius von dieser Erklärung
meint: «Quod etsi subtiliter ac sapienter dictum sit, magis tarnen

germana mihi videtur expositio Chrysostomi, quem Theodoretus ac

reliqui Graeci secuti sunt »2, so werden wir vielmehr sagen müssen,
daß die Erklärung des hl. Thomas im Grunde nichts anderes besagt,
als was die griechischen Väter mit Einschluß des hl. Chrysostomus
meinten, wenn sie von einer Antizipation, einer Vorwegnahme des

einstigen Besitzes, von einer Sicherung oder Garantie des ewigen Lebens

sprachen. Es ist im Grund auch nichts anderes, als was die lateinischen
Väter meinten, wenn sie substantia im Sinne von possessio deuteten.3

1 In J0I1. 6, Lectio 8. 1.
2 In omnes D. Pauli Epistolas Commentarii. ad Hebr. 11, 1.
3 Mathis bemerkt : Undoubtedly « substantia » is here used in the sense of

Contents, a meaning which is in this form entirely new in the history of the
exegesis of Hebr. 11, 1, altough in fact it is nothing else than an amplification of
'jttqttout'.ç Reality». A. a. O. S. 68.



4o6 Der Glaubensbegriff des Hebräerbriefes

Der hl. Thomas hat die Meinung der Väter über diese so dunkle Stelle
mit bewundernswerter Schärfe zusammengefaßt und ihr eine geistvolle
Darstellung gegeben, die bei aller Selbständigkeit und scholastischen
Formulierung nichts von dem eigentlichen Gedankengut preisgibt. Wir
können hinzufügen, daß seine Deutung des Apostelwortes nicht nur
der Meinung der Väter entspricht, sondern auch aus dem Hebräerbrief
selbst Bestätigung erfährt, was später gezeigt wird und auch durch
das Johannes-Evangelium gestützt wird, wo der Evangelist erklärt :

Qui credit in Filium, habet vitam aeternam (3, 36), d. h. nach der
treffenden Erklärung des hl. Thomas : habet, inquam, in causa et in

spe, quandoque habiturus in re. 1 Welchen Sinn sollen wir nun dem
zweiten Teil der Glaubensdefinition itpayu.xT<ov lley/pç où V.sxoasvoiv.

Vg argumentum non apparentium beilegen Sagt er etwa dasselbe

wie der erste Teil, nur mit anderen Worten, oder fügt er ein neues

Element hinzu Die Erklärer übersetzen diesen zweiten Teil meist
also : « Der Glaube ist eine feste Überzeugung von den Dingen, die

man nicht sieht. » Schon der hl. Augustinus kannte eine vorhierony-
mianische Übersetzung, die nicht wie die Vg ïXsy/oç mit argumentum,
sondern mit convictio wiedergibt. 2 Auch der hl. Thomas beruft sich
in seiner Ausdeutung auf diese Übertragung und ist davon beeinflußt.
Faev/oç hat jedoch niemals die Bedeutung «Überzeugung, Überzeugtsein»,
sondern nur die Bedeutung « Beweis, Beweismittel », es bezeichnet auch
die Tätigkeit des Überführens oder der Zurechtweisung, so daß die

Übersetzung der Vg argumentum non apparentium durchaus zu Recht
besteht. Mit îlzyyoç ist zudem nicht jeder Beweis schlechthin gemeint,
sondern ein überzeugender Beweis, eine tatsächliche und vollkommene
Überführung, die keinem Zweifel mehr Raum läßt. Das Wesen des

Glaubens besteht also darin, daß er dem Menschen eine sichere, untrügliche

Erkenntnis von den Dingen vermittelt, die er nicht sehen und
mithin auch nicht wissen kann. Der Glaube ist für uns wie ein zwingendes

Argument, wie eine schlüssige Beweisführung, die uns vollkommene
Sicherheit und Gewißheit gibt über Dinge, die ganz außerhalb des

Bereiches unserer sinnlichen und geistigen Erkenntnis liegen. Der
Glaube macht es uns leicht, sie um der Autorität Gottes willen für

1 In Joh. 6, Lectio 6. 1.
2 Tract, in Joh. 79 (PL 35.1837) ; De Trin. XIII. 1. 3. (PL 42.1015). Vgl.

hierzu Adolf von Harnack, Studien zur Vulgata des Hebräerbriefes. In : Studien
zur Geschichte des N. T. und der alten Kirche, I. Zur neutest. Textkritik. Berlin
und Leipzig 1931, 191 ff.



und seine Deutung durch den hl. Thomas von Aquin 407

wahr zu halten, gleich als sähen wir sie mit eigenen Augen, als könnten
wir sie mit Händen greifen.

Zu diesen Dingen gehören nicht allein die Hoffnungsgüter, die wir
von der Zukunft erwarten, sondern ebenso übersinnliche und
übernatürliche Wahrheiten überhaupt, mögen sie der Vergangenheit, Gegenwart

oder Zukunft angehören, wie z. B. die Existenz der Hölle, die

niemand erhofft. Schon das erste Beispiel, das der Glaubensdefinition
des Hebräerbriefes folgt, zeigt es uns klar. « Durch den Glauben
erkennen wir, daß das Weltall durch Gottes Wort erschaffen ist, daß

also aus Unsichtbarem Sichtbares geworden ist », heißt es 11, 3. Schon
hieraus ergibt sich, daß dieser zweite Teil der Glaubensdefinition nicht
bloß eine andere Formulierung des ersten Teiles ist, sondern darüber

hinausführt, da die Schöpfung gewiß nicht zu den Hoffnungsgütern
gehört. Auch gibt es Dinge, die von der Vernunft erkannt, geschaut
werden können und darum nicht schlechthin zum Glaubensgegenstand
gehören wie z. B. das Dasein Gottes, da für den Apostel dies Nicht-
geschautwerdenkönnen ein Wesenselement des Glaubens ist. Wenn
daher der hl. Thomas diesen zweiten Teil der Glaubensdefinition mit
den Worten umschreibt : Fides est habitus mentis faciens intellectum
assentire non apparentibus, so trifft das vollkommen den Sinn unserer
Stelle. Es ist auch richtig, daß mit diesen Worten das Verhältnis des

Glaubens zu seinem Gegenstand dargelegt werde : habitudo actus fidei
ad obiectum intellectus sec. quod est obiectum fidei designatur in hoc

quod dicitur argumentum non apparentium. Wenn er alsdann in
Abhängigkeit von Augustinus hinzufügt et sumitur argumentum pro
argumenti effectu, so ist das, wie gesagt, nicht mehr gleich überzeugend
aber auch nicht von größerer Bedeutung. Der hl. Thomas erweist
sich auch hier als einen schriftkundigen Meister, der mit intuitiver
Kraft selbst dunkelsten Stellen ihre Geheimnisse entlockt.

Wollen wir nun die Gedanken, die auf Grund sorgfältiger Exegese
der berühmten Glaubensdefinition entnommen werden können, in einer

wortgetreuen, sachentsprechenden Übersetzung wiedergeben, so müßten
wir etwa sagen : « Der Glaube ist aber Bestand dessen, was man erhofft,
Beweis für Dinge, die nicht geschaut werden. » Und wollten wir diese

dunklen Worte umschreibend verdeutlichen, so könnten wir sagen :

Der Glaube ist jener Habitus des Geistes, der uns die Hoffnungsgüter
in ihrer Wirklichkeit, in ihrem Bestände erkennen läßt und so den

Grund legt für ihren einstigen Besitz ; er ist ein Habitus, der uns volle
Sicherheit gibt über die Dinge, die wir nicht sehen. Mit den Worten



4O8 Der Glaubensbegriff des Hebräerbriefes

des hl. Thomas : Fides est habitus mentis, quo inchoatur vita aeterna
in nobis, faciens intellectum assentire non apparentibus.

Es bleibt uns noch übrig, zu zeigen, daß diese Deutung des

Glaubensbegriffes, wie wir sie im Anschluß an die Väter und Theologen
des Mittelalters, vorab den hl. Thomas, entwickelt haben, keine
wesensfremden Elemente in den Hebräerbrief einträgt, sondern sich
vollkommen in den Gedankengang des Apostels einfügt.

Der Hebräerbrief richtet sich bekanntlich an Judenchristen und
will sie im Glauben bestärken, vor dem Rückfall ins Judentum bewahren.
Zu diesem Zwecke stellt er ihnen die Erhabenheit des Christentums

vor Augen, das so viel höher steht als das Judentum. Denn nicht nur
ist die Person Christi erhaben über alle Mittler des A. B., auch sein

Priestertum steht hoch über dem Priestertum des A. B., und sein Opfer
ist urn vieles erhabener als das Opfer Aarons. Darum lautet die große

Mahnung des Hebräerbriefes : Seid beharrlich, seid standhaft im Glauben!

Die Hilfe Jesu ist euch nahe, das Unglück des Abfalls ist groß, denn es

ist schrecklich in die Hände des lebendigen Gottes zu fallen, euer

eigener bisheriger Glaubenseifer wie das Glaubensbeispiel der Alten
weist euch den Weg der Beharrlichkeit. Um sie zu dieser Treue und

Festigkeit im Glauben anzuspornen, ruft er all die grosen Männer
und Frauen der Vorzeit zu Zeugen auf, Abel, Henoch, Noe, Abraham,
Sara, Isaak, Jakob, Joseph, Moses, Rahab, Gcdeon, Barak, Samson,

Jephte, David, Samuel und die Propheten alle. Ihre Größe ist
unbestreitbar, ihr Ruhm unverwelklich, ihr Zeugnis unantastbar. Was hat
sie so groß gemacht Was hat ihnen die Kraft gegeben, solche Heldentaten

zu verrichten Was hat ihr Vertrauen, ihre Zuversicht, ihren
Mut so stark gemacht, daß sie « Königreiche bezwangen, Recht schafften,

Verheißungen empfingen, Löwenrachen schlössen, des Feuers Gewalt
auslöschten, des Schwertes Schärfe entrannen, aus Schwachheit zur
Kraft emporstiegen, Helden wurden im Kampfe, fremde Heere zum
Weichen brachten » Was gab ihnen die Kraft, « daß sie sich martern
ließen und von Befreiung nichts wissen wollten, Spott und Geißelung,
Ketten und Kerker erduldeten » Was hielt sie aufrecht « als sie

gepeinigt, gefoltert, zersägt, durch das Schwert getötet wurden, in
Schafpelzen und Ziegenfellen umherzogen, darbend, bedrängt, #iiß-
handelt, in Wüsten und Bergen, in Höhlen und Klüften der Erde
umherirrten» Was gab ihnen solchen Mut, solche Geduld (Avj.ovf) L

1 Vgl. Th. Deman O. P., La théologie de I'Ctiou.cw, biblique. « Divus Thomas»
(Placentiae), 1932, 30 fi.



und seine Deutung durch den hl. Thomas von Aquin 409

solche Standhaftigkeit Das alles geschah durch den Glauben. Der
Glaube öffnete ihnen die Augen, daß sie eine neue Welt sahen, die

so viel besser war als die ihre, daß sie ein Ideal erschauten, das sie

mit unwiderstehlicher Gewalt anzog. Der Glaube gab ihrer Seele neue *

gewaltige Schwungkräfte und steigerte diese Kräfte zu solcher Höhe,
daß sie selbst heroische Leistungen vollbrachten. Sie glaubten an
diese neue Welt, die sich vor ihren Augen auftat, mit glühender
Begeisterung. Was sie schauten, war für sie nicht ein unsicheres

Phantom, nicht etwas, was in der Luft hängt, es waren ihnen Dinge
mit einem soliden Fundament, einer festen ÛTrdsTacnç. Dinge, die Bestand
haben, von deren Dasein und Wirklichkeit sie ebenso felsenfest überzeugt

waren, wie von der Wirklichkeit ihrer Umwelt. Darum hielt Moses

standhaft aus, « als hätte er den Unsichtbaren sichtbar vor Augen »

(11,27). ^us dem festen und soliden Untergrund dieses Glaubens

konnten jene herrlichen Tugenden emporwachsen, die das Glaubensleben

der Männer der Vorzeit wie das Glaubensleben der jungen
Christengemeinde uns enthüllt, die Zuversicht, das Vertrauen, die

Hoffnung, die Standhaftigkeit und die Geduld, die Ausdauer und der
Starkmut im Leiden. Diese Tugenden sind in dem Glaubenskapitel
des Hebräerbriefes wie Nebentöne, die mitschwingen, der Grundton
aber ist der Glaube, ohne den alle diese Tugenden der rechten Grundlage

entbehrten. Und alle diese Tugenden, in erster Linie die Grundtugend

des Glaubens erwartet der Verfasser des Hebräerbriefes nun
in erhöhtem Maße von den christlich gewordenen Juden. Denn die
alttestamentlichen Großen waren ja bei weitem nicht so begnadet
wie sie. « Im Glauben sind alle diese gestorben ohne diese verheißenen
Güter erlangt zu haben. Sie sahen und begrüßten sie nur von ferne
und bekannten, daß sie nur Pilger und Fremdlinge auf Erden seien »

(11, 13). «Für uns jedoch hat Gott etwas Herrlicheres vorgesehen»
(11, 40). Wir gehören zu denen, die, wie es 6, 4 heißt, «schon einmal
erleuchtet waren, die Himmelsgabe genossen und den Heiligen Geist
empfangen, das herrliche Gotteswort und die Kräfte der künftigen
Welt gekostet haben ». Kann man die inchoatio vitae aeternae, von
der der hl. Thomas spricht, schöner zum Ausdruck bringen, als es hier
der Apostel getan hat

Wir dürfen somit sagen, daß die Glaubensdefinition des Hebräerbriefes

im hl. Thomas von Aquin einen vortrefflichen Interpreten
gefunden hat, daß seine Auslegung, obwohl sie nicht mehr den
verdienten Anklang findet, die Resultate der Väterexegese in glück-



4io Der Glaubensbegriff des Hebräerbriefes

licher Weise zusammenfaßt und das Gedankengut des Hebräerbriefes
in geistvoller Weise uns nahebringt. Wir müssen aber auch sagen,
daß die Erklärung von Hebr. n, i, die den Glauben der Zuversicht
und dem Vertrauen (fiducia) gleichstellt, der grundlegenden Bedeutung
des Glaubens nicht gerecht wird und keine befriedigende Übertragung
und Erklärung dieser wichtigen Stelle genannt werden kann. Es zeigt
sich gerade hier an diesem Beispiel die hohe Meisterschaft des hl. Thomas

von Aquin, den Sinn dunkelster Stellen zu erschließen, und er hat
diese Meisterschaft nicht nur als Kommentator des Aristoteles bewiesen,
sondern vor allem als Kommentator jener heiligen Bücher, die ihm
noch viel mehr am Herzen lagen, die ihm noch viel vertrauter waren
als der Werke des Stagiriten. Der hl. Thomas besaß keine Kenntnis
der hebräischen Sprache, er besaß wahrscheinlich nur ganz geringe
Kenntnisse der griechischen Sprache, die Hilfsmittel, die ihm bei der

Erklärung der Heiligen Schrift zu Gebote standen, können nicht
verglichen werden mit den viel reicheren Hilfsmitteln späterer Jahrhunderte,
es findet sich in seinen exegetischen Darlegungen manches, was
zeitbedingt genannt werden muß und durch die Forschung der
nachfolgenden Jahrhunderte vervollkommnet worden ist. Nichtsdestoweniger
dürfen und müssen wir sagen, daß der hl. Thomas auch als Exeget
zu den Großen zählt, ein Meister der Schriftkunde und Schrifterklärung
ist, der alle seine Zeitgenossen und sehr viele seiner Vorgänger weit
überragt. Er hat weit mehr als die meisten seiner Vorgänger um den

Literalsinn sich bemüht, er ist vor allem groß, wenn es gilt, die

Verbindungslinien herzustellen von der Heiligen Schrift zu den großen
Fragen der Dogmatik und Moral. Über Thomas, den Exegeten, fällte
1842 der Protestant Tholuck das bemerkenswerte Urteil : « Unum
reliquum est, ut de Thomae meritis dicatur, quantum ad interpretandi
dogmaticum genus attinet. Hie ei campus laudum, hie meriti corona.
Est argumenti dogmatici interpres diligens, indefessus, qui ne voculam

quidem praeterit, quin excutiat Quam acute notionem ac naturam
fidei aperit ad Hebr. 11, 1. » 1 Und der Modernist J. Turmel gesteht,
daß die Dogmen der Trinität und der Menschwerdung im Mittelalter
keine bessere biblische Begründung gefunden haben als bei Thomas

von Aquin. 2 Wo unsere Gegner also sprechen, dürfen wir nicht
geringer denken von unserm großen Meister. Der hl. Thomas ist uns
ein zuverlässiger Führer in das heilige Land des Glaubens.

1 De Thoma Aquinate atque Abaelardointerpretibus Nov. Test. Halisi842,p. 19.
2 Histoire de la Théologie positive. Paris o. J. S. 272.


	Der Glaubensbegriff des Hebräerbriefes und seine Deutung durch den hl. Thomas von Aquin

