Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Der Glaubensbegriff des Hebréerbriefes und seine Deutung durch den
hl. Thomas von Aquin

Autor: Schumpp, Meinrad M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762607

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Glaubensbegriff
des Hebrderbriefes und seine Deutung

durch den hl. Thomas von Aquin.
Von P. Meinrad M. SCHUMPP O. P., Diisseldorf.

«Wer auf die tieferen, verborgenen Schwingungen der modernen
Seele acht hat, wird eine starke Sehnsucht nach einer geschlossenen
Weltanschauung, nach einem das ganze Lebensgefiihl tragenden, kraft-
vollen I.ebenswillen entbindenden ,Glauben‘ feststellen miissen.» So
schreibt Karl Adam in den Vorbemerkungen zu seinem Buch : Glaube
und Glaubenswissenschaft im Katholizismus. ! Inmitten allgemeiner
Zerkliifftung und Zerrissenheit, inmitten eines stindigen Wechsels von
Systemen und Lehrmeinungen, inmitten eines erbitterten Kampfes
gegenseitig sich befehdender Richtungen, die nicht nur um neben-
siachliche Fragen, sondern um lebenswichtigste, wesentlichste Fragen
streiten, da schauen viele Menschen aus nach einem festen Halt, nach
einem sicheren Stiitzpunkt, nach einem soliden Fundament, auf das
sie ihre Lebensauffassung und ihren lLebenswillen griinden kénnen.
Es ist das einer der Griinde, weshalb so auffallend viele Untersuchungen
der Gegenwart sich mit der Kirche beschiiftigen, es ist auch die Ursache,
weshalb der katholische Glaube mit seiner imponierenden TFestigkeit
und Sicherheit so viele Gemiiter und Geister der Gegenwart anzieht
und fesselt, ein Grund, dal3 das Glaubensproblem zu einem Gegenwarts-
problem geworden ist. Ein Blick in die theologische Literatur intra
et extra muros bestitigt diese bemerkenswerte Tatsache. In diesem
Zusammenhang darf auch die berithmte Glaubensdefinition des Hebréer-
briefes (11, 1) erhohtes Interesse beanspruchen, zumal sie gerade das
zum Ausdruck bringt, was die Sehnsucht so vieler Menschen der Gegen-
wart ist. Die Dunkelheit dieser Glaubensbestimmung des Hebrier-
briefes bringt es mit sich, dal} sie nicht nur hiufig untersucht worden,
sondern auch in sehr verschiedenem Sinne erklirt worden ist.
Viele Theologen und Erklirer gehen hier Wege, die der Vorzeit voll-
kommen unbekannt waren. Ja, es hat den Anschein, als wiirden manche

1 Rottenburg 1923. S. 5.



398 Der Glaubensbegriff des Hebrierbriefes

dieser ersten und wichtigsten Glaubensdefinition nicht die geniigende
Beachtung schenken, weil sie ihnen zu wenig geklirt erscheint, ihre
Bedeutung zu umstritten ist. Anders der hl. Thomas, der zu wieder-
holten Malen und mit offenkundiger Liebe um die Sinndeutung dieser
Glaubensdefinition sich bemiiht hat. Dante gelangt auf seinem Gange
durch das Jenseits zum achten Himmel, dem Himmel der Fixsterne,
und Beatrice, seine himmlische Fiihrerin, bittet die Héiligen des Himmels
ihrem Schiitzling Einblick in die ewigen I‘reuden zu gewdhren. Da
eine solche Einfithrung ohne Glaube nicht moglich ist, priift der Apostel-
fiirst zuvor den Dichter iiber seinen Glauben und der Dichter antwortet
bei diesem himmlischen Examen auf die Frage des hl. Petrus mit der
Definition des Glaubens aus dem Hebrierbrief und erliutert sie im
Sinne des Fiirsten der Theologen, des hl. Thomas.! Einer erneuten
Priifung dieses Glaubensbegriffes, der in der Theologie eine so groBe
Bedeutung gewonnen hat, soll auch die folgende Untersuchung gewidmet
sein. s soll versucht werden, in Kiirze die eigentliche Bedeutung
dieses Glaubensbegriffes klarzustellen, und die Auslegung des hl. Thomas
die viel verkannt und miBBverstanden wird, zu rechtfertigen.

Die beriihmte Glaubensdefinition lautet dem griechischen Text
zufolge : fatwv 8% mwioms EAmomivey ImicTasg, WEAYWITOY ERIYyLC 4L
4remeriveyv. 2 nach der Ubersetzung der Vulgata : «est autem fides
sperandarum substantia rerum, argumentum non apparentium.» Die
Hauptschwierigkeit dieses Glaubensbegriftes liegt zweifellos in der auller-
ordentlichen Vieldeutigkeit des Wortes “=sstzsic. wofiir die Vulgata
das nicht minder bedeutungsreiche substantia gewdhlt hat. «On trou-
vera difficilement un mot plus élastique et plus imprécis » meint Harent
mit Recht.? Die Tatsache, dall der Ausdruck i=¢stzsiz in der
griechischen Ubersetzung des A. T., der Septuaginta, 18 mal vorkommt
und nicht weniger als 15 verschiedene hebriische Ausdriicke wieder-
gibt, beweist zur Geniige den Bedeutungsreichtum von %=¢s725:2. Daher
gilt es vor allem die Bedeutung sicherzustellen, die der Verfasser des
Hebrierbriefes mit 9=sstzs:c verbunden hat, wobei eine kurze philo-
logische und begriffsgeschichtliche Darlegung sich nicht umgehen 14Bt.

Jmostasts von bgistrue «unterstellen » wird zumeist nur in passivem
Sinn fiir das, was untergelegt, untergestellt ist, gebraucht, sodal} sich

1 Paradiso XXIV, 64 ff.

2 Mit den meisten neueren Textausgaben ist das Komma nach Jrmdgrxsi:
zu setzen und mpaypdrwy zum zweiten Teil der Definition zu ziehen.

3 Dictionnaire de Théologie catholique. Paris, s. v. Foi.



und seinc Deutung durch den hl. Thomas von Aquin 399

die Grundbedeutungen ergeben : Unterlage, Grundlage, Unterbau.
SmésTasic bezeichnet ferner das, was einer Sache, besonders einer Er-
zihlung, einer Rede, einem Gedicht zugrunde liegt, also den Gegenstand,
den Stoff, die Materie. “=is-x7:: driickt auch das wirklich Bestehende
aus, also die Wirklichkeit, die Realitit. So gebraucht schon Aristoteles
(De mundo, 4) den Ausdruck zx “mészasv im Gegensatz zu zas Tuwusty
und meint damit Dinge, die wirklich existieren, im Gegensatz zum
leeren Schein. Doch ist 9=éstz5:c bel Aristoteles noch kein ausgeprigter
philosophischer Terminus. Da es nun der Substanz vor allem zukommt
real, wirklich zu sein, so wurde %=¢5725:z in der philosophischen Sprache
nicht selten fiir «Js = gebraucht, um den Substanzbegrift auszudriicken.

Smiszasis bezeichnete aber ebensogut auch die essentia und die
subsistentia. In diesem Sinne wird Christus in seinem Verhiltnis zum
Vater vom Hebraerbrief (1, 3) genannt yu:axtrs wic Iwmoatizzms 29709
« ein Abbild seines Wesens ». Diese Vieldeutigkeit des Begriffes =o5727:2
fithrte spiter in der Trinititslehre zu schweren Verwicklungen. Die
Griechen, die ebensogut von der einen gottlichen Hypostase wie von
den drei gottlichen Hypostasen sprachen und damit bald den Begriff
des Wesens, bald den Begriff der Person verkniipften, fanden bei den
ILateinern kein Verstindnis, und es bedurfte langwieriger Kimpfe, um
den Ausdruck « Hypostase » endgiiltig auf die Person festzulegen. Dazu
kommen noch einige Bedeutungen, die hauptsichlich in der griechischen
Bibel des A. T., der Septuaginta, Verwendung gefunden haben und
mehr oder weniger willkiirlich der Grundbedeutung hinzugefiigt worden
sind. So die Bedeutung «Iebensdauer» (Ps. 38, 6), «Denkséiule» (Ez. 26,
11), «stehendes Heer» (1. Sm. 13, 23; 14, 4) und vor allem die Bedeutung
« Hoffnung, Zuversicht, Vertrauen » (Ruth 1, 12 ; Ez. 1, 12). Wenn es
z. B. in dem Psalm 39, 8 (Vg. 38) heillt et «substantia mea apud te est»,
so besagt das dem Urtext zufolge : « Meine Hoffnung ruht in dir.»1

Von all diesen Bedeutungen von imsszasic kénnen nun nur drei
fiir die Erklirung unserer Stelle ernsthaft in Frage kommen : Grund-
lage, Bestand oder Wirklichkeit und Zuversicht. Seit der Zeit der
Reformatoren erfreut sich die Ubertragung von imastzs:: mit « Zu-
versicht » besonderer Wertschitzung. Erasmus von Rotterdam, der
gelehrte und scharfsinnige Humanist, war wohl der erste, der 1517
in seinen Bemerkungen zur Stelle schrieb: Illud adiiciam hoc loco
fidem non usurpari proprie pro ea qua credimus credenda sed qua

1 Vgl. E. Hatch, Essays in Biblical Greek. Oxford 188g. S. 88 f.



400 Der Glaubensbegriff des Hebrierbriefes

speramus h. e. ipsa fiducia. (Annot. i. l.) Luther hielt zu Wittenberg um
1517 /18 iiber den Hebrderbrief Vorlesungen, die jiingst in einer vati-
kanischen Handschrift wieder aufgefunden wurden und von E. Hirsch
und H. Riickert !, sowie von Joh. Ficker 2 herausgegeben worden sind.
Darin hilt er an der dlteren Auffassung fest und bestimmt im Anschluf3
an eine Bemerkung des hl. Hieronymus zu Gal. 5, 22 inéstasic als eine
possessio Verbi Dei 1. c. aeternorum bonorum. Aber schon bald dinderte
er unter dem Einflull von Melanchthon seine Meinung. Er hat, wie die
beiden Herausgeber der Hebr. Vorlesungen E. Hirsch und E. Riickert
sich ausdriicken, «leidenschaftlich um dies eine Wort gerungen » 3, und
der Erfolg war die Einsicht, es sei hier mit omostzsic die exspectatio
gemeint. * In seiner Ubertragung des N. T. (1522) gab er dann die
endgiiltige Loésung mit den Worten : « Es ist aber der Glaube eine
« gewisse Zuversicht ». Damit war die bertihmte Glaubensdefinition des
Hebrierbriefes mit der Fiduziallehre Luthers in Einklang gebracht und
wurde ihr ein wichtiger Stiitzpunkt. Die protestantischen Theologen
und Bibelerklarer der Folgezeit sind im allgemeinen ihrem Meister
gefolgt, haben seine Deutung iibernommen und mit sprachlichen und
exegetischen Griinden zu stiitzen versucht. Der Glaube ist ihnen « eine
Zuversicht zu Dingen, die man erhofft ». So C. Fr. Keil, B. Weil,
C. Weizsicker, H. von Soden, Hollmann, H. Windisch (1913), E. Riggen-
bach, W. Bauer u. a. Indessen hat sich neuestens auf protestantischer
Seite ein bemerkenswerter Widerstand geltend gemacht gegeniiber der
alten Fiduziallehre Luthers, die lange Zeit mit so grofler Sicherheit
verkiindet worden war. Liz. Erwin Wilmann hat in seinem Werk :
Das Verhiltnis von wis7is und Christusférmigkeit bei Paulus, Gottingen
1926, eingehend dargelegt, daBl =wstsvey nicht « vertrauen » heil3t,
«sondern glauben im nackten, niichternen Sinn der bejahenden An-
eignung und Zustimmung» (S. 67). « Glauben heil3t in erster Linie
Fihrwahrhalten und bezeichnet das Anerkennen der eigenen Religion »,
meint er an einer anderen Stelle (S. 43) und kommt damit dem katho-
lischen Glaubensbegriff weitgehend entgegen. Schon vor ihm hatte
Aug. Pott? die Gleichsetzung von imsstzsic mit « Vertrauen, Zuver-

1 Luthers Vorlesung iber den Hebréerbrief nach der Vatikanischen Hand-
schrift. Arbeiten zur Kirchengeschichte, hrg. von E. Hirsch und H. Riickert, 13.
Berlin und Leipzig 1929.

2 Anfinge reformatorischer Bibelauslegung, II. Luthers Vorlesung uber den
Hebréerbrief. Leipzig 1929.

3 A. a. 0. S. 261. 4 Gal. Komm. 1519. W. A. II. 595.

* Das Hoffen im Neuen Testament. Leipzig 1915.



und seine Deutung durch den hl. Thomas von Aquin 401

sicht » scharf abgelehnt und war zu der alteren Deutung, wie sie schon
Chrysostomus vertreten hatte, zuriickgekehrt. ! Desgleichen hat H. Win-
disch in der neuesten Auflage seines Kommentars zum Hebrderbrief
die friithere Ubersetzung «der Glaube ist eine Zuversicht zu Dingen,
die man erhofft », fallengelassen und durch die andere ersetzt, die
freilich auch nicht voll befriedigt : « Es ist der Glaube ein Stehen zu
Dingen, die man erhofft. » 2

Umso auffilliger ist es, daBl nicht wenige katholische Erklirer
meinen, sie konnten bei Behandlung von Hebr. 11, 1 nicht ohne die
Deutung von izndstasic im Sinne von « Zuversicht » auskommen. Schon
Leonhard Zill verteidigt 1879 in seinem umfangreichen Kommentar
zum Hebrierbrief die Ubersetzung « Es ist aber der Glaube Zuversicht
von dem, was gehofft wird.» TIr. Kaulen schreibt in der 2. Auflage
seines Handbuches zur Vulgata (Freiburg 1904): « Im N. T. erscheint
es (substantia) als buchstibliche Ubersetzung von iméstasi fiir Zu-
versicht, Gewilheit. » (S. 28) Nach Julius Graf 3 ist der Glaube « felsen-

festes Vertrauen auf das, was man erhofft », «ein Hoffen gegen das
Hoffen », nach Ignaz Rohr «Die Zuversicht von Dingen, die man
erhofft ». ¥ Desgleichen ist P. Konst. Rdsch in den neueren Auflagen

seiner geschitzten Ubersetzung dieser Auffassung gefolgt  und iiber-
setzt : « Der Glaube ist das feste Vertrauen auf das, was man erhofft. »
Auch in das «Biblische Reallexikon » von Edmund Kalt ¢ hat diese
Auffassung Eingang gefunden. Es soll nicht bestritten werden, dal
Sméstaste an einigen Stellen der Septuaginta tatsichlich in der Be-
deutung « Zuversicht » gebraucht wird, fiir das N. T. wird ein solcher
Nachweis schwerer zu fithren sein. ? Zudem haben schon éltere Erklirer
wie Tirinus darauf hingewiesen, dal Vertrauen und Zuversicht mehr

1 Vgl. die Sitze : « Sodann aber tritt das Glauben in Bezichung zum Hoffen,
sofern es der Akt ist, welcher die Hoffnungsgiliter als real hinstellt, 11, 1. Die
Energie diescs Aktes entfaltet sich in den Beispielen, 11, 2 ff.; sie verleiht die
dem Glauben innewohnende Plerophoria dem Hoffen (6, 11) und befahigt dadurch,
das Hoffen bis zum Ende festzuhalten.» S. 65. «Das Glauben ist also das
Erkennen und Anerkennen der Hoffnungsgiiter in ihrer Realitit und daraufhin
die Aktivitit, welche die Hoffnungsgiiter fiir sich als real setzt und dem Hoffen
Kraft verleiht.» S. 66.

2 Der Hebrierbrief. Handbuch zum N. T, 142 Tibingen 1931.

3 Der Hebraerbrief. Freiburg i. Br. 1918. S. 208, 211.

Der Hebriderbrief 4. Bonn 1932.

Das N. T. iibersetzt und kurz erliutert. Paderborn. 250. Tausend.
Paderborn 1931, s. v. Glaube.

2. Kor. 9, 4; 11, 17 ist Yngszasi: mit « Sache » oder « Angelegenheit » wieder-
zugeben. Hebr. 3, 14 (zrv 20y7y =7¢ imostiszn:) treffen die Bedeutungen «Stellung »,

BN I - BN

Divus Thomas. 27



402 Der Glaubensbegriff des Hebriaerbriefes

dem Bereich des Willens angehdren, der Glaube aber dem Bereich
des Verstandes. Die fiducia wird ja von dem hl. Thomas als robur
spei bezeichnet.! Glaube und Zuversicht (Vertrauen) haben enge
Beziehungen zueinander, wie ja auch fides und fiducia ethymologisch
auf dasselbe Grundwort fido zuriickgehen. Aber deshalb diirfen sie
doch nicht einander gleichgesetzt werden. Der genannten Auffassung
steht iiberdies die gesamte vortridentinische Schrifterklirung gegen-
iiber, sowohl die Erklirung der Viter wie die Erklirung der mittel-
alterlichen Theologen, was der Amerikaner Michael Ambros Mathis
in einer Doktordissertation der Universitit Washington ausfiihrlich
dargelegt hat.2 Bei den griechischen Vitern, die fiir die Feinheiten
und Schwierigkeiten ihrer Muttersprache zweifellos die besten Inter-
preten sind, iiberwiegt die Deutung von ’=sstxsi; 1im Sinne von Wirk-
lichkeit, Bestand, Realitit. Héren wir nur, wie Joh. Chrysostomus,
der liebevolle und feinsinnige Erklirer der paulinischen Briefe, iiber
unsere Stelle sich dullert : « Da die Hoffnungsgiiter nicht wirklich zu
sein scheinen (#vumdstzta sivar Zoxet), so verleiht der Glaube ihnen
Bestand oder vielmehr er verleiht ihn nicht, sondern das ist ihr Wesen
(x3%" 2975 govv odsiz wdtov). So hat z. B. die Auferstehung ja noch
nicht stattgefunden, noch besteht sie in Wirklichkeit, sondern die
Hoffnung macht, daB sie besteht in unserer Seele. Das ist die imdsras::
mrayustov Emoniveyv. » 3 Nicht viel anders formulieren Theodoret v.
Cyrus, Theophylact, Euthymius, Ockumenius u. a. ihre Erklirungen
unserer Stelle. Der Glaube ist ihnen mithin jene geheimnisvolle Kraft,
die die Hoffnungsgiiter aus einer anderen Welt, aus der fernsten Zu-
kunft in die Gegenwart und in unsere Welt heriiberholt, sie uns nahe
bringt, sie in ihrer Wirklichkeit erkennen 1iBt, so wie die grollen
Fernrohre der Sternwarten auch die entlegensten und unsichtbarsten
Himmelskoérper in das Blickfeld unserer Augen bringen, dal} sie Dasein,
Gestalt und Form fiir uns gewinnen. Der Glaube gibt uns, wie Clemens
v. Alexandrien und Theodoret von Cyrus geistreich bemerken, ein
neues Auge, dafl wir Dinge schauen kénnen, die uns sonst vollkommen
verschlossen blieben. Glaube ist geistiges Fernsehen.

Damit verbindet sich noch eine andere Idee. Der Glaube gibt

« Grundhaltung », oder auch «Festigkeit» weit mehr den Sinn der Stelle als
« Zuversicht » und entsprechen auch besser den dhnlichen Stellen 2, 3; 35, 12; 6, I.
L II-TT q. 129 a. 6.
2 The Pauline wistiz — imgs7asic according to Hebr. 11, 1. Washington 1920.
3 PG 63. 151.



und seine Deutung durch den hl. Thomas von Aquin 403

uns nicht nur ein Auge, um diese Hoffnungsgiiter wirklich zu schauen,
er macht sie uns in gewissem Sinne zu eigen, gibt ihnen Dasein, Bestand
und Wirklichkeit in unserem Denken und Wollen und schafft die
Unterlage ('méstasy) fiir ihren einstigen vollkommenen Besitz. Sehr
viele griechische und lateinische Viter erklirten imdstasic im Sinne
einer solchen anticipatio des einstigen Besitzes. ! So sagt z. B. Hierony-
mus : «Siquidem id quod speramus esse venturum et necdum est in
praesenti, fide possidemus sperantes nos tenere quod credimus. » 2 Der
Glaube legt den Grund fiir den einstigen Besitz, er zeugt die Hoffnung.

Die scholastischen Theologen gingen bei ihrer Erklirung der
Glaubensdefinition des Hebréierbriefes nicht so sehr von dem griechischen
iméstasie aus, obwohl auch Thomas im Kommentar zum Hebrier-
brief darauf hinweist : Unde in Graeco habetur hypostasis rerum speran-
darum. Sie hielten sich vielmehr an das lateinische substantia und
betrachteten den Glauben hauptsichlich in seiner Eigenschaft als Grund-
lage, Basis und Fundament. Denn so sagt Thomas : « Primum in quo-
libet genere continens in se alia virtute dicitur esse substantia illorum. » 3
Ist auch der Ausgangspunkt und die Formulierung ihrer Erklirung
in etwa verschieden von der Erklirung der griechischen Viter, so
besteht in der Sache selbst doch kein wesentlicher Unterschied. Wir
ersehen das am schonsten und deutlichsten aus der lixegese des
hl. Thomas, der sich viermal mit diesem Glaubensbegriff des Hebrder-
briefes beschiftigt hat, kurz und gedringt im Kommentar zu 3. Sent.
dist. 23 gq. 2 a. 1, sehr ausfiithrlich im Kommentar zum Hebrierbrief
und in den Quaest. disp. De Verit., q. 14 a. 2 und endlich zusammen-
fassend Summa Theol. II-IT q. 4 a. 1. Der hl. Thomas stellt sich zu-
nachst entschieden auf die Seite derer, die in den Worten des Hebrier-
briefes eine eigentliche Begriffsbestimmung des Glaubens erblicken,
obwohl es schon zu seiner Zeit, wie noch heute, nicht an solchen fehlte,
die anderer Meinung waren. In den Quaest. disp. erklart er : « Videtur
autem potius esse dicendum quod haec fidei notificatio sit comple-
tissima eius definitio ; non ita quod sit sec. debitam formam definitionis
tradita, sed quia in ea sufficienter tanguntur omnia quae exiguntur ad
fidei definitionem.» Und im Kommentar zum Hebrderbrief erklart er
kurz und biindig : « Diffinitionem fidei ponit complete quidem sed
obscure. »

Bei der eigentlichen Erklirung nun, die der hl. Thomas der Glaubens-

1 Vgl. Mathis, op. laud. 2 PL 26.448. 3 II-1T q. 4 a. 1 ad 1.



404 Der Glaubensbegriff des Hebrierbriefes

definition des Hebrierbriefes widmet, gehen zwei Auffassungen neben-
einander her, die er in seinem Kommentar zum Hebrierbrief niher
dargelegt hat. «Illud autem quod dicitur substantia, potest multi-
pliciter exponi. Uno modo causaliter, et tunc habet duplicem sensum.
Unum quod est substantia, id est, faciens in nobis substare res
sperandas, quod facit duobus modis. Uno modo quasi merendo.
Alio modo quasi per suam proprietatem praesentialiter faciat, quod
id quod creditur futurum in re, aliquo modo jam habeatur dumodo
credat in Deum.» Wir diirfen in diesen letzten Worten wohl einen
Hinweis auf jene Auslegung erblicken, die vor allem bei den griechischen
Vitern sich findet, dafl nimlich der Glaube die Hoffnungsgiiter uns so
nahe bringt, daB wir sie in ihrem Bestand, ihrer Wirklichkeit mit voller
Sicherheit erkennen koénnen, gleich als wiren sie uns schon gegen-
wirtig. Ja, diese Sicherheit, die der Glaube iiber den Bestand der
Hoffnungsgiiter uns gewihrt, ist noch gréBer als die Sicherheit, die
unsere Sinneserkenntnis oder die Verstandeserkenntnis auf natiirlichem
Gebiete uns bietet.

Dieser Erklirung fiigt der hl. Thomas eine andere bei, die er
offenbar noch hoher schitzt, der er deshalb sowohl im Sentenzen-
kommentar, wie in den Quaest. disp. und in der Summa Theol. einzig
Aufnahme gewihrt hat. Die Hauptsitze sind etwa folgende ! : « Veritas
prima est obiectum fidei sec. quod ipsa est non visa, et ea quibus
propter ipsam inhaeretur et secundum hoc oportet quod ipsa veritas
prima se habeat ad actum fidei per modum finis secundum rationem
rei non visae, quod pertinet ad rationem rei speratae sec. illud ad
Rom. 8, 25. Quod non videmus speramus.» Der Hebrderbrief hat
also mit vollem Recht — das ist ein erstes Resultat — die Hoffnungs-
giiter in seine Definition des (Glaubens aufgenommen und als Gegen-
stand des Glaubens hingestellt. Die weitere Klirung der Definition
entnimmt er dem Substanzbegriff nicht in seiner eigensten Bedeutung,
sondern in einer abgeleiteten Bedeutung : « Substantia enim solet dici
prima inchoatio cuiuscumque rei et maxime quando tota res sequens
continetur virtute in primo principio: puta si dicamus, quod prima
principia indemonstrabilia sunt substantia scientiae, quia scilicet pri-
mum quod in nobis est de scientia, sunt huiusmodi principia et in eis
virtute continetur tota scientia.» Da nun der Glaube den Beginn
des ewigen I.ebens darstellt und dieses selber keimhaft in sich schlie3t,

1 Summa Theol. II-IT q. 4 a. 1.



und seine Deutung durch den hl. Thomas von Aquin 405

so kann der Glaube mit Recht die Substanz der Hoffnungsgiiter genannt
werden. Dal} aber der Glaube ein solcher Beginn des ewigen Lebens
ist, kann nicht zweifelhaft sein, da der Besitz jener Giiter, die wir
im Glauben erkennen, die ewige Seligkeit ausmacht. So kommt der
hl. Thomas zu dem SchluB, dal mit den Worten «substantia rerum
sperandarum » in trefflichster Weise die habitudo actus fidei ad finem
qui est obiectum voluntatis dargestellt sei und dall man in forma
definitionis dafiir sagen konne : « fides est habitus mentis quo inchoatur
vita aeterna in nobis. » Der Glaube erscheint ihm, wie er im Sentenzen-
kommentar niher ausfiihrt, als das Fundament eines groen gewaltigen
Gebiudes, wie der Kiel eines Schiffes (carina navis), das auf Stapel
gelegt wird. Er ist die Grundlage fiir jenes ewige, selige Leben, das
wir im Glauben nicht nur in seiner beseligenden Grée erkennen, sondern
als herrliches Zukunftsgut der Seele auch erfassen, ergreifen, festhalten
diirfen. Wenn der hl. Thomas in seinem Sentenzenkommentar wie auch
in den Quaest. disp. und der Summa Theol. nur diese zweite Erklirung
aufgenommen und dargelegt hat, so ist das gewil nicht deshalb
geschehen, weil er die erstgenannte Erklirung preisgegeben, als falsch
erkannt hitte, sondern nur deshalb, weil diese zweite Erklirung die
erste einschlieft und zur Voraussetzung hat, weil diese inchoatio vitae
aeternae, diese keimhafte Teilnahme an dem ewigen Leben, dieses
« seminarium visionis Del », wie Thomas sich einmal ausdriickt?!, das
geistige Erkennen der Hoffnungsgiiter einschlieBt, zur notwendigen
Voraussetzung hat, was im zweiten Teil der Definition mit gréBerer
Deutlichkeit hervortritt. Wenn deshalb Estius von dieser Erklirung
meint : «Quod etsi subtiliter ac sapienter dictum sit, magis tamen
germana mihi videtur expositio Chrysostomi, quem Theodoretus ac
reliqui Graeci secuti sunt» 2, so werden wir vielmehr sagen miissen,
dafl die Erklirung des hl. Thomas im Grunde nichts anderes besagt,
als was die griechischen Viter mit Einschlul3 des hl. Chrysostomus
meinten, wenn sie von einer Antizipation, einer Vorwegnahme des
einstigen Besitzes, von einer Sicherung oder Garantie des ewigen Lebens
sprachen. Es ist im Grund auch nichts anderes, als was die lateinischen
Viter meinten, wenn sie substantia im Sinne von possessio deuteten.?

1 In Joh. 6, Lectio 8. 1.

? In omnes D. Pauli Epistolas Commentarii. ad Hebr. 11, 1.

3 Mathis bemerkt : Undoubtedly « substantia » is here used in the sense of
Contents, a meaning which is in this form entirely new in the history of the exe-

gesis of Hebr. 11, 1, altough in fact it is nothing else than an amplification of
Indatasic = Reality». A. a. O. S. 68.



406 Der Glaubensbegriff des Hebrierbriefes

Der hl. Thomas hat die Meinung der Viter iiber diese so dunkle Stelle
mit bewundernswerter Schirfe zusammengefaBt und ihr eine geistvolle
Darstellung gegeben, die bei aller Selbstindigkeit und scholastischen
Formulierung nichts von dem eigentlichen Gedankengut preisgibt. Wir
konnen hinzufiigen, dall seine Deutung des Apostelwortes nicht nur
der Meinung der Viter entspricht, sondern auch aus dem Hebrierbrief
selbst Bestatigung erfihrt, was spiter gezeigt wird und auch durch
das Johannes-Evangelium gestiitzt wird, wo der Evangelist erklirt :
Qui credit in Filium, habet vitam aeternam (3, 36), d. h. nach der
treffenden Erklirung des hl. Thomas : habet, inquam, in causa et in
spe, quandoque habiturus in re.! Welchen Sinn sollen wir nun dem
zweiten Teil der Glaubensdefinition wsayumitwv theyyoc ou Bhemomivoy,
Vg argumentum non apparentium beilegen ? Sagt er etwa dasselbe
wie der erste Teil, nur mit anderen Worten, oder fiigt er ein neues
Element hinzu ? Die Erkldrer iibersetzen diesen zweiten Teil meist
also : «Der Glaube ist eine feste Uberzeugung von den Dingen, die
man nicht sieht.» Schon der hl. Augustinus kannte eine vorhierony-
mianische Ubersetzung, die nicht wie die Vg #keyyoc mit argumentum,
sondern mit convictio wiedergibt. > Auch der hl. Thomas beruft sich
in seiner Ausdeutung auf diese Ubertragung und ist davon beeinfluBt.
£heyyoc hat jedochniemals die Bedeutung « Uberzeugung, Uberzeugtsein,
sondern nur die Bedeutung « Beweis, Beweismittel », es bezeichnet auch
die Titigkeit des Uberfithrens oder der Zurechtweisung, so daB die
Ubersetzung der Vg argumentum non apparentium durchaus zu Recht
besteht. Mit £ieyyoc ist zudem nicht jeder Beweis schlechthin gemeint,
sondern ein iiberzeugender Beweis, eine tatsichliche und vollkommene
Uberfithrung, die keinem Zweifel mehr Raum liBt. Das Wesen des
Glaubens besteht also darin, daBl er dem Menschen eine sichere, untriig-
liche Erkenntnis von den Dingen vermittelt, die er nicht sehen und
mithin auch nicht wissen kann. Der Glaube ist fiir uns wie ein zwingen-
des Argument, wie eine schliissige Beweisfithrung, die uns vollkommene
Sicherheit und Gewi(heit gibt iiber Dinge, die ganz auBerhalb des
Bereiches unserer sinnlichen und geistigen Erkenntnis liegen. Der
Glaube macht es uns leicht, sie um der Autoritit Gottes willen fir

1 In Joh. 6, Lectio 6. 1.

2 Tract. in Joh. 79 (PL 35.1837) ; De Trin, XIIL 1. 3. (PL 42.1015). Vgl
hierzu Adolf von Harnack, Studien zur Vulgata des Hebrierbriefes. In: Studien
zur Geschichte des N. T. und der alten Kirche, I. Zur neutest. Textkritik. Berlin
und Leipzig 1931, 191 ff.



und seine Deutung durch den hl. Thomas von Aquin 407

wahr zu halten, gleich als sihen wir sie mit eigenen Augen, als kénnten
wir sie mit Hinden greifen.

Zu diesen Dingen gehoren nicht allein die Hoffnungsgiiter, die wir
von der Zukunft erwarten, sondern ebenso iibersinnliche und {iiber-
natiirliche Wahrheiten iiberhaupt, mégen sie der Vergangenheit, Gegen-
wart oder Zukunft angehéren, wie z. B. die Existenz der Holle, die
niemand erhofft. Schon das erste Beispiel, das der Glaubensdefinition
des Hebrierbriefes folgt, zeigt es uns klar. «Durch den Glauben
erkennen wir, dal das Weltall durch Gottes Wort erschaffen ist, daf3
also aus Unsichtbarem Sichtbares geworden ist », heil3t es 11, 3. Schon
hieraus ergibt sich, daf} dieser zweite Teil der Glaubensdefinition nicht
bloB eine andere Formulierung des ersten Teiles ist, sondern dariiber
hinausfiithrt, da die Schopfung gewill nicht zu den Hoffnungsgiitern
gehort. Auch gibt es Dinge, die von der Vernunft erkannt, geschaut
werden konnen und darum nicht schlechthin zum Glaubensgegenstand
gehoren wie z. B. das Dasein Gottes, da fiir den Apostel dies Nicht-
geschautwerdenkénnen ein Wesenselement des Glaubens ist. Wenn
daher der hl. Thomas diesen zweiten Teil der Glaubensdefinition mit
den Worten umschreibt : Fides est habitus mentis faciens intellectum
assentire non apparentibus, so trifft das vollkommen den Sinn unserer
Stelle. Es ist auch richtig, dall mit diesen Worten das Verhiltnis des
Glaubens zu seinem Gegenstand dargelegt werde : habitudo actus fidei
ad obiectum intellectus sec. quod est obiectum fidei designatur in hoc
quod dicitur argumentum non apparentium. Wenn er alsdann in
Abhidngigkeit von Augustinus hinzufiigt et sumitur argumentum pro
argumenti effectu, so ist das, wie gesagt, nicht mehr gleich iberzeugend
aber auch nicht von groBerer Bedeutung. Der hl. Thomas erweist
sich auch hier als einen schriftkundigen Meister, der mit intuitiver
Kraft selbst dunkelsten Stellen ihre Geheimnisse entlockt.

Wollen wir nun die Gedanken, die auf Grund sorgfiltiger Exegese
der berithmten Glaubensdefinition entnommen werden konnen, in einer
wortgetreuen, sachentsprechenden Ubersetzung wiedergeben, so miilten
wir etwa sagen : « Der Glaube ist aber Bestand dessen, was man erhofit,
Beweis fiir Dinge, die nicht geschaut werden.» Und wollten wir diese
dunklen Worte umschreibend verdeutlichen, so kénnten wir sagen :
Der Glaube ist jener Habitus des Geistes, der uns die Hoffnungsgiiter
in ihrer Wirklichkeit, in ihrem Bestande erkennen li8t und so den
Grund legt fiir ihren einstigen Besitz ; er ist ein Habitus, der uns volle
Sicherheit gibt iiber die Dinge, die wir nicht sehen. Mit den Worten



408 Der Glaubensbegriff des Hebréerbriefes

des hl. Thomas : Fides est habitus mentis, quo inchoatur vita aeterna
in nobis, faciens intellectum assentire non apparentibus.

Es bleibt uns noch iibrig, zu zeigen, daBl diese Deutung des
Glaubensbegriffes, wie wir sie im Anschlull an die Viter und Theologen
des Mittelalters, vorab den hl. Thomas, entwickelt haben, keine wesens-
fremden ILlemente in den Hebrierbrief eintrigt, sondern sich voll-
kommen in den Gedankengang des Apostels einfiigt.

Der Hebrierbrief richtet sich bekanntlich an Judenchristen und
will sie im Glauben bestirken, vor dem Riickfall ins Judentum bewahren.
Zu diesem Zwecke stellt er ihnen die Erhabenheit des Christentums
vor Augen, das so viel hiher steht als das Judentum. Denn nicht nur
ist die Person Christi erhaben iiber alle Mittler des A. B., auch sein
Priestertum steht hoch iiber dem Priestertum des A. B., und sein Opfer
ist um vieles erhabener als das Opfer Aarons. Darum lautet die groBe
Mahnung des Hebrierbriefes : Seid beharrlich, seid standhaft im Glauben!
Die Hilfe Jesu ist euch nahe, das Ungliick des Abfalls ist grol3, denn es
ist schrecklich in die Hinde des lebendigen Gottes zu fallen, euer
eigener bisheriger Glaubenseifer wie das Glaubensbeispiel der Alten
weist euch den Weg der Beharrlichkeit. Um sie zu dieser Treue und
Festigkeit im Glauben anzuspornen, ruft er all die grosen Minner
und Frauen der Vorzeit zu Zeugen auf, Abel, Henoch, Noe, Abraham,
Sara, Isaak, Jakob, Joseph, Moses, Rahab, Gedeon, Barak, Samson,
Jephte, David, Samuel und die Propheten alle. Ihre GréBe ist unbe-
streitbar, ihr Ruhm unverwelklich, ihr Zeugnis unantastbar. Was hat
sie so grof} gemacht 7 Was hat ihnen die Kraft gegeben, solche Helden-
taten zu verrichten 7 Was hat ihr Vertrauen, ihre Zuversicht, ihren
Mut so stark gemacht, dal sie « Konigreiche bezwangen, Recht schafften,
VerheiBungen empfingen, Léwenrachen schlossen, des Feuers Gewalt
ausloschten, des Schwertes Schiirfe entrannen, aus Schwachheit zur
Kraft emporstiegen, Helden wurden im Kampfe, fremde Heere zum
Weichen brachten ? » Was gab ihnen die Kraft, «dal} sie sich martern
lieBen und von Befreiung nichts wissen wollten, Spott und Geillelung,
Ketten und Kerker erduldeten»? Was hielt sie aufrecht «als sie
gepeinigt, gefoltert, zersigt, durch das Schwert get6tet wurden, in
Schafpelzen und Ziegenfellen umherzogen, darbend, bedringt, gniB-
handelt, in Wiisten und Bergen, in Hoéhlen und Kliiften der Erde
umherirrten » ? Was gab ihnen solchen Mut, solche Geduld (mopmovr)?t,

1 Vgl. Th. Deman O. P., La théologie de I'Smopov7, biblique. « Divus Thomas »
(Placentiae), 1932, 30 ff.



und seine Deutung durch den hl. Thomas von Aquin 409

solche Standhaftigkeit ? Das alles geschah durch den Glauben. Der
Glaube offnete ihnen die Augen, daB sie eine neue Welt sahen, die
so viel besser war als die ihre, daf} sie ein Ideal erschauten, das sie
mit unwiderstehlicher Gewalt anzog. Der Glaube gab ihrer Seele neue
gewaltige Schwungkriifte und steigerte diese Krifte zu solcher Hohe,
dal} sie selbst heroische Leistungen vollbrachten. Sie glaubten an
diese neue Welt, die sich vor ihren Augen auftat, mit glithender
Begeisterung. Was sie schauten, war fir sie nicht ein unsicheres
Phantom, nicht etwas, was in der Luft hingt, es waren ihnen Dinge
mit einem soliden Fundament, einer festen iwdstas:c. Dinge, die Bestand
haben, von deren Dasein und Wirklichkeit sie ebenso felsenfest iiberzeugt
waren, wie von der Wirklichkeit ihrer Umwelt. Darum hielt Moses
standhaft aus, «als hitte er den Unsichtbaren sichtbar vor Augen »
(11,27). Aus dem festen und soliden Untergrund dieses Glaubens
konnten jene herrlichen Tugenden emporwachsen, die das Glaubens-
leben der Mdanner der Vorzeit wie das Glaubensleben der jungen
Christengemeinde uns enthiillt, die Zuversicht, das Vertrauen, die
Hoffnung, die Standhaftigkeit und die Geduld, die Ausdauer und der
Starkmut im Leiden. Diese Tugenden sind in dem Glaubenskapitel
des Hebrierbriefes wie Nebentone, die mitschwingen, der Grundton
aber ist der Glaube, ohne den alle diese Tugenden der rechten Grund-
lage entbehrten. Und alle diese Tugenden, in erster Linie die Grund-
tugend des Glaubens erwartet der Verfasser des Hebrierbriefes nun
in erhéhtem MaBe von den christlich gewordenen Juden. Denn die
alttestamentlichen Groflen waren ja bei weitem nicht so begnadet
wie sie. « Im Glauben sind alle diese gestorben ohne diese verheilenen
Giiter erlangt zu haben. Sie sahen und begriillten sie nur von ferne
und bekannten, dall sie nur Pilger und Fremdlinge auf Erden seien »
(11, 13). «Fur uns jedoch hat Gott etwas Herrlicheres vorgesehen »
(11, 40). Wir gehéren zu denen, die, wie es 0, 4 heilt, « schon einmal
erleuchtet waren, die Himmelsgabe genossen und den Heiligen Geist
empfangen, das herrliche Gotteswort und die Krifte der kiinftigen
Welt gekostet haben ». Kann man die inchoatio vitae aeternae, von
der der hl. Thomas spricht, schoner zum Ausdruck bringen, als es hier
der Apostel getan hat ?

Wir diirfen somit sagen, daB3 die Glaubensdefinition des Hebrier-
briefes im hl. Thomas von Aquin einen vortrefflichen Interpreten
gefunden hat, daB seine Auslegung, obwohl sie nicht mehr den
verdienten Anklang findet, die Resultate der Viterexegese in gliick-



410 Der Glaubensbegriff des Hebrierbriefes

licher Weise zusammenfafit und das Gedankengut des Hebrierbriefes
in geistvoller Weise uns nahebringt. Wir miissen aber auch sagen,
dall die Erklirung von Hebr. 11, 1, die den Glauben der Zuversicht
und dem Vertrauen (fiducia) gleichstellt, der grundlegenden Bedeutung
des Glaubens nicht gerecht wird und keine befriedigende Ubertragung
und Erklirung dieser wichtigen Stelle genannt werden kann. Es zeigt
sich gerade hier an diesem Beispiel die hohe Meisterschaft des hl. Thomas
von Aquin, den Sinn dunkelster Stellen zu erschliefen, und er hat
diese Meisterschaft nicht nur als Kommentator des Aristoteles bewiesen,
sondern vor allem als Kommentator jener heiligen Biicher, die ihm
noch viel mehr am Herzen lagen, die ihm noch viel vertrauter waren
als der Werke des Stagiriten. Der hl. Thomas besall keine Kenntnis
der hebriischen Sprache, er besall wahrscheinlich nur ganz geringe
Kenntnisse der griechischen Sprache, die Hilfsmittel, die ihm bei der
Erklirung der Heiligen Schrift zu Gebote standen, kénnen nicht ver-
glichen werden mit den viel reicheren Hilfsmitteln spiterer Jahrhunderte,
es findet sich in seinen exegetischen Darlegungen manches, was zeit-
bedingt genannt werden mull und durch die Forschung der nach-
folgenden Jahrhunderte vervollkommnet wordenist. Nichtsdestoweniger
diirfen und miissen wir sagen, dal3 der hl. Thomas auch als Exeget
zu den Groflen zahlt, ein Meister der Schriftkunde und Schrifterklarung
ist, der alle seine Zeitgenossen und sehr viele seiner Vorginger weit
iiberragt. Er hat weit mehr als die meisten seiner Vorginger um den
Literalsinn sich bemiiht, er ist vor allem grol3, wenn es gilt, die
Verbindungslinien herzustellen von der Heiligen Schrift zu den groflen
Fragen der Dogmatik und Moral. Uber Thomas, den Exegeten, fillte
1842 der Protestant Tholuck das bemerkenswerte Urteil : « Unum
reliquum est, ut de Thomae meritis dicatur, quantum ad interpretandi
dogmaticum genus attinet. Hic ei campus laudum, hic meriti corona.
Est argumenti dogmatici interpres diligens, indefessus, qui ne voculam
quidem praeterit, quin excutiat .... Quam acute notionem ac naturam
fidei aperit ad Hebr. 11, 1. »! Und der Modernist J. Turmel gesteht,
dall die Dogmen der Trinitit und der Menschwerdung im Mittelalter
keine bessere biblische Begrindung gefunden haben als bei Thomas
von Aquin.? Wo unsere Gegner also sprechen, diirfen wir nicht
geringer denken von unserm grofen Meister. Der hl. Thomas ist uns
ein zuverldssiger Fithrer in das heilige Land des Glaubens.

1 De Thoma Aquinate atque Abaelardo interpretibus Nov. Test. Halis 1842, p. 19.
% Histoire de la Théologie positive. Paris o. J. S. 272.



	Der Glaubensbegriff des Hebräerbriefes und seine Deutung durch den hl. Thomas von Aquin

