
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Naturrecht

in seinem Wesen und seinen Hauptstufen.
Von G. M. MANSER O. P.

Der neu entbrannte Streit über das Naturrecht und seine Bedeutung

hat uns veranlaßt, hier über sein Wesen und seine Hauptstujen,
wie es von dem großen Aquinaten aufgefaßt wurde, eine kurze Skizze

zu entwerfen. Wir werden auch hier nicht ermangeln, auf die Akt-
Potenzlehre in ihrer Bedeutung für das vorliegende Problem
hinzuweisen. Dabei liegt es uns eher fern, zuviel zweite Literatur
heranzuziehen, und das schon deshalb, um die Lehre des hl. Thomas
direkter auf den Leser wirken zu lassen, dann aber auch um den

Rahmen der Arbeit nicht zu sprengen.
Gottes Weltregierung reicht, weil er schöpferische Ursache des

Seins als Sein ist, soweit wie das Sein selbst. Folgerichtig muß ihr
auch die Zweckstrebigkeit und Zielleitung aller Dinge und Tätigkeiten
unterstellt sein. 1 Erste und leitende Rolle in der Hinordnung der

Dinge zum Ziele, ja überhaupt der Zielsetzung, spielt die göttliche
Weisheit, die als lex aeterna, als ewiges Gesetz von Ewigkeit her

planend, jedes Ziel setzte und jede Tätigkeit zu ihrem Ziele hingeordnet
hat. So kann Thomas sagen : « lex aeterna nihil aliud est, quam ratio
divinae sapientiae, secundum quod est directiva omnium actuum et
motionum. » 2

An sich ist uns Sterblichen dieses ewige Gesetz unbekannt. Nur
Gott selber kennt es und die Seligen nach Maßgabe ihrer göttlichen
Anschauung. Aber es erhielt eine mächtige Ausstrahlung in dem

Naturgesetze, der lex naturalis, das in den Dingwesenheiten verankert 3, als

vernünftige Menschennatur das Naturrecht begründet und damit grundlegend

wird und wurde für die gesamte sittliche Ordnung. 4

A.

Das Wesen des Naturrechtes.
« Recht » und « Pflicht » sind korrelative Begriffe, d. h. sie schließen

sich durch ihre gegenseitigen Beziehungen notwendig ein. Der eine

1 Summa tlieol. I-II 93, 2. 2 lb. 93, 1. 3 93. 2. 4 94, 3.

Divus Thomar, 25



370 Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

ist ohne den andern nicht da. Beide stehen schon im Verhältnisse
von Akt und Potenz. Beide wurzeln wieder im « Gesetze ». In der
spekulativen Ordnung ist das Gesetz Norm und Richtschnur des bloßen

Denkens, Erkennens, wie beispielsweise bei den ersten höchsten
Prinzipien : Widerspruchs- und Identitätsprinzip. Hier reden wir von
Gesetzen der praktischen, der Tätigkeitsordnung, die Richtschnur und
Maßstab des Handelns oder auch Nichthandeins sind : « régula est et

mensura actuum secundum quam inducitur aliquis ad agendum vel
ab agendo retrahitur. » 1 Ist dem so, dann muß das Naturgesetz und
folgerichtig das Naturrecht irgendwie ein ungeschriebenes, in die menschliche

Natur selbst eingeprägtes Tätigkeitsgesetz, eine Handlungsnorm
sein. So haben es schon die Alten aufgefaßt.

Vielleicht verdiene ich Tadel, die obigen wie selbstverständlichen

Unterscheidungen gemacht zu haben. Indes, die Analogie der beiden

Ordnungen : der spekulativen und praktischen, ist außerordentlich
illustrierend. Nach Thomas wurzeln die Gesetze der beiden Ordnungen
eminent in der göttlichen Weisheit und sind daher in erster Linie
Normen des göttlichen Geistes, nicht des Willens. Hierüber später
mehr. Freilich müßte das Naturgesetz ohne seine innerlich wesentliche

Einstellung zur Tat den Willen verkürzen und würde dadurch geradezu
unverständlich. 2 Hierin liegt der Unterschied zwischen den beiden

Ordnungen. Aber eine weitere frappante Ähnlichkeit zwischen den

ersten spekulativen Und ersten praktischen Gesetzen wollen wir
einleitend noch betonen. Sie ist wichtig und zeigt immer wieder das

Walten der sana ratio, der Grundlage der gesunden Philosophie.
Wissenschaftlich unterliegen auch die ersten Beweisprinzipien der menschlichen

Kritik und unser Verstand kann ihre Geltung beanstanden, und er
hat es getan. Aber vor dem Forum der sana ratio, des gesunden
Menschensinns, war jede Leugnung derselben stets wieder eine

Bejahung derselben. Denn wer kann das Widerspruchsprinzip leugnen,
ohne es in seiner eigenen Leugnung zu bejahen

Ein ähnliches Doppelforum gibt es unseres Erachtens auch für
das Naturrecht und seine höchsten Prinzipien : ein praktisches und
ein wissenschaftliches. 3

Praktisch im täglichen Leben, wo der gesunde Menschensinn das

1 i-ii 90, 1.
2

« bonum est primum, quod cadit in apprehensione practicae rationis, quae
ordinatur ad opus », I-II 94, 2.

3 Vgl. Thomas, I-II 94, 2.



Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen 371

Szepter führt, denkt zwar niemand formell an das Naturrecht, aber

jedermann handelt spontan nach demselben. Die brave Mutter übt
ihrem Kinde gegenüber Rechte und Pflichten aus, ganz naturgetrieben,
die ihr kein positives Gesetz vorschreibt noch vorschreiben kann. Die
Gesetze, denen sie folgt, sind nur in ihrem wunderbaren Mutterherzen
eingeschrieben, und sie würde ihre Rechte gegen jede Staatsgewalt
verteidigen. Man hüte sich wohl, gewisse eugenetische Allüren auf
größere Massen des Volkes gesetzlich und mit Gewalt anzuwenden.
Vielleicht würde man dann die Rache des Naturrechtes in furchtbarem
Widerstände erleben Praktisch und spontan, ohne daran-zu denken,

beansprucht auch der Gegner Tag für Tag in seinem animalisch-rationellen

Leben Naturrechte, ich will sagen Rechte, für die er kein

geschriebenes Gesetz anrufen könnte. Was er zu seinem täglichen
Unterhalt — Essen und Trinken — nötig hat, dazu glaubt er von sicli

aus ein Recht zu haben, gleich wie der Wilde im Urwalde, der kein

positives Gesetz kennt. Und würde die positive Autorität ihm dieses

und ähnliche Rechte streitig machen, wird er sich ohne weiteres
unterwerfen Aber bitte, sagt man mir, das kann und darf die Behörde
ihm nicht verbieten. Warum nicht Das wäre nicht vernünftig.
Ah, vernünftig So appelliert man also doch wieder an die Menschenvernunft,

die Verkünderin des Naturrechtes. Aber wenn es kein Naturrecht

gibt, was ist dann gesetzlich vernünftig Alles das, was ein

positives Gesetz gebietet oder verbietet Und woher erhielt der Gesetzgeber

« das Vernünftig », sagen wir genauer, die Rechtsidee für das

erste positive Gesetz Nach J. Binder, einem Gegner des

Naturrechtes, soll diese Idee des Rechtes nichts anderes sein « als die
kategorische Forderung der objektiven Vernunft an die subjektive» sich

entsprechend zu betätigen. Wie naturrechtlich tönt das !1 Das alles

will sagen: ohne Naturrecht gibt es überhaupt keine positive Gesetzgebung.
Es fehlt an jeder Rechtsnorm. Der Kreisschluß : Der Staat macht das

Recht und das Recht macht den Staat, hilft am wenigsten über diese

Schwierigkeit hinweg. Selbst ein Gegner des Naturrechtes von der

Bedeutung eines Prof. Walter Burckhardt muß wieder zu « Vernunft-
postulaten », zu leitenden Grundsätzen Zuflucht nehmen, die über dem

positiven Gesetze stehen und als Kriterien dienen sollen. 2 Burckhardt

1 Zitiert bei Dr. Mathis Burkhard, « Rechtspositivismus und Naturrecht »,

1933, s- 55 2-

2 L'Etat et le droit. Verhandlungen d. Schweiz. Juristenvereins 1931. H. 2.
S. 192. Darauf wies Staatsrat J. Piller hin, Zeitschr. f. Schw. Recht, 193 i,H. 5,S. 310.



372 Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

verlangt offen für den positiven Gesetzgeber ein höheres leitendes

Prinzip: «La loi positive n'est obligatoire que si elle procède d'un
principe dont elle est la réalisation » (195 a). Da haben wir's Man
leugnet das Xaturrecht und kommt ohne dasselbe doch nicht aus. Wir
werden später noch darauf hinweisen, in welchen Selbstwiderspruch all'
jene sich verwickeln, die das höchste und erste Prinzip des
Naturrechtes : « Das Gute muß man erstreben, das Böse vermeiden », leugneten.

Praktisch ist somit jedermann Anhänger des Naturrechtes. Das ist
wohl der Grund, warum schließlich auch die Gegner, wie z. B. Kant,
so reden, wie wenn es ein Naturrecht geben würde. 1 Das mag auch
die Ursache sein, warum das Naturrecht, trotz seiner Gegner, immer
und immer wieder auflebt, zumal in den Tagen gewaltiger
Rechtsumwälzungen, wenn die Wogen an die Grundfesten der staatlich-sittlichen

Ordnung branden und die Begriffe von «Gut « und «Bös » selbst

umgewertet werden sollen. Ich erinnere mich noch wohl, wie nach dem

Kriege beim Kommunistenputsch in Bayern sogar die « Frankfurterzeitung

» dem Naturrechte das Wort redete. Wer rümpfte vor 30 Jahren
nicht die Nase über das verhaßte Naturrecht Heute sind es eminente

Juristen, die es verteidigen. Es erscheint jetzt weiteren Juristenkreisen
»

nicht mehr so absurd, daß ein Sokrates mit den ältesten griechischen
Kulturträgern von btzx-jw v'Uv-' von ungeschriebenen Gesetzen 2 und
die Römer von einer « scripta ratio » redeten, daß Cicero von einem

« angeborenen Gesetz » — nata lex — sprach 3 und Aristoteles, der größte
Staatslehrer des Altertums, ausdrücklich dem positiven Rechte gegenüber

ein allgemein gültiges Naturrecht — otxaiov ow.zdv — proklamierte.

4

Trotz all dem wird die wissenschaftliche Begründung des

Naturrechtes immer wieder auf Widerstand stoßen. Hier wird die Frage

zum Weltanschauungsstreit. Wer von irrigen erkenntnistheoretischen

Prinzipien ausgeht, wird leicht und logisch entweder zu einer falschen

Auffassung oder sogar zur Leugnung des Naturrechtes gelangen. Die
Geschichte der Philosophie bestätigt, was wir soeben sagten. Da beginnt
die babylonische Verwirrung. Wir werden uns hüten, das Problem
historisch abklären zu wollen. Man könnte vielleicht die verschiedenen

1 Während G. Radbrach Kant mit Recht zu den eigentlichen Gegnern des

Naturrechtes stempelt, haben andere auch ihm ein Naturrecht zugeschrieben.
Vgl. Dr. Math is Burkhard O. M. Cap., « Rechtspositivismus und Naturrecht », S. 17.

2 Xenophon, Memor., IV, 4., 19.
3 De rep. I c. 2, 1.
4 V. Eth. ad. Nie. c. 7. (Ed. Did. II 60, 29.)



Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen 373

Irrgänge am übersichtlichsten auf die beiden Teilbegriffe : « Gesetz »

und «Natur» zurückführen. Einige Andeutungen seien hier beigefügt.
a) Da die menschliche Tätigkeit selbst eine vernünftige Tat ist,

muß das Gesetz — lex — als Maßstab derselben notwendig von
Verstand und Wille abhangen. Ohne Vernunft wäre die sittliche Tätigkeit

nicht menschlich, weil nicht vernünftig — rationalis. Ohne Wille
wäre sie nicht eine Tat. Damit ist aber zugleich die Priorität des

Verstandes gegeben, denn die Vernunft gibt der Tätigkeit das Spezifische
und begründet allein die Freiheit. Folglich muß das Gesetz eine

vernünftige Norm des Handelns sein. Dem entspricht die berühmte Definition

des Aquinaten : Das Gesetz ist eine auf die allgemeine Wohlfahrt
gerichtete Anordnung der Vernunft — ordinatio rationis ad bonum

commune. 1

Zu welch fatalen Konsequenzen die Auffassung : als wäre das

Gesetz letztinstanzlich bei Gott und den Menschen nur eine Norm des

Willens, führen muß, hat der okkamistische Voluntarismus gezeigt.
Er hat den Rechtspositivismus begründet. Er hat in Gott, dem höchsten

Legislator, die Weisheit, und im Menschen die Vernunft ignoriert.
Er hat, wie A. Molien angedeutet 2, dem Naturgesetz das Tiefste und

Heiligste, den Charakter der ewigen Stabilität, wodurch es allgemeinste
Richtschnur aller positiven Gesetze ist, geraubt. Cicero hat einmal

gesagt : wenn Recht und Unrecht nur von menschlichem Willen
abhingen, dann mag es «Raub- und Ehebruchrecht geben, ein Recht
für Testamentsfälschung».3, Wie buchstäblich diese Forderungen zu
nehmen sind, das haben die drei Nominalisten Okkam (f 1349) 4, Nicolaus

v. Antricuria (1338 Magister in Paris) 5 und Peter d'Ailly (f 1420) 6

bewiesen, die den Diebstahl, Mord, Ehebruch, ja sogar den Haß Gottes
nicht für an sich schlecht hielten, sondern meinten, Gott selbst könnte
all diese Vergehen wollen und befehlen, wie er auch den Sündlosen
hassen und verdammen könnte. Das waren Auswüchse des Voluntarismus,

die, wie der Protestant Ritter gesagt, an Frevel grenzten.7 Hier
1

« ordinatio rationis ad bonum commune ab eo, qui curam communitatis
habet, promulgata. » I-II go, 4.

2 Diet, de Théol. cath. « Lois ».
3 « Quod si populorum jussis, si principum decretis, si sententiis judicum,

jura constituerentur, jus esset latrocinari, jus adulterari, testamenta falso supponere,
si haec suftragiis aut scitis multitudinis probarentur » De Legibus : I c. 16.

4 II. Sent. q. CXC. IV. Sent. q. XIV.
6 Vgl. Chart. Univ. Paris. II n. 1124 (pag. 576-587).
6 Quaest. in I. Sent. q. 9 ; q. 12 ; q. 14 a. 5.
7 Gesch. d. Phil. B. VIII, S. 602.



374 Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

liegt der Ursprung des utilitaristischen Staatsprinzips: «Recht ist, was

nützlich ist. » Wer das alles ernstlich erwägt, begreift den geistvollen
Spanier Baimes, wenn er der thomistischen Definition des Gesetzes :

es ist eine « ordinatio rationis », bewunderndes Lob spendete. 1 Kardinal
Gonzalez hat denn auch ganz recht, wenn er den Voluntarismus für den

politischen Despotismus und die Tyrannei schlimmster Sorte
verantwortlich macht. 2 Thomas selbst hat den Satz geprägt : deshalb ist
das tyrannische Gesetz an sich kein Gesetz, sondern eher ein Zerrbild
eines solchen, weil es nicht der Vernunft entsprechend ist. 3 Darnach

mag auch der viel mißbrauchte Satz : « quod principi placuit, legis
habet vigorem » richtig interpretiert werden

b) Fast chaotische Verwirrung brachte in den Begriff des

Naturgesetzes erst noch, was die verschiedenen philosophischen Richtungen
Verschiedenes mit dem zweiten Teilbegriff : Natur verbanden. Die

wenigsten modernen Philosophen denken dabei an die in der äußeren
realen Welt real begründeten metaphysisch gefaßten Dingnaturen,
Dingwesenheiten, die für viele nicht existieren, für andere wenigstens
nicht erkennbar sind. Damit war das Naturrecht im eigentlichen Sinne

abgetan. Von den Pantheisten brauchen wir hier gar nicht zu reden.

Für den Materialismus konnten, wie schon Krug bemerkt hat, « Rechte
der Natur» nur gleichbedeutend sein mit «Rechten des Stärkeren». 1

So kam es schließlich, daß man seit Cartesius, wie das größte französische

Wörterbuch sagt, unter Naturgesetzen kaum mehr anderes

verstand als eine notwendige Verkettung von aufeinanderfolgenden
Erscheinungens, wobei man aber eine Ursache für die notwendige
Verkettung vergeblich anzugeben versucht hat.

Offenbar wären mit diesen Auffassungen die Hoffnungen auf eine

wissenschaftliche Begründung des Naturrechtes klein und trostlos.
Damit kommen wir zur Hauptsache, zur Frage : welche Fassung

des Naturrechtes läßt eine wissenschaftliche Begründung desselben

1 El Protestantismo comparado con el Catholicismo, c. 53 (Barcelona 1900).
Vgl. dazu Gonzalez, «Die Phil. d. hl. Thomas v. Aquin » (Übers, v. Nolte, 1885),
B. III, S. 365 ff.

2 Phil. d. hl. Thomas v. Aquin, III, S. 370.
3 I-Il 92, 1. « Lex tyrannica, cum non sit secundum, rationem non est simpli-

citer lex, sed magis est quaedam perversitas legis. »

4 Vgl. Wilhelm Traugott Krug, Allg. Wörterbuch der phil. Wissenschaften,
« Naturrechte ».

6 Nouveau Larousse, « Loi ». Dazu Eisler, Wörterbuch der phil. Begriffe :

«Natur» und «Rechtsphilosophie».



Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen 375

allein zu Wir möchten die Stellung auf diese Frage in drei Sätzen

formulieren, um sie dann genauer zu begründen.
1. Das Naturrecht wurzelt in dem metaphysisch gefaßten Naturgesetz

im allgemeinen ;

2. es ist, näher präzisiert, ein Spezialnaturgesetz, das

3. wieder von einem höheren ewigen Gesetze abhängig ist. Frst
aus diesen drei begründeten Sätzen dürfte sich die richtige Definition
des Naturrechtes ergeben. Naturgesetz, Naturrecht, ewiges Gesetz sind

zu unterscheiden und doch machen nur alle drei das verständlich,
was wir hier erklären wollen.

I.

Naturgesetz.

Gibt es in der äußeren extramentalen physischen Natur stabile, innerlich

notwendige Tätigkeitsgesetze?
Wir wollen diese grundlegende Frage zuerst negativ näher

determinieren.

1. Den Nachweis für solche Gesetze wird sicherlich die moderne

experimentelle Naturwissenschaft nicht erbringen. Sie läßt die Frage
ungelöst. Da sie kraft ihrer Methode, welche rein quantitiv ist und
jede dingliche Formalursache und daher auch die Zweckursächlichkeit
beiseite läßt, hat sie es, wie Laversin ganz treffend gesagt \ nur mit
Erscheinungsreihen, Sukzessions- und Koexistenzgesetzen zu tun, nie
mit Dingnaturen. Sie setzt das Kausalgesetz als innerlich notwendige
Norm voraus, begründet es aber selber nicht. Sie kann daher auch
nie aus sich einen stichhaltigen Grund für die Notwendigkeit der
Verkettung der Phänomene angeben. Ihre Gesetze sind als solche rein

empirisch-physikalische. Unter den modernen Juristen hat Professor
Burckhardt in Bern energisch Stellung genommen gegen jede Ableitung
des Rechtes von naturwissenschaftlichen Gesetzen. Er hat trefflich auf
den reinen Mechanismus dieser Gesetze hingewiesen, die ethisch
indifferent, nie eine Grundlage für rationelle, an den Wülen appellierende
Normen sein können und daher nie eine Pflicht begründen können. 2

2. Unsere gestellte Frage muß der noetische Idealismus direkt
verneinen : der absolute mit Hegel usw., weil er die Existenz jeder

1 Laversin O. P., Droit naturel et droit positif. Rev. thom. (1933), T. XVI,
n. 75, S. 26.

2 L'Etat et le droit, 1. c. S. 192 a fi.



376 Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

extramentalen physischen Welt überhaupt leugnet ; der relative mit
E. Kant, weil er das Ding «an sich», folglich jede Dingnatur, für
unerkennbar hielt. Es war daher den Voraussetzungen entsprechend
und durchaus logisch, wenn das alte Naturrecht in Kant und Hegel,
der den Staat zur göttlichen Rechtsquelle machte, die heftigsten Gegner
fand. Naturgesetze gibt es auch bei ihnen nur im Sinne von
subjektiven Erscheinungsreihen. 1

3. Die gleiche Stellung haben wir bei dem modernen Empirismus,
zu dem Materialismus und Positivismus gehören. Eine Erkenntnis der

Dingwesenheiten, des Dinges an sich, gibt es auch bei ihnen, infolge
ihrer Absage an jede übersinnlich abstraktive Erkenntnis, nicht. Sie

alle, die Hobbes, J. Locke, David Hume, Aug. Comte, kennen nur
Geschehen, Werden physisch-psychisch-soziale Tätigkeiten und die
bloß mechanischen Gesetze derselben. Innerlich notwendige
Seinsgesetze gibt es auch für sie keine. Nicht einmal das Kausalprinzip,
die Grundlage aller Naturgesetze, konnten sie retten. Es war bei diesen

Voraussetzungen durchaus logisch, wenn der scharfsinnige David Hume
das letztere angriff und wenn schon er den Satz, der heute mit
J. Hessen Schule macht: «nicht jede Wirkung verlangt notwendig
eine Ursache », proklamierte. Übrigens hat schon der Okkamist Nicolaus

von Autricuria im XIV. Jahrhundert den Satz in der Form des

Zweifels verteidigt. 2 Überhaupt war der Okkamismus mit seiner

antimetaphysischen Tendenz Vorläufer des modernen Empirismus. Später
wurde der philosophische Positivismus zum Vater des Rechtspositivis-
mus. Auch J. J. Rousseau war ein Rechtspositivist, denn seine angebliche

«Menschennatur» als Quelle des Naturrechtes, bestand nur in

Tätigkeit, in dem kollektiv-allgemeinen Menschenwillen. 3 Wesentlich

gleich dachte die berühmte sog. historische Rechtsschule Savignys,
welche im historischen Geschehen und daher in der Gewohnheit die

letzte Rechtsquelle suchte. 4

Damit kommen wir zur positiven Determination der Frage.
Allgemein innerlich-notwendige Naturgesetze vermag nur die metaphysische

Weltanschauung zu begründen. Ausgehend von der abstraktiven
Wesenserkenntnis der Naturdinge, findet sie :

1 Vgl. Jaccoud, Droit naturel et Démocratie, S. 12, 16, 31. Cathrein S. J.,
Moralphilosophie (1899), I, S. 442 ff. Eisler, Wörterbuch, «Natur».

2
« Item dixi, quod liaec consequentia non est evidens : a est produetum,

igitur aliquis producens a vel est vcl fuit ». Chart. Univ. Paris. IT, n. 1124 (pag. 578).
3 Vgl. Laversin, 1. c. S. 20: Jaccoud, 1. c. S. 13.
4 Cathrein, Moralphil. I, 444.



Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen 377

1. In der physisch existierenden Außenwelt, welche der Existenz
nach stetig wandelbar ist, dennoch unveränderliche Dingnaturen 4, denn

auch in der physischen Außenwelt ist « Sein » immer Sein und nicht
« Nichtsein », ist « Ursache » immer Ursache und nicht Nichtursache
oder etwa Wirkung, ist «Mensch » immer Mensch und nicht Tier oder

Stein, ist sogar das « Werden » immer Werden und nicht « Nichtwerden. »

Und diese Unveränderlichkeit ist so innerlich notwendig, daß der

Menschengeist das Gegenteil gar nicht denken kann. Er vermag in
der Tat nicht zu denken, daß «Sein» «Nichtsein» oder «Werden»
« Nichtwerden » wäre. Hier haben wir in der physischen Natur selber

ein Universale-immulabile, wenn auch nur « Potentiale », weil die
Dingnaturen ihrer Existenz nach nicht immer aktuell sind, sondern nur
immer dieselben werden.

2. Wiederum haben die gleichen Dingnaturen in der äußeren Natur
dieselbe Tätigkeit und Betätigungsweise, weil die unveränderliche Dingnatur

Ursache der Betätigung ist. So kommt dem Mineral in der

physischen Natur stetig nur mechanische Bewegung zu, der Pflanze
aber unveränderlich Ernährung, Wachstum und Erzeugung nach
bestimmten bleibenden Gesetzen, dent Tiere Sinneserkenntnis und instinktives

Streben, das weder dem Stein noch der Pflanze zukommt.

3. Zu all dem ein Drittes : Die Hinordnung zum bestimmten
Ziele, das, bei aller Verschiedenheit, immer die Vervollkommnung, das

Wohl des tätigen Dinges durch die Tätigkeit bedeutet. Es gibt also

in der äußeren physischen Natur für den Metaphysiker allgemeine,
innerlich-notwendige Naturgesetze, und wer das leugnen würde, müßte
die Vielheit der Dinge, die wieder Voraussetzung alles menschlichen
Wissens ist, leugnen. Kein Geringerer als der große Montesquieu hat
diese unsere Auffassung des Naturgesetzes so kurz und tiefsinnig
beschrieben : « Les lois, dans leur signification la plus étendue sont
les rapports nécessaires, qui résultent de la nature des choses. »2

Grundlagen eines wahren Naturgesetzes sind nur die unveränderlichen
Wesenheiten der Dinge.

Freilich, auch diese Auffassung des Naturgesetzes steht und fällt
mit der Annahme oder Nichtannahme der Akt- und Potenzlehre. Gibt
es in den Dingen ein Universale-potentiale, wie Aristoteles3 und
Thomas4 gegen Heraklit behaupteten, dann ist unsere Auffassung

1 Vgl. III C. G. c. 129. 2 Esprit des lois, I, 1.
3 III. Met. 5 (Ed. Did. II 510, 17 ff.)
4 De spirit, crcat. a. 10 ad 3.



37» Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

haltbar. Gibt es keines, wie J. Hessen1 mit manch anderen der

Unserigen meint, dann ist unsere These unhaltbar und mit ihr die
wissenschaftliche Beweisbarkeit des Naturrechtes Dann sind wir aber
auch wieder dem Subjektivismus rettungslos ausgeliefert

II.
Das Naturrecht.

Der Mensch gehört zwar zur sichtbaren physischen Natur. Deshalb

reihte die alte Philosophie ihn immer in das Reich der
Naturphilosophie ein. Mit Recht. Denn als sichtbar körperliches Wesen mit
physisch-vegativ-animalischen Tätigkeiten nimmt er Teil an der
physischen Natur. Aber seine spezifische Eigennatur als Vernunftwesen,
dessen herrschendem Einfluß auch der physische Mensch nicht völlig
entzogen ist -, begründet in ihm eine höhere Eigengesetzlichkeit. In
dieser rationalen Eigengesetzlichkeit der rationalen Menschennatur ist
das eigentliche Naturrecht objektiv im strengen Sinne begründet, liegt
das Naturgesetz des Menschen als Menschen s, wodurch er in besonderer
Weise der lex aeterna teilhaftig ist. 4 So leuchtet es ein, daß Naturgesetz

und Naturrecht nicht identisch sind. 5 Sie verhalten sich zueinander

gleichsam wie Gattung und Art. Zwar sind alle Naturgesetze,
weil sie Gesetze sind, Vernunftnormen des richtigen Handelns « dicta-
mina rationis », denn darin liegt das Wesen des Gesetzes überhaupt.
Aber während die bloß materiellen Naturgesetze nur Normen der
göttlichen ewigen Vernunft sind, wodurch Gott allein die physische Welt zum
Ziele leitet, ist die rationale Menschennatur, weil sie rational ist, eine

besondere Teilnahme an der ewig göttlichen Ratio und wird dadurch in
gewissem Grade « Selbstgesetzgeherin » und Selbstleiterin ihrer Tätigkeiten.6

1 Kausalprinzip (1928), 184-185. 2 I-II 91, 2 ad 3 ; 93, 5 ad 2.
3 « Et quia natura contra rationem dividitur, a qua homo est homo, ideo

strictissimo modo aeeipiendo jus naturale, ilia, quae ad homines tantum
pertinent, etsi sint de dictamine rationis naturalis, non dicuntur esse de jure naturali,
sed illa tantum, quae naturalis ratio dictât de hiis quae sunt homini aliisque
communia. » IV. Sent. D. 38 q. 1 a. 1 ad 4.

4 I-TI 91, 2 ad 3.
5 Hier trennt sich unser Weg von dem Walter Burckhardts. Das Naturrecht

ist nicht begründet in einem physikalischen Naturgesetze, wohl aber in einem
metaphysischen, und zwar in einer speziellen Art desselben, nämlich in der rationalen
Menschennatur.

6 « Dicendum, quod etiam animalia irrationalia participant rationem aeter-
nam suo modo sed quia rationalis creatura participât earn intellectualiter
et rationaliter, ideo partieipatio legis aeternae in creatura rationali proprie lex
vocatur, nam lex est aliquid rationis. » I-II 91, 2 ad 3 et in corp. art. Ib. 93, 5.



Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen 37()

Das aber, was die besondere Menschennatur und damit ihr Eigengesetz

offenbart und woraus sie erkennbar und beweisbar wird, ist ihre
besondere Tätigkeit. Und diese eigenartige menschliche Tätigkeit ist
eine mehrfache :

1. In seiner abstraktiv-intellektuellen Erkenntnis erfaßt der Mensch

das Sein als Sein und daher das dinglich Wesenhafte, das er vom
Konkret-Singulären abstrahiert. 1

2. Sein rationelles Wollen hat nicht bloß dieses oder jenes Gut
zum Gegenstand, wie alles Naturstreben, sondern das Gute als solches,

also das Allgemeingut, Vollgut. 2 Daher ist

3. der Mensch den Teilgütern gegenüber, weil er nur das Vollgut
notwendig anstrebt, frei und disponiert herrschend über sie 3, trägt
aber auch dafür

4. die volle Verantwortlichkeit, worüber ihn sein eigenes Gewissen,

ohne irgendwelches positive Gesetz, richtet, lobend, tadelnd, strafend4,
wie Goethe es in seinem Faust so ergreifend geschildert.

Hierin liegt objektiv die Eigengesetzlichkeit der rationalen
Menschennatur. Sie ist im Vergleich zu den übrigen irdischen Dingen
ihrem Wesen nach außerordentlich selbstbestimmend, herrschend, Selbstherrin

und daher selbständig, weil sie 1. das Ziel als Ziel selbst erkennen
kann 3

; weil sie 2. die Mittel zum Ziel in ihrer Proportion zum Ziel
selbst erfaßt ; weil sie 3. die Mittel zum Ziele selbst wählt6 ; weil sie

4. sogar das höchste Ziel in concreto selbst bestimmt. 7 Diese herrliche
aber verantwortungsvolle Eigenmächtigkeit, die entitativ schon im
Kinde da ist, macht den Träger und Inhaber dieser rationalen Natur
zu einem besonderen Selbstseinträger, gibt ihm eine Aureola, die der
Person, als Rechtsträger, weil dieses Substrat allein Rechte und Pflichten
besitzt. Wäre diese besondere Seinsausstattung nicht im Menschen, so

könnte er auch nicht positive Rechte und l'llichten besitzen. Schon
Cicero nannte das Naturrecht eine besondere, dem Menschen
angeborene Hinordnung zu der seiner Natur gemäßen Tätigkeit — vis
innata. Das aber, was diesen Naturtrieb zum Menschlichen macht und
daher das Naturrecht als solches begründet, ist die vernünftige Natur,
d. h. ihre Vorschriften, die den Trieb leiten.

1 I -8, 1. 2 I 82, j. 3 Ib.
4 II. Sent. D. 24 q. 2 a. 4 ; D. 39 q. 3 a. 1-3.
6 « Quia homo inter caetera animalia rationem finis cognoscit et proportionem

operis ad finem, ideo naturalis poneeptio indita est, qua dirigitur ad operandum
convenienter. •> IV. Sent. D. 33 q. 1 a. 1.

6 Veritate, 22, 7. 7 IV. Sent. D. 33 q. 1 a. 1.



38O Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

So kann man sagen, daß der Mensch in gewissem Sinne von Hause
aus eine natürlich empfangene Fassung — conceptio — eine Einprägung
— fast möchte ich sagen, einen Aufriß seiner Grundrechte mitbringt,
dessen Gesetze die Vernunft nicht macht, denn sie sind mit ihrer
Rationalität entitativ gegeben, welche die Vernunft aber spontan
erkennt und dann in ihren Folgerungen entwickelt und verkündet.
Das hat wohl Thomas tiefsinnig gelehrt, wenn er sagt : das Naturrecht
oder Gesetz sei nicht die Vernunft selber als Potenz, sondern in ihr 1

sei nicht ein eigentlicher Habitus 2, nicht das Gewissen, das das Gesetz

auf den Einzelfall anwendet 3, sondern eine conceptio indita : « Lex
naturalis nihil est aliud, quam conceptio homini indita, qua dirigitur
ad convenienter agendum in actionibus propriis. »4

III.
Die lex aeterna.

Der Versuch des Hugo Grotius und der späteren Rationalisten, das

Naturrecht von jedem höheren, göttlichen Gesetze unabhängig zu machen,
war ein Irrweg.5 Er würde, wenn er gelingen könnte, ein Bruch mit der

teleologischen Weltanschauung bedeuten. Dieses Bestreben steht auch
im grellen Gegensatz nicht bloß zu Paulus6, sondern auch zu den

ältesten heidnischen Auffassungen, die mit Sokrates, Plato, Aristoteles,
Cicero, Marc Aurel das Naturrecht auf göttlichen Usrprung
zurückführten. 7 Jene rationalistische These steht überdies im offenen
Widerspruche mit der christlichen Schöpfungslehre und würde das Naturrecht

der tiefsten, wirksamsten Sanktion berauben.
Das ist aber nicht alles, was gegen jene Auffassung gesagt werden

kann und muß. Sie widerspricht auch dem innersten Wesen des Naturrechtes

selbst, und zwar, wenn man die Frage im Lichte von Akt und
Potenz betrachtet. Seiner ganzen Anlage nach, wie es entitativ in der
rationalen Menschennatur liegt und sich äußert, ist das Naturrecht
im Grunde passiv, d. h. gegeben, d. h. von einem Anderen. Gegeben
ist nicht bloß jede real existierende Menschennatur, weil sie ein kontin-

1 « Dicendum, quod ratio humana secundum se, non est régula rerum sed

prineipia ei naturaliter indita, sunt regulae quaedam générales et mensurae
omnium eorum, quae sunt per hominem agenda. » I-II 91, 3 ad 2 ; 94, 1 ad 1.

2 I-II 94, 1. 3 Ib. ad 2. 4 IV. Sent. D. 33 q. 1 a. 1.
5 A. Weiß, Apol. IV, 190 ; Jaccoud, Droit naturel et Démocratie, p. 37.
6 Ad. Rom. 2, 14-16.
7 A. Weiß, das., 190 ff. ; A. Molien, Diet, de Théol. cath., «Lois» ; Eisler,

Wörterbuch, « Rechtsphilosophie ».



Pas Naturreclit in seinem Wesen und seinen Hauptstufen 381

gentes, potentielles Sein ist. Gegeben von einem Anderen ist dem

Menschen das Bonum in communi, die Glückseligkeit als eigentliches

Ziel. Gegeben ist dem rationalen Menschen auch seine innere
Seinshinordnung zum Bonum, zum Glücke, denn er kann sein Glück nicht
nicht wollen, sein Streben zum Glück ist naturnotwendig. Gegeben

ist dem Menschen auch jene Unterordnung der Teilgüter unter das

absolute Vollgut. Gegeben ist dem Menschen schließlich auch die

Wahlfähigkeit der Mittel zum Ziele. Und da all diese naturnotwendigen
Hinordnungen des Menschen der rationalen, d. h. der IntelligenzOrdnung

angehören und zugleich konstante Tätigkeitsnormen sind, kann das

Naturgesetz und Recht nur von einem höheren, rein aktiven, unemp-
fangenen Prinzip abhangen, das durch Intelligenz und Wille den

Menschen zum Ziele hingeordnet hat. Das ist eben die Lex aeterna.1
So erhält jene Definition des hl. Thomas : das Naturgesetz ist die
Teilnahme des ewigen Gesetzes in der rationalen Kreatur : « lex naturalis
nihil aliud est, quam partieipatio legis aeternae in creatura rationali » -

den tiefsten Sinn und vollendet erst die Begriffsbestimmung des

Naturrechtes.

Damit hängt sowohl die wissenschaftliche Beweisbarkeit des

Naturrechtes als auch sein vollendeter Begriff von der Akt-Potenzlehre

ab

B.

Der Aufbau des Naturrechtes.
Der thomistische Aufbau des Naturrechtes vollzieht sich in zwei

Momenten : in der Aufzeigung seines Hauptprinzips, in den Hauptstufen.

Dem werden wir an dritter .Stelle noch einiges beifügen über
die Anwendung des Naturrechtes.

a) Das Fundamentalprinzip.
Wie in der spekulativen Wissensordnung unter allen

Beweisprinzipien das Widerspruchsprinzip den ersten Rang behauptet, so

scheint in der Ordnung des praktischen Handelns und Wollens der
Satz : das Gute ist zu wollen, das Böse zu meiden — Bonum est faciendum,

malum evitandum — primärsten Charakter zu besitzen. 3 Damit
wären beide Ordnungen harmonisch miteinander verknüpft. Alles
Wissen würde in dem Begriffe des Seins und alles Wollen in dem des

« Guten » zusammenlaufen. Sein und Gut aber sind wieder real dasselbe.4

1 Vgl. I-II 93, 3.
2 I-IT 91, 2. 3 I II 94, 2. 4 1 5, 1.



382 Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

Allein, das aufgestellte Prinzip will genauer geprüft werden. Ist
der Satz : das Gute ist zu wollen, das Pose zu meiden, unleugbar richtig
Hat er in der Tätigkeitsordnung wirklich den Primat Welches ist
seine Bedeutung Alle 3 Fragen sollen eingehender geprüft werden.

Die Richtigkeit des Satzes Das Gute ist zu wollen : warum das

Das Böse ist zu meiden : warum das Bin ich nicht frei, den Satz
umzukehren : tue das Böse, meide das Gute Hat der Mensch nicht
die Macht zwischen Gut und Bös zu wählen Gewiß, aber das ist
nicht erlaubt, denn Gott existiert und kann nur das Gute wollen. Das
ist alles richtig. Aber gilt das Naturrecht für den Atheisten nicht
Und weiter, ist Gottes Wille der letzte Grund des obigen Prinzips
und damit der ganzen sittlichen Ordnung Wie vermeiden wir dann
den Voluntarismus Wie steht es dann mit der Unveränderlich keit
der Naturordnung Muß das oberste Prinzip der Naturordnung nicht
in der Wesensordnung der Dinge, im Wesen des Willens und damit
zuletzt im Wesen Gottes verankert sein Das ist eine Frage, die der

Erwägung, zumal in unserer Zeit, würdig ist. Dringen wir etwas tiefer
Die Freiheit beginnt nicht mit dem ersten Wollen zum Guten

als solchem, sondern sie bezieht sich erst auf Teilgüter, die das Wollen
zum Guten als solches schon voraussetzen. Damit scheidet hier bei

unserer Frage die Wahl von « Gut » und «Bös » überhaupt aus. Stellen
wir die These noch bestimmter auf, indem wir sagen : der Mensch

muß gemäß dem Wesen seines Willens das Gute als solches wollen und
das Böse als solches meiden.

Die Begründung dieses Satzes geht aus folgenden Erwägungen
unwiderleglich hervor : Wie jedes Erkennen an sich auf «Etwas », also

ein Sein hingeht, so gibt es kein Streben außer auf « Etwas », ein Sein,
denn das «Nichts», also das Übel ist kein Ziel, weil es nicht ist. So

strebt auch in der physischen Natur alles zu «Etwas», zu der dem

Ding und seiner Natur entsprechenden Vervollkommnung, und diese ist
daher sein « Gut », sein « Wohl ». Daher konnte Aristoteles sagen : alles

geschieht um des Guten willen.1 Im Menschen ist der Wille das Prinzip
alles Schaffens. 2 Menschlicher Wille ist er, insofern er vernünftig ist,
d. h. der Vernunft folgt. Gegenstand der Vernunft oder des Verstandes
ist das Sein und daher das Wahre als solches, d. h. Allgemeinwahre.

Folglich ist das Allgemeingute — bonum universale — das eigentliche,
weil naturgemäße, Objekt des Willens, d. h. sein Wohl, sein natur-

1 « lävaOöv o-j ttIvtx ecsütxi ». I. Etil. Nie. c. I.
2 I 60, i ; I-II 58, 1 ; Verit. 22, 12.



Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen 383

gemäßes Glück, zu dem er, wenn er etwas will, naturnotwendig streben

muß 1, ohne das es überhaupt kein Wollen und Streben, ja schlechterdings

keinen Willen gibt. Das Allgemeingut als solches aber schließt

jedes Übel — malum — aus, weil es Allgemeingut, Vollgut ist. Damit
haben wir das obige höchste Prinzip : an sich aus dem Wesen des

Willens kann der Mensch nur das Gute wollen und muß an sich das

Böse meiden. So schließt sich der Ring unserer Argumentation in dem

Satze : wie der Verstand alles nur unter dem Blickpunkte des Seins

erkennt, selbst das Nichtsein, so will der Wille alles nur unter dem

Blickpunkte des « Guten an sich », seines Glückes. 2 so zwar, daß sogar
der Selbstmörder den Tod als Gut dem Leben als unerträgliches Übel
vorzieht. Übrigens erklärt ein einziges Wort, wie ein Schlaglicht, alles,

was wir vielleicht zu theoretisch begründeten. Es ist das Wort :

« Glück » mit seiner Zaubermacht. Der Mensch kann sein Glück —
Bonum — nicht nicht wollen, wenn er überhaupt etwas will. Folglich
kann er das Unglück — malum — unmöglich wollen. Er muß das

erst ere naturnotwendig wollen, das letztere nicht wollen. So ist
der Satz : das Gute ist anzustreben, das Böse zu vermeiden, allen
verständlich. Diese Ureinstellung des Menschen kennt auch noch
keinen Irrtum, noch Freiheit, weil sie naturnotwendig ist. 3 Irrtum und
Freiheit beginnen erst mit der Frage : in welchem realen Gute findet
sich das Glück und welches sind die Mittel Selbst der Atheist kann dieses

höchste naturrechtliche Prinzip nicht beanstanden, weil es dem Wesen
des Willens selbst entquillt, aus dem naturnotwendigen Sehnen nach
Glück. Wir haben somit hier ein höchstes naturrechtliches Gesetz,
das ein wirkliches « müssen » involviert und daher unfehlbar wirksam
ist und das dennoch keine Zwangsnotwendigkeit, keine Zwangsjacken
und Handschellen kennt, denn das Glückwollen ist die feurigste Liebe
und die Quelle aller Liebe, weil überhaupt die Ursache des Wollens
schlechterdings. 4

Damit, haben wir eigentlich den Beweis für den Primat unseres

Prinzips schon erbracht. Überall ist das, wodurch etwas ist und ohne
das etwas überhaupt nicht ist, das Erste und Tiefste in der Sache

selbst. Nun ist aber das Streben zum Guten an sich, zur Glückseligkeit,
das, was dem Willen erst ein Ziel, ja überhaupt das Wollen gibt und

1 I 105, 4 ; 106, 2 ; I-II 9, 6 ; 10, 1. 2 I 1, 3 ; II-II 1, 3.
3 I-II 10, i ; I 19, 3 ; I C. G. 80.
4 Auch Walter Burckhardt proklamiert das « Gate » als höchste Norm des

Rechtes. L'Etat et le droit, 1. c. S. 206a und 209a.



384 Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

damit dann auch die Wahl der Mittel zum Ziele, d. h. die ganze
natürliche Rechts- und PflichtOrdnung erst ermöglicht und begründet.
Also besitzt das Prinzip : das Gute ist anzustreben, das Böse zu meiden,
den Primat über alle weiteren Vorschriften des Naturrechtes. Bekanntlich

hat man für das erste Prinzip auch andere Formeln vorgeschlagen.
So beispielsweise die Sätze : lebe und handle der Vernunft gemäß,
« vivere et agere juxta rectam rationem », oder : der liebe Gott, dein
höchstes Ziel, « ama Deum ut finem omnium rerum ». Aber alle diese

Vorschriften haben in unserem Prinzip ihren tieferen Grund : lebe

nach der richtigen Vernunft, weil das dich zu deinem Glücke führt,
oder liebe Gott, weil in ihm dein Glück allein zu finden ist. Unser

Prinzip ist endlich auch absolut unleugbar, weil es jeden Leugner mit
sich in Widerspruch verwickeln müßte. Würde jemand z. B. trotzend

sagen : ich will nun einmal mein Unglück wollen, um zu zeigen, daß

ich frei bin, dann würde er in dieser Freiheit als Gut wieder sein Glück
suchen. Damit tritt uns die wiederholt erwähnte Analogie zwischen der

spekulativen und praktischen Ordnung neuerdings vor die Seele. Die

Leugnung des obersten praktischen Prinzips führt genau so zu einem

Selbstwiderspruch, wie die Leugnung des Widerspruchsprinzips in der

spekulativen Ordnung. Und daher erweisen sich beide Prinzipien als

unmittelbar an sich evidente Sätze. 1

An die gewaltige Bedeutung, welche dieses Prinzip für das Naturrecht

und damit die ganze sittliche Ordnung besitzt, denken wohl die

Wenigsten. Auch wir dürfen hier nur einige Andeutungen machen.

Fs ist nicht bloß, wie wir soeben erwähnten, die erste unverrückbarste

Norm der naturrechtlichen Ordnung, sondern auch die universalste.

Die Hinordnung zum Glücke, zum eigenen Wohle hat die gleiche

grundlegende Tragweite für das Individuum, wie für das soziale Leben

in der Ehe, Familie, Staat und Völker, gleichviel welchem Klima,
welchem Bildungsgrade, welcher Rasse und Sprache, welcher Kulturstufe

der Mensch angehören mag. Seine Universalität zeigt sich audi
dadurch, daß es potenziell alle anderen Naturvorschriften enthält und

begründet, wie Thomas lehrt. 2 Denn was alle anderen Naturvorschriften
über Selbsterhaltung des Seins, des animalischen und rationellen Lebens

in persönlich-sozialer Hinsicht vorschreiben, hat nur Sinn und Berechtigung,

weil es das bonum, das Wohl oder Glück des Menschen begründet.
Alles naturrechtlich Verbotene wird wieder an dieser Norm gemessen.

1 I II 94, 2. 2 I ii 04. 2.



Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen 385

Alle Irrwege des Menschen laufen in den einen zusammen : ich habe

mein Glück in ein falsches Gut verlegt. So wird die Vielheit der
naturrechtlichen Vorschriften in unserem Prinzip zur Einheit verbunden. 1

Das gleiche Prinzip gibt dem naturrechtlich eingestellten Menschenleben

transzendentalen Charakter, den weder der Einzelmensch noch

der Staat und die Völker ignorieren dürfen. Das Bonum als solches

oder das Vollglück, zu dem der Mensch naturnotwendig strebt und das

die Wurzel all seiner Bestrebungen ist, findet seine Verwirklichung nur
in Gott, dem unendlichen Gute, dessen Besitz jedes Übel ausschließt.2
Freilich wählt der Mensch auf Erden Gott frei, weil die irdische «

Gottsuche » auch mit Übeln verbunden ist. 3 Aber die Wahlfreiheit selber

hat wiederum ihren Grund in der Hinordnung des Willens zum Glück,
denn deshalb vermag der Wille Teilgüter frei zu wählen, weil nur das

Vollgut ihn notwendig an sich zieht. 4 Wiederum legt das Streben

zum Guten an sich dem Menschen die Pflicht auf, bei jeder Wahl das

Gute zu wählen und das Schlechte zu meiden. Wie oft hat man dem

Naturrecht den Mangel einer wirksamen Sanktion vorgeworfen. Scheinbar

mit Recht. Vom Rechtspositivismus ganz und gar durchsäuert,
dachte man bei der Gesetzessanktion fast nur noch an den Polizeistock.

Aber seitdem die Polizeistöcke wenig mehr ausrichten für die

öffentliche Ordnung, hat sich das Blatt wieder etwas gewendet. Man

fängt an zu ahnen, daß das wirksame Gesetz vor allem wieder den

inneren Menschen erfassen sollte und daß ohne das auch Zwangssanktionen

unnütz sind. In Wirklichkeit ist die Sanktion des Naturgesetzes
auch irdisch die furchtbarste. Und sie ist es, weil Verletzungen des

Naturrechtes bei Einzelnen und Völkern sich ständig selber rächen

durch den fressenden zerstörenden Wurm des Eigenseins, des

Eigenglückes, des Teuersten, was der Mensch hat und auf das er nie verzichten

kann, weil es all sein Wollen begründet und ihm naturnotwendig ist
und dessen entgültiger Verlust die Katastrophe aller Katastrophen
ausmacht. 6

Schließlich auch hier noch ein Wort an den Leugner des

Naturrechtes, der autonom die ganze Rechtsordnung durch bloße positive
Gesetze konstruiert wissen will. Konnte er, so fragen wir, durch irgend
ein positives Gesetz, das allgemeine Ziel des Gesetzes, das für jedes
Gesetz schon rechtlich vorausgesetzt wird, selber voraussetzungslos

1 Ib. 2 I-II 2, 1-8. 3 Verit. 22, 2 ; I-II 5, 8 ; Malo, 3, 3.
4 I 83, ganze Quaestio ; Verit. q. 24, ganze Quaestio ; Verit. 22, 9.
5 Vgl. Jaccoud, Droit nat. et Démocratie, p. 47-53.

Divus Thomas. 26



386 Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

statuieren Wäre das nicht eine petitio principii Hat er das Wohl
und Glück als letztes Ziel aller Gesetze selber aufstellen können
Gesetze in der praktischen Ordnung regeln rationell das menschliche
Wollen zum richtigen Ziele. Kann jemand durch ein erstes positives
Gesetz, das schon eine Willenskundgebung ist, das höchste Ziel des

Willens, das dem Willen überhaupt erst das Wollen gibt, regeln
Kann der Rechtspositivist den Satz : « höchstes Ziel aller Gesetze ist
das Wohl und Glück des Menschen» leugnen oder ändern Ist es

nicht auch für ihn naturnotwendig Würde er es leugnend nicht
zugleich wieder bejahen und damit sich in einen Selbstwiderspruch
verwickeln Warum diese Abhängigkeit, wenn er selber voraussetzungslos

Quelle jedes Rechtes und Gesetzes ist Das sind Fragen, die kein

Rechtspositivist befriedigend lösen kann, ganz abgesehen von der

Autoritätsfrage.

b) Die Hauptstufen.

Rur die vernünftige Menschennatur begründet das Naturrecht als

solches. Der Mensch besitzt nun allerdings, um uns so auszudrücken,
ein vielschichtiges Sein aus physisch-animalisch-rationellen Bestandteilen.

Und doch ist er wieder ein einheitliches Wesen, insofern in seinem

organischen Aufbau das Niedrigere als potentieller Teil dem Höheren
und das Höhere dem Höchsten und Aktuellsten untergeordnet ist und

von ihm beherrscht werden soll. Die vernünftige, geistige Menschenseele

als eigentümliche Form des organischen Leibes erklärt allein und
am tiefsten die Einheit der Vielheit im Menschen. So kommt es, daß

im Menschen auch die physischen und animalischen Naturbestandteile
teilnehmen an der naturrechtlichen Stellung, insofern und insoweit
sie von der Vernunft beherrscht und geleitet werden und dadurch
Mitarbeiter der naturrechtlichen Ordnung werden.1 Alles das illustriert
uns nicht bloß, wie auch da die Akt-Potenzlehre grundlegend ist,
sondern auch, wie geheimnisvoll und verschlungen im Menschen Naturgesetz

und Naturrecht, die Thomas im angedeuteten Sinne öfters
identifiziert, sind.

Nach diesen Vorbemerkungen, die uns notwendig schienen, können
wir nun ohne Schwierigkeit zu der Abstufung der naturrechtlichen

1 « Dicendum, quod sicut ratio in homine dominatur et imperat aliis potentiis,
ita oportet, quod omnes inclinationes naturales ad alias potentias pertinentes
ordinentur secundum rationem ; unde hoc est apud omnes communiter reeeptum,
ut secundum rationem dirigantur omnes hominum inclinationes. » I-II 94, 4 ad 3 ;

3 ml e.



Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen 387

Vorschriften vorgehen.1 Wie angezeigt, handelt es sich hier nur um
Haufitstufen, die so genannt werden, weil jede dieser Stufen wieder

Haupt und Quelle ist, aus der die Vernunft mehrfache andere
Vorschriften abzuleiten vermag. Leitend und alles beherrschend, weil alles

potentiell enthaltend, ist hier das bereits erörterte Grundprinzip : der

Mensch erstrebt naturnotwendig das Gute als solches, oder seine

Glückseligkeit. 2 Wenngleich diese Ur- und Grundhinordnung des Menschen

naturnotwendig und noch nicht frei ist, so gehört sie doch schon in
die eigentlich naturrechtliche Ordnung hinein, weil nur die rationale
Natur als solche das Gute an sich, das Allgut, das bonum universale

zu erkennen vermag. So ergibt sich für unsere Ableitung das Axiom :

so vieljach verschiedene Haufithinordnungen es im Menschen zum Guten

gibt, ebenso vielfach sind die Hauptstufen des Naturrechtes. 3 Nun
besitzt der Mensch :

I. Eine Hinordnung zum Guten, die er mit allen selbständigen
Wesen gemein hat, jene zur Selbsterhaltung, die das erste Gut alles

Seins ist und die dem Menschen nach seiner Natur als I.ebewesen den

Schutz und das Recht, ja sogar, da er das Leben von einem Höheren
besitzt und nicht von sich, die Pflicht, das Leben zu schützen, gibt. 1

Abgeleitet gehören hieher nicht bloß die Rechte auf das Leben und
die Notwehr gegen ungerechte Angreifer 5, sondern auch negativ das

Verbot des Mordes, der Verstümmelung, des Selbstmordes s, des Kindermordes

durch direkte Abtreibung und des Duells.
II. Als Sinneswesen — animal — ist der Mensch weiter

naturgemäß hingeordnet, unter Leitung der Vernunft alles das zu schützen,
was das Sinneswesen durch Ernährung, Wachstum, sexuelle Fortpflanzung
und Pflege und Erhaltung der Nachkommenschaft erhält. 7

III. Als Mensch, d. h. seiner spezifisch rationalen Natur nach,
ist der Mensch hingeordnet zu all den Gütern, welche der vernünftigen
Natur als solcher naturgemäß sind. 8 Maßgebend ist hier ein doppelter
Gesichtspunkt :

a) Ein persönlicher oder individueller. Der natürliche Drang, seine

Fähigkeiten 9
: den Verstand durch Erkenntnis, den Willen durch frei-

1 I II 94. 2. 2 Ib.
3

« Secundum igitur ordinem inclinationum naturalium est ordo praeeeptorum
legis naturae. » Ib.

4 Ib.
5 II-II 04, 7 ; 65, 1.
6 II-II 64, 2 ad 7 ; 64, 4 ; I-II 100, S.
7 I-II 94, 2. 8 Ib. 9 TV. Sent. D. 33 q. 1 a. 1.



388 Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

heitliches Wollen 1 und daher Tugend auszubilden 2, ist dem Menschen
ebenso angeboren wie dem Auge die Hinordnung zum Sehen und dem

Ohre zum Hören. Daraus ergeben sich naturgemäß die Pflichten und
Rechte des Menschen zu seiner Geistesbildung nach Maßgabe der

Begabung und der sozialen Aufgaben, die das Naturrecht nur begründet,
aber nicht näher bestimmt. Hier muß das Recht und die Pflicht zur
religiösen Ausbildung nach Verstand und Wille und Herz besonders

erwähnt werden. 3 Der Besitz einer geistigen Seele gibt dem Menschen
die Würde einer Person und damit persönliche Rechte und Pflichten,
die über dieses Leben weit hinausragen und daher an sich keiner bloß
irdischen Macht, wie der Staat eine ist, untergeordnet sein können.

Hier hat das Prinzip : das Individuum lebt für die Art oder der Einzelbürger

für den Staat, nichts zu tun. 4 Hier haben wir eine Summe

unantastbarer persönlicher Rechte, die vom Kinde im Mutterleibe bis

zum Hinscheide jedes einzelnen dauern und deren Verletzung die

Gesellschaft mit Fluch belastet.

ß) Seiner innersten Natur nach ist der Mensch auch ein soziales

Wesen — animal sociale — d. h. er ist naturnotwendig zum
gesellschaftlichen Leben als seinem Wohle und Gute hingeordnet. 5 Der
Familie, der Urzelle alles sozialen Lebens, verdankt er den Ursprung.
Ohne den Schutz und die Hilfe anderer, in der Familie, Gemeinde

und Staat müßte er verkümmern, wäre er nicht im Stande, sein persönliches

Glück auszuwirken. Der Rahmen dieser Auseinandersetzung
verbietet uns, genauer auf Einzelnes einzugehen. Einige wenige
Andeutungen seien beigefügt. Ableitbar aus dieser sozialen Hinordnung
des Menschen sind die Rechte und Pflichten der ehelichen Gemeinschaft,
des Familienlehens, die Notwendigkeit und Autorität des Staates, die

Berechtigung des Privateigentums, die gewaltige Bedeutung der bürgerlich

sozialen Tugenden der Nächstenliebe und Gerechtigkeit, zwei Grundpfeiler

des sozialen Friedens.
Diese, allerdings sehr kurze, Skizze über die Stufen des

Naturrechtes möge vorläufig genügen. Ein Mehreres werden wir im folgenden
noch andeuten. Auch haben wir bisher nie schärfer unterschieden

1 II-II 65, 3.
2 I II 94- 3-

3 Ib.
1 I-II 21, 4 ad 3. Darüber, wie Thomas die Macht des Staates dem

Individuum gegenüber einschränkt, besonders bezüglich der Sterilisation, hat X. Basler

gegen Tischleder und J. Mayer das Beste geschrieben. Vgl. « Divus Thomas »,

«Thomas von Aquin und die Begründung der Todesstrafe. » B. 9 (1931), S. 69-90
u. S. 173-202.

5 I-II 94, 2.



Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen 38g

zwischen Moral und Rechtsordnung im engeren und strengeren Sinne,

die nur das Verhältnis von Mensch zu Mensch, also « ad alteram »

regelt.1 Schließlich umfaßt das Naturrecht in weiterem Sinne beide

Gebiete, zumal alle Rechte und Pflichten, die das Einzelleben ordnen,

in ihrem Schutze nach außen und ihrer Verteidigung doch wieder in
das eigentliche Rechtsgebiet übergreifen.

C.

Die Anwendung des Naturrechtes.
Für viele liegen die Hauptschwierigkeiten in der Anwendung des

Naturrechtes. Sind sie so unüberwindlich, wie manche glauben
Es gibt kein Gesetz, dessen Anwendung ohne Schwierigkeiten

wäre. Has wissen die Juristen und Richter gut genug. Sie wissen auch,
daß die Universalität eines Gesetzes seine Anwendung eher erleichtert
als erschwert, weil es der Vielgestaltigkeit menschlich sittlich-sozialer
Tätigkeiten zugemessener ist. Nun gibt es aber überhaupt kein irdisches

Gesetz, das einen derartig weiten Horizont den seinen nennt, wie das

Naturrecht, wenigstens seinen grundlegenden Vorschriften nach, weil
es die menschliche Natur als solche zur Grundlage hat und die

allgemein menschliche Vernunft zwar nicht als Maßstab — mensura —,
wohl aber als 1.eiterin — régula — besitzt. 2 Daher hangen von ihm
alle menschlichen Gesetze ab. 3

Doch treten wir auf die Schwierigkeiten etwas genauer ein. Sic

entspringen, so scheint es uns, hauptsächlich aus zwei Quellen : aus
der angeblichen Unerkennbarkeit der Naturvorschriften und aus ihrer
absoluten Unveränderlichkeit.

Die Unerkennbarkeit Die Promulgatio oder Bekanntmachung des

Gesetzes an seine Untergebenen gehört zum Wesen jedes wahren
Gesetzes. 4 Da scheint der Naturrechtler über eine besondere Schwierigkeit

zu stolpern. Das positive Gesetz liegt in einem bestimmten Wortlaute

vor. Das ist sein Vorteil. Wie viele Bürger, selbst in der reiferen
Demokratie, ihn genau verstehen, diese Frage darf ich nicht lösen.
Sind doch über den genauen Sinn eines Gesetzes sogar seine Hüter nicht
immer einig. Es wird wohl wahr sein, was der gescheite Rektor Jaccoud
angedeutet hat, den genaueren Sinn einer Verfassung und
Gesetzessammlung werden wohl die wenigsten der Bürgermasse erfassen. 5 Die

1 II-II 58, 2. 2 I-II 91, 3 ad 2. 3 I II 95, 2 ; 100, 1. 4 I-II 90, 4.
6 Droit naturel et Démocratie, p. 41 ss.



39« Das is:aturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

Promulgatio der Gesetze wird also schließlich auch bei der positiven
Gesetzgebung, zumal bei der fabelhaft reichlichen Gesetzesfabrikation,
den Sinn haben : der Bürger muß das Gesetz kennen können — auch
wenn er es faktisch nicht immer kann — oder drücken wir uns
etwas demokratisch ehrfurchtsvoller aus: er muß Gesetze und Verfassung
den Grundlinien nach erfassen und erfassen können.

N icht ungünstiger, sondern eher günstiger steht es mit der Promulgation

des Naturrechtes. Gewiß gibt es sehr wenige Gelehrte, die das
Naturrecht bis in alle seine äußersten und letzten Schlußfolgerungen
zu verfolgen im Stande sind.1 Das ist Gelehrtenarbeit. Es ist daher
auch kein Wunder, daß es bezüglich dieser Ableitung Gesetzgeber gab,
die ungerechte Gesetze erließen. 2 Hier spielt die Kulturstufe eines

Volkes eine eminente Rolle. Da die Barbarei selber gegen die Menschennatur

ist, weil sie Barbarei ist, sind die Gesetze der Menschenfresser
kein Beweis gegen das Naturrecht. 3 Wenn es Völker gab, die die
altersschwachen Eltern aus Erbarmen töteten, so zeugt das einerseits
für die Verehrung der Eltern — Naturrecht —, anderseits von einem
Irrtum in der Art der Verehrung, denn hierüber schreibt das Naturrecht

nichts Bestimmteres vor, es bedarf der näheren Bestimmung.
Das Gesagte spricht also nicht gegen die Möglichkeit einer

naturrechtlichen Promulgation. Diese Promulgatio ist faktisch da. Sie hat

sogar vor der Promulgatio des positiven Gesetzes unvergleichliche
Vorteile. Es ist die Stimme des Tiefsten, was es im Menschen gibt, die
hier spricht, die rationelle Natur seihst, die jeder Mensch, allzeit, bei

Tag und bei Nacht, überall und in jedem Alter und jeder Rasse begleitet 4,

und die im Gewissen einen Herold ihres Gesetzes besitzt, der keine
Großen und Mächtigen und Intriguanten fürchtet. Und was dieses

Gesetz zuerst verkündet, ist wieder das Tiefste im Menschen : zum
Glück, zum Bonum bist du geboren : das Wohl und Glück ist das

höchste Ziel aller menschlichen sozialen Gebilde von der Familie bis

zum Staat und der ganzen Völkerfamilie. Und die Proklamation dieses

ersten Moralprinzips ist so klar, daß keiner es überhaupt ignorieren
kann; denn wenn der Mensch überhaupt will, dann will er sein Glück,
auch wenn er es nicht wollen wollte. Es ist ein unmittelbar an sich

evidentes Prinzip, der Ausdruck eines spontanen Natururteils, das

entsteht, sobald der Verstand dem Willen den abstrahierten Begriff des

Guten an sich, des Glückes, das naturnotwendiger Gegenstand des

1 I-II 94, 6 ; 99, 2 ad 2.
3 Jaccoud, ib. p. 42.

2 94, 6 ad 3.
1 I-II 90, 4 ad i.



Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen 391

Willens ist, vorstellt. 1 Und diesem ersten Prinzip des Naturrechtes

folgen jene allgemeinsten Vorschriften des Naturrechtes, die wir als

Hauptstufen des Naturrechtes erwähnten. Spontan und wie als etwas

absolut Selbstverständliches wird jeder Mensch, auch der Wilde, der

keine positiven Gesetze kennt, sich das Recht der Notwehr, der
Selbsterhaltung durch Speise und Trank, der sozialen Verbindung mit anderen,
der sexuellen Fortpflanzung und des Gebrauches und einer gewissen

Ausbildung seiner Fähigkeit, des Verstandes und freien Willens usw.
vindizieren und dabei auch das allgemeine Bewußtsein empfinden, daß

er auch Pflichten hat inbezug auf das Leben und den Besitz anderer.
So konnte Thomas mit Recht sagen, daß die Vorschriften des Dekaloges,
wenigstens in ihren Hauptlinien oder quoad substantiam, wie die

Moralisten sagen, jedem Menschen naturrechtlich klar wären, weil sie

keiner längeren Überlegung bedürften. 2 All diese allgemeinsten
Vorschriften des Naturrechtes bilden auch für den einfachsten Mann und
Menschen einen spontan erworbenen Gesetzesaufriß, der sicher klarer
ist als die Abrißkenntnis, die ein gewöhnlicher Bürger von seiner

Landesverfassung besitzt. Was weiter ableitbar ist durch
Schlußfolgerungen aus diesen Grundvorschriften in Anpassung an Spezialfragen

und Verhältnisse wird vom Grade der Intelligenz und Bildung
abhangen, wird der «Weise » am trefflichsten bestimmen. 3

Zum Merkwürdigsten, was gegen die unmittelbare Lvidenz der
höchsten Naturvorschriften vorgebracht wird, gehört der Einwand :

Wenn jeder Mensch jene allgemeinsten Vorschriften des Naturrechtes
kennt, wie kann er dann dennoch gegen dieselben sündigen Das

kann er, weil er eben frei ist. Gibt es eine einfachere Antwort Und
doch bedarf sie der Erklärung. Wenn der alte sokratisch-platonische
Satz : « der Mensch folgt immer seiner besseren Erkenntnis », wahr
wäre, dann wäre die Antwort falsch. Aber nicht bloß Aristoteles und
Dichter haben jenem Satze widersprochen, sondern am schlagendsten
der Völkerapostel. 4 Faktisch kann es zwischen dem praktischen Urteil,
dem eine freie Handlung folgt, und der theoretischen, allgemeinen

1 I II 94, 6; 100, 1.
2 «Quaedam enim sunt, quae statim per se ratio naturalis cujuslibet hominis

dijudicat esse facienda vel non facienda, sicut honora patrem tuum et matrem
et non occides, non furtum facias et hujusmodi sunt absolute de lege naturae. »

I-II 11, 100, 6.
2 Ib.
4 « Video autern aliam legem in membris meis repugnantem legi mentis

meae et captivantem me in lege peccati. » Ad Rom. c. 7, 23.



3g2 Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

Erkenntnis ein und derselben Tat einen « Riß », einen Gegensatz geben

infolge des Einflusses, den schlechte Gewohnheiten, verdorbene Volks-
sitten und vor allem Leidenschaften, zumal die Liebe, in Einzelfällen
auf Verstand und Wille ausüben. 1 So erklären sich Verirrungen wie
Mord, Selbstmord, homosexuelle Vergehen, die gegen die allgemeinsten
evidenten Naturvorschriften verstoßen. 2 Können verdorbene, lasterhafte

Volkssitten nicht auch sogar Volksstämme irreführen, also zu
Gesetzen gegen die obersten klar evidenten Naturvorschriften führen
Die Vergangenheit erbringt Beweise dafür. Thomas reiht zwar
derartige Vergehen gegen die obersten Naturvorschriften mehr in die

Klasse der Ausnahmefälle, « ut in paucis ». Aber gerade er zitiert die
Unsitte des germanischen Volkes, das den Diebstahl für erlaubt hielt,
trotzdem er, wie Cäsar bemerkt hat, direkt gegen das Naturrecht ist. 3

Übrigens ist es allbekannt, wie Griechen aus Staatsinteressen — auch

eine Leidenschaft, eine furchtbare — die Sklaverei und den Kindermord

gesetzlich schützten, trotzdem sie wohl wußten, daß beides, sowohl
ihrer Religion als auch dem Naturrecht widersprach.4 Wenn er ein

Sünder ist, ist der Staat der größte und gewalttätigste Schön, weil
äußerst schlagend, hat Thomas alles, was wir soeben sagten, in den

Satz zusammengefaßt : « ille, qui est in passione constitutus, non considérât

in particulari id, quod seit in universale » 6

Damit haben wir der Lösung der Schwierigkeiten, welche gegen die

Unveränderlichkeit des Naturgesetzes vorgebracht werden, bedeutend

vorgearbeitet. Diese Frage will besonders vorsichtig behandelt werden.
Man kann von der Veränderlichkeit des Naturgesetzes in einem dreifach

total verschiedenen Sinne reden.

a) Im Sinne einer näheren Bestimmung des Naturgesetzes: «per
additionem ». Das geschah und geschieht sowohl durch das positiv
göttliche als positiv menschliche Gesetz. 6 Die nähere Bestimmung
eines Gesetzes, das an sich bleibt, aber bleibend verschieden
angewandt werden muß, je nach den verschiedenen singulären Verhältnissen,
ist offenbar keine innere Veränderung des Gesetzes selbst. 7 Diese
nähere Bestimmung ist besonders die Aufgabe des positiv menschlichen

1 I II 72, 2 ; 94, 4.
2 I-II 72, 2; 94, 4; 94, 6.
3 I II 94, 4.
1 Jaccoud, ib. p. 43.
5 I II 77, 2.
G I II 94, 5 ; III. Sent. D. 37, 3.

7 97, 1 ad 1.



Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen 3Q3

Gesetzes1, das, weil es das Naturgesetz je nach Land und Alter und

Kulturstufe anwenden soll2, notwendig veränderlich ist. 3

Für manche liegt die Hauptschwierigkeit des Naturrechtes in seiner

Anwendung durch das positive Gesetz.

Fassen wir diese Schwierigkeit in ein Dilemma zusammen, das wir
sinngetreu gelesen zu haben glauben. Sagen wir also : entweder sind
die Naturprinzipien Maßstab für das gesamte Rechtsgebiet und dann
müssen sie, wie mathematische Schlüsse, durch eine bloß rein logische
Operation auf all die verschiedenen Verhältnisse in ein und derselben

Weise angewandt werden. Das ist unhaltbar und widerspricht der

Tatsache, daß die Anwendung durch die positiven Gesetze je nach
Ländern verschieden ist. Oder aber die Naturgesetze werden vom
positiven Gesetzgeber verschieden je nach den verschiedenen Verhältnissen

angewandt und dann sind die Naturprinzipien nicht mehr leitende

Axiome für die Anwendung, d. h. der positive Gesetzgeber besitzt für
die Anwendung keine Richtschnur mehr, er ist der Willkür preisgegeben.
Also ist das Naturrecht in jedem Falle nicht anwendbar. 4

Wir bemerken folgendes. Beim Dilemma müssen vor allem die

Dilemmaglieder auf ihre Richtigkeit geprüft werden. Im vorliegenden
Falle scheinen uns beide Glieder unrichtig zu sein.

r. Warum sollen die Naturprinzipien nur dann Maßstab des ganzen
Rechtsgebietes sein, wenn sie auf alle Rechtsprobleme in gleicher Weise

angewandt werden Warum sollen die Naturprinzipien nicht auch die
verschiedene Anwendung und das Angewandte beherrschen können
Hört die Herrschaft der mathematischen Gesetze auf, wenn zwei Häuser
nach verschiedenen Maßen gebaut werden Das ist doch auch eine

verschiedene Anwendung. Oder, wenn einer vertraglich 200 Fr., der
andere 500 Fr. bezahlen muß, ist es dann ungerecht, daß nicht beide

dasselbe bezahlen müssen Und doch ist die Anwendung des Rechtes
eine verschiedene. Gerade das an sich unveränderliche Naturrecht
verlangt eine verschiedene Anwendung durch die positiven Gesetze, je
nach Ländern, Rassen und Kulturstufen, und dadurch ist es « Recht »-

und das Gesamtrechtsgebiet beherrschend. Daher muß das positive
Gesetz veränderlich sein. 6 Wenn Walter Burckhardt die ganze
Rechtsordnung auf die Idee des « Rechtes » und diese auf das « Bonum »

zurückführt 6, so wird er auch voraussetzen, daß « Recht » immer

1 Ib. 96, 2. 2 96, 2. 3 97, 1.
4 Vgl. Walter Burckhardt, L'Etat et le droit, 1. e. S. 198 a fi.
6 I-II 97, 1. 6 Ib. S. 209 a.



394 Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

« Recht » und « Bonum » immer « Bonum » sei, d. h. daß sie unveränderliche

Begriffe seien, aber zugleich wird er voraussetzen müssen, daß die

Anwendung der beiden Kriterien sehr verschieden ist. Ohne diese beiden

Bedingungen ist die These unhaltbar. Genau dasselbe behaupten wir
von den Naturprinzipien. Unveränderliche Naturgesetze widersprechen
also gar nicht einer verschiedenen veränderlichen Anwendung. Im
Gegenteil : die ersteren verlangen das letztere und sind dadurch
alles beherrschend. 1

2. Auch das zweite Dilemmaglied bestreiten wir. Die verschiedene

Anwendung des Naturgesetzes soll den positiven Gesetzgeber « führerlos »

der Willkür überantworten Warum das Weil die verschiedentliche

Anwendung vom Naturgesetze selbst nicht determiniert ist, also

kriterienlos dem positiven Gesetzgeber überlassen wird. Ist dem wirklich
so Vorerst die Bemerkung : objektiv sind durch das Naturrecht alle

Normen, auch für die Verschiedenheit der Tätigkeitsgebilde gegeben durch
die Dingwesenheiten, in denen das Naturrecht wurzelt und die alle realen

Dinge umfassen. 2 Der positive Gesetzgeber hat somit für die Anwendung

schon objektive Normen.. Hat er für die subjektive Erkenntnis
dieser objektiven Normen keinen Leitstern Für was hat er denn die

Vernunft, die ihm eine Anzahl oberster Naturprinzipien unverfälscht
kündet, aus denen die spezielleren Normen abgeleitet werden können,
die Vernunft, die ihn als Gewissen wieder leitet, die ihn auch über die

objektive Unterordnung der Naturgesetze belehrt, sodaß z. B. das

Privateigentum, das wegen dem Allgemeinwohl da ist, in Kriegszeiten

wegen dem gleichen Allgemeinwohl auch eingeschränkt werden kann,
ev. muß. 3 Gewiß kann der positive Gesetzgeber bei der Anwendung
des Naturgesetzes auch irren. 4 Aber ohne Leitstern ist er dabei sicher

nicht. Und bisher hat er gesetzgeberisch deshalb am meisten geirrt,
weil er kein Naturgesetz annehmen wollte Übrigens auch die

Anwendung eines positiven Gesetzes auf die verschieden gestalteten Einzelfälle

muß noch eine verschiedene sein, sodaß hier der Gesetzgeber und
Richter ebenfalls führerlos wären, wenn die gegnerische Theorie wahr
wäre, und fügen wir noch bei, wenn sie wahr wäre, dann müßte die
verschiedene Anwendung der unbestimmten « Rechtsidee » den positiven
Gesetzgeber erst recht führerlos machen

1 Trefflich sagt Walter Burchhardt : « L'idée du bien est la notion à

laquelle toutes les notions morales se ramènent. » L. c.
2 MI 95, 2.
3 Vgl. Walter Burchhardt, 1. c. S. 204 a. 4 I-II 97, 1.



Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen 395

b) Von einer Änderung des Naturgesetzes und -rechtes ist auch in
dem Sinne die Rede, daß ein Gegenstand im Einzelfall nicht mehr

unter ein abgeleitetes Naturgesetz fällt, ihm also entzogen wird —
subtractio legis —. Das ist der Fall, sowohl, wenn jener Gegenstand vor
dem Forum eines bestimmten höheren Gesetzgebers gar nicht verboten
ist, als auch, wenn die Anwendung des Gesetzes auf jenen Gegenstand
infolge besonderer Umstände einem höheren Naturgesetze widersprechen
müßte. So ist es den Menschen nicht erlaubt, Unschuldige zu töten,
wohl aber Gott. So gehören die Waffen allerdings dem Eigentümer.
Aber sie dem Betrunkenen oder Verrückten oder dem Vaterlandsverräter

ausliefern, wäre unvernünftig, also einem höheren Naturgesetze
widersprechend. 1 Auch im letzteren Falle sind Unsitten, schlechte
Gewohnheiten und Leidenschaften oft ein Hindernis der Anwendung
eines Gesetzes. 2 Daß dabei das Gesetz bleibt, was es ist, d. h. keine
innere Änderung erfährt, ist jedermann einleuchtend. Während das

betreffende Naturgesetz die Menschennatur faßt, wie sie sein soll,
rechnet die Subtractio vorzüglich mit dem verdorbenen Menschen, d. h.
so wie er oft existiert. Wir sehen hieraus, wie das Naturrecht, richtig
gefaßt, den Menschen auffaßt, ebensogut wie er sein soll als auch wie

er leider oft ist und das, ohne irgend eine innere Veränderung des Gesetzes

c) Noch eine dritte innere Veränderlichkeit der Naturgesetze
verteidigten die Voluntaristen aller Zeiten. Sie halten das Naturrecht
seinem innerenWesen nach je nach Zeit und Umständen für veränderlich,
so wandelbar, daß es je nach Umständen Rechtsnorm zu sein aufhörte
oder ein anderes wäre, oder sogar zu einer « lex iniqua » werden könnte. 3

Sie halten daher auch das Naturgesetz, sogar den Dekalog für
dispensierbar. Alles würde schließlich nur vom göttlichen Willen
abhangen. Irgend etwas an sich Schlechtes — malum per se — oder an
sich Gutes — bonum per se — würde es nach dieser Fassung gar nicht
geben. Wir haben früher auf die fatalen Folgen dieser Richtung
hingewiesen.

Jede wirklich metaphysische Auffassung des Naturrechtes muß diese

Position ablehnen, muß an der inneren zeit- und raumlosen Unver-
änderlichkeit des Naturgesetzes festhalten: «jus naturale semper et

ubique, quantum est de se, habet eandem potentiam. »
1 Da die Natur-

1 I-1I 94, 5 ; 100, 8 a<l 3 ; III. Sent. D. 37 q. 1 a. 3; IV. Sent. D. 33 a. 2 ad 1.
2 Ib.
3 Vgl. Billuart, Summa S. Thom. v. II, De legibus, Diss. II a. 4.
4 IV. Sent. D. 33 a. 2 ad 1 ; I-II 97, 1 ad 1 : « Dicendum quod lex naturalis,



3g6 Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

gesetze in den Dingformen, Dingwesenheiten verankert sind1, die in
der ewigen göttlichen Wesenheit, wie sie ewig von der göttlichen
Weisheit erkannt sind, ihren letzten Grund haben, würde eine innere
Veränderlichkeit des Naturrechtes Gott selber aufheben. 2 Es gibt
daher auch keine Dispens des Dekaloges, dessen Vorschriften alle zu
den grundlegendsten Prinzipien der göttlichen Rechtsordnung gehören 3

und gegen die daher auch kein Gewohnheitsrecht sich bilden kann. 4

Wenn Gott als höchster Gesetzgeber in gewissen Fällen von der

Erfüllung eines untergeordneten sekundären Naturgesetzes dispensierte,
z. B. bezüglich der Monogamie, so hat er damit kein Gesetz geändert,
sondern nur eine Materie einem niedrigeren Gesetze entzogen, um sie

einem höheren unterzuordnen. Bekanntlich widerspricht die Polygamie
nicht dem Hauptzweck der Ehe — Erzeugung der Nachkommenschaft

—, sondern ist nur störend für den häuslichen Frieden. 5 Auch in all
diesen Fällen wird somit kein Naturgesetz innerlich geändert, sondern

es handelt sich lediglich um eine Subordinatio legum, eine

Unterordnung eines niedrigeren, nicht absolut notwendigen Gesetzes unter
das höhere, das zum Ziele der Rechtsordnung absolut notwendig erfüllt
werden muß. Derartige Gesetzesunterordnungen gibt es ja auch in der

Zivilgesetzgebung.
Man hat früher für diese streng gefaßte Unveränderlichkeit des

Naturrechtes weniger Sinn und Sympathie aufgebracht. Und doch ist
sie die einzige logische. Und in Zeiten derartiger Begriffs- und
Gesetzesverwirrungen und die Grundfesten der ganzen sozial-staatlichen
Gesellschaft bedrohenden Umwälzungen, wie wir sie heute erleben, ist
diese Unveränderlichkeit des Naturgesetzes ein wahrer Völkerhort. Es

wird sich halt doch immer wieder das Wort des höchsten Legislators
erfüllen : « Durch mich regieren die Könige und verordnen die Gesetzgeber,

was recht ist» (Prov. 8. 15).

est participatio quaedam legis aeternae et ideo immobilis perseverat ex perfectione
divinae rationis instituentis naturam. »

1 IV. Sent. D. 33 a. 1.
2 I-II 100, 8 ad 2.
3 I-II 100, 8 ; III. Sent. D. 37 a. 4.
4 I-II 97, 3 ad 1 ; IV. Sent. D. 33 a. 1 ad 1.
5 Ib. ; I-II 94, 5 ; IV. Sent. D. 36 q. 1 a. 1 ; ib. D. 33 q. 1 a. 1 u. 2.


	Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Hauptstufen

