Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 11 (1933)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

Jacques Maritain : Distinguer pour unir ou les Degrés du Savoir.
1 vol. de xviI-919 pp. Paris. Desclée de Brouwer et Cle, 1932.

M. Jacques Maritain nous a donné un livre trés beau et trés utile,
un de ces ouvrages fondamentaux qu’on aime a avoir toujours sous la
main, et qu'on s’empresse d’introduire dans la série privilégiée des « clas-
siques ». La lecture en est parfois laborieuse. Dans certaine école littéraire
— ou n’est-ce qu'une mode passagére? — il est de bon ton de construire
des phrases interminables, essoufflées et essoufflantes. M. Maritain suit
la mode. Il charge ses propositions de longues incidentes et de parenthéses,
qui forcent a relire. Mais, dans la plupart des cas, il vaut la peine d’étre
relu. Nous regrettons cependant cette tendance qui découragera beaucoup
de lecteurs.

Le titre correspond bien au contenu de l'ouvrage. Il caractérise avec
une ingéniosité et une érudition extraordinaires les différents degrés du
savoir. L’auteur nous conduit a partir des connaissances préscientifiques,
a travers le savoir « périnoétique » des sciences naturelles, la philosophie
« dianoétique » de la nature et la connaissance « ananoétique » du méta-
physicien jusqu’a la « suranalogie » de la foi surnaturelle et la contemplation
ineffable des mystiques. Qu’on n’imagine pas cependant que le livre ne
détermine que la « forme » de ces degrés du savoir. M. Maritain sait beaucoup
de choses, et nous communique ses « conceptus objectivi » Aussi méme
le philosophe ou le théologien qui se désintéresse des questions de « forme »
trouvera dans ce livre de nombreux renseignements a recueillir, et peut-étre
a discuter.

Généralement, les philosophes chrétiens séparent, avec un soin extréme,
le domaine de la philosophie de toutes les spéculations basées sur les données
de la foi. Ils laissent aux théologiens la tiache de rejoindre les articulations.
M. Maritain n’a pas ces scrupules. Comme Dietrich von Hildebrand, il
semble estimer que c’est 14 une attitude forcée, qui menace de gauchir la
direction de la pensée. Elle nous enferme dans une vue partielle de la
mentalité du philosophe. Quel penseur non chrétien, aprés avoir élaboré
ses constructions rationnelles, refuse de donmner la parole 4 la Diotime
que tous nous portons en nous, et d’achever sa synthése par les inspirations
d’Eros, et parfois par ses lubies ? Quelle grandeur et quelle sécurité, lorsque
les derniers balbutiements de la raison sont rectifiés par la parole de Dieu,
lorsque les points d’interrogation qui se dressent implacables au sommet
de 'dme disparaissent sous le souffle miséricordieux de la Révélation
divine | M. Maritain, en déterminant les degrés du savoir, n’a pas reculé
devant les degrés suprémes, quelque vertigineuses que soient les régions
divines ou ils nous élévent, Il a bien fait ; et nous l’en remercions.



Literarische Besprechungen 353

Dans un premier chapitre, servant d’introduction, ’auteur nous parle
de la « Grandeur et Misére de la Métaphysique ». Cette étude est tres belle.
Rarement les impuissances de la puissante métaphysique ont été aussi
habilement mises en lumiere. La continuité, qui n’efface pas les distinctions,
de la métaphysique, de la foi et de la mystique, apparait nettement; e
I'on comprend que c’est au seln de la divinité que s’achéve tout savoir
humain.

Quatre longs chapitres (II-V) forment la premieére partie. L’auteur
y examine successivement les rapports entre « la philosophie et la science
expérimentale » (chap. II), les positions initiales du « réalisme critique »
(chap. IITI), les différentes formes que prend la « connaissance de la nature
sensible » (chap. 1V), et enfin « la connaissance métaphysique » d’ou il
passe, par une ascension toute naturelle, au domaine de la foi et du savoir
théologique.

Il est absolument impossible de signaler toutes les bonnes et belles
choses que M. Maritain offre généreusement a ses lecteurs. Sa doctrine
est généralement d’'un thomisme treés orthodoxe ; mais la note personnelle
sonne haut et clair ; et son érudition surprenante, son contact intime avec
les tendances actuelles rendent cette étude nouvelle extrémement opportune.

Nous nous permettons d’appeler particuliérement l’attention sur les
pages 93-130, ol 'auteur détermine d’une maniére excellente les rapports
entre les sciences naturelles et la philosophie. Elles sont de nature a dissiper
des illusions tenaces, et a déterminer la tiche du philosophe qui spécule
sur l'univers sensible. Le probléme est repris sous un autre angle dans le
chapitre suivant 1, qui nous signale notamment des « liaisons dangereuses ».
Depuis vingt ans, nous avons l'honneur d’inculquer des idées analogues
a nos étudiants, et nous sommes particulierement heureux de les voir
défendre avec toute I'autorité qui s’attache au nom de M. Maritain. Personne
mieux que lui n’a déterminé le role des sciences de la nature, et notamment
de la physique. Son exposé des tendances actuelles de la physique nous
parait un modele du genre. L’envahissement du domaine mathématique
par des notions nullement quantitatives — la distinction entre le temps,
I’espace, le mouvement, etc. et la mesure physiquement possible du temps,
de l'espace et du mouvement — ces données précieuses exposées par
M. Maritain calmeront le désarroi de certains esprits, indiment troublés
par la vulgarisation des idées einsteiniennes.

Nous n’insistons pas sur les autres doctrines que lauteur expose et
défend dans cette premiére partie, d’une richesse exubérante. Il faut les
lire ; il faut les méditer. La haute valeur du livre, la trés large diffusion
que nous lui souhaitons nous engagent & noter quelques détails, ol au
moins l'expression n’est pas trés claire.

1 Nous croyons utile de noter ici que I'hypothése de Gredt, d’aprés laquelle
I'éther interparticulaire serait informé par la forme de l'atome ou de la molécule
— que cette hypothése est possible et méme utile, Elle n’est pas nécessaire.
L’unité de la forme n’implique pas nécessairement la continuité quantitative
(cfr. p. 361).

Divus Thomas. 24



354 Literarische Besprechungen

Quand M. Maritain dit que : « I’étre se transgresse lui-méme dans les
transcendantaux » (p. 418), — que «cent thalers existants sont beaucoup
plus que cent thalers possibles » (p. 428), — que « une ame séparée n’est
pas une personne » (p. 459), — que « I'ange est infini par rapport a nous »
(p- 462), — nous croyons que ces phrases peuvent étre embarrassantes et

seraient utilement accompagnées de quelque réserve.

Il nous semble que le probleme soulevé par les sciences du concret
reste trop dans l'ombre. Il n'y a de science que de l'abstrait; mais la
géographie, la géologie, I'astronomie, la cosmographie, 1'histoire, etc., sont
bien des sciences du concret, et méme de I'unique. A quel titre ? Nous ne
négligeons pas la note 2 de la page 56; nous avons remarqué l'allusion
aux « sciences historiques » de la page 93 ; mais dans une large étude sur
les « degrés du savoir » le probléeme vaut un examen spécial et plus appro-
fondi. T.a connaissance du concret, de notre univers, de notre humanité,
n’est-elle pas le but de toutes nos spéculations abstraites ? Le philosophe,
aprés avoir considéré la quantité, le corps, la vie, I’homme, ne doit-il pas
fixer son attention sur la Nature trés concréte, sur son unité, sur son
évolution, sur son origine, sur sa fin ? N’a-t-on pas parlé, a propos des
sciences éminemment synthétiques du concret, de « surscience », de science
« surhumaine » ?

Un autre désir, éveillé par M. Maritain, n’est pas satisfait par lui
Comment connaissons-nous la « species atoma », ’essence simple, indivisible
des choses de la Nature, qui se révele dans la dualité mentale du genre
et de la différence spécifique ? L’auteur nous rappelle que cette connais-
sance n'est pas « centrale », mais « radiale » (p. 402). C’est un peu vague.
Nous constatons qu’il nous faut au moins deux « rayons », le générique
ct le spécifique, qui résultent sans doute de I'essence, mais qui ne sont
pas elle-méme. Ces « signes », comme les appelle saint Thomas, ne sont pas
le signifié. Des notions aussi importantes que celles de substance, d’essence
et d’espece, dont les noms sont parfois échangés, seraient trés utilement
expliquées dans une étude sur les degrés du savoir.

11 est évident que les contraires, le oui et le non, ne s’identifient pas
(p- 476). Beaucoup de ces prétendues « coincidentiae oppositorum » ne sont
qu'un voile verbal jeté sur 'absurdité fonciére. Cependant pour éviter
toute méprise, ne serait-il pas opportun de noter qu'un certain « oui et
non » est a la base de toute connaissance analogique ? Celle-ci est absolu-
ment simple; elle n’est pas «le oui et le non»; elle n’est pas le faisceau des
deux rapports ou des quatre termes de la proportion. Dans sa simplicité, elle
est ineffable ; mais elle est certainement préparée et exprimée par un « oui et
un non » qui nous invite a dépasser nos pauvres connaissances univoques.

Il nous parait désirable de mieux distinguer la quantité de l'extension
que M. Maritain ne semble le faire a la page 276. La premiere n’implique
que la distinction des parties; la seconde y ajoute leur extraposition.
« Magnitudo addit positionem supra numerum », comme dit saint Thomas.
Le philosophe ne prouve peut-étre pas leur distinction réelle; mais le
théologien en sait davantage. L’extension, comme telle, est quantitative ;
mais elle n’est pas la quantité. '



Literarische Besprechungen 355

Notons encore que la distinction trés importante entre les personnalités
psychologique, métaphysique et morale ne nous parait pas suffisamment
claire (p. 460).

Enfin, M. Maritain reste peut-étre trop étranger aux discussions récentes
du principe de causalité (p. 442 et suiv.). Nous croyons que la « philosophia
perennis » n’a rien a sacrifier de ses positions traditionnelles ; mais il y a,
a ce sujet, de vives préoccupations.

Tout cela ne sont cependant que des détails, peut-étre de simples
désirs personnels. La premiere partie de cet ouvrage n’est pas seulement
remarquable ; dans 1'état actuel des esprits, elle est fondamentale et
nécessaire. M. Maritain s’est assuré la gratitude de tous ceux que la
distinction du savoir spécialisé empéche d’arriver & l'union de tout le
savoir humain.

La seconde partie de I'ouvrage est bien préparée par le dernier chapitre
de la premieére ot nous nous trouvons déja en plein champ théologique.
Elle est entiérement consacrée a l’étude de la contemplation mystique,
mais elle a peut-étre moins d’unité, parce que l'auteur s’attache surtout
a l'examen de deux doctrines particulieres, celles de saint Augustin et
de saint Jean de la Croix.

Il examine avant tout le rapport entre « I’expérience mystique et la
philosophie » (chap. VI). Se basant sur les faits indiscutables, M. Maritain
constate que l'expérience mystique, telle que nous la trouvons chez les
grands mystiques chrétiens, suppose manifestement la grice sanctifiante,
I’habitation des personnes divines dans 1'dme, les dons du Saint-Esprit,
la connaissance par connaturalité. C’est la « fides illustrata donis » qui en
est le germe. Aussil’auteur nie qu’il puisse y avoir une mystique authentique
en dehors de la foi surnaturelle.

Sur tous ces points, l'auteur projette une précieuse lumiere. Il s’est
livré a un travail délicat; et nous croyons que le résultat de ses efforts
constitue un élément indispensable de toute étude ultérieure. Evidemment,
nous nous trouvons devant 'ineffable : cette foi, qui aboutit a une expérience,
qui est presque une vision et n’est pas la vision béatifique, qui saisit le
divin dans ses effets et n’est cependant pas une inférence, tout cela, éminem-
ment réel, échappe a nos concepts ordinaires. Nous devons passer par
« un oui et un non » pour deviner quelque lueur dans ces ténébres. Mais
M. Maritain est habile. Apreés la lecture de ce chapitre, on est vraiment
préparé a comprendre au moins ce que les mystiques peuvent exprimer.

Nous aurions voulu cependant que le profond penseur elit insisté
davantage sur la contemplation naturelle, sur la « spiritualité » du philo-
sophe. Les pages 549-555 sont un peu décevantes, et les concessions des
pages 5601 et suivantes nous paraissent trop expéditives. Si I'on théorise
au sujet d’'un état ineffable, il faut bien qu’on trouve des analogies natu-
relles qui puissent le suggérer ; et nous croyons que la « spiritualité » des
métaphysiciens peut fournir quelques paralleles suggestifs. Au sommet
de la spéculation métaphysique au sujet du réel de I'homme, du monde
et de Dien se dressent d’énormes points d’interrogation, qui suggérent



356 Literarische Besprechungen

au moins des hypothéses. On sort par la de la science métaphysique, comme
M. Maritain le fait trés justement observer. Mais c’est bien la science méta-
physique qui souléve ces torturants problémes, qui, méme comme pro-
blémes, jettent quelque lumiére sur le « désir naturel » de voir Dieu, au
sujet duquel M. Maritain a une note précieuse aux pages 563-565.

Le'chapitre VII est consacré a la « Sagesse augustinienne », le don
de sagesse « usant du discours ». C’est, en réalité, un essai judicieux de
concilier les points de vue de saint Augustin et de saint Thomas d’Aquin.
I1 n’y a pas d’augustinisme philosophique : saint Augustin se place toujours
au point de vue théologique ; et quand on oppose ses vues aux spéculations
philosophiques de saint Thomas, on juxtapose deux choses qui ne sont pas
sur le méme plan.

Le reste du livre est consacré a saint Jean de la Croix. Dans le
chapitre VIII, l'auteur s’efforce d’établir nettement la différence des
situations dans lesquelles se trouvent saint Jean de la Croix et saint
Thomas d’Aquin. Celui-ci donne une doctrine spéculativement pratique
de la contemplation ; celui-la se place sur le terrain « pratiquement pra-
tique »; il est le « practicien de la contemplation ». Il en résulte que bien
des divergences dans les expressions n’impliquent aucune opposition de
doctrine. M. Maritain 1'établit avec la maitrise qu’'on lui connait. Nous
avons surtout remarqué le treés utile paragraphe : « Pureté contemplative
et nudité d’esprit» (pp. 689-697). Une remarque de détail : Lorsque
M. Maritain affirme que le savoir humain est communicable (pp. 615-616),
on fait spontanément des réserves. La connaissance analogique, dans son
sommet simple, n’est communicable par aucun signe sensible direct. On ne
peut que le suggérer a ceux qui sont capables de 1’élaborer pour leur compte.

Le dernier chapitre : « Todo y Nada » traite du renoncement radical,
du Rien, ou il faut s’établir pour conquérir, sous 1'impulsion de 1’Esprit-
Saint, le Tout. Incidemment, M. Maritain, qui semble aimer encore la
controverse, s’en prend au R. P. Poulain, qui signale chez les mystiques
des exagérations de langage. N’y aurait-il pas lieu d’expliquer les paroles
du P. Poulain avec toute la charité ingénieuse que M. Maritain apporte
a linterprétation des mystiques eux-mémes ? Certaines expressions de
ceux-ci sont certainement déconcertantes pour nous, pauvres mortels qui
ne sommes pas arrivés aux « fiangailles spirituelles » ; et elles peuvent induire
en erreur ceux qui n’ont pas lu le livre de M. Maritain. Le mariage mystique,
que l'auteur décrit d’une maniére superbe, implique au dire des mystiques
« I'unité » avec Dieu. M. Maritain nous dit trés bien ce que cela veut dire :
il s’agit apparemment d’une union plus intime que toute union détermi-
nable, comme les mathématiciens parlent d’infini lorsqu’il s’agit d’une
quantité plus grande que toute quantité déterminable. Mais lorsque le
commun des hommes — et beaucoup de philosophes appartiennent a ce
commun — voient que les mystiques « s’unifient » avec Dieu, il pense a
I'identité ; et alors surgissent les accusations de panthéisme. L’expression
du R. P. Poulain n’est pas inopportune a tous les égards. '

*
* *



Literarische Besprechungen 357

Les neuf annexes que M. Maritain a ajoutées a son long ouvrage con-
tiennent des choses intéressantes, qui méritent I'attention, mais qui nous
plongent souvent dans 'atmosphére poussiéreuse de la polémique. Il nous
parait de toute évidence que l'objectum quod du concept est la « chose
connue », qui est bien la « chose en soi » sainement comprise (Ann. I). —
« Sur l'analogie » (Ann. II) ne donne guére que des indications exactes
sans doute, mais ¢élémentaires. — « Ce que Dieu est » (Ann. III) détermine
le sens de la fameuse phrase de saint Thomas : « Nos non scimus de Deo
quid sit. » C'est une expression technique, a laquelle il importe de retenir
rigoureusement son sens, fiit-il conventionnel. — L’annexe IV : « Sur la
notion de subsistance » donne une bonne explication de cette subtile notion.
— Dans 'annexe V, M. Maritain souligne ce qui le sépare de feu le P. Gardeil
au sujet de la connaissance de 1’ame par elle-méme et au sujet du principe
de la contemplation mystique. N’y a-t-il pas la une différence dans la
maniére d’entamer un probléeme qui offre des aspects multiples ? Les
« quelques précisions » (Ann. VI) sont dirigées contre M. Blondel. Nous
estimons que ces observations sont treés justes et décisives en soi; mais
nous ne croyons pas que la controverse sera tres fructueuse. M. Blondel
n’est pas théologien comme M. Maritain ; il fait de la théologie sans le
savoir, ce qui est toujours un peu dangereux. Mais sur le terrain philoso-
phique, la cause radicale de ce différend inévitable se trouve dans le tem-
pérament de M. Blondel et de M. Maritain. Celui-ci ne répudie nullement
I’action ; il ne nie pas ses fruits intellectuels ; mais ce n’est pas de ce coté
que penchent ses sympathies. — L’annexe VII sur « Spéculatif et pratique »
met en lumiére ce qu’il y a de « spéculatif » dans la théologie morale. L’auteur
insiste sur les différents degrés du « pratique » qui se réalise dans toute sa
perfection dans la vertu de prudence. — L’annexe VIII fait comprendre
en quel sens 'dme sainte, dans les fiangailles spirituelles, « aime Dieu autant
qu’elle en est aimée ». — Enfin, nous avons une note judicieuse (Ann. IX)
sur la premiére « précaution spirituelle » de saint Jean de la Croix.

Tout cela est trés beau, et tout cela nous parait solide. Aprés avoir
spéculé en philosophe et en théologien, M. Maritain a posé un acte plus
fructueux que ceux de beaucoup d’activistes; il nous a donné un livre
qui est un précieux bienfait, qui lui assure la gratitude de tout homme
réfléchi, et dont la récompense est réservée a Dieu.

M. de Munnynck O. P,

J. Geyser : Das Gesetz der Ursache. Untersuchungen zur Begriindung
des allgemeinen Kausalgesetzes. Miinchen, Reinhardt. 1933. 164 SS.

Mit dieser Untersuchung beabsichtigt der Verf., einen Beitrag zur
endgiiltigen Losung der Frage zu liefern, « ob in der Welt nichts ohne eine
Ursache geschehen koénne » (S. 8). Geyser ist sich bewuBt, in diesem Buche
Gedanken vorzulegen, die teils seine fritheren Begriindungen des Kausal-
gesetzes « klaren und vertiefen », teils sie auch «um neue Gesichtspunkte
erweitern » (ebenda).

Die zehn Abschnitte, aus denen sich das vorliegende Buch zusammen-
setzt, dienen teils dem Aufbau, teils der Kritik ; Abschnitt ITI, VI, X sind



358 Literarische Besprechungen

ausschliefllich der Kritik gewidmet. Insofern G. darauf bedacht ist, in der
wichtigen Frage nach der Allgemeingiiltigkeit des Kausalgesetzes die
exakte Kenntnis zu férdern und die mehr vorwissenschaftliche Sicherheit
in eine wissenschaftliche, philosophische zu verwandeln, verdient sein
Bestreben alle Anerkennung. Auch ist es durchaus zu begriien, da3 der
Verf. sich bemiiht, neue Wege ausfindig zu machen, um das vielumstrittene
Kausalitdatsprinzip zu begriinden. Wo G. als Verteidiger der Wahrheit
auftritt, leistet er Vorziigliches; wo er hingegen daran geht, am Alther-
gebrachten zu riitteln und an den Lehren der Scholastik Verbesserungen
anzubringen, zeigt er eine weniger gliickliche Hand. Das tritt auch im
gegenwirtigen Buche zu Tage, obwohl dem Verf. von keinem objektiven
Kritiker Griindlichkeit, Scharfsinn und ein reiches Wissen, namentlich auf
dem Gebiete der modernen Philosophie, abgesprochen werden kann.

Der II. Abschnitt trigt die Uberschrift « Probleme der wirkenden
Ursache und grundlegende Begriffe ihrer Untersuchung». Hier begegnet
uns z. B. S. 14 die Lehre G.s, daf3 das Geschehen der Wirkursache, wodurch
diese eine Wirkung hervorbringt, also die actio, « offenbar im eigentlicheren
Sinne Ursache heiB_e, als das Ding, an dem das ein anderes Geschehen
bewirkende stattfindet ». Die Scholastik ist hingegen der Ansicht, dal die
actio zwar das ist, wodurch die Wirkursache formell als solche konstituiert
wird ; aber eine Wirkursache im «eigentlicheren Sinne » erblickt sie in
der genannten Titigkeit ebensowenig, wie sie in der weien Tiinche der
Wand im eigentlicheren Sinne die weille Wand selbst sehen wiirde. Darum
teilt sie nicht die actio der Wirkursache in die causa prima et secunda, in
die causa principalis et instrumentalis usw. ein, sondern das Prinzip, das
die actio setzt.

Mit besonderem Nachdruck lehrt G. S. 14 f.: « Das formale Ursachen-
verhiltnis hat immer ein zweifaches Geschehen zu seiner Voraussetzung :
ein Geschehen A, das Ursache, und ein Geschehen B, das Wirkung ist. »
Und dieses zweifache Geschehen findet sich nach G. nicht nur bei der
¢ transienten », sondern auch bei der «immanenten » IKausalitit.

Hierzu bemerken wir, daB dieses zweifache Geschehen zwar bei der
transeunten Kausalitit sattfindet, nicht aber bei der immanenten. Denn
das von Geyser angenommene Geschehen A, das sich zum Geschehen B
wie die Ursache zu ihrer Wirkung verhilt, ist als Geschehen auch selbst
eine Wirkung und als solche setzte es nach G. notwendig ein anderes
Geschehen als seine Ursache voraus, und dieses dritte Geschehen aus dem
angefiihrten Grunde ein viertes usw. bis ins Unendliche. Wir begreifen
darum, daB Thomas von Aquin bei der immanenten Kausalitit ein zwei-
faches Geschehen ablehnt. Er schreibt : « Dico autem operationem in ipso
manentem, per quam non fit aliud praeter ipsam operationem, sicut videre
et audire » (Cont. Gent., 1. 1, cap. 100).

Vielleicht wendet man ein: Dann miilte die Tétigkeit, die ja eine
Wirkung ist, ihre eigene Wirkursache sein. — A#nfw. : Das ist sie nicht ; denn
die Wirkursache der immanenten Tatigkeit ist das sie hervorbringende
Prinzip, dieses Prinzip und die Téatigkeit selbst sind aber sachlich von-
einander verschieden.



Literarische Besprechungen 359

Im TIT. Abschnitt bemiiht sich G. die apriorisch-rationalen Begriindungs-
versuche als unzureichend darzutun. Um die sachliche Objektivitit besser
zu wahren, sieht er von konkreten Darstellungen im philosophischen Schrift-
tum ab und faBt eine Reihe Moglichkeiten apriorischer Begriindungen des
allgemeinen Kausalgesetzes ins Auge. Es 1laBt sich nicht leugnen, daB
einzelne Teile seiner Ausfithrungen das Richtige treffen ; aber der Abschnitt
als Ganzes befriedigt nicht. G. geht u. E. zu abstrakt und darum zu ein-
seitig vor. So ist es gewil wahr, daB im abstrakten Begriff des Entstehens,
und dasselbe gilt vom abstrakten Begriff der Kontingenz der Begriff des
« Gewirktwerdens » nicht eingeschlossen ist. Aber trifft dies auch in bezug
auf die genannten konkreten Begriffe zu ? 1LaB8t sich auch aus dem Begriff
des « Entstandenen » und des « Kontingenten » das « Gewirktwerden »
nicht gewinnen ?  Wir glauben in unserer Abhandlung «Zur Klarung
des Kausalproblems » das Gegenteil bewiesen zu haben. Es verhilt
sich hier so #dhnlich wie mit anderen abstrakten Begriffen, z. B. dem
der « Gelehrsamkeit ». Man wiirde sich umsonst bemiihen, in diesem ab-
strakten Begriff den Begriff « Mensch » zu entdecken und doch steckt dieser
letztere im konkreten Begriff « Gelehrsamkeit», namlich im Begriff
der « Gelehrte ».

S. 41 gibt G. seiner Ansicht Ausdruck, da dem Urteile nur eine
« gewisse psychologische Uberzeugungskraft » anhafte : « Das, was nicht
existiert, miisse im Zustand seiner Nichtexistenz verharren, wenn ... keine
Ursache eingreife. » « Logisch aber », so meint er, « erheben sich Bedenken.
Wiirde ndamlich aus dem Nichtsein von etwas als solchem wirklich folgen,
daB es auch weiterhin nicht sein miisse, so konnte ihm auch keinerlei
Drittes dieses Nichtsein nehmen. » — Wenn wir diese Sache etwas konkreter
fassen, so hitten wir nach G. keine eigentliche GewiBheit, sondern blof3
eine gewisse psychologische Uberzeugung oder, wie er sich S. 40 ausdriickt,
ein « bloBes Meinen und Fiihlen », wenn wir z. B. erkennen, daB3 eine leere
Kasse leer bleiben miisse, solange nicht jemand etwas hineinlegt; oder
wenn wir urteilen, es kénne aus sich und ohne Eingreifen einer Ursache
unmdéglich ein Haus aus dem Boden wachsen usw. Wir sind der Ansicht,
daB im praktischen Leben trotz der «logischen Bedenken» G.s jeder
Verniinftige in diesen Dingen nicht nur eine gewisse psychologische Uber-
zeugung oder ein « bloBes Meinen und Fiihlen », sondern eine wahve Gewif-
heit hat, wenn er auch die Motive, die diese Gewillheit begriinden, im
Einzelnen nicht zu analysieren vermag. Die menschliche Vernunft und die
Gesetze der Wahrheit und GewiBheit sind aber in der Theorie keine anderen
als in der Praxis. Was im praktischen Leben im eigentlichen Sinne des
Wortes gewill ist, ist es auch in der Theorie. Freilich wird die GewilB3heit
des gewohnlichen Lebens in der Theorie aus einer vorwissenschaftlichen
vielfach zu einer wissenschaftlichen werden. Diesen Unterschied zwischen
vorwissenschaftlicher und wissenschaftlicher GewiBheit scheint G. nicht
zu beachten.

Im Abschnitt IV versucht G. eine « Begriindungsbasis fiir das Kausal-
gesetz aus der notwendigen zeitlichen Dauer des Nichtseins und Seins des
Kontingenten » zu schaffen. Das Hauptergebnis seiner Untersuchung 143t



360 Literarische Besprechungen

sich in folgende Sdtze zusammenfassen : « Es gehért zum Wesen und den
Bedingungen des Daseins, Dauer zu haben. ... Fiir diese Dauer nun liegt
weder in ihrem eigenen Wesen (ndmlich im Wesen der Dauer) noch in dem
des Daseins irgend eine Grenzsetzung. Aber es fehlt nicht nur ein negatives,

.. sondern es steckt in der Natur des Daseins die positive Beziehung zum
Beharren, weil die Dauer fiir das Dasein wesentlich ist und eine aus dem
Wesen des Daseins und der Dauer heraus bedingte Geringstdauer des
Daseins ... sich selbst widerspricht. Die logisch notwendige Konsequenz
aus dieser Sachlage ist die evidente Erkenntnis, dalB alles, was ist oder
nicht ist, wenn es sich selbst iiberlassen bliebe, in seinem Dasein bezw.
Nichtsein immerfort beharren wiirde. Ein Umschlag ins Gegenteil kann
deshalb nur durch den positiven oder negativen EinfluB eines Dritten
moglich sein. » Dieses Dritte wére dann der hinreichende Grund bezw. die
Wirkursache jenes Dritten (vgl. S. 49).

Wir bemerken, daBl wir uns zu der in Rede stehenden «evidenten
Erkenntnis » aus der von G. dargelegten Sachlage nicht zu erschwingen
vermogen. Mag sein, dall es ein Augenblicksdasein bezw. Nichtdasein
unmoglich geben koénne ; mag sein, dall auch eine « Geringstdauer » einen
Widerspruch in sich schlief3t, folgt aus dem Wesen des Daseins bezw. Nicht-
daseins, dafl es «immerfort », d. h. ewig dauern miisse ? Wenn z. B. eine
philosophische Vorlesung nicht die Dauer eines Augenblicks und auch nicht
die Mindestdauer haben kann, folgt daraus, daB sie ihrem Wesen nach
ewig dauern miillte ? Das widre doch sehr fatal. Aber gesetzt auch, es
trafe jenes zu, und es stecke in der Natur des Daseins die positive
Beziehung, d. h. die positive Forderung zum Beharren, was dann ? Dann
wire diese Forderung, weil mit dem Wesen des Daseins gegeben, jedenfalls
eine metaphysische und koénnte auch durch den Einflull eines Dritten nicht
iiberwunden werden. Wie durch keine Macht dem Kreis seine Rundheit
und dem Einfachen seine Unteilbarkeit genommen werden kann, so kénnte
durch keine Macht der Welt das Nichtdaseiende zum Dasein und das
Daseiende zum Nichtdasein gebracht werden.

G. hat zwar diesen Einwand durch den Hinweis auf das Trigheits-
gesetz der Kérper zu entkriften gesucht. Doch beim Trigheitsgesetz
handelt es sich nicht um eine metaphysische, sondern um eine physische
Forderung. Die Wirkung einer physischen Kraft kann durch eine andere,
eine vis maior, iiberwunden werden ; die metaphysische Forderung ist
schlechthin uniiberwindlich. — Ubrigens schlieBt das Wesen des Daseins
weder die Forderung der ewigen Dauer ein, noch schlieBt es dieselbe aus,
sondern sieht von beiden ab. Schlésse es die Forderung nach ewiger Dauer
ein, so konnte es kein Dasein geben, das nicht ewig dauerte ; schlosse es
jene aus, so miiBte jedes Dasein von zeitlicher Dauer sein. Beides ist aber
falsch.

« Die duBere Erfahrung und das Kausalgesetz » ist die Uberschrift des
V. Abschnittes. Die 4uBere Erfahrung wird von G. als Quelle unserer
Kausalitatserkenntnis abgelehnt. Wenn wir z. B. mit einem Hammer einen
Nagel in die Wand schlagen, so nehmen wir nach G zwar die zeitliche Folge
zwischen dem Schlage des Hammers und dem Eindringen des Nagels wahr,



Literarische Besprechungen 361

nicht aber den ursidchlichen Zusammenhang zwischen diesen beiden. * Wenn
wir mit G. den Schlag des Hammers als A, das Eindringen des Nagels als B
bezeichnen, so findet folgende Stelle G.s auf unser Beispiel Anwendung :
« Wohl liegt es nahe zu denken » (schreibt er S. 67), « dal vom Geschehen A,
das als Ursache des B zu bezeichnen ist, ein Twun ausgeht, durch das die
Bewegung B hervorgebracht wird. Aber in der duBeren Erfahrung ist ein
solches Tun nicht nachzuweisen. Durch die folgernde Vernunft lieBe sich
die Notwendigkeit der Annahme dieses Tuns nur dann beweisen, wenn
sich zeigen liele, daB dies die einzige Mdoglichkeit fiir die Folge des B auf
A sei. Dies aber diirfte sich kaum zeigen lassen, weil wir keinen erschopfen-
den Einblick in das Sein haben, soweit es dem, was uns von ihm durch
unsere Erfahrung bekannt wird, zugrundeliegt.

Es sei uns die Bemerkung gestattet, wie kommt es, wenn wir nach
G. im Wege der duBeren Erfahrung die Kausalitat nicht zu erkennen
vermogen, dall trotzdem alle Welt vom Gegenteil iiberzeugt ist ? Und
unter diesen Uberzeugten finden sich nicht nur ungebildete, im Denken
ungeiibte Menschen, sondern auch scharfsinnige Philosophen. Denn im
praktischen Leben gibt es gewill keinen Philosophen, welcher Richtung er
auch angehéren mag, der durch seine dullere Erfahrung nicht zur vollen
GewiBheit gelangte, daB zwischen den Schligen des Hammers und dem
Eindringen des Nagels, zwischen dem Ziehen der Pferde und der Bewegung
des Wagens, zwischen dem Griff des Taschendiebes und dem Verschwinden
der Borse ein ursidchlicher Zusammenhang bestehe. Und wohl auch G.
diirfte zu diesen Philosophen gehdren.

Wir fragen ferner : wie kommt es, daB3 die Richter aller Staaten den
Morder, den Réuber, den Brandleger usw. auf die Aussage verldfBlicher
Zeugen hin als schuldig erkldren, wenn durch die duBlere Erfahrung, auf
die sich eben die Zeugenaussage lediglich stiitzt, der ursichliche Zusammen-
hang zwischen dem Tun des Verbrechers und dem angerichteten Schaden
sich nicht mit Sicherheit erkennen 1aBt ? Wiren diese Urteile nicht samt
und sonders ungerecht ? Wir sind der Ansicht, daB es auf dem Gebiete
mancher Wissenschaften z. B. der Medizin und der Geschichte kaum eine
GewiBheit gibt, die sich mit der messen kénnte, welche wir aus der dulleren
Erfahrung iiber den ursichlichen Einflul dessen schépfen, was wir Wirk-
ursache nennen.

Aber, so wird man uns mit G. (55) entgegenhalten, dieser ursichliche
Einfluf wird von uns ja nicht «gesehen, getastet oder sonstwie sinnlich
wahrgenommen ». Also kann er durch die duBere Erfahrung nicht erkannt
werden. — Antwort : Bestinde der Grundsatz, auf welchen sich dieser
Einwand stiitzt, zurecht, so kénnte ich durch die duBere Erfahrung auch
nicht wissen, dall ich jetzt am Schreibtisch sitze und dafl das, was ich
vor mir habe, Tinte, Feder und Papier ist. Denn der Schreibtisch als solcher,
d. h. sein Wesen, wird weder gesehen noch getastet, noch durch irgend
einen anderen Sinn wahrgenommen. Und dasselbe gilt vom Wesen der Tinte,
der Feder, des Papiers usw. Im Einwand scheint iibersehen zu werden,

1 Vgl. S. 54-56.



362 Literarische Besprechungen

daB zur duBeren Erfahrung auch die die sinnliche Erkenntnis begleitende
intellektuelle Erkenntnis gehort. Diese letztere beschriankt sich aber micht
bloB auf die intellektuelle Widergabe dessen, was durch den Sinn wahr-
genommen wurde, sondern geht iiber das Sinnlichwahrnehmbare hinaus
und erfaf3t auch das, was dem Sinne unzuginglich ist. Dem Intellekt kommt
eben das «intus legere» zu, wie so treffend Thomas von Aquin ausfiihrt
in S. Th. II-II, q. 8, a. 1, und darum erfaBBt der Intellekt in der duBeren
Erfahrung den ursichlichen Zusammenhang, wihrend dieser dem an der
Oberflache haftenden Sinne verschlossen bleibt.

Doch G. sucht den Ursprung der « empirischen Kausalvorstellung in
der o6fters gemachten Wahrnehmung der Gleichheit bestimmter Geschehnis-
folgen » (57). Er leitet sie also her von der Wahrnehmung der « Regel-
méaBigkeit in der Aufeinanderfolge des Geschehens». Eine solche Regel-
miBigkeit beobachten wir z. B. zwischen dem Brennen des Feuers unter
dem Kessel und dem Kochen des Wassers. Das erste Geschehen kann
mit dem Symbol A, das zweite mit dem Symbol B bezeichnet werden.
Wo immer das Geschehen B regelmidflig auf das Geschehen A folgt, kann
dies nach G. nicht das Werk des Zufalls sein, sondern beruht auf einem
durch Gesetze bestimmten Zusammenhange, auf einer « synthetischen Not-
wendigkeit », sodafl das Entstehen des B von A herbeigefiihrt, somit B
verursacht wird. Diese gesetzliche Notwendigkeit findet sich nach G. bei
jedem Naturgeschehen. «Nichts riithrt und bewegt sich im Universum
anders als so, daBl es dabei der Notwendigkeit strenger Gesetze unterliegt »
(65). — Wenn wir fragen, welchen Grad von Gewi3heit wir vom Vorhanden-
sein dieser « synthetischen Notwendigkeiten » oder ursidchlichen Zusammen-
hinge haben, so antwortet G.: « Dem Satze, daB alles Geschehen in der
Wirklichkeit durch synthetische Notwendigkeiten miteinander verbunden
und dadurch geregelt und bestimmt sei, ist zwar keine mathematische,
wohl aber eine verniinftige Gewil3heit, eine sogen. certitudo physica zuzu-
erkennen (63).

Dem gegentiber stellen wir nicht in Abrede, dafl aus der wahr-
genommenen RegelmidBigkeit in der Aufeinanderfolge des Geschehens die
Kausalitat abgeleitet und somit mitlelbar erkannt werden kann. Doch
leugnen wir, daB dies der « Ursprung unserer empirischen Kausalvorstellung »
sei. Entstiinde diese aus der Wahrnehmung der regelmaBigen Aufeinander-
folge des Geschehens, so miiten tausende von Menschen im Tag die Ursache
der Nacht oder in der Nacht die Ursache des Tages erblicken ; denn eine
regelmiBigere Aufeinanderfolge von Geschehnissen als die genannten wird
wohl kaum wahrgenommen werden. Und doch kommt es selbst dem
Ungebildeten, auch wenn er diese Aufeinanderfolge als eine unmittelbare
betrachtet, nicht in den Sinn, sich auf Grund der wahrgenommenen
regelmiBigen Aufeinanderfolge jener Geschehnisse die Vorstellung von
einem ursidchlichen Zusammenhang zu bilden. AuBerdem haben wir empi-
rische IKausalvorstellungen von Dingen, wo entweder die zeitliche Auf-
einanderfolge von Geschehnissen iiberhaupt nicht vorhanden ist, oder
wenigstens die Wahrnehmung der RegelmidBigkeit und Oftmaligkeit der
Aufeinanderfolge fehlt. So betrachten wir z. B. das Feuer als die Ursache



Literarische Besprechungen 363

der von ihm bewirkten Wirme und des ausstrahlenden Lichtes. Ist das
Flackern des Feuers und die erzeugte Wirme und das ausgesandte Licht
nicht gleichzeitig ? Es fillt das erstemal in meinem Leben ein glithender
Funke auf meine Hand und 16st die Empfindung von brennendem Schmerze
aus. Da bedarf es wohl keiner Wiederholung und keiner RegelmaBigkeit
in der Aufeinanderfolge dieser Geschehnisse, um mir den glithenden Funken
als die Ursache des brennenden Schmerzes vorzustellen. Ubrigens ist die
Kausalerkenntnis, die wir aus der Beobachtung der RegelmiBigkeit in der
Aufeinanderfolge von Geschehnissen schopfen, eine miltelbare ; alle Welt
ist aber iiberzeugt, daf3 sie beim Einschlagen eines Nagels in die Wand,
beim Ziehen der Pferde, die den Wagen in Bewegung setzen, beim StoB,
durch den eine Kugel ins Rollen gebracht wird, beim Schreiben, durch das
die Buchstaben gebildet werden usw., die Kausalitit wnmittelbar erkennt.

G. behauptet, daB3 jede Wirkung durch eine synthetische Notwendigkeit
an ihre Ursache A gebunden sei. Nun ist aber das Geschehen A an der
Ursache selber eine Wirkung. Ist dieses Geschehen A durch eine synthe-
tische Notwendigkeit an ein Geschehen A; gebunden und dieses wiederum
an ein Geschehen A, usw. ? Dann gibe es ja ein Fortschreiten ins Unendliche.

Mit diesen Bemerkungen soll jedoch keineswegs gesagt sein, dall im
Abschnitt V nicht auch viel Anregendes und Beachtenswertes sich finde.
Wir sind vielmehr der Ansicht, dafl in den genannten Ausfithrungen G.s
verdienstvolle Forscherarbeit steckt. Als gelungen erscheint uns Ab-
schnitt VI, wo G. mit einem Vertreter des modernen naturwissenschaft-
lichen Positivismus, Phil. Frank, sich auseinandersetzt. Das Beste aber
findet sich u. E. im Abschnitt VII, der von der Wahrnehmung der Kausali-
tat durch die innere Erfahrung handelt.

Im Abschnitt VIII sucht G. « aus der durch Wahrnehmung festgestellten
Tatsache des Vorkommens der Kausalitit zu einer Begrindung des all-
gemeinen Kausalgesetzes » zu gelangen (96). Der Weg, den er einschligt,
ist nicht der der Induktion, sondern der der « sachentsprechenden Reflexion
(Uberlegung) des Verstandes» in den Sinn der Kausalrelation (96). Aus-
gangspunkt der genannten Reflexionen ist die Tatsache, dall Falle, in
denen der Satz «A bewirkt By giiltig ist, von uns durch unmittelbare
Wahrnehmung konstatiert werden (96). Diese A und B sind also Trager
der Kausalrelation. G. fragt: « Was ist an B das per se Gewirkte, das,
um dessen Gewirktsein willen das ganze B Wirkung heilt ? » (97). Die
Antwort lautet : Das Entstehen iiberhaupt oder im allgemeinen. — Diesen
Satz sucht er zu beweisen. Und sein Gedankengang kann auf folgenden
Syllogismus zuriickgefiihrt werden :

Wenn A die Ursache, B die Wirkung heif3t, so ist an B entweder seine
Wesenheit das per se Gewirkte, oder das Dasein, und zwar im Dasein das
Entstehen, und in diesem Falle entweder das besondere (individuelle)
Entstehen, oder das Entstehen tiberhaupt, das Entstehen im allgemeinen.
Nun aber ist das per se Gewirkte nicht die Wesenheit und auch nicht das
Dasein als besonderes, individuelles. Also ist das per se Gewirkte das
Entstehen tiberhaupt, das Entstehen im allgemeinen.

Der Obersatz dieses Syllogismus wird von G. als einwandfrei betrachtet.



364 Literarische Besprechungen

Der Beweis fiir den ersten Teil des Untersatzes ist in folgenden Worten
enthalten : Die konkrete Wesenheit des B oder die B-heit kann unmdéglich
das per se Gewirkte sein. Denn « Wesenheiten sind etwas Zeitloses ; sie
stehen als solche in keinerlei Beziehung zur Zeit. Das gilt nicht etwa blof3
von den allgemeinen und abstrakten, sondern auch von den konkreten
Wesenheiten. Die Kausalbezichung aber hat ein Verhiltnis zur Zeit» (97).
Also kann die Wesenheit nicht das per se Gewirkte sein.

Wir antworten. G. vermengt hier die metaphysische Wesenheit mit der
physischen. Die metaphysische Wesenheit ist allerdings zeitlos, und zwar
sowohl die allgemeine und abstrakte als auch die konkrete und individuelle.
So ist z. B. die metaphysische Wesenheit des Kreises im allgemeinen und
auch die dieses bestimmten Kreises etwas Zeitloses und in keiner Weise
von der Ursache bewirkt. Aber etwas anderes ist die physische, d. h. die
tatsiachlich wirkliche und existierende Wesenheit. Diese ist an die Zeit
gebunden in ihrem Entstehen, in ihrer Dauer, in ihrem Vergehen ; sie ist
notwendig bewirkt. Und wenn man vom Hervorbringen der Wesenheit
spricht, versteht man nicht die metaphysische, sondern eben die physische.
Demnach ist die Argumentation G.s in diesem wesentlichen Punkte nicht
stichhaltig.

Aber, so kénnte man im Sinne G.s einwenden, « nicht der Wasgehalt »
(d. h. die Wesenheit), «sondern die Wirklichkeit dieses Wasgehaltes » ist
das Gewirkte (vgl. 132). — Wir entgegnen : Allerdings. Aber ist die
Wirklichkeit sachlich identisch oder sachlich verschieden mit dem genannten
« Wasgehalt » ? Ist Ersteres der Fall, dann gehoért auch der Wasgehalt
zum per se Gewirkten geradeso wie die in Rede stehende Wirklichkeit ;
ist aber der « Wasgehalt » sachlich verschieden von der Wirklichkeit, so
wiirde nach der Auffassung G.s diese allein hervorgebracht und der « Was-
gehalt » bliebe im Reiche des Nichts. — Freilich wird der « Wasgehalt »
nicht nach seiner metaphysischen Seite hervorgebracht. So hingt es gewild
nicht von der Titigkeit der Wirkursache ab, dall es zur Wesenheit des
Kreises gehort, rund zu sein, daB die Summe der Winkel in einem Dreieck
zwel rechten gleichkommt, daB in der Wesenheit eines Menschen aufler
dem Merkmal der Substantialitiit auch das der Korperlichkeit, des Lebe-
wesens usw., und wenn es sich um einen ganz bestimmten Menschen
handelt, das Merkmal der Individualitit sich findet. Es hdngt aber von
der Titigkeit der Wirkursache ab, daf3 diese existicrende (physische) Wesen-
heit da ist. — DaB die physische Wesenheit nicht nur zum per accidens,
sondern zum per se Gewirkten gehort, geht schon daraus hervor, daB3 es
iiberhaupt nichts Gewirktes geben koénnte ohne die gewirkte physische
Wesenheit.

Damit ist die Hinfélligkeit der G.’schen Argumentation hinreichend
gekennzeichnet. Auf den zweiten Teil des Untersatzes einzugehen, liegt
fiir uns auch darum kein Grund vor, weil wir schon bei einer anderen
Gelegenheit (vgl. unsere Schrift: « Die neueste Iehre Geysers iiber das
Kausalitatsprinzip », Innsbruck 1924, S. 37 ff.) denselben einer eingehenden
Kritik unterzogen haben.

Aus dem Satz, daB das per se Gewirkte das Entstehen im allgemeinen



Literarische Besprechungen 365

sei, schlieBt G. auf Grund seiner Lehre von der Kausalrelation : « Zum
Entstandensein gehort wesensmiBig das Gewirktsein » (98). Somit ist alles,
was entsteht, eine Wirkung (das allgemeine Kausalgesetz). Zur Auffassung
G.s von der Kausalrelation vgl. meine Schrift : Die « neueste Lehre Geysers
iiber das Kausalitatsprinzip », S. 18 ff.

Damit ist der Versuch G.s, einen Beitrag zur endgiiltigen Losung der
Frage zu liefern, «ob in der Welt nichts ohne eine Ursache geschehen kénne»,
eigentlich beendigt. Im Abschnitt IX, der die Uberschrift triagt: « Die
synthetische Natur des Kausalverhiltnisses und ihr Begreifen », enthalt
eine Anwendung und Weiterentwicklung der vorgetragenen Lehre, die G.
den Weg zur héchsten und obersten Ursache weist, zu Gott. Diese Aus-
fiihrungen sind sehr der Erwigung wert, sind aber in ihrem Wahrheits-
gehalt bedingt durch die vorausgehende Doktrin, auf die sie sich stiitzen.

Im letzten Abschnitt befaft sich G. mit Einwendungen einer Reihe
seiner « Kritiker ». Am eingehendsten setzt er sich mit L. Fuetscher, S. 5,
auseinander, dessen Arbeit ihm darum besonders wichtig erscheint, weil
Fuetscher « seine Argumente fiir das allgemeine Kausalgesetz aus Keimen
zu entwickeln suchte, die auf G.s Ackern gereift sind » (149 f.). Viele der
kritischen Bemerkungen G.s in diesem Abschnitt sind gewil3 berechtigt
und zutreffend. Doch zeigt die Darstellung manchesmal von einer gewissen
Animositiat. Dahin gehéren Sitze wie die folgenden : « Das ist doch eine

unsinnige Behauptung » (131); « Wer diese beiden Dinge nicht zu unter-
scheiden weil}, der lasse lieber das Philosophieren » (139) ; « Wer dies nicht
ohne weiteres einsicht, dem ist nicht zu helfen » (140). — Inhaltlich sind

uns besonders folgende Satze G.s aufgefallen : « Welche Ursache welche
Wirkung hervorbringen kénne und welche sie nicht hervorbringen koénne,
dariiber 148t sich apriorisch und allgemein nur sehr wenig Sicheres und
Fruchtbares sagen. Was fiir ein Gewinn fiir die konkrete Bestimmung
der Ursachen eines bestimmten Geschehens bringen z. B. allgemeine Sitze
wie die, es miisse die Ursache fdhig sein, die betreffende Wirkung hervor-
zubringen, sie miisse ihr wenigstens gleichwertig sein, miisse dieselbe forma-
liter aut eminenter in sich enthalten, oder ein Satz wie der : nemo dat,
quod non habet usw. ... Fiir die Bestimmung der konkreten Ursachen des
in der Natur oder der Seele Wirklichen 1483t sich mit den genannten Satzen
kaum etwas anfangen » (132).

Dieser Passus enthdlt einen Irrtum, der offenbar mit der Ansicht G.s
zusammenhingt, daB nicht die Wesenheit des Entstandenen, sondern einzig
das « Entstehen im allgemeinen » das «per se Gewirkte » sei. Wenn dem
also wire, so wire freilich nicht einzusehen, wieso die adaequate Wirk-
ursache dem Effekt « gleichwertig » sein miisse, um ihn hervorbringen zu
kénnen. Denn das Entstehen im allgemeinen wire ja iiberall dasselbe.
Aus demselben Grunde wire es aber auch nicht ersichtlich, weshalb nicht
jede beliebige Ursache jede beliebige Wirkung hervorbringen kénne. Die
Scholastik dachte allerdings mit Aristoteles und ihren groBen Vertretern
anders als G.; sie war genau derselben Ansicht wie Descartes, der vom
Verf. S. 132 in der FuBnote zitiert wird. Sie vertraten mit ihm den Satz
« tantundem ad minimum esse debere in causa efficiente et totali, quantum



366 Literarische Besprechungen

in eiusdem causae effectu » ; die Formel, deren sie sich oft bedienten, lautet :
« Unumquodque agit, in quantum est actu.» Und mit Recht stellten sie
diese Lehre auf; denn das Gegenteil fiihrt bei folgerichtigem Denken zur
Leugnung des Kausalititsprinzips. Es ist gewil in konkreten Fillen oft
nicht leicht zu bestimmen, was alles zur adaequaten Wirkursache eines
Effektes gehort und infolgedessen die Anwendung jener allgemeinen Sitze
«nemo dat, quod non habet» usw. mit Schwierigkeiten verbunden. Aber
daB «fiir die Bestimmung der konkreten Ursachen des in der Natur oder
der Seele Wirklichen » mit den genannten Sitzen « kaum etwas anzufangen »
sei, steht im Widerspruch mit der Wahrheit. Denn jenen Satzen eignet der
analytische Charakter und darum die Allgemeingiiltigkeit. Vgl. hieriiber
meine Ausfiihrungen in den « Quaestiones selectae ex philosophia scholastica
fundamentali » (Oeniponte 1921), p. 195 s. und « Die neueste Lehre Geysers
tiber das Kausalitatsprinzip », S. 47 ff.

Damit sind wir mit unserer Besprechung des G.schen’ Buches zu Ende.
Was wir gegen manche Aufstellungen des scharfsinnigen, gelehrten und
verdienten Verf. vorbrachten, wurde lediglich zur Klarstellung der Wahrheit,
sine ira et odio, gesagt. Wir geben uns der Hoffnung hin, dal unsere
kritischen Bemerkungen so genommen werden, wie sie gemeint sind, und
dal} sie einiges zur Kldarung in der aktuellen und hochwichtigen Frage nach
der Allgemeingiiltigkeit des Kausalgesetzes und seiner Begriindung beitragen
werden.,

Dr. B. Franzelin S. J., 0.-6. Universititsprofessor.

P. Siweck : La psychophysique humaine d’aprés Aristote. (Collection
historique des grands philosophes.) Paris, Alcan. 1930. viI-210 SS.

Die aristotelische Losung des psychophysischen PProblems neu dar-
stellen, bereichert und vervollstindigt durch die spiteren Beitrige der
Erfahrungs- und Geisteswissenschaft, den inneren Zusammenhang dieser
neuen Beitrdge mit der alten These aufdecken, um eine heute vollstindig
befriedigende I.6sung zu geben, das ist das Ziel, das S. in diesem Buch
verfolgt. Die moderne Philosophie, die das Verhiltnis zwischen Leib und
Seele erst zum Problem machte, konnte keine befriedigende Ldsung dazu
finden. Weder die Theorie der gegenseitigen Wechselwirkung noch der
psychophysische Parallelismus geniigen ; denn beide stehen im Widerspruch
mit Wahrheiten, wie substantielles Sein und Einssein des Menschen, kausaler
Einfluf zwischen ILeib und Seele, die sich aus den Erfahrungstatsachen
ergeben.

S. gibt zunichst einen Einblick in die psyvchologische Methode des
Stagiriten. Es ist hochst interessant, und mehr als einem wird es neu
sein, welch grofle Bedeutung Aristoteles der Erfahrung und der Induktions-
methode beimi3t. Die Psychologie ist fiir ihn ein Teil der Naturphilosophie,
also gleichzeitig Erfahrungs- und Geisteswissenschaft. Sie muf3 daher auf
die gegebenen Lebenserscheinungen gerichtet sein, darf aber nicht bei
ihnen stehen bleiben, sondern mufl aus ihnen auf das innere Prinzip dieser
Tatigkeiten schlieen.



Literarische Besprechungen 367

Aus den menschlichen Lebenstitigkeiten schlieBt Aristoteles auf die
Seele und erklart sie als substantielle Form des Leibes. Dadurch iiber-
windet er grundsitzlich den platonischen Dualismus; Leib und Seele
verbinden sich als Akt und Potenz zu einer Substanz. Dazu bildet die
Gleichstellung der menschlichen Seele mit der substantiellen Form den
Schliissel zur Losung des psychophysischen Problems. Wie jede sub-
stantielle Form, ist auch die Seele gleichzeitig Formal-, Zweck- und Wirk-
ursache. Sie ist Formalursache, denn sie gibt dem Menschen seine spezi-
fische Natur. Sie ist Zweckursache und bewegt als solche den Korper,
indem sie die verschiedenen Tatigkeiten (Erndhrung, Wachstum, Generation)
zu ihrer eigenen Vervollkommnung richtet. Sie ist auch Wirkursache, zwar
nicht im mechanisch-dualistischen Sinn ; die Secle bewegt nicht den Leib,
wie der Schiffer den Kahn oder wie der Mensch die Kleider, die er am
Leibe triagt. Diese physische Wirkursdchlichkeit kommt nur dem Ganzen
zu. Aber trotzdem ist die Seele Wirkursache. Aristoteles nennt sie
«Beweger » und « Natur, d. i. inneres Prinzip der Bewegung». Es muB
das in einem ganz besonderen Sinn sein. Wenn die Tétigkeit (action) im
allgemeinen nichts anderes ist als «l’expansion dynamique de I'acte (actus
primus), sa communication intime et son extension virtuelle », so ist die
Lebenstitigkeit die dynamische Expansion und virtuelle Ausdehnung der
Seele, des Aktes des Lebewesens (84). Die Seele ist also titig, sie wird
zum Bowcger,.zur Wirkursache dadurch, dafl sie den Korper belebt;
denn auf diese Weise allein wird das Ganze zum Beweger, zur adiquaten
physischen Wirkursache.

Aus dieser Grundthese ergibt sich die Losung des ganzen Problems.
Es gibt, im Grunde genommen, nur psychophysische Téatigkeiten, nie
handelt Leib oder Seele allein. Die Sensation erweist sich als die Tatigkeit
der von der Seele informierten Sinnesorgane (mouvement ... de la partie
dans laquelle I’dme sensitive a son siege, partie vivifiée par I’dme sensitive,
r106). Die physische Bewegung nach aullen wird erzeugt durch das von
der Erkenntnis hervorgerufene Streben, das fiir Aristoteles « den Wert
eines immanenten Iinalitatsprinzips besitzt fiir die Tétigkeiten, die in
der Kenntnis wurzeln » (139).

Bei den geistigen Téatigkeiten des Menschen muf3 auch ein Zusammen-
arbeiten von Geist und Materie stattfinden. Der titige Intellekt ist erfordert
als Abstraktionsvermégen, um das Allgemeine, das in der sinnlichen Lr-
kenntnis nur eingewickelt und in moglichem Zustande enthalten ist, bloB-
zulegen. Die Phantasie tragt dazu bei als Materialursache und als unter-
geordnete Wirkursache. Durch diesen Einflul wird der leidende Verstand
aktuiert ; er besitzt eine Form, erkennt. Die geistige Seele handelt nach
auBen durch ein Streben, das aber der Allgemeinheit des vom Verstande
erkannten Objektes eine freie Wahl ist.

Am Schlull seiner Ausfiithrungen ist man geneigt, zuzugeben, dafl der
Verf. sein Ziel, so kithn und fast unbescheiden es auch anfangs scheinen
mochte, erreicht hat. Seine Losung ist, vom Standpunkte einer niichternen,
realistischen Philosophie, vom natiirlichen Bewulitsein und Vernunft-
gebrauch aus beurteilt, durchaus befriedigend. S. erweist sich als griind-



368 Literarische Besprechungen

lichen Aristoteleskenner und ebenso griindlichen IKenner der modernen
Theorien seines Problems. Er ist also wohl ausgeriistet, sich seiner Aufgabe
« vetera novis augere » zu unterziehen.

Was besonders auffillt, ist S.s streng thomistische Aristotelesinter-
pretation. Obschon die Bibliographie nur sehr wenige thomistische Literatur
aufweist und von den Werken des hl. Thomas nur die Comm. in 1. De anima
enthilt, obschon nur ein einziges Mal (156) eine thomistische Aristoteles-
auslegung ausdriicklich hervorgehoben wird, weht durch das ganze Buch
sozusagen der Geist des Aquinaten. Das sieht man sowohl an den grofen
Thesen, die hier entwickelt werden, von der intellektuellen Erkenntnis, von
der Sensation, vom Verhiltnis des Verstandes zum Willen, von der Spezi-
fikation der Akte durch das Formalobjekt, als auch an jenen, die nur kurz
angedeutet sind : kausaler Aufstieg zum Primus Motor, Produktion der
Seele durch eigene Dazwischenkunft des Primus Motor.

Manchem wird da wohl ein Bedenken aufsteigen : Wiahrend der Titel
die aristotelische Losung des Problems verspricht, bietet das Buch die
thomistische. So abgerundet und ausgeglichen wie es bei S. erscheint,
ist das aristotelische System an sich ja auch nicht. — Dieses Bedenken
mochten wir ausschlagen. S. will nicht das aristotelische System so dar-
stellen, «als ob die Philosophie nichts besseres gefunden habe seit
2000 Jahren» (14). Bewullt will er «den Aristotelismus eine Evolution
durchmachen lassen » (13). Diese Evolution ist nicht nur zuldssig, sondern
mufl gemacht werden, wenn nicht rein historisches Interesse im Vorder-
grund steht. Das Aristotelessy'stem erscheint also bei S. bereichert, aber
nicht verdorben ; wir haben noch immer den geschichtlichen Aristoteles
vor uns. Das verbiirgt uns S.s Methode. Er zitiert Trendelenburgs Rat :
ut Aristoteles ex Aristotele intelligeretur (105). Dal er ihn auch befolgt,
beweist er dadurch, daB3 er zu wiederholten Malen (z. B. 14, 104, 159) zum
Verstandnis einer schwierigen oder umstrittenen Stelle auf die allgemeinen
Prinzipien und die Methode des Stagiriten zuriickgeht. Wir méchten daher
in S.s Studie einen weiteren Beleg dafiir sehen, daf3 eine unvoreingenommene,
objektive Aristotelesinterpretation zum Thomismus fiihren kann, daB
Aristoteles nicht notwendigerweise averroistisch oder nominalistisch aus-
gelegt werden muf.

Clerf (Luxemburg). P. Johannes Miiller O.S.B.

Freiburg, Schweiz, — St. Paulusdruckerei. — 33.



	Literarische Besprechungen

