
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

Jacques Maritain : Distinguer pour unir ou les Degrés du Savoir.
i vol. de xvii-919 pp. Paris. Desclée de Brouwer et Cle. 1932.

M. Jacques Maritain nous a donné un livre très beau et très utile,
un de ces ouvrages fondamentaux qu'on aime à avoir toujours sous la
main, et qu'on s'empresse d'introduire dans la série privilégiée des «

classiques ». La lecture en est parfois laborieuse. Dans certaine école littéraire
— ou n'est-ce qu'une mode passagère? — il est de bon ton de construire
des phrases interminables, essoufflées et essoufflantes. M. Maritain suit
la mode. Il charge ses propositions de longues incidentes et de parenthèses,
qui forcent à relire. Mais, dans la plupart des cas, il vaut la peine d'être
relu. Nous regrettons cependant cette tendance qui découragera beaucoup
de lecteurs.

Le titre correspond bien au contenu de l'ouvrage. Il caractérise avec
une ingéniosité et une érudition extraordinaires les différents degrés du
savoir. L'auteur nous conduit à partir des connaissances préscientifiques,
à travers le savoir « périnoétique » des sciences naturelles, la philosophie
« dianoétique » de la nature et la connaissance « ananoétique » du
métaphysicien jusqu'à la « suranalogie » de la foi surnaturelle et la contemplation
ineffable des mystiques. Qu'on n'imagine pas cependant que le livre ne
détermine que la « forme » de ces degrés du savoir. M. Maritain sait beaucoup
de choses, et nous communique ses « conceptus objectivi ». Aussi même
le philosophe ou le théologien qui se désintéresse des questions de « forme »

trouvera dans ce livre de nombreux renseignements à recueillir, et peut-être
à discuter.

Généralement, les philosophes chrétiens séparent, avec un soin extrême,
le domaine de la philosophie de toutes les spéculations basées sur les données
de la foi. Ils laissent aux théologiens la tâche de rejoindre les articulations.
M. Maritain n'a pas ces scrupules. Comme Dietrich von Hildebrand, il
semble estimer que c'est là une attitude forcée, qui menace de gauchir la
direction de la pensée. Elle nous enferme dans une vue partielle de la
mentalité du philosophe. Quel penseur non chrétien, après avoir élaboré
ses constructions rationnelles, refuse de donner la parole à la Diotime
que tous nous portons en nous, et d'achever sa synthèse par les inspirations
d'Eros, et parfois par ses lubies Quelle grandeur et quelle sécurité, lorsque
les derniers balbutiements de la raison sont rectifiés par la parole de Dieu,
lorsque les points d'interrogation qui se dressent implacables au sommet
de l'âme disparaissent sous le souffle miséricordieux de la Révélation
divine M. Maritain, en déterminant les degrés du savoir, n'a pas reculé
devant les degrés suprêmes, quelque vertigineuses que soient les régions
divines où ils nous élèvent. Il a bien fait ; et nous l'en remercions.



Literarische Besprechungen 353

Dans un premier chapitre, servant d'introduction, l'auteur nous parle
de la « Grandeur et Misère de la Métaphysique ». Cette étude est très belle.
Rarement les impuissances de la puissante métaphysique ont été aussi
habilement mises en lumière. La continuité, qui n'efface pas les distinctions,
de la métaphysique, de la foi et de la mystique, apparaît nettement ; et
l'on comprend que c'est au sein de la divinité que s'achève tout savoir
humain.

Quatre longs chapitres (II-V) forment la première partie. L'auteur
y examine successivement les rapports entre « la philosophie et la science

expérimentale » (chap. II), les positions initiales du « réalisme critique »

(chap. III), les différentes formes que prend la « connaissance de la nature
sensible » (chap. IV), et enfin « la connaissance métaphysique », d'où il
passe, par une ascension toute naturelle, au domaine de la foi et du savoir
théologique.

Il est absolument impossible de signaler toutes les bonnes et belles
choses que M. Maritain offre généreusement à ses lecteurs. Sa doctrine
est généralement d'un thomisme très orthodoxe ; mais la note personnelle
sonne haut et clair ; et son érudition surprenante, son contact intime avec
les tendances actuelles rendent cette étude nouvelle extrêmement opportune.

Nous nous permettons d'appeler particulièrement l'attention sur les

pages 93-130, où l'auteur détermine d'une manière excellente les rapports
entre les sciences naturelles et la philosophie. Elles sont de nature à dissiper
des illusions tenaces, et à déterminer la tâche du philosophe qui spécule
sur l'univers sensible. Le problème est repris sous un autre angle dans le

chapitre suivant1, qui nous signale notamment des « liaisons dangereuses ».

Depuis vingt ans, nous avons l'honneur d'inculquer des idées analogues
à nos étudiants, et nous sommes particulièrement heureux de les voir
défendre avec toute l'autorité qui s'attache au nom de M. Maritain. Personne
mieux que lui n'a déterminé le rôle des sciences de la nature, et notamment
de la physique. Son exposé des tendances actuelles de la physique nous
paraît un modèle du genre. L'envahissement du domaine mathématique
par des notions nullement quantitatives — la distinction entre le temps,
l'espace, le mouvement, etc. et la mesure physiquement possible du temps,
de l'espace et du mouvement — ces données précieuses exposées par
M. Maritain calmeront le désarroi de certains esprits, indûment troublés
par la vulgarisation des idées einsteiniennes.

Nous n'insistons pas sur les autres doctrines que l'auteur expose et
défend dans cette première partie, d'une richesse exubérante. Il faut les

lire ; il faut les méditer. La haute valeur du livre, la très large diffusion
que nous lui souhaitons nous engagent à noter quelques détails, où au
moins l'expression n'est pas très claire.

1 Nous croyons utile de noter ici que l'hypothèse de Gredt, d'après laquelle
l'éther interparticulaire serait informé par la forme de l'atome ou de la molécule
— que cette hypothèse est possible et même utile. Elle n'est pas nécessaire.
L'unité de la forme n'implique pas nécessairement la continuité quantitative
(cfr. p. 361).

Divus Thomas. 24



354 Literarische Besprechungen

Quand M. Maritain dit que : « l'être se transgresse lui-même dans les

transcendantaux » (p. 418), — que « cent thalers existants sont beaucoup
plus que cent thalers possibles » (p. 428), — que « une âme séparée n'est
pas une personne » (p. 459), — que « l'ange est infini par rapport à nous »

(p. 462), — nous croyons que ces phrases peuvent être embarrassantes et
seraient utilement accompagnées de quelque réserve.

Il nous semble que le problème soulevé par les sciences du concret
reste trop dans l'ombre. Il n'y a de science que de l'abstrait ; mais la
géographie, la géologie, l'astronomie, la cosmographie, l'histoire, etc., sont
bien des sciences du concret, et même de l'unique. A quel titre Nous ne
négligeons pas la note 2 de la page 56 ; nous avons remarqué l'allusion
aux « sciences historiques » de la page 93 ; mais dans une large étude sur
les « degrés du savoir » le problème vaut un examen spécial et plus approfondi.

La connaissance du concret, de notre univers, de notre humanité,
n'est-elle pas le but de toutes nos spéculations abstraites Le philosophe,
après avoir considéré la quantité, le corps, la vie, l'homme, ne doit-il pas
fixer son attention sur la Nature très concrète, sur son unité, sur son
évolution, sur son origine, sur sa fin N'a-t-on pas parlé, à propos des

sciences éminemment synthétiques du concret, de « surscience », de science
« surhumaine »

Un autre désir, éveillé par M. Maritain, n'est pas satisfait par lui :

Comment connaissons-nous la « species atoma », l'essence simple, indivisible
des choses de la Nature, qui se révèle dans la dualité mentale du genre
et de la différence spécifique L'auteur nous rappelle que cette connaissance

n'est pas « centrale », mais « radiale » (p. 402). C'est un peu vague.
Nous constatons qu'il nous faut au moins deux « rayons », le générique
et le spécifique, qui résultent sans doute de l'essence, mais qui ne sont
pas elle-même. Ces « signes », comme les appelle saint Thomas, ne sont pas
le signifié. Des notions aussi importantes que celles de substance, d'essence
et d'espèce, dont les noms sont parfois échangés, seraient très utilement
expliquées dans une étude sur les degrés du savoir.

Il est évident que les contraires, le oui et le non, ne s'identifient pas
(p. 476). Beaucoup de ces prétendues « coïncidentiae oppositorum » ne sont
qu'un voile verbal jeté sur l'absurdité foncière. Cependant pour éviter
toute méprise, ne serait-il pas opportun de noter qu'un certain « oui et

non » est à la base de toute connaissance analogique Celle-ci est absolument

simple; elle n'est pas «le oui et le non»; elle n'est pas le faisceau des

deux rapports ou des quatre termes de la proportion. Dans sa simplicité, elle
est ineffable ; mais elle est certainement préparée et exprimée par un « oui et
un non », qui nous invite à dépasser nos pauvres connaissances univoques.

Il nous paraît désirable de mieux distinguer la quantité de l'extension
que M. Maritain ne semble le faire à la page 276. La première n'implique
que la distinction des parties ; la seconde y ajoute leur extraposition.
« Magnitudo addit positionem supra numerum », comme dit saint Thomas.
Le philosophe ne prouve peut-être pas leur distinction réelle ; mais le

théologien en sait davantage. L'extension, comme telle, est quantitative ;

mais elle n'est pas la quantité.



Literarische Besprechungen 355

Notons encore que la distinction très importante entre les personnalités
psychologique, métaphysique et morale ne nous paraît pas suffisamment
claire (p. 460).

Enfin, M. Maritain reste peut-être trop étranger aux discussions récentes
du principe de causalité (p. 442 et suiv.). Nous croyons que la « philosophia
perennis » n'a rien à sacrifier de ses positions traditionnelles ; mais il y a,
à ce sujet, de vives préoccupations.

Tout cela ne sont cependant que des détails, peut-être de simples
désirs personnels. La première partie de cet ouvrage n'est pas seulement
remarquable ; dans l'état actuel des esprits, elle est fondamentale et
nécessaire. M. Maritain s'est assuré la gratitude de tous ceux que la
distinction du savoir spécialisé empêche d'arriver à l'union de tout le
savoir humain.

La seconde partie de l'ouvrage est bien préparée par le dernier chapitre
de la première où nous nous trouvons déjà en plein champ théologique.
Elle est entièrement consacrée à l'étude de la contemplation mystique,
mais elle a peut-être moins d'unité, parce que l'auteur s'attache surtout
à l'examen de deux doctrines particulières, celles de saint Augustin et
de saint Jean de la Croix.

Il examine avant tout le rapport entre « l'expérience mystique et la
philosophie » (chap. VI). Se basant sur les faits indiscutables, M. Maritain
constate que l'expérience mystique, telle que nous la trouvons chez les

grands mystiques chrétiens, suppose manifestement la grâce sanctifiante,
l'habitation des personnes divines dans l'âme, les dons du Saint-Esprit,
la connaissance par connaturalité. C'est la « fides illustrata donis » qui en
est le germe. Aussi l'auteur nie qu'il puisse y avoir une mystique authentique
en dehors de la foi surnaturelle.

Sur tous ces points, l'auteur projette une précieuse lumière. Il s'est
livré à un travail délicat ; et nous croyons que le résultat de ses efforts
constitue un élément indispensable de toute étude ultérieure. Evidemment,
nous nous trouvons devant l'ineffable : cette foi, qui aboutit à une expérience,
qui est presque une vision et n'est pas la vision béatifique, qui saisit le
divin dans ses effets et n'est cependant pas une inférence, tout cela, éminemment

réel, échappe à nos concepts ordinaires. Nous devons passer par
« un oui et un non » pour deviner quelque lueur dans ces ténèbres. Mais
M. Maritain est habile. Après la lecture de ce chapitre, on est vraiment
préparé à comprendre au moins ce que les mystiques peuvent exprimer.

Nous aurions voulu cependant que le profond penseur eût insisté
davantage sur la contemplation naturelle, sur la « spiritualité » du
philosophe. Les pages 549-555 sont un peu décevantes, et les concessions des

pages 561 et suivantes nous paraissent trop expéditives. Si l'on théorise
au sujet d'un état ineffable, il faut bien qu'on trouve des analogies naturelles

qui puissent le suggérer ; et nous croyons que la « spiritualité » des

métaphysiciens peut fournir quelques parallèles suggestifs. Au sommet
de la spéculation métaphysique au sujet du réel de l'homme, du monde
et de Dieu se dressent d'énormes points d'interrogation, qui suggèrent



356 Literarische Besprechungen

au moins des hypothèses. On sort par là de la science métaphysique, comme
M. Maritain le fait très justement observer. Mais c'est bien la science
métaphysique qui soulève ces torturants problèmes, qui, même comme
problèmes, jettent quelque lumière sur le « désir naturel » de voir Dieu, au
sujet duquel M. Maritain a une note précieuse aux pages 563-565.

Le chapitre VII est consacré à la « Sagesse augustinienne », le don
de sagesse « usant du discours ». C'est, en réalité, un essai judicieux de
concilier les points de vue de saint Augustin et de saint Thomas d'Aquin.
Il n'y a pas d'augustinisme philosophique : saint Augustin se place toujours
au point de vue théologique ; et quand on oppose ses vues aux spéculations
philosophiques de saint Thomas, on juxtapose deux choses qui ne sont pas
sur le même plan.

Le reste du livre est consacré à saint Jean de la Croix. Dans le

chapitre VIII, l'auteur s'efforce d'établir nettement la différence des

situations dans lesquelles se trouvent saint Jean de la Croix et saint
Thomas d'Aquin. Celui-ci donne une doctrine spéculativement pratique
de la contemplation ; celui-là se place sur le terrain « pratiquement
pratique » ; il est le « practicien de la contemplation ». Il en résulte que bien
des divergences dans les expressions n'impliquent aucune opposition de

doctrine. M. Maritain l'établit avec la maîtrise qu'on lui connaît. Nous
avons surtout remarqué le très utile paragraphe : « Pureté contemplative
et nudité d'esprit » (pp. 689-697). Une remarque de détail : Lorsque
M. Maritain affirme que le savoir humain est communicable (pp. 615-616),
on fait spontanément des réserves. La connaissance analogique, dans son
sommet simple, n'est communicable par aucun signe sensible direct. On ne
peut que le suggérer à ceux qui sont capables de l'élaborer pour leur compte.

Le dernier chapitre : « Todo y Nada » traite du renoncement radical,
du Rien, où il faut s'établir pour conquérir, sous l'impulsion de l'Esprit-
Saint, le Tout. Incidemment, M. Maritain, qui semble aimer encore la
controverse, s'en prend au R. P. Poulain, qui signale chez les mystiques
des exagérations de langage. N'y aurait-il pas lieu d'expliquer les paroles
du P. Poulain avec toute la charité ingénieuse que M. Maritain apporte
à l'interprétation des mystiques eux-mêmes Certaines expressions de

ceux-ci sont certainement déconcertantes pour nous, pauvres mortels qui
ne sommes pas arrivés aux « fiançailles spirituelles » ; et elles peuvent induire
en erreur ceux qui n'ont pas lu le livre de M. Maritain. Le mariage mystique,
que l'auteur décrit d'une manière superbe, implique au dire des mystiques
« l'unité » avec Dieu. M. Maritain nous dit très bien ce que cela veut dire :

il s'agit apparemment d'une union plus intime que toute union détermi-
nable, comme les mathématiciens parlent d'infini lorsqu'il s'agit d'une
quantité plus grande que toute quantité déterminable. Mais lorsque le

commun des hommes — et beaucoup de philosophes appartiennent à ce

commun — voient que les mystiques « s'unifient » avec Dieu, il pense à

l'identité ; et alors surgissent les accusations de panthéisme. L'expression
du R. P. Poulain n'est pas inopportune à tous les égards.



Literarische Besprechungen 357

Les neuf annexes que M. Maritain a ajoutées à son long ouvrage
contiennent des choses intéressantes, qui méritent l'attention, mais qui nous

plongent souvent dans l'atmosphère poussiéreuse de la polémique. Il nous

paraît de toute évidence que Vobjectum quod du concept est la « chose

connue », qui est bien la « chose en soi » sainement comprise (Ann. I). —
« Sur l'analogie » (Ann. II) ne donne guère que des indications exactes

sans doute, mais élémentaires. — « Ce que Dieu est » (Ann. III) détermine
le sens de la fameuse phrase de saint Thomas : « Nos non scimus de Deo

quid sit. » C'est une expression technique, à laquelle il importe de retenir
rigoureusement son sens, fût-il conventionnel. — L'annexe IV : « Sur la
notion de subsistance » donne une bonne explication de cette subtile notion.
— Dans l'annexe V, M. Maritain souligne ce qui le sépare de feu le P. Gardeil
au sujet de la connaissance de l'âme par elle-même et au sujet du principe
de la contemplation mystique. N'y a-t-il pas là une différence dans la
manière d'entamer un problème qui offre des aspects multiples Les
« quelques précisions » (Ann. VI) sont dirigées contre M. Blondel. Nous
estimons que ces observations sont très justes et décisives en soi ; mais
nous ne croyons pas que la controverse sera très fructueuse. M. Blondel
n'est pas théologien comme M. Maritain ; il fait de la théologie sans le
savoir, ce qui est toujours un peu dangereux. Mais sur le terrain philosophique,

la cause radicale de ce différend inévitable se trouve dans le
tempérament de M. Blondel et de M. Maritain. Celui-ci ne répudie nullement
l'action ; il ne nie pas ses fruits intellectuels ; mais ce n'est pas de ce côté

que penchent ses sympathies. — L'annexe VII sur « Spéculatif et pratique »

met en lumière ce qu'il y a de « spéculatif » dans la théologie morale. L'auteur
insiste sur les différents degrés du « pratique » qui se réalise dans toute sa
perfection dans la vertu de prudence. — L'annexe VIII fait comprendre
en quel sens l'âme sainte, dans les fiançailles spirituelles, « aime Dieu autant
qu'elle en est aimée ». — Enfin, nous avons une note judicieuse (Ann. IX)
sur la première « précaution spirituelle » de saint Jean de la Croix.

Tout cela est très beau, et tout cela nous paraît solide. Après avoir
spéculé en philosophe et en théologien, M. Maritain a posé un acte plus
fructueux que ceux de beaucoup d'activistes ; il nous a donné un livre
qui est un précieux bienfait, qui lui assure la gratitude de tout homme
réfléchi, et dont la récompense est réservée à Dieu.

M. de Munnynck O. P.

J. Geyser : Das Gesetz der Ursache. Untersuchungen zur Begründung
des allgemeinen Kausalgesetzes. München, Reinhardt. 1933. l64 SS.

Mit dieser Untersuchung beabsichtigt der Verf., einen Beitrag zur
endgültigen Lösung der Frage zu liefern, « ob in der Welt nichts ohne eine
Ursache geschehen könne » (S. 8). Geyser ist sich bewußt, in diesem Buche
Gedanken vorzulegen, die teils seine früheren Begründungen des
Kausalgesetzes « klären und vertiefen », teils sie auch « um neue Gesichtspunkte
erweitern » (ebenda).

Die zehn Abschnitte, aus denen sich das vorliegende Buch zusammensetzt,

dienen teils dem Aufbau, teils der Kritik ; Abschnitt III, VI, X sind



358 Literarische Besprechungen

ausschließlich der Kritik gewidmet. Insofern G. darauf bedacht ist, in der
wichtigen Frage nach der Allgemeingültigkeit des Kausalgesetzes die
exakte Kenntnis zu fördern und die mehr vorwissenschaftliche Sicherheit
in eine wissenschaftliche, philosophische zu verwandeln, verdient sein
Bestreben alle Anerkennung. Auch ist es durchaus zu begrüßen, daß der
Verf. sich bemüht, neue Wege ausfindig zu machen, um das vielumstrittene
Kausalitätsprinzip zu begründen. Wo G. als Verteidiger der Wahrheit
auftritt, leistet er Vorzügliches ; wo er hingegen daran geht, am
Althergebrachten zu rütteln und an den Lehren der Scholastik Verbesserungen
anzubringen, zeigt er eine weniger glückliche Hand. Das tritt auch im
gegenwärtigen Buche zu Tage, obwohl dem Verf. von keinem objektiven
Kritiker Gründlichkeit, Scharfsinn und ein reiches Wissen, namentlich auf
dem Gebiete der modernen Philosophie, abgesprochen werden kann.

Der II. Abschnitt trägt die Überschrift <c Probleme der wirkenden
Ursache und grundlegende Begriffe ihrer Untersuchung ». Hier begegnet
uns z. B. S. 14 die Lehre G.s, daß das Geschehen der Wirkursache, wodurch
diese eine Wirkung hervorbringt, also die actio, « offenbar im eigentlicheren
Sinne Ursache heiße, als das Ding, an dem das ein anderes Geschehen
bewirkende stattfindet ». Die Scholastik ist hingegen der Ansicht, daß die
actio zwar das ist, wodurch die Wirkursache formell als solche konstituiert
wird ; aber eine Wirkursache im « eigentlicheren Sinne » erblickt sie in
der genannten Tätigkeit ebensowenig, wie sie in der weißen Tünche der
Wand im eigentlicheren Sinne die weiße Wand selbst sehen würde. Darum
teilt sie nicht die actio der Wirkursache in die causa prima et secunda, in
die causa principalis et instrumentalis usw. ein, sondern das Prinzip, das

die actio setzt.

Mit besonderem Nachdruck lehrt G. S. 14 f. : « Das formale Ursachenverhältnis

hat immer ein zweifaches Geschehen zu seiner Voraussetzung :

ein Geschehen A, das Ursache, und ein Geschehen B, das Wirkung ist. »

Und dieses zweifache Geschehen findet sich nach G. nicht nur bei der
« transienten », sondern auch bei der « immanenten » Kausalität.

Hierzu bemerken wir, daß dieses zweifache Geschehen zwar bei der
transeunten Kausalität sattfindet, nicht aber bei der immanenten. Denn
das von Geyser angenommene Geschehen A, das sich zum Geschehen B
wie die Ursache zu ihrer Wirkung verhält, ist als Geschehen auch selbst
eine Wirkung und als solche setzte es nach G. notwendig ein anderes
Geschehen als seine Ursache voraus, und dieses dritte Geschehen aus dem

angeführten Grunde ein viertes usw. bis ins Unendliche. Wir begreifen
darum, daß Thomas von Aquin bei der immanenten Kausalität ein
zweifaches Geschehen ablehnt. Er schreibt : « Dico autem operationem in ipso
manentem, per quam non fit aliud praeter ipsam operationem, sicut videre
et audire » (Cont. Gent., 1. 1, cap. 100).

Vielleicht wendet man ein : Dann müßte die Tätigkeit, die ja eine

Wirkung ist, ihre eigene Wirkursache sein. — Antw. : Das ist sie nicht ; denn
die Wirkursache der immanenten Tätigkeit ist das sie hervorbringende
Prinzip, dieses Prinzip und die Tätigkeit selbst sind aber sachlich
voneinander verschieden.



Literarische Besprechungen 359

Im III. Abschnitt bemüht sich G. die apriorisch-rationalen Begründungsversuche

als unzureichend darzutun. Um die sachliche Objektivität besser

zu wahren, sieht er von konkreten Darstellungen im philosophischen Schrifttum

ab und faßt eine Reihe Möglichkeiten apriorischer Begründungen des

allgemeinen Kausalgesetzes ins Auge. Es läßt sich nicht leugnen, daß
einzelne Teile seiner Ausführungen das Richtige treffen ; aber der Abschnitt
als Ganzes befriedigt nicht. G. geht u. E. zu abstrakt und darum zu
einseitig vor. So ist es gewiß wahr, daß im abstrakten Begriff des Entstehens,
und dasselbe gilt vom abstrakten Begriff der Kontingenz der Begriff des
« Gewirktwerdens » nicht eingeschlossen ist. Aber trifft dies auch in bezug
auf die genannten konkreten Begriffe zu Läßt sich auch aus dem Begriff
des « Entstandenen » und des « Kontingenten » das « Gewirktwerden »

nicht gewinnen Wir glauben in unserer Abhandlung « Zur Klärung
des Kausalproblems » das Gegenteil bewiesen zu haben. Es verhält
sich hier so ähnlich wie mit anderen abstrakten Begriffen, z. B. dem
der « Gelehrsamkeit ». Man würde sich umsonst bemühen, in diesem
abstrakten Begriff den Begriff « Mensch » zu entdecken und doch steckt dieser
letztere im konkreten Begriff « Gelehrsamkeit », nämlich im Begriff
der « Gelehrte ».

S. 41 gibt G. seiner Ansicht Ausdruck, daß dem Urteile nur eine
« gewisse psychologische Überzeugungskraft » anhafte : « Das, was nicht
existiert, müsse im Zustand seiner Nichtexistenz verharren, wenn keine
Ursache eingreife. » « Logisch aber », so meint er, « erheben sich Bedenken.
Würde nämlich aus dem Nichtsein von etwas als solchem wirklich folgen,
daß es auch weiterhin nicht sein müsse, so könnte ihm auch keinerlei
Drittes dieses Nichtsein nehmen. » — Wenn wir diese Sache etwas konkreter
fassen, so hätten wir nach G. keine eigentliche Gewißheit, sondern bloß
eine gewisse psychologische Überzeugung oder, wie er sich S. 40 ausdrückt,
ein « bloßes Meinen und Fühlen », wenn wir z. B. erkennen, daß eine leere
Kasse leer bleiben müsse, solange nicht jemand etwas hineinlegt ; oder
wenn wir urteilen, es könne aus sich und ohne Eingreifen einer Ursache
unmöglich ein Haus aus dem Boden wachsen usw. Wir sind der Ansicht,
daß im praktischen Leben trotz der « logischen Bedenken » G.s jeder
Vernünftige in diesen Dingen nicht nur eine gewisse psychologische
Überzeugung oder ein « bloßes Meinen und Fühlen », sondern eine wahre Gewißheit

hat, wenn er auch die Motive, die diese Gewißheit begründen, im
Einzelnen nicht zu analysieren vermag. Die menschliche Vernunft und die
Gesetze der Wahrheit und Gewißheit sind aber in der Theorie keine anderen
als in der Praxis. Was im praktischen Leben im eigentlichen Sinne des
Wortes gewiß ist, ist es auch in der Theorie. Freilich wird die Gewißheit
des gewöhnlichen Lebens in der Theorie aus einer vorwissenschaftlichen
vielfach zu einer wissenschaftlichen werden. Diesen Unterschied zwischen
vorwissenschaftlicher und wissenschaftlicher Gewißheit scheint G. nicht
zu beachten.

Im Abschnitt IV versucht G. eine « Begründungsbasis für das Kausalgesetz

aus der notwendigen zeitlichen Dauer des Nichtseins und Seins des

Kontingenten » zu schaffen. Das Hauptergebnis seiner Untersuchung läßt



360 Literarische Besprechungen

sich in folgende Sätze zusammenfassen : « Es gehört zum Wesen und den
Bedingungen des Daseins, Dauer zu haben. Für diese Dauer nun liegt
weder in ihrem eigenen Wesen (nämlich im Wesen der Dauer) noch in dem
des Daseins irgend eine Grenzsetzung. Aber es fehlt nicht nur ein negatives,

sondern es steckt in der Natur des Daseins die positive Beziehung zum
Beharren, weil die Dauer für das Dasein wesentlich ist und eine aus dem
Wesen des Daseins und der Dauer heraus bedingte Geringstdauer des
Daseins sich selbst widerspricht. Die logisch notwendige Konsequenz
aus dieser Sachlage ist die evidente Erkenntnis, daß alles, was ist oder
nicht ist, wenn es sich selbst überlassen bliebe, in seinem Dasein bezw.
Nichtsein immerfort beharren würde. Ein Umschlag ins Gegenteil kann
deshalb nur durch den positiven oder negativen Einfluß eines Dritten
möglich sein. » Dieses Dritte wäre dann der hinreichende Grund bezw. die
Wirkursache jenes Dritten (vgl. S. 49).

Wir bemerken, daß wir uns zu der in Rede stehenden « evidenten
Erkenntnis » aus der von G. dargelegten Sachlage nicht zu erschwingen
vermögen. Mag sein, daß es ein Augenblicksdasein bezw. Nichtdasein
unmöglich geben könne ; mag sein, daß auch eine « Geringstdauer » einen
Widerspruch in sich schließt, folgt aus dem Wesen des Daseins bezw. Nicht-
daseins, daß es «immerfort», d. h. ewig dauern müsse Wenn z. B. eine
philosophische Vorlesung nicht die Dauer eines Augenblicks und auch nicht
die Mindestdauer haben kann, folgt daraus, daß sie ihrem Wesen nach
ewig dauern müßte Das wäre doch sehr fatal. Aber gesetzt auch, es

träfe jenes zu, und es stecke in der Natur des Daseins die positive
Beziehung, d. h. die positive Forderung zum Beharren, was dann Dann
wäre diese Forderung, weil mit dem Wesen des Daseins gegeben, jedenfalls
eine metaphysische und könnte auch durch den Einfluß eines Dritten nicht
überwunden werden. Wie durch keine Macht dem Kreis seine Rundheit
und dem Einfachen seine Unteilbarkeit genommen werden kann, so könnte
durch keine Macht der Welt das Nichtdaseiende zum Dasein und das
Daseiende zum Nichtdasein gebracht werden.

G. hat zwar diesen Einwand durch den Hinweis auf das Trägheitsgesetz

der Körper zu entkräften gesucht. Doch beim Trägheitsgesetz
handelt es sich nicht um eine metaphysische, sondern um eine physische
Forderung. Die Wirkung einer physischen Kraft kann durch eine andere,
eine vis maior, überwunden werden ; die metaphysische Forderung ist
schlechthin unüberwindlich. — Übrigens schließt das Wesen des Daseins
weder die Forderung, der ewigen Dauer ein, noch schließt es dieselbe aus,
sondern sieht von beiden ab. Schlösse es die Forderung nach ewiger Dauer
ein, so könnte es kein Dasein geben, das nicht ewig dauerte ; schlösse es

jene aus, so müßte jedes Dasein von zeitlicher Dauer sein. Beides ist aber
falsch.

« Die äußere Erfahrung und das Kausalgesetz » ist die Überschrift des
V. Abschnittes. Die äußere Erfahrung wird von G. als Quelle unserer
Kausalitätserkenntnis abgelehnt. Wenn wir z. B. mit einem Hammer einen
Nagel in die Wand schlagen, so nehmen wir nach G zwar die zeitliche Folge
zwischen dem Schlage des Hammers und dem Eindringen des Nagels wahr,



Literarische Besprechungen 361

nicht aber den ursächlichen Zusammenhang zwischen diesen beiden. 1 Wenn
wir mit G. den Schlag des Hammers als A, das Eindringen des Nagels als B
bezeichnen, so findet folgende Stelle G.s auf unser Beispiel Anwendung :

« Wohl liegt es nahe zu denken » (schreibt er S. 67), « daß vom Geschehen A,
das als Ursache des B zu bezeichnen ist, ein Tun ausgeht, durch das die
Bewegung B hervorgebracht wird. Aber in der äußeren Erfahrung ist ein
solches Tun nicht nachzuweisen. Durch die folgernde Vernunft ließe sich
die Notwendigkeit der Annahme dieses Tuns nur dann beweisen, wenn
sich zeigen ließe, daß dies die einzige Möglichkeit für die Folge des B auf
A sei. Dies aber dürfte sich kaum zeigen lassen, weil wir keinen erschöpfenden

Einblick in das Sein haben, soweit es dem, was uns von ihm durch
unsere Erfahrung bekannt wird, zugrundeliegt.

Es sei uns die Bemerkung gestattet, wie kommt es, wenn wir nach
G. im Wege der äußeren Erfahrung die Kausalität nicht zu erkennen
vermögen, daß trotzdem alle Welt vom Gegenteil überzeugt ist Und
unter diesen Überzeugten finden sich nicht nur ungebildete, im Denken
ungeübte Menschen, sondern auch scharfsinnige Philosophen. Denn im
praktischen Leben gibt es gewiß keinen Philosophen, welcher Richtung er
auch angehören mag, der durch seine äußere Erfahrung nicht zur vollen
Gewißheit gelangte, daß zwischen den Schlägen des Hammers und dem
Eindringen des Nagels, zwischen dem Ziehen der Pferde und der Bewegung
des Wagens, zwischen dem Griff des Taschendiebes und dem Verschwinden
der Börse ein ursächlicher Zusammenhang bestehe. Und wohl auch G.
dürfte zu diesen Philosophen gehören.

Wir fragen ferner : wie kommt es, daß die Richter aller Staaten den
Mörder, den Räuber, den Brandleger usw. auf die Aussage verläßlicher
Zeugen hin als schuldig erklären, wenn durch die äußere Erfahrung, auf
die sich eben die Zeugenaussage lediglich stützt, der ursächliche Zusammenhang

zwischen dem Tun des Verbrechers und dem angerichteten Schaden
sich nicht mit Sicherheit erkennen läßt Wären diese Urteile nicht samt
und sonders ungerecht Wir sind der Ansicht, daß es auf dem Gebiete
mancher Wissenschaften z. B. der Medizin und der Geschichte kaum eine
Gewißheit gibt, die sich mit der messen könnte, welche wir aus der äußeren
Erfahrung über den ursächlichen Einfluß dessen schöpfen, was wir
Wirkursache nennen.

Aber, so wird man uns mit G. (55) entgegenhalten, dieser ursächliche
Einfluß wird von uns ja nicht «gesehen, getastet oder sonstwie sinnlich
wahrgenommen ». Also kann er durch die äußere Erfahrung nicht erkannt
werden. — Antwort : Bestände der Grundsatz, auf welchen sich dieser
Einwand stützt, zurecht, so könnte ich durch die äußere Erfahrung auch
nicht wissen, daß ich jetzt am Schreibtisch sitze und daß das, was ich
vor mir habe, Tinte, Feder und Papier ist. Denn der Schreibtisch als solcher,
d. h. sein Wesen, wird weder gesehen noch getastet, noch durch irgend
einen anderen Sinn wahrgenommen. Und dasselbe gilt vom Wesen der Tinte,
der Feder, des Papiers usw. Im Einwand scheint übersehen zu werden,

1 Vgl. S. 54-56.



3Ö2 Literarische Besprechungen

daß zur äußeren Erfahrung auch die die sinnliche Erkenntnis begleitende
intellektuelle Erkenntnis gehört. Diese letztere beschränkt sich aber nicht
bloß auf die intellektuelle Widergabe dessen, was durch den Sinn
wahrgenommen wurde, sondern geht über das Sinnlichwahrnehmbare hinaus
und erfaßt auch das, was dem Sinne unzugänglich ist. Dem Intellekt kommt
eben das « intus legere » zu, wie so treffend Thomas von Aquin ausführt
in S. Th. II-II, q. 8, a. i, und darum erfaßt der Intellekt in der äußeren
Erfahrung den ursächlichen Zusammenhang, während dieser dem an der
Oberfläche haftenden Sinne verschlossen bleibt.

Doch G. sucht den Ursprung der « empirischen Kausalvorstellung in
der öfters gemachten Wahrnehmung der Gleichheit bestimmter Geschehnisfolgen

» (57). Er leitet sie also her von der Wahrnehmung der «

Regelmäßigkeit in der Aufeinanderfolge des Geschehens ». Eine solche
Regelmäßigkeit beobachten wir z. B. zwischen dem Brennen des Feuers unter
dem Kessel und dem Kochen des Wassers. Das erste Geschehen kann
mit dem Symbol A, das zweite mit dem Symbol B bezeichnet werden.
Wo immer das Geschehen B regelmäßig auf das Geschehen A folgt, kann
dies nach G. nicht das Werk des Zufalls sein, sondern beruht auf einem
durch Gesetze bestimmten Zusammenhange, auf einer « synthetischen
Notwendigkeit », sodaß das Entstehen des B von A herbeigeführt, somit B
verursacht wird. Diese gesetzliche Notwendigkeit findet sich nach G. bei
jedem Naturgeschehen. « Nichts rührt und bewegt sich im Universum
anders als so, daß es dabei der Notwendigkeit strenger Gesetze unterliegt »

(65). — Wenn wir fragen, welchen Grad von Gewißheit wir vom Vorhandensein

dieser « synthetischen Notwendigkeiten » oder ursächlichen Zusammenhänge

haben, so antwortet G. : « Dem Satze, daß alles Geschehen in der
Wirklichkeit durch synthetische Notwendigkeiten miteinander verbunden
und dadurch geregelt und bestimmt sei, ist zwar keine mathematische,
wohl aber eine vernünftige Gewißheit, eine sogen, certitudo physica
zuzuerkennen (65).

Dem gegenüber stellen wir nicht in Abrede, daß aus der
wahrgenommenen Regelmäßigkeit in der Aufeinanderfolge des Geschehens die
Kausalität abgeleitet und somit mittelbar erkannt werden kann. Doch
leugnen wir, daß dies der « Ursprung unserer empirischen Kausalvorstellung »

sei. Entstünde diese aus der Wahrnehmung der regelmäßigen Aufeinanderfolge

des Geschehens, so müßten tausende von Menschen im Tag die Ursache
der Nacht oder in der Nacht die Ursache des Tages erblicken ; denn eine
regelmäßigere Aufeinanderfolge von Geschehnissen als die genannten wird
wohl kaum wahrgenommen werden. Und doch kommt es selbst dem
Ungebildeten, auch wenn er diese Aufeinanderfolge als eine unmittelbare
betrachtet, nicht in den Sinn, sich auf Grund der wahrgenommenen
regelmäßigen Aufeinanderfolge jener Geschehnisse die Vorstellung von
einem ursächlichen Zusammenhang zu bilden. Außerdem haben wir
empirische Kausalvorstellungen von Dingen, wo entweder die zeitliche
Aufeinanderfolge von Geschehnissen überhaupt nicht vorhanden ist, oder
wenigstens die Wahrnehmung der Regelmäßigkeit und Oftmaligkeit der
Aufeinanderfolge fehlt. So betrachten wir z. B. das Feuer als die Ursache



Literarische Besprechungen 363

der von ihm bewirkten Wärme und des ausstrahlenden Lichtes. Ist das

Flackern des Feuers und die erzeugte Wärme und das ausgesandte Licht
nicht gleichzeitig Es fällt das erstemal in meinem Leben ein glühender
Funke auf meine Hand und löst die Empfindung von brennendem Schmerze
aus. Da bedarf es wohl keiner Wiederholung und keiner Regelmäßigkeit
in der Aufeinanderfolge dieser Geschehnisse, um mir den glühenden Funken
als die Ursache des brennenden Schmerzes vorzustellen. Übrigens ist die
Kausalerkenntnis, die wir aus der Beobachtung der Regelmäßigkeit in der
Aufeinanderfolge von Geschehnissen schöpfen, eine mittelbare ; alle Welt
ist aber überzeugt, daß sie beim Einschlagen eines Nagels in die Wand,
beim Ziehen der Pferde, die den Wagen in Bewegung setzen, beim Stoß,
durch den eine Kugel ins Rollen gebracht wird, beim Schreiben, durch das
die Buchstaben gebildet werden usw., die Kausalität unmittelbar erkennt.

G. behauptet, daß jede Wirkung durch eine synthetische Notwendigkeit
an ihre Ursache A gebunden sei. Nun ist aber das Geschehen A an der
Ursache selber eine Wirkung. Ist dieses Geschehen A durch eine synthetische

Notwendigkeit an ein Geschehen Ax gebunden und dieses wiederum
an ein Geschehen A2 usw. Dann gäbe es ja ein Fortschreiten ins Unendliche.

Mit diesen Bemerkungen soll jedoch keineswegs gesagt sein, daß im
Abschnitt V nicht auch viel Anregendes und Beachtenswertes sich finde.
Wir sind vielmehr der Ansicht, daß in den genannten Ausführungen G.s
verdienstvolle Forscherarbeit steckt. Als gelungen erscheint uns
Abschnitt VI, wo G. mit einem Vertreter des modernen naturwissenschaftlichen

Positivismus, Phil. Frank, sich auseinandersetzt. Das Beste aber
findet sich u. E. im Abschnitt VII, der von der Wahrnehmung der Kausalität

durch die innere Erfahrung handelt.
Im Abschnitt VIII sucht G. « aus der durch Wahrnehmung festgestellten

Tatsache des Vorkommens der Kausalität zu einer Begründung des

allgemeinen Kausalgesetzes» zu gelangen (96). Der Weg, den er einschlägt,
ist nicht der der Induktion, sondern der der « sachentsprechenden Reflexion
(Überlegung) des Verstandes » in den Sinn der Kausalrelation (96).
Ausgangspunkt der genannten Reflexionen ist die Tatsache, daß Fälle, in
denen der Satz « A bewirkt B » gültig ist, von uns durch unmittelbare
Wahrnehmung konstatiert werden (96). Diese A und B sind also Träger
der Kausalrelation. G. fragt : « Was ist an B das per se Gewirkte, das,

um dessen Gewirktsein willen das ganze B Wirkung heißt » (97). Die
Antwort lautet : Das Entstehen überhaupt oder im allgemeinen. — Diesen
Satz sucht er zu beweisen. Und sein Gedankengang kann auf folgenden
Syllogismus zurückgeführt werden :

Wenn A die Ursache, B die Wirkung heißt, so ist an B entweder seine
Wesenheit das per se Gewirkte, oder das Dasein, und zwar im Dasein das
Entstehen, und in diesem Falle entweder das besondere (individuelle)
Entstehen, oder das Entstehen überhaupt, das Entstehen im allgemeinen.
Nun aber ist das per se Gewirkte nicht die Wesenheit und auch nicht das
Dasein als besonderes, individuelles. Also ist das per se Gewirkte das

Entstehen überhaupt, das Entstehen im allgemeinen.
Der Obersatz dieses Syllogismus wird von G. als einwandfrei betrachtet.



364 Literarische Besprechungen

Der Beweis für den ersten Teil des Untersatzes ist in folgenden Worten
enthalten : Die konkrete Wesenheit des B oder die B-heit kann unmöglich
das per se Gewirkte sein. Denn « Wesenheiten sind etwas Zeitloses ; sie
stehen als solche in keinerlei Beziehung zur Zeit. Das gilt nicht etwa bloß
von den allgemeinen und abstrakten, sondern auch von den konkreten
Wesenheiten. Die Kausalbeziehung aber hat ein Verhältnis zur Zeit» (97).
Also kann die Wesenheit nicht das per se Gewirkte sein.

Wir antworten. G. vermengt hier die metaphysische Wesenheit mit der
physischen. Die metaphysische Wesenheit ist allerdings zeitlos, und zwar
sowohl die allgemeine und abstrakte als auch die konkrete und individuelle.
So ist z. B. die metaphysische Wesenheit des Kreises im allgemeinen und
auch die dieses bestimmten Kreises etwas Zeitloses und in keiner Weise
von der Ursache bewirkt. Aber etwas anderes ist die physische, d. h. die
tatsächlich wirkliche und existierende Wesenheit. Diese ist an die Zeit
gebunden in ihrem Entstehen, in ihrer Dauer, in ihrem Vergehen ; sie ist
notwendig bewirkt. Und wenn man vom Hervorbringen der Wesenheit
spricht, versteht man nicht die metaphysische, sondern eben die physische.
Demnach ist die Argumentation G.s in diesem wesentlichen Punkte nicht
stichhaltig.

Aber, so könnte man im Sinne G.s einwenden, «nicht der Wasgehalt »

(d. h. die Wesenheit), « sondern die Wirklichkeit dieses Wasgehaltes » ist
das Gewirkte (vgl. 132). — Wir entgegnen : Allerdings. Aber ist die
Wirklichkeit sachlich identisch oder sachlich verschieden mit dem genannten
« Wasgehalt » Ist Ersteres der Fall, dann gehört auch der Wasgehalt
zum per se Gewirkten geradeso wie die in Rede stehende Wirklichkeit ;

ist aber der « Wasgehalt » sachlich verschieden von der Wirklichkeit, so

würde nach der Auffassung G.s diese allein hervorgebracht und der
«Wasgehalt» bliebe im Reiche des Nichts. — Freilich wird der «Wasgehalt»
nicht nach seiner metaphysischen Seite hervorgebracht. So hängt es gewiß
nicht von der Tätigkeit der Wirkursache ab, daß es zur Wesenheit des

Kreises gehört, rund zu sein, daß die Summe der Winkel in einem Dreieck
zwei rechten gleichkommt, daß in der Wesenheit eines Menschen außer
dem Merkmal der Substantialität auch das der Körperlichkeit, des

Lebewesens usw., und wenn es sich um einen ganz bestimmten Menschen
handelt, das Merkmal der Individualität sich findet. Es hängt aber von
der Tätigkeit der Wirkursache ab, daß diese existierende (physische) Wesenheit

da ist. — Daß die physische Wesenheit nicht nur zum per accidens,
sondern zum per se Gewirkten gehört, geht schon daraus hervor, daß es

überhaupt nichts Gewirktes geben könnte ohne die gewirkte physische
Wesenheit.

Damit ist die Hinfälligkeit der G. 'sehen Argumentation hinreichend
gekennzeichnet. Auf den zweiten Teil des Untersatzes einzugehen, liegt
für uns auch darum kein Grund vor, weil wir schon bei einer anderen
Gelegenheit (vgl. unsere Schrift : « Die neueste Lehre Geysers über das

Kausalitätsprinzip », Innsbruck 1924, S. 37 ff.) denselben einer eingehenden
Kritik unterzogen haben.

Aus dem Satz, daß das per se Gewirkte das Entstehen im allgemeinen



Literarische Besprechungen 365

sei, schließt G. auf Grund seiner Lehre von der Kausalrelation : « Zum
Entstandensein gehört wesensmäßig das Gewirktsein » (98). Somit ist alles,

was entsteht, eine Wirkung (das allgemeine Kausalgesetz). Zur Auffassung
G.s von der Kausalrelation vgl. meine Schrift : Die «neueste Lehre Geysers
über das Kausalitätsprinzip », S. 18 ff.

Damit ist der Versuch G.s, einen Beitrag zur endgültigen Lösung der
Frage zu liefern, «ob in der Welt nichts ohne eine Ursache geschehen könne»,
eigentlich beendigt. Im Abschnitt IX, der die Überschrift trägt : « Die
synthetische Natur des Kausalverhältnisses und ihr Begreifen », enthält
eine Anwendung und Weiterentwicklung der vorgetragenen Lehre, die G.
den Weg zur höchsten und obersten Ursache weist, zu Gott. Diese
Ausführungen sind sehr der Erwägung wert, sind aber in ihrem Wahrheitsgehalt

bedingt durch die vorausgehende Doktrin, auf die sie sich stützen.
Im letzten Abschnitt befaßt sich G. mit Einwendungen einer Reihe

seiner « Kritiker ». Am eingehendsten setzt er sich mit L. Fuetscher, S. 5,
auseinander, dessen Arbeit ihm darum besonders wichtig erscheint, weil
Fuetscher « seine Argumente für das allgemeine Kausalgesetz aus Keimen
zu entwickeln suchte, die auf G.s Äckern gereift sind» (149 f.). Viele der
kritischen Bemerkungen G.s in diesem Abschnitt sind gewiß berechtigt
und zutreffend. Doch zeigt die Darstellung manchesmal von einer gewissen
Animosität. Dahin gehören Sätze wie die folgenden : « Das ist doch eine
unsinnige Behauptung» (131) ; «Wer diese beiden Dinge nicht zu
unterscheiden weiß, der lasse lieber das Philosophieren » (139) ; « Wer dies nicht
ohne weiteres einsieht, dem ist nicht zu helfen » (140). — Inhaltlich sind
uns besonders folgende Sätze G.s aufgefallen : « Welche Ursache welche
Wirkung hervorbringen könne und welche sie nicht hervorbringen könne,
darüber läßt sich apriorisch und allgemein nur sehr wenig Sicheres und
Fruchtbares sagen. Was für ein Gewinn für die konkrete Bestimmung
der Ursachen eines bestimmten Geschehens bringen z. B. allgemeine Sätze
wie die, es müsse die Ursache fähig sein, die betreffende Wirkung
hervorzubringen, sie müsse ihr wenigstens gleichwertig sein, müsse dieselbe formaliter

aut eminenter in sich enthalten, oder ein Satz wie der : nemo dat,
quod non habet usw. Für die Bestimmung der konkreten Ursachen des

in der Natur oder der Seele Wirklichen läßt sich mit den genannten Sätzen
kaum etwas anfangen » (132).

Dieser Passus enthält einen Irrtum, der offenbar mit der Ansicht G.s

zusammenhängt, daß nicht die Wesenheit des Entstandenen, sondern einzig
das « Entstehen im allgemeinen » das « per se Gewirkte » sei. Wenn dem
also wäre, so wäre freilich nicht einzusehen, wieso die adaequate
Wirkursache dem Effekt « gleichwertig » sein müsse, um ihn hervorbringen zu
können. Denn das Entstehen im allgemeinen wäre ja überall dasselbe.
Aus demselben Grunde wäre es aber auch nicht ersichtlich, weshalb nicht
jede beliebige Ursache jede beliebige Wirkung hervorbringen könne. Die
Scholastik dachte allerdings mit Aristoteles und ihren großen Vertretern
anders als G. ; sie war genau derselben Ansicht wie Descartes, der vom
Verf. S. 132 in der Fußnote zitiert wird. Sie vertraten mit ihm den Satz
« tantundem ad minimum esse debere in causa efficiente et totali, quantum



366 Literarische Besprechungen

in eiusdem causae effectu » ; die Formel, deren sie sich oft bedienten, lautet :

« Unumquodque agit, in quantum est actu. » Und mit Recht stellten sie
diese Lehre auf ; denn das Gegenteil führt bei folgerichtigem Denken zur
Leugnung des Kausalitätsprinzips. Es ist gewiß in konkreten Fällen oft
nicht leicht zu bestimmen, was alles zur adaequaten Wirkursache eines
Effektes gehört und infolgedessen die Anwendung jener allgemeinen Sätze
« nemo dat, quod non habet » usw. mit Schwierigkeiten verbunden. Aber
daß « für die Bestimmung der konkreten Ursachen des in der Natur oder
der Seele Wirklichen » mit den genannten Sätzen « kaum etwas anzufangen »

sei, steht im Widerspruch mit der Wahrheit. Denn jenen Sätzen eignet der
analytische Charakter und darum die Allgemeingültigkeit. Vgl. hierüber
meine Ausführungen in den « Quaestiones selectae ex philosophia Scholastica
fundamentali » (Oeniponte 1921), p. 195 s. und « Die neueste Lehre Geysers
über das Kausalitätsprinzip », S. 47 ff.

Damit sind wir mit unserer Besprechung des G. sehen' Buches zu Ende.
Was wir gegen manche Aufstellungen des scharfsinnigen, gelehrten und
verdienten Verf. vorbrachten, wurde lediglich zur Klarstellung der Wahrheit,
sine ira et odio, gesagt. Wir geben uns der Hoffnung hin, daß unsere
kritischen Bemerkungen so genommen werden, wie sie gemeint sind, und
daß sie einiges zur Klärung in der aktuellen und hochwichtigen Frage nach
der Allgemeingültigkeit des Kausalgesetzes und seiner Begründung beitragen
werden.

Dr. B. Franzelin S. J., o.-ö. Universitätsprofessor.

P. Siweck : La psychophysique humaine d'après Aristote. (Collection
historique des grands philosophes.) Paris, Alcan. 1930. vu-210 SS.

Die aristotelische Lösung des psychophysischen Problems neu
darstellen, bereichert und vervollständigt durch die späteren Beiträge der
Erfahrungs- und Geisteswissenschaft, den inneren Zusammenhang dieser
neuen Beiträge mit der alten These aufdecken, um eine heute vollständig
befriedigende Lösung zu geben, das ist das Ziel, das S. in diesem Buch
verfolgt. Die moderne Philosophie, die das Verhältnis zwischen Leib und
Seele erst zum Problem machte, konnte keine befriedigende Lösung dazu
finden. Weder die Theorie der gegenseitigen Wechselwirkung noch der
psychophysische Parallelismus genügen ; denn beide stehen im Widerspruch
mit Wahrheiten, wie substantielles Sein und Einssein des Menschen, kausaler
Einfluß zwischen Leib und Seele, die sich aus den Erfahrungstatsachen
ergeben.

S. gibt zunächst einen Einblick in die psychologische Methode des

Stagiriten. Es ist höchst interessant, und mehr als einem wird es neu
sein, welch große Bedeutung Aristoteles der Erfahrung und der Induktionsmethode

beimißt. Die Psychologie ist für ihn ein Teil der Naturphilosophie,
also gleichzeitig Erfahrungs- und Geisteswissenschaft. Sie muß daher auf
die gegebenen Lebenserscheinungen gerichtet sein, darf aber nicht bei
ihnen stehen bleiben, sondern muß aus ihnen auf das innere Prinzip dieser
Tätigkeiten schließen.



Literarische Besprechungen 367

Aus den menschlichen Lebenstätigkeiten schließt Aristoteles auf die
Seele und erklärt sie als substantielle Form des Leibes. Dadurch
überwindet er grundsätzlich den platonischen Dualismus ; Leib und Seele

verbinden sich als Akt und Potenz zu einer Substanz. Dazu bildet die
Gleichstellung der menschlichen Seele mit der substantiellen Form den
Schlüssel zur Lösung des psychophysischen Problems. Wie jede
substantielle Form, ist auch die Seele gleichzeitig Formal-, Zweck- und
Wirkursache. Sie ist Formalursache, denn sie gibt dem Menschen seine spezifische

Natur. Sie ist Zweckursache und bewegt als solche den Körper,
indem sie die verschiedenen Tätigkeiten (Ernährung, Wachstum, Generation)
zu ihrer eigenen Vervollkommnung richtet. Sie ist auch Wirkursache, zwar
nicht im mechanisch-dualistischen Sinn ; die Seele bewegt nicht den Leib,
wie der Schiffer den Kahn oder wie der Mensch die Kleider, die er am
Leibe trägt. Diese physische Wirkursächlichkeit kommt nur dem Ganzen

zu. Aber trotzdem ist die Seele Wirkursache. Aristoteles nennt sie

«Beweger» und «Natur, d. i. inneres Prinzip der Bewegung». Es muß
das in einem ganz besonderen Sinn sein. Wenn die Tätigkeit (action) im
allgemeinen nichts anderes ist als « l'expansion dynamique de l'acte (actus
primus), sa communication intime et son extension virtuelle », so ist die
Lebenstätigkeit die dynamische Expansion und virtuelle Ausdehnung der
Seele, des Aktes des Lebewesens (84). Die Seele ist also tätig, sie wird
zum Beweger, zur Wirkursache dadurch, daß sie den Körper belebt ;

denn auf diese Weise allein wird das Ganze zum Beweger, zur adäquaten
physischen Wirkursache.

Aus dieser Grundthese ergibt sich die Lösung des ganzen Problems.
Es gibt, im Grunde genommen, nur psychophysische Tätigkeiten, nie
handelt Leib oder Seele allein. Die Sensation erweist sich als die Tätigkeit
der von der Seele informierten Sinnesorgane (mouvement de la partie
dans laquelle l'âme sensitive a son siège, partie vivifiée par l'âme sensitive,
106). Die physische Bewegung nach außen wird erzeugt durch das von
der Erkenntnis hervorgerufene Streben, das für Aristoteles «den Wert
eines immanenten Finalitätsprinzips besitzt für die Tätigkeiten, die in
der Kenntnis wurzeln » (139).

Bei den geistigen Tätigkeiten des Menschen muß auch ein Zusammenarbeiten

von Geist und Materie stattfinden. Der tätige Intellekt ist erfordert
als Abstraktionsvermögen, um das Allgemeine, das in der sinnlichen
Erkenntnis nur eingewickelt und in möglichem Zustande enthalten ist,
bloßzulegen. Die Phantasie trägt dazu bei als Materialursache und als
untergeordnete Wirkursache. Durch diesen Einfluß wird der leidende Verstand
aktuiert ; er besitzt eine Form, erkennt. Die geistige Seele handelt nach
außen durch ein Streben, das aber der Allgemeinheit des vom Verstände
erkannten Objektes eine freie Wahl ist.

Am Schluß seiner Ausführungen ist man geneigt, zuzugeben, daß der
Verf. sein Ziel, so kühn und fast unbescheiden es auch anfangs scheinen
möchte, erreicht hat. Seine Lösung ist, vom Standpunkte einer nüchternen,
realistischen Philosophie, vom natürlichen Bewußtsein und Vernunftgebrauch

aus beurteilt, durchaus befriedigend. S. erweist sich als gründ-



368 Literarische Besprechungen

liehen Aristoteleskenner und ebenso gründlichen Kenner der modernen
Theorien seines Problems. Er ist also wohl ausgerüstet, sich seiner Aufgabe
« vetera novis augere » zu unterziehen.

Was besonders auffällt, ist S.s streng thomistische Aristotelesinterpretation.

Obschon die Bibliographie nur sehr wenige thomistische Literatur
aufweist und von den Werken des hl. Thomas nur die Comm. in 11. De anima
enthält, obschon nur ein einziges Mal (156) eine thomistische Aristotelesauslegung

ausdrücklich hervorgehoben wird, weht durch das ganze Buch
sozusagen der Geist des Aquinaten. Das sieht man sowohl an den großen
Thesen, die hier entwickelt werden, von der intellektuellen Erkenntnis, von
der Sensation, vom Verhältnis des Verstandes zum Willen, von der
Spezifikation der Akte durch das Formalobjekt, als auch an jenen, die nur kurz
angedeutet sind : kausaler Aufstieg zum Primus Motor, Produktion der
Seele durch eigene Dazwischenkunft des Primus Motor.

Manchem wird da wohl ein Bedenken aufsteigen : Während der Titel
die aristotelische Lösung des Problems verspricht, bietet das Buch die
thomistische. So abgerundet und ausgeglichen wie es bei S. erscheint,
ist das aristotelische System an sich ja auch nicht. — Dieses Bedenken
möchten wir ausschlagen. S. will nicht das aristotelische System so
darstellen, « als ob die Philosophie nichts besseres gefunden habe seit
2000 Jahren» (14). Bewußt will er «den Aristotelismus eine Evolution
durchmachen lassen» (13). Diese Evolution ist nicht nur zulässig, sondern
muß gemacht werden, wenn nicht rein historisches Interesse im Vordergrund

steht. Das Aristotelessystem erscheint also bei S. bereichert, aber
nicht verdorben ; wir haben noch immer den geschichtlichen Aristoteles
vor uns. Das verbürgt uns S.s Methode. Er zitiert Trendelenburgs Rat :

ut Aristoteles ex Aristotele intelligeretur (105). Daß er ihn auch befolgt,
beweist er dadurch, daß er zu wiederholten Malen (z. B. 14, 104, 159) zum
Verständnis einer schwierigen oder umstrittenen Stelle auf die allgemeinen
Prinzipien und die Methode des Stagiriten zurückgeht. Wir möchten daher
in S.s Studie einen weiteren Beleg dafür sehen, daß eine unvoreingenommene,
objektive Aristotelesinterpretation zum Thomismus führen kann, daß
Aristoteles nicht notwendigerweise averroistisch oder nominalistisch
ausgelegt werden muß.

Clerf (Luxemburg). P. Johannes Müller O.S.B.

Freiburg, Schweiz. — St. Paulusdruckerei. — 33.


	Literarische Besprechungen

