Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: St. Thomas Uber die Liebe

Autor: Rudloff, L. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762605

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

St. Thomas iiber die Liebe.

Von P. L. v. RUDLOFF O. S. B.

Es ist auffallend, wie sehr von den scholastischen Autoren die Liebe
im Gegensatz zur Erkenntnis vernachlissigt worden ist. Bei den grolen
Kommentatoren des hl. Thomas wird man wenig iiber die Natur der
Liebe finden. Neuere Autoren gehen auch selten niher auf diese ein.
In den Lehrbiichern findet man meistens nur wenige Zeilen iiber sie.
Mausbachs Dissertation « Divi Thomae Aquinatis de voluntate et appe-
titu sensitivo doctrina» (Paderborn 1888) miinzt die Lehre meines
Wissens nur ethisch aus. ! Sawickis « Philosophie der Liebe » (Paderborn
1924) kann iiber das eigentliche metaphysische Wesen der Liebe auch
keine Aufschliisse geben, da, nach des Verfassers Zeugnis, fiir die Aus-
wahl des Stoffes in dieser aus Vortrigen entstandenen Schrift «die
Riicksicht auf moderne Problemstellungen und die Interessen eines
weiteren Zuhorerkreises malligebend » war. Die &dullerst interessante
Studie endlich von Pierre Rousselot S. J. « Pour I'histoire du probléme
de I'amour au moyen age » (Beitrage zur Geschichte dcr Philosophie des
Mittelalters, VI, 6, Miinster 19o8) bietet zwar reiche Anregungen, kann
und will aber nicht eigentlich {iber das Wesen der Liebe belehren.
Dieses Schweigen der Autoren ist wohl verstiandlich, wenn man bedenkt,
dafl eben die Erkenntnis als Erkenntnis sich — auch beim reflex er-
kennenden Menschen — in etwa selbst offenbart, die Liebe aber zwar
dunkel erlebt, aber nur mittelbar erkannt werden kann. Dennoch ist
es zu bedauern, dal} das Wesen der Liebe bisher so wenig zum Gegen-
stand gelehrter Untersuchung gemacht worden ist. Im Folgenden sollen
aus dem Al. Thomas einige Gedanken geboten werden, die vielleicht zu
intensiverer Beschiiftigung mit diesem Gegenstande anregen koénnen.
Einige Folgerungen werden gezogen. :

Jedem, der sich einmal die Mithe macht, die Schriften des Aquinaten
nach AuBerungen iiber die Liebe zu durchforschen, wird es zum Bewul3t-
sein kommen, wie grof} die Analogie zwischen Erkennen und Lieben

1 Ich konnte sie selbst leider bisher noch nicht einsehen.



346 St. Thomas tuber die Liebe

ist. Das Lieben wie das Erkennen ist eine actio immanens, eine
Vervollkommnung des Liebenden selbst. 1 Man kann sie ein Hinneigen,
eine inclinatio nennen. > Diese Benennung, die sich auch in fast allen
Lehrbiichern findet, ist aber wohl nicht mehr als eine bildliche Um-
schreibung, keine eigentliche Definition. Tiefer ins Wesen der Liebe
fithrt es, wenn St. Thomas die Liebe eine gewisse Einigung oder
Einheit nennt : Amor «unionem facit formaliter, quia ipse amor est
talis unio vel nexus». 2 Andere Namen fiir diese « unio » sind : « trans-
formatio, qua amans in amatum transformatur et quodammodo conver-
titur in ipsum» 4, conformitas, coaptatio appetitus ad rem amatam,
connaturalitas amantis ad amatum.?® Sie ist dasselbe wie « compla-
centia». ¢ Von dieser Einigung, die die Liebe selbst formaliter ist,
miissen wir scharf unterscheiden einmal die Einheit, die der Grund
fiir die Liebe ist — mag diese nun eine unio similitudinis oder eine
unio substantialis sein — sodann jene Einheit, die die Wirkung der
Liebe ist, die wirkliche Vereinigung, zu der die Liebe hinstrebt. *

Die unio nun, die die Liebe selbst #sf, beschreibt der hl. Thomas
des Niheren: « Es gibt eine zweifache Einigung. Die erste erzeugt
eine Einheit mit Einschrinkung (secundum quid), wie das Einswerden
von aneinander gefiigten und sich mit der Oberfliche beriihrenden
Dingen, und so ist nicht die Einigung der Liebe, da jedes Liebende
ins Innere des Geliebten umgestaltet wird. ... Die andere Einigung
macht Eins schlechthin (simpliciter), wie das Einswerden kontinuier-
licher Dinge und von Materie und Form ; und so ist die Einigung der
Liebe, denn die Liebe macht, dafi das Gelieble Form des Liebenden ist. » 8
« Wenn das Strebevermogen vom Gegenstand des Strebens (appetibile)
informiert wird, so entsteht gleichsam eine kontinuierliche Verbindung
und ein Zusammenwachsen (est quasi conjunctio continuitatis et con-
cretionis) ; daher eint die Liebe mehr als der Genul3 (delectatio), macht
ste doch, dafp das Liebende dem Affekt nach das geliebte Ding selber ist. »
Man beachte hier die den entsprechenden Stellen {iber die Erkenntnis

1T137,1ad2;1I18, 3ad 1.

271 19, 1; ib. 80, 1.

3 De Pot. 10, 2 ad 11; I-II 28, 1 ; IIT d. 27, q. 1, a. 1 ad 2.

1 ib.

5 cf. I-IT 62, 3 c et ad 3; ib. 28, 5 c et ad obj.; ib. 26, 1 et 2 ; ib. 27, 1 etc.
6 I-II 26, 2 ad 3; ib. 28, 2 ad 1.

7 cf. I-II 26, 2 ad 2 ; ib. 27, 3; ib. 28, 1 c et ad 2.

8 IIT d. 27, q. 1, a. 1 ad 5.

9 II1 d. 27, q, 1, a. 3 ad 2.



St. Thomas {iber die Liebe 347

dhnliche Ausdrucksweise : Amans est secundum affectum ipsa res
amata — cognoscens est’ secundum intentionem, intentionaliter ipsa
res cognita. «Die Liebe gehért zum Strebevermogen ; das Strebe-
vermdogen aber ist eine passive, leidende Kraft (est virtus passiva). ...
Jedes Leidende aber wird vervollkommnet dadurch, dall es von der
Form des 1thm entsprechenden Aktivum (per formam sui activi) infor-
miert wird ; darin findet seine Bewegung Abschlull und Ruhe.
Dabher ist die Liebe nichts anderes als eine gewisse Umformung, Trans-
formation des Affektes in das geliebte Ding. Und weil alles, was die
Form eines anderen wird, eins mit diesem wird, so wird durch die
Liebe das Liebende eins mit dem Geliebten, das die Form des Liebenden
geworden 1st.»* Das Objekt verhilt sich zum Strebevermdgen wie ein
unbewegter Beweger (movens non motum) 2, denn das Lieben (amatio)
geschieht durch eine gewisse Bewegung oder Anziehung des Liebenden
von Seiten des Geliebten.® Daher, «da der Beweger das Bewegte
beriihrt, so mull notwendig das Geliebte dem Liebenden innerlich sein »
und somit « mufl, wie ... das Erkannte (intellectum) im Erkennenden
ist, insofern es erkannt wird, auch das Geliebte im Liebenden sein,
insofern es geliebt wird ». * Das Endziel ist fur den Willen Objekt
und « quasi forma ». 3 '

Als logische Konsequenz ergibt sich daraus notwendig, dall das
Objekt, wenn es nicht selbst unmittelbar das Strebevermégen infor-
mieren kann, dies durch eine stellvertretende Form tun mul3. Zunichst
wird dies nahegelegt durch den Vergleich zwischen Erkennen und Lieben
in der eben angefithrten Stelle aus dem «Compendium theologiae »
(c. 45) : « Wie das Erkannte, insofern es erkannt ist, im Erkennenden
ist, so mull auch das Geliebte als solches im Liebenden sein.» In
folgenden Stellen wird sodann diese Lehre mehr oder weniger deutlich
dargelegt : « Das Geliebte ist im Liebenden enthalten, insofern es in
seinem Affekt eingeprigt ist (impressum) durch ein gewisses Wohl-
gefallen. » ¢ « Wie im Intellekt eine gewisse Species ist, die ein Abbild
des Gegenstandes ist, so mufi auch im Willen und in jedem anderen
Strebevermogen efwas sein, wodurch dieses zuw seinem Objekt hingewendet

1 ib. a. 1, sol.

2 1 80, 2 (cf. in IIT de Anima, lect. 15).
3 Comp. theol. c. 46.

4 ib. c. 45.

5 TI-1I 23, 8.

6 I-II 28, 2z ad 1.



348 St. Thomas uber die Liebe

wird (inclinetur).»1 Wir konnten also wie von einer species impressa
etwa von einer complacentia impressa oder so ihnlich sprechen. Sie
kann auch als Habitus im Willen bleiben, so wie die species impressa
im Intellekt. ?

Noch mehr an Wahrscheinlichkeit gewinnt diese Annahme, wenn
wir sehen, dall nach dem hl. Thomas auch, was den terminus der
Handlung betrifft, die Ahnlichkeit zwischen Intellekt und Wille sehr
grof} ist : « Durch die Willenstat findet sich in uns ein anderer Hervor-
gang », hei3t es in einer aus der Trinititslehre bekannten Stelle,
«nimlich der Hervorgang der Liebe, durch den das Geliebte im Lieben-
den ist, wie durch die Konzeption des Wortes das gesprochene oder
erkannte Ding im Erkennenden ». 3 « Wie némlich dadurch, dal} einer
ein Ding mit dem Verstande erkennt, eine gewisse intellektuelle Kon-
zeption im Erkennenden entsteht, die man ,Wort’ nennt, so ergibt
sich dadurch, dal} einer ein Ding liebt, ich méchte sagen, eine gewisse
Jimpressio’, Einpriagung im Affekt des Liebenden, gemill der das
Geliebte im Liebenden ist, wie auch das Erkannte im Erkennenden. ...
Man hat jedoch, was den Willen betrifft, keinen Ausdruck fiir das
Verhiltnis dieser ,impressio’ oder ,affectio’, die im Liebenden aus der
Liebe entspringt, zu ihrem Prinzip und umgekehrt. Deswegen bezeichnen
wir diese Beziehungen in Ermangelung eines anderen Ausdrucks mit
den Worten ,amor‘ und ,dilectio’, wie wenn wir das (geistige) Wort
,Intelligentia concepta‘’ nennen wollten. »

Aus dem Gesagten ergibt sich eine sehr interessante, bisher wenig
beachtete Folgerung. Wie im Intellekt, so ist auch im Willen sowohl
die den Liebesakt einleitende als auch die ihn terminierende Form
eine Stellvertretung fiir das Objekt selbst. Wenn also ein Objekt vor-
handen ist, das selbst ein actus secundus prorsus immaterialis ist, so
kann dieses Objekt, ebenso wie es unmittelbar den Intellekt terminiert,

Lib. 50, 3 ad 1.

2 ib.

37127, 3.

41 37, 1. — Scheinbar dieser Lehre entgegen lautet eine Stelle aus de Ver.

(4, 2 ad 7), wo es heilt : « Voluntas non habet aliquid progrediens a se ipsa, quod
in ea sit per modum operationis. » Zunichst kann diese einzelne Stelle gegen die
oben angefiithrten deutlichen Ausspriiche nichts bedeuten. Sodann miiBte man die
kritische Ausgabe von de Ver. abwarten. Joa. a S. Thoma (in I 27, disp. 12, a. 7.
n. 4)und Cajetan (in I 27, 3) lasen «quod in ea sit #isi per modum operationis» und
suchen die Schwierigkeit an den angefthrten Stellen zu 16sen (Joa. a S. Thoma
L. e n. 12)



St. Thomas iiber die Liebe 349

auch den Willen terminieren. D. h. Gott 7st 1m Himmel nicht bloff der
unmittelbare terminus unseres Schauens, sondern auch unseres Liebens,
soda3 wir ihn ohne species erkennen und ohne das der species im
Willen Entsprechende lieben. Joannes a S. Thoma leugnet das zwar. !
Die Salmantizenser dagegen halten die angegebene Lehre fiir ebenso
wahrscheinlich wie die entgegengesetzte : « Wenn einmal die Parallele
gewahrt werden soll, die anscheinend zwischen Intellekt und Wille
angenommen werden mul}, dann ist es wahrscheinlich, daf}, wie die
gottliche Wesenheit dem seligen Verstande geeint werden kann in der
Art eines Wortes, so auch die gottliche Giite sich mit dem Willen der
Seligen verbinden kann nach Art eines Terminus der Liebe (sub ratione
termini dilecti). ... Denn wie das gottliche Wesen actus purus und
wesentlich erkannt (intellecta) ist, so ist auch die géttliche Giite
wesenhaft geliebt und actus purus in ihrer Art; und wie daher Gott
aus jenem Grunde sich verbinden kann als erkanntes Objekt, so aus
diesem als geliebtes Objekt. » 2 Diese Lehre scheint mehr dem hl. Thomas
zu entsprechen, besonders folgender Stelle: « Habere ... dicimur id,
quo libere possumus uti vel frui ut volumus. ... Ad quod quandoque
pertingit rationalis creatura, ut puta cum sic fit particeps divini Verbi
er procedentis Amoris, ut possit libere Deum vere cognoscere et recte
amare. »® Das wirft ein helles Licht auf unsere Teilnahme am Leben
der heiligsten Dreifaltigkeit in der ewigen Seligkeit { 4

Wenn wir uns nun iiberlegen, wie wir am besten den Liebes-
akt definieren wollen, so ergibt sich zunidchst, wie schon oben gesagt,
dafl die Umschreibung «inclinatio rei ... ad aliquam rem sibi con-
venientem » ® kaum den Anspruch erheben kann, eine Definition zu’
sein ; sie ist ein von korperlichen Dingen hergenommenes Bild. Die
Liebe ist keine actio transiens, sondern, wie das Erkennen, eine actio
immanens, eine Vervollkommnung des Subjektes. Wollen wir die Liebe
vom Erkennen unterscheiden, so miissen wir aufs Formalobjekt zuriick-

in I 27, disp. 12, a. 7 n. 13.
De Ss. Trin. myst. disp. 3, dub. 1, § 12, n. 39; cf. ib. § 6, n. 16.

3 1 38, 1. — Die neue kritische Ausgabe (Rom 1882 ff.) schreibt « Verbi»
und « Amoris » mit groBen Anfangsbuchstaben.

4 Vgl. hierzu: M. Grabmann, Die Idee des Lebens in der Theologie des
hl. Thomas von Aquin (Paderborn 1922), S. 106; A. Gardeil O. P., Idée fonda-
mentale de la vie chrétienne, in La vie spirituelle, I (1919/1920), tom. 1, p. 77 sq. ;
R. Garrigou-Lagrange O. P., La perfection chrétienne, La vie éternelle commencée ;
ib. IIT (1920/21), tom. 1, p. 1I.

5 De Ver. 235, I.

1
2



350 St. Thomas iiber die Liebe

greifen, denn eine actio wird von ihrem Formalobjekt spezifiziert.
Der Intellekt hat zum Objekt das Ding als Wahres, der Wille das Ding
als Gutes.! Denn «die Liebe bedingt eine gewisse Ubereinstimmung
(connaturalitas) und ein gewisses Wohlgefallen des Liebenden am
Geliebten ; was aber mit einem Wesen {iibereinstimmt und ihm pro-
portioniert ist, das ist fiir dieses ein Gut ». ? Wenn wir nun das Wesen
des Guten niher bestimmen wollen, diirfen wir es diesmal, da wir aus
ihm das Streben erkliren wollen, nicht in bezug auf den Willen oder
das Strebevermdgen definieren ; das hiefle einen circulus vitiosus begehen.
Wir miissen ihm also anders nahe zu kommen suchen. Der hl. Thomas
hilft uns, indem er einmal als den Grund der Liebe das Gute bezeichnet 3,
ein andermal die Einheit, entweder die substantielle oder die der
Ahnlichkeit. * Wir kénnen also sagen, da das Gutsein ein gewisses
Einssein bedeutet : Das Gute ist irgendwie eins mit dem Subjekt.
Dieses Einssein geht der Liebe vorher: « Das Einssein dem Affekte
nach ergibt sich aus einer vorhergehenden Wahrnehmung, denn der
Akt des Strebevermodgens folgt einer Wahrnehmung. Nun gibt es
eine doppelte Liebe, die der Begierde und die des Wohlwollens
(amicitiae). Beide entspringen aus der Wahrnehmung der Einheit des
Geliebten mit dem Liebenden. Liebt nidmlich einer etwas begehrlich,
so nimmt er das Objekt wahr als zu seinem Wohlsein gehdrig. Wenn
einer jemanden freundschaftlich liebt, so wiinscht er ihm das Gute
wie sich selbst. Er sieht ihn also als sein anderes Ich an (apprehendit
eum ut alterum se), da er ihm ja Gutes wiinscht wie sich selbst. »?
Das Objekt informiert also den Willen unter dem formalen Gesichts-
punkt des Einsseins mit ihm. Durch diese Information ist die Liebe in
actu primo proximo gegeben, wie durch die Information der species
impressa die Erkenntnis. Der Liebesakt iibersetzt dies nun in den
immateriellen actus secundus des affektiven Einsseins. Man konnte
somit vielleicht die Liebe definieren : « Actio, qua diligens habet imma-
terialiter rem, non secundum suam formam vel naturam (wie der
Erkenntnisakt), sed secundum unitatem cum ipso.» M. a. W.: Wenn

1« Gegenstand — Objekt — des Verstandes ist das Verum — das Wahre —
oder das Sein in seiner Erkennbarkeit — ens cognoscibile. Gegenstand des Willens
ist das Gute oder das Sein als Erstrebenswertes — ens appetibile, » G. M. Manser,
Das Wesen des Thomismus,.II, 3, Div. Thom. 1925, S. 267.

2 I-1I 27, 1. .
ib. u. anderswo.

I-IT 28, 1 ad 2 ; ib. 27, 3.
I-1T 28, 1.

[ )



St. Thomas iiber die Liebe 35I

die Erkenntnis ein Dominium ist iiber das Objekt seiner Form, seinem
Wesen nach ; dann ist die Liebe ein solches geistiges Dominium nicht
so sehr iiber das Objekt, als iiber das Einssein, das zwischen dem
Objekt und mir besteht. Dieses Einssein ist das Formalobjekt der Liebe.

Zwel interessante Stellen {iber die Selbstliebe seien angefiihrt :
« Jeder liebt mehr sich selbst als einen anderen ; denn mit sich ist er
in . der Substanz eins, mit dem anderen aber nur in der Ahnlichkeit
einer Form.»! In der zweiten Stelle kniipft der hl. Thomas an die
augustinische Unterscheidung von cogitare, discernere und intelligere
an. «Discernere est cognoscere rem per suam differentiam ab aliis.
Cogitare autem est considerare rem secundum partes et proprietates
suas. ... Intelligere autem dicit nihil aliud quam simplicem intuitum
intellectus in id, quod sibi est praesens intelligibile. Dico ergo, quod
anima non semper cogitat et discernit de Deo nec de se. ... Sed
secundum quod intelligere nihil aliud dicit quam intuitum, qui nihil
aliud est quam praesentia intelligibilis ad intellectum quocumque modo,
sic anima semper intelligit se et Deum indeterminate, et consequitur
quidam amor indeterminatus. » 2

Der Aquinate spricht also hier in Parallele zur experimentellen
Selbsterkenntnis der Seele, und zu der im Gnadenstande gegebenen
experimentellen Gotteserkenntnis, die jedem Akt vorausgehend als
Habitus vorhanden sind, von einer entsprechenden experimentellen
Selbst- und Gottesliebe. Die Seele hat durch ihr eigenes Wesen eine
habituelle Selbstliebe. Die Gnade sodann erhebt sie zur Hohe Gottes,
lait sie gleichsam durchlissig werden fiir das Licht, das aus Gott
stromt, und so iiber sich selbst hinweg Gott lieben, ihm in habitueller
Liebe geeint sein, wie sie auch zur habituellen Gotteserkenntnis erhoben
ist. Gott ist in ihr « wie das Erkannte im Erkennenden und das
Geliebte im Liebenden. » 3

L 1-11 27, 3.
21d.3,q.4, a.s,sol
% T 43. 3. — Diese letzten Bemerkungen bilden eine Erginzung zu dem in

uuseren Ausfiihrungen tiber die Einwohnung Gottes Gesagten in dieser Zeitschrift
1930, 175-191 ; vgl. bes. S. 185 £. u. 190.



	St. Thomas über die Liebe

