
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: St. Thomas über die Liebe

Autor: Rudloff, L. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762605

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St. Thomas über die Liebe.
Von P. L. v. RUDLOFF 0. S. B.

Es ist auffallend, wie sehr von den scholastischen Autoren die Liebe
im Gegensatz zur Erkenntnis vernachlässigt worden ist. Bei den großen
Kommentatoren des hl. Thomas wird man wenig über die Natur der
Liebe finden. Neuere Autoren gehen auch selten näher auf diese ein.

In den Lehrbüchern findet man meistens nur wenige Zeilen über sie.

Mausbachs Dissertation « Divi Thomae Aquinatis de voluntate et appe-
titu sensitivo doctrina » (Paderborn 18S8) münzt die Lehre meines

Wissens nur ethisch aus. 1 Sawickis « Philosophie der Liebe » (Paderborn
1924) kann über das eigentliche metaphysische Wesen der Liehe auch
keine Aufschlüsse geben, da, nach des Verfassers Zeugnis, für die
Auswahl des Stoffes in dieser aus Vorträgen entstandenen Schrift « die
Rücksicht auf moderne Problemstellungen und die Interessen eines

weiteren Zuhörerkreises maßgebend » war. Die äußerst interessante
Studie endlich von Pierre Rousselot S. J. « Pour l'histoire du problème
de l'amour au moyen âge » (Beiträge zur Geschichte der Philosophie des

Mittelalters, VI, 6, Münster 1908) bietet zwar reiche Anregungen, kann
und will aber nicht eigentlich über das Wesen der Liebe belehren.
Dieses Schweigen der Autoren ist wohl verständlich, wenn man bedenkt,
daß eben die Erkenntnis als Erkenntnis sich — auch beim reflex
erkennenden Menschen — in etwa selbst offenbart, die Liebe aber zwar
dunkel erlebt, aber nur mittelbar erkannt werden kann. Dennoch ist
es zu bedauern, daß das Wesen der Liebe bisher so wenig zum Gegenstand

gelehrter Untersuchung gemacht worden ist. Im Folgenden sollen

aus dem hl. Thomas einige Gedanken geboten werden, die vielleicht zu
intensiverer Beschäftigung mit diesem Gegenstande anregen können.

Einige Folgerungen werden gezogen.
Jedem, der sich einmal die Mühe macht, die Schriften des Aquinaten

nach Äußerungen über die Liebe zu durchforschen, wird es zum Bewußtsein

kommen, wie groß die Analogie zwischen Erkennen und Lieben

1 Ich konnte sie selbst leider bisher noch nicht einsehen.



346 St. Thomas über die Liebe

ist. Das Lieben wie das Erkennen ist eine actio immauens, eine

Vervollkommnung des Liebenden selbst.1 Man kann sie ein Hinneigen,
eine inclinatio nennen. 2 Diese Benennung, die sich auch in fast allen
Lehrbüchern findet, ist aber wohl nicht mehr als eine bildliche
Umschreibung, keine eigentliche Definition. Tiefer ins Wesen der Liebe
führt es, wenn St. Thomas die Liebe eine gewisse Einigung oder

Einheit nennt : Amor « unionem facit formaliter, quia ipse amor est

talis unio vel nexus ». 3 Andere Namen für diese « unio » sind : « trans-
formatio, qua amans in amatum transformatur et quodammodo conver-
titur in ipsum » 4, conformitas, coaptatio appetitus ad rem amatam,
connaturalitas amantis ad amatum. 6 Sie ist dasselbe wie « compla-
centia ». 6 Von dieser Einigung, die die Liebe selbst formaliter ist,
müssen wir scharf unterscheiden einmal die Einheit, die der Grund
für die Liebe ist — mag diese nun eine unio similitudinis oder eine

unio substantialis sein — sodann jene Einheit, die die Wirkung der

Liebe ist, die wirkliche Vereinigung, zu der die Liebe hinstrebt. 7

Die unio nun, die die Liebe selbst ist, beschreibt der hl. Thomas
des Näheren: «Es gibt eine zweifache Einigung. Die erste erzeugt
eine Einheit mit Einschränkung (secundum quid), wie das Einswerden

von aneinander gefügten und sich mit der Oberfläche berührenden

Dingen, und so ist nicht die Einigung der Liebe, da jedes Liebende
ins Innere des Geliebten umgestaltet wird. Die andere Einigung
macht Eins schlechthin (simpliciter), wie das Einswerden kontinuierlicher

Dinge und von Materie und Form ; und so ist die Einigung der

Liebe, denn die Liebe macht, daß das Geliebte Form des Liebenden ist. » 8

« Wenn das Strebevermögen vom Gegenstand des Strebens (appetibile)
informiert wird, so entsteht gleichsam eine kontinuierliche Verbindung
und ein Zusammenwachsen (est quasi conjunctio continuitatis et con-

cretionis) ; daher eint die Liebe mehr als der Genuß (delectatio), macht

sie doch, daß das Liebende dem Affekt nach das geliebte Ding selber ist. » 9

Man beachte hier die den entsprechenden Stellen über die Erkenntnis

1 I 37, i ad 2 ; I 18, 3 ad i.
/ 2 I 19, i ; ib. 80, 1.

3 De Pot. 10, 2 ad 11 ; I-II 28, 1 ; III d. 27, q. x, a. 1 ad 2.
1 ib.
5 cf. I-II 62, 3 c et ad 3 ; ib. 28, 5 c et ad obj. ; ib. 26, 1 et 2 ; ib. 27, 1 etc.
6 I-II 26, 2 ad 3 ; ib. 28, 2 ad 1.

' cf. I-II 26, 2 ad 2 ; ib. 27, 3 ; ib. 28, 1 c et ad 2.
8 III d. 27, q. 1, a. 1 ad 5.
9 III d. 27, q, 1, a. 3 ad 2.



St. Thomas über die Liebe 347

ähnliche Ausdrucksweise : Amans est secundum affectum ipsa res

amata — cognoscens est'secundum intentionem, intentionaliter ipsa

res cognita. « Die Liebe gehört zum Strebevermögen ; das

Strebevermögen aber ist eine passive, leidende Kraft (est virtus passiva).
Jedes Leidende aber wird vervollkommnet dadurch, daß es von der

Form des ihm entsprechenden Aktivum (per formam sui activi) informiert

wird ; darin findet seine Bewegung Abschluß und Ruhe.
Daher ist die Liebe nichts anderes als eine gewisse Umformung,
Transformation des Affektes in das geliebte Ding. Und weil alles, was die

Form eines anderen wird, eins mit diesem wird, so wird durch die

Liehe das Liebende eins mit dem Geliebten, das die Form des Liebenden

geworden ist. » 1 Das Objekt verhält sich zum Strebevermögen wie ein

unbewegter Beweger (movens non motum) 2, denn das Lieben (amatio)
geschieht durch eine gewisse Bewegung oder Anziehung des Liebenden

von Seiten des Geliebten. 3 Daher, « da der Beweger das Bewegte
berührt, so muß notwendig das Geliebte dem Liebenden innerlich sein»
und somit « muß, wie das Erkannte (intellectum) im Erkennenden

ist, insofern es erkannt wird, auch das Geliebte im Liebenden sein,

insofern es geliebt wird ». 4 Das Endziel ist für den Willen Objekt
und « quasi forma ». 5

Als logische Konsequenz ergibt sich daraus notwendig, daß das

Objekt, wenn es nicht selbst unmittelbar das Strebevermögen
informieren kann, dies durch eine stellvertretende Form tun muß. Zunächst
wird dies nahegelegt durch den Vergleich zwischen Erkennen und Lieben
in der eben angeführten Stelle aus dem « Compendium theologiae »

(c. 45) : « Wie das Erkannte, insofern es erkannt ist, im Erkennenden

ist, so muß auch das Geliebte als solches im Liebenden sein. » In
folgenden Stellen wird sodann diese Lehre mehr oder weniger deutlich

dargelegt : « Das Geliebte ist im Liebenden enthalten, insofern es in
seinem Affekt eingeprägt ist (Impressum) durch ein gewisses

Wohlgefallen. »6 « Wie im Intellekt eine gewisse Species ist, die ein Abbild
des Gegenstandes ist, so muß auch im Willen und in jedem anderen

Strebevermögen etwas sein, wodurch dieses zu seinem Objekt hingewindet

1 ib. a. I, sol.
2 I 8o, 2 (cf. in III de Anima, lect. 15).
3 Comp, theol. c. 46.
4 ib. c. 45.
5 II-II 23, 8.
6 I-II 28, 2 ad 1.



34§ St. Thomas über die Liebe

wird (inclinetur). »1 Wir könnten also wie von einer species impressa
etwa von einer complacentia impressa oder so ähnlich sprechen. Sie

kann auch als Habitus im Willen bleiben, so wie die species impressa
im Intellekt. 2

Noch mehr an Wahrscheinlichkeit gewinnt diese Annahme, wenn
wir sehen, daß nach dem hl. Thomas auch, was den terminus der

Handlung betrifft, die Ähnlichkeit zwischen Intellekt und Wille sehr

groß ist : « Durch die Willenstat findet sich in uns ein anderer Hervorgang

», heißt es in einer aus der Trinitätslehre bekannten Stelle,
« nämlich der Hervorgang der Liebe, durch den das Geliebte im Liebenden

ist, wie durch die Konzeption des Wortes das gesprochene oder

erkannte Ding im Erkennenden ». 3 « Wie nämlich dadurch, daß einer

ein Ding mit dem Verstände erkennt, eine gewisse intellektuelle
Konzeption im Erkennenden entsteht, die man ,Wort' nennt, so ergibt
sich dadurch, daß einer ein Ding liebt, ich möchte sagen, eine gewisse

,impressio', Einprägung im Affekt des Liebenden, gemäß der das

Geliebte im Liebenden ist, wie auch das Erkannte im Erkennenden.
Man hat jedoch, was den Willen betrifft, keinen Ausdruck für das

Verhältnis dieser .impressio' oder ,affectio', die im Liebenden aus der

Liebe entspringt, zu ihrem Prinzip und umgekehrt. Deswegen bezeichnen

wir diese Beziehungen in Ermangelung eines anderen Ausdrucks mit
den Worten ,amor' und ,dilectio', wie wenn wir das (geistige) Wort
,Intelligcntia concepta' nennen wollten. » 4

Aus dem Gesagten ergibt sich eine sehr interessante, bisher wenig
beachtete Folgerung. Wie im Intellekt, so ist auch im Willen sowohl
die den Liebesakt einleitende als auch die ihn terminierende Form
eine Stellvertretung für das Objekt selbst. Wenn also ein Objekt
vorhanden ist, das selbst ein actus secundus prorsus immaterialis ist, so

kann dieses Objekt, ebenso wie es unmittelbar den Intellekt terminiert,

1 ib. 50, 5 ad 1.
2 ib.
3 I 27, 3.
4 I 37, 1. — Scheinbar dieser Lehre entgegen lautet eine Stelle aus de Ver.

(4, 2 ad 7), wo es heißt : « Voluntas non habet aliquid progrediens a se ipsa, quod
in ea sit per modum operationis. » Zunächst kann diese einzelne Stelle gegen die
oben angeführten deutlichen Aussprüche nichts bedeuten. Sodann müßte man die
kritische Ausgabe von de Ver. abwarten. Joa. a S. Tlioma (in I 27, disp. 12, a. 7.
n, 4) und Cajetan (in I 27, 3) lasen « quod in ea sit nisi per modum operationis » und
suchen die Schwierigkeit an den angeführten Stellen zu lösen (Joa. a S. Thoma
1. c. n. 12).



St. Thomas über die Liebe 349

auch den Willen terminieren. D. h. Gott ist im Himmel nicht, bloß der

unmittelbare terminus unseres Schauens, sondern auch unseres Liebens,
sodaß wir ihn ohne species erkennen und ohne das der species im
Willen Entsprechende lieben. Joannes a S. Thoma leugnet das zwar. 1

Die Salmantizenser dagegen halten die angegebene Lehre für ebenso

wahrscheinlich wie die entgegengesetzte : « Wenn einmal die Parallele

gewahrt werden soll, die anscheinend zwischen Intellekt und Wille
angenommen werden muß, dann ist es wahrscheinlich, daß, wie die

göttliche Wesenheit dem seligen Verstände geeint werden kann in der

Art eines Wortes, so auch die göttliche Güte sich mit dem Willen der

Seligen verbinden kann nach Art eines Terminus der Liebe (sub ratione
termini dilecti). Denn wie das göttliche Wesen actus purus und
wesentlich erkannt (intellecta) ist, so ist auch die göttliche Güte
wesenhaft geliebt und actus purus in ihrer Art ; und wie daher Gott
aus jenem Grunde sich verbinden kann als erkanntes Objekt, so aus
diesem als geliebtes Objekt. » 2 Diese Lehre scheint mehr dem hl. Thomas

zu entsprechen, besonders folgender Stelle : « Habere dieimur id,
quo libere possumus uti vel frui ut volumus. Ad quod quandoque
pertingit rationalis creatura, ut puta cum sic fit partieeps divini Verbi
er ßrocedentis Amoris, ut possit libere Deum vere cognoscere et recte

amare. » 3 Das wirft ein helles Licht auf unsere Teilnahme am Leben
der heiligsten Dreifaltigkeit in der ewigen Seligkeit 4

Wenn wir uns nun überlegen, wie wir am besten den Liebesakt

definieren wollen, so ergibt sich zunächst, wie schon oben gesagt,
daß die Umschreibung « inclinatio rei ad aliquam rem sibi con-
venientem » 6 kaum den Anspruch erheben kann, eine Definition zu
sein ; sie ist ein von körperlichen Dingen hergenommenes Bild. Die
Liebe ist keine actio transiens, sondern, wie das Erkennen, eine actio

immanens, eine Vervollkommnung des Subjektes. Wollen wir die Liebe

vom Erkennen unterscheiden, so müssen wir aufs Formalobjekt zurück-

1 in I 27, disp. 12, a. 7 n. 13.
2 De Ss. Trin. myst. disp. 3, dub. 1, § 12, n. 39 ; cf. ib. § 6, n. 16.
3 I 38, 1. — Die neue kritische Ausgabe (Rom 1882 ff.) schreibt «Verbi»

und « Amoris » mit großen Anfangsbuchstaben.
4 Vgl. hierzu : M. Grabmann, Die Idee des Lebens in der Theologie des

hl. Thomas von Aquin (Paderborn 1922), S. 106 ; A. Gardeil O. P., Idée
fondamentale de la vie chrétienne, in La vie spirituelle, I (1919/1920), tom. 1, p. 77 sq. ;

R. Garrigou-I.agrange O. P., La perfection chrétienne, La vie éternelle commencée ;

ib. III (1920/21), tom. 1, p. h.
5 De Ver. 25, 1.



350 St. Thomas über die Liebe

greifen, denn eine actio wird von ihrem Formalobjekt spezifiziert.
Der Intellekt hat zum Objekt das Ding als Wahres, der Wille das Ding
als Gutes.1 Denn « die Liebe bedingt eine gewisse Übereinstimmung
(connaturalitas) und ein gewisses Wohlgefallen des Liebenden am
Geliebten ; was aber mit einem Wesen übereinstimmt und ihm
proportioniert ist, das ist für dieses ein Gut ».2 Wenn wir nun das Wesen
des Guten näher bestimmen wollen, dürfen wir es diesmal, da wir aus
ihm das Streben erklären wollen, nicht in bezug auf den Willen oder
das Strebevermögen definieren ; das hieße einen circulus vitiosus begehen.
Wir müssen ihm also anders nahe zu kommen suchen. Der hl. Thomas
hilft uns, indem er einmal als den Grund der Liebe das Gute bezeichnet 3,

ein andermal die Einheit, entweder die substantielle oder die der
Ähnlichkeit. 4 Wir können also sagen, daß das Gutsein ein gewisses

Einssein bedeutet : Das Gute ist irgendwie eins mit dem Subjekt.
Dieses Einssein geht der Liebe vorher : « Das Einssein dem Affekte
nach ergibt sich aus einer vorhergehenden Wahrnehmung, denn der

Akt des Strebevermögens folgt einer Wahrnehmung. Nun gibt es

eine doppelte Liebe, die der Begierde und die des Wohlwollens
(amicitiae). Beide entspringen aus der Wahrnehmung der Einheit des

Geliebten mit dem Liebenden. Liebt nämlich einer etwas begehrlich,
so nimmt er das Objekt wahr als zu seinem Wohlsein gehörig. Wenn
einer jemanden freundschaftlich liebt, so wünscht er ihm das Gute
wie sich selbst. Er sieht ihn also als sein anderes Ich an (apprehendit
eum ut alterum se), da er ihm ja Gutes wünscht wie sich selbst. »5

Das Objekt informiert also den Willen unter dem formalen Gesichtspunkt

des Einsseins mit ihm. Durch diese Information ist die Liebe in
actu primo proximo gegeben, wie durch die Information der species

impressa die Erkenntnis. Der Liebesakt übersetzt dies nun in den

immateriellen actus secundus des affektiven Einsseins. Man könnte
somit vielleicht die Liebe definieren : « Actio, qua diligens habet imma-
terialiter rem, non secundum suam formam vel naturam (wie der

Erkenntnisakt), scd secundum unitatem cum ipso. » M. a. W. : Wenn

1 « Gegenstand — Objekt — des Verstandes ist das Verum — das Wahre —
oder das Sein in seiner Erkennbarkeit — ens cognoscibile. Gegenstand des Willens
ist das Gute oder das Sein als Erstrebenswertes — ens appetibile. » G. M. Manser,
Das Wesen des Thomismus, II, 3, Div. Thom. 1925, S. 267.

2 I-Il 27, i.
3 ib. u. anderswo.
4 I-II 28, 1 ad 2 ; ib. 27, 3.
5 I-II 28, 1.



St. Thomas über die Liebe 351

die Erkenntnis ein Dominium ist über das Objekt seiner Form, seinem

Wesen nach ; dann ist die Liebe ein solches geistiges Dominium nicht
so sehr über das Objekt, als über das Einssein, das zwischen dem

Objekt und mir besteht. Dieses Einssein ist das Formalobjekt der Liebe.

Zwei interessante Stellen über die Selbstliebe seien angeführt :

«Jeder liebt mehr sich selbst als einen anderen; denn mit sich ist er

in, der Substanz eins, mit dem anderen aber nur in der Ähnlichkeit
einer Form. » 1 In der zweiten Stelle knüpft der hl. Thomas an die

augustinische Unterscheidung von cogitare, discernere und intelligere
an. « Discernere est cognoscere rem per suam differentiam ab aliis.
Cogitare autem est considerare rem secundum partes et proprietates
suas. Intelligere autem dicit nihil aliud quam simplicem intuitum
intellectus in id, quod sibi est praesens intelligibile. Dico ergo, quod
anima non semper cogitât et discernit de Deo nec de se. Sed

secundum quod intelligere nihil aliud dicit quam intuitum, qui nihil
aliud est quam praesentia intelligibilis ad intellectum quocumque modo,
sic anima semper intelligit se et Deum indeterminate, et consequitur
quidam amor indeterminatus. »2

Der Aquinate spricht also hier in Parallele zur experimentellen
Selbsterkenntnis der Seele, und zu der im Gnadenstande gegebenen

experimentellen Gotteserkenntnis, die jedem Akt vorausgehend als

Habitus vorhanden sind, von einer entsprechenden experimentellen
Selbst- und Gottesliebe. Die Seele hat durch ihr eigenes Wesen eine

habituelle Selbstliebe. Die Gnade sodann erhebt sie zur Höhe Gottes,
läßt sie gleichsam durchlässig werden für das Licht, das aus Gott
strömt, und so über sich selbst hinweg Gott lieben, ihm in habitueller
Liebe geeint sein, wie sie auch zur habituellen Gotteserkenntnis erhoben
ist. Gott ist in ihr « wie das Erkannte im Erkennenden und das

Geliebte im Liebenden. »3

1 I II 27, 3.
2 I d. 3, q. 4, a. 5, sol.
3 I 43. 3. — Diese letzten Bemerkungen bilden eine Ergänzung zu dem in

unseren Ausführungen über die Einwohnung Gottes Gesagten in dieser Zeitschrift
1930, 175-iQi ; vgl. bes. S. 185 f. u. 190.


	St. Thomas über die Liebe

