
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Sacrificium Mediatoris : zu den Opferanschauungen des Aquinaten
[Fortsetzung]

Autor: Rupprecht, Placidus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sacrificium Mediatoris.
Zu den Opferanschauungen des Aquinaten.

Von P. Placidus RUPPRECHT O.S.B., z. Z. Weingarten.

(Fortsetzung.)

III. Das Heilsmittlerwerk in seinem Aufbau.

1. Die eigentliche Opferhandlung.

Bisher suchte die Abhandlung 1 sich möglichst nur mit der Lehre
des hl. Thomas zu befassen, um diese herauszustellen. Infolge dieser

stofflichen Beschränkung erscheint es nun nötig, einige Ergänzungen
zu geben. Quelle hierfür soll vor allem die Bibel selbst sein. Die
Religionsgeschichte zeigt zwar auch manchen Strahl der ersten
Menschheitsüberlieferungen auf. Aber dieses Urgut ist oft so durch das menschliche

Sinnen und Grübeln verdeckt und überwuchert, daß es nur schwer
oder gar nicht mit Sicherheit herausgeschält werden kann. In der
Bibel haben wir dagegen den wohlgehüteten, klaren Strom göttlicher
Selbstmitteilung. Dazu kommt, daß Gott durch das Alte Testament
das Neue bewußt vorbereitet hat. Dort gibt er eine uns entsprechende

Einführung in seine Heilsabsichten, da seine Gedanken — unvermittelt
uns mitgeteilt — für uns unfaßbar wären.2 Im alten Gesetz, so sagt
der heilige Lehrer, war auch der Weg zum Heil noch nicht klar
geoffenbart, und deshalb war die Belehrung über denselben im äußern

Kult nötig. 3 So bietet uns jene Gottesverehrung die Anschauungen
für die geistigen Güter der neutestamentlichen Offenbarung und somit
auch für das sacrificium, das in ihr erst seine volle Kraft erhält.

1 Cfr. Tugend der Religion und Sacrificium Mediatoris. — « Divus Thomas »

1931 : 146, 293, 398 ; 1932 : 59, 514.
2 l-II 1 o 1, 2c : In statu praesentis vitae non possumus divinam veritatem

in seipsa intueri, sed oportet, quod radius divinae veritatis nobis illucescat sub

aliquibus sensilibus figuris.
3 Ibid.



3i6 Sacrificium Mediatoris

Dem Bilde ist es nun zu eigen, nur eine Seite des Gegenstandes
zu zeigen, wenn auch sozusagen die ganze Wirklichkeit dahinter steht.
Ob dieser Einseitigkeit bedarf man einer ganzen Reihe von
Abbildungen, die von verschiedenen Orten aus oder zu verschiedenen Zeiten
gemacht sind, um eine allseitige Vorstellung von dem Gegenstand zu
erlangen. So verhält es sich auch mit den Vorbildern des Alten
Testamentes. Auch ihnen eignet eine gewisse Einseitigkeit, die durch
den besonderen Lehr- und Kultzweck bedingt ist. Das andere tritt
zurück, ist gleichsam verhüllt mitgegeben, so daß z. B. eine wahre
Opferhandlung vorliegt, obwohl nicht alle Momente derselben klar
in Erscheinung treten. Will man also das Wesen des sacrificium
herausarbeiten, so darf man sich nicht mit einem Bericht begnügen, zumal
ein solcher kaum umfassend ist. Wie mangelhaft ist z. B. die

Berichterstattung über das Opfer des Abel — und wie oft versucht man nicht,
gerade aus dieser eine Definition des sacrificium zu gewinnen. Man
bedarf also einer ganzen Reihe solcher Vorbilder, um die eigentliche
Handlung herauslesen zu können. Nun bietet das Alte Testament
besonders im mosaischen Tempelkult eine Anzahl harmonisch
zusammengeordneter, sich gegenseitig ergänzender Opferfeiern, die auf
die göttliche Führung des Volkes selbst zurückgehen. Hier werden
wir das geeignete Anschauungsmaterial finden. Wir folgen wiederum
dem Beispiel des Aquinaten. Er lehrt zunächst das Unzureichende
der einzelnen Riten zur Bezeichnung der ganzen Wahrheit.1 Sodann

betrachtet er sie aber auch als eine Einheit. Dem täglichen Lammopfer

stellt er die andern als beigefügt gegenüber. 2 Ihre tiefste Einheit
besteht in der gemeinschaftlichen Beziehung zu Christi Opferdienst. 3

Gemäß dieser seiner Anschauung sucht der Aquinate die Vorbilder
im ganzen Alten Bund, so z. B. für die Eucharistie das Opfer des

1 I-II ioi, 3 ad i : Ceremoniae veteris legis invalidae et imperfectae erant
ad repraesentandum Christi mysterium, quod est superexcellens. Et ideo
oportuit huiusmodi ceremonias multiplicare.

2 In Joan, i, 29, L. 14 : tamquam principale observabatur, alia vero
ex adiuneto ; et ideo per agnum, qui erat principale sacrificium significatur Christus,
qui est principale sacrificium ; nam licet omnes saneti, qui pro fide Christi passi
sunt, prosint ad salutem fidelium, hoc tarnen non habent, nisi in quantum super
oblationem agni, quasi oblatio adiuneta principali sacrificio immolantur.

3 I-II 102, 3c : Omnia alia sacrificia offerebantur in lege, ut hoc unum
singulare et praeeipuum sacrificium figuraretur, tamquam perfectum per imperfecta.

III 47, 2 ad 1 : Omnia antiqua sacrificia figurae fuerunt illius veri sacrificii.



Sacrificium Mediatoris 317

Melchisedech, das Osterlamm und den aaronitischen Dienst.1 Es

handelt sich nun darum, aus der Fülle nur die wesentlichen Züge
auszusondern und zusammenzuordnen. 2 Die einer Opferart besonders

zueignenden Merkmale können übergangen werden, sofern sie durch
den Sonderzweck veranlaßt werden.

Als wesentliche Riten erscheinen nun : 1. Gemäß den Vorschriften
brachte das opfernde Glied des heiligen Volkes die Opfergabe in den

Tempel. Der Priester untersuchte das Tier auf seine Fehlerlosigkeit
hin, worauf der Opfernde dem angenommenen Tiere die Hände auf
das Haupt legte und sein Sündenbekenntnis sprach. 3 2. Der Opfernde
(der Priester nur insoweit als er selbst an der ersten Darbringung
beteiligt war) schlachtete das Tier, dessen Blut der amtierende Priester

auffing und den Vorschriften gemäß an einem der Altäre applizierte.
3. Die vorgeschriebenen Stücke legte dann der Priester in das Feuer
des Altares. 4. Nach dieser Zeremonie ist wohl — wenigstens soweit
keine Vögel geopfert wurden — die des Hebens und Webens
anzusetzen. Der Opfernde nahm die sogenannten Priesterstücke : rechte
Keule bezw. rechtes Bruststück — in die Plände, die dann der Priester
unterfaßte. Beide bewegten nunmehr die Opferstücke zwischen
einander und in die Höhe.4 5. Bei den Friedopfern, die das vollständigste
Bild der Opferzeremonie geben, folgte das Opfermahl. Für die Priester
gab es da Sondervorschriften bezüglich des Genusses der Opferstücke
(Ort — Familienmitglieder). Die Laien nahmen ihren Anteil aus dem

Tempel mit in die Stadt, in ihre Wohnungen. Beim Holokaust und
Sündopfer ist das Durchführen der Riten bis zum Opfermahl nicht
angängig gewesen. Bei ihnen herrschen — wohl aus didaktischen
Gründen — Teilgedanken vor. « Das Opfermahl (Kommunion) gehört
wesentlich zum vollständigen Opfer. Hätte die mosaische Religion
nur eine Art Opfer gekannt, dann würde bei diesem in keinem
Falle das Opfermahl gefehlt haben. »5 « Die unblutigen Opfer, sie

In Hebr. 10, 5, L. 1 : Istis omnibus in novo testamento respondet oblatio
corporis Christi.

III 22, 3 ad 3 : oblatio agni veri, i. e. Christi esset sacrificium consum-
mativum omnium aliorum.

1 Cfr. IV D. 1, 1, 2, 4 ad 1.
2 Cfr. Sehegg, Bibl. Archäologie, 495 ff. ; Schöpfer, Geschichte des Alten

Testamentes, 231 ff.
3 Lev. 1, 4 ; 3, 2, ; 4, 4 ; 8, 18. Exod. 29, 10.
4 Cfr. Lev. 8, 28 f. ; 9, 20 f. Exod. 29, 25 f.
6 Schegg, Op. cit. 498.



318 Sacrificium Mediatoris

mögen als Beiopfer oder als selbständige in Betracht kommen,
waren mit den blutigen eng verbunden ; sie wurden an derselben

Opferstätte dargebracht und durch die Askarah, durch die Gabe,

durch das Ausgießen des Trankopfers ihnen zugebildet und ähnlich
gemacht. »1

Nun zur Deutung : Der Mensch sucht Gemeinschaft mit Gott.
Da gilt es, die beiden Kontrahenten zu erfassen, nach ihrer Eigenart
zu bejahen und wirksam werden zu lassen. Zunächst ist Gott, die
unendliche Gutheit, von dem alles Leben Ursprung, Erhaltung und
Wachstum und Vollendung hat. Das sacrificium muß demnach stets
ein Akt der Anbetung sein. Dann ist der Gott suchende Mensch —
Geschöpf und Sünder. Als solchen muß er sich bekennen, muß

eingestehen, die heilige Gemeinschaft, in die er durch die Gnade erhoben

wurde, durch seine Schuld beeinträchtigt zu haben. Er verlangt, nun
wieder aus der Sünde und ihren Folgen herauszukommen — und ist
als Geschöpf bereit, die helfende Hand seines Gottes zu erfassen, sich

von ihm nach seiner Weisheit und Güte zum vollen Leben zurückführen
zu lassen. Es kommt also zur Anbetung stets das Moment der Sühne.

Bitte und Dank beim Opfer sind dem Menschen naturgemäß infolge
seiner umfassenden Abhängigkeit vom Urheber seines Lebens. Kommt
nun der Mensch mit dem Opfertier in das Heiligtum, so hat er dabei
die Überzeugung, nach Gottes Willen zu handeln. Der unendlichen

Majestät steht es nur zu, die Bedingungen für die Versöhnung
festzustellen, und ihr nur eignet die Gewalt, die Todesmacht der Sünde

zu brechen und die Sünder wieder in Kinder der Gnade zu wandeln.
Zwar berichtet uns die heilige Urkunde über die Einsetzung des Opfers
durch Gott nichts. Wir müßten gerade in der Bekleidung der gefallenen
Stammeltern einen Fingerzeig hierfür erblicken. Woher kamen denn

jene Felle Adam nährte sich von Früchten. War der Tod überhaupt
schon aufgetreten Feldmann2 zitiert Smith für die Anschauung,
daß die erste Bekleidung mit den Tieropfern zusammenhängt. Auch
im Kult Israels Fiel die Haut des Tieres bei den Friedopfern dem zu,
für den es dargebracht wurde. 3 Seinem auserwählten Volk hat Gott
selbst eingehende Unterweisungen über das Opferwesen gegeben. Im
Gehorsam gegen diese betrat also der Israelit das Heiligtum. Der

1 Sehegg, Op. cit. 508.
2 Paradies und Sündenfall, 94 f.
3 Schegg, Op. cit. 499.



Sacrificium Mediatoris 319

Stellvertreter des Allerhöchsten, der Priester, untersuchte die Gabe,

ob sie den Vorschriften genügte und zum heiligen Dienst verwendet

werden konnte. Rein und makellos mußte sie sein. In Gottes Auftrag
nahm der Priester die Gabe für das Opfer an. So war der erste Schritt
zur Vereinigung des Menschen mit Gott geschehen. Der Mensch war
in Unterwerfung unter den göttlichen Willen auf den angebotenen
Heilsweg eingegangen. Naturgemäß mußte dem kultischen
Gottsuchen das Verlangen des reumütigen Herzens entsprechen. Dieses

Leben stand nun mitten zwischen Gott und Geschöpf. An ihm und durch
es sollte die Gemeinschaft mit Gott wieder erneuert werden. So legte
denn der Gott suchende Mensch dem Opfertier seine Hände auf das

Haupt und sprach das Bekenntnis seiner Sündhaftigkeit. Damit übertrug

er seine Schuld, die sein Verhältnis zu Gott gelockert hatte, auf
dieses zwischen ihm und Gott stehende Leben. Er machte es dadurch

zu seinem Stellvertreter. Es sollte Schuld und Strafe tragen und so

den Opfernden entlasten, und ihm den Weg zu neuer Gottvereinigung
ermöglichen. In diesen Vorgängen (Ziffer 1) können wir die erste
Stufe der Opferfeier sehen : die Bestellung des Stellvertreters. Sie

besteht zunächst in Angebot und Annahme des stellvertretenden
Lebens und dann in dem Übertragen der die Gemeinschaft störenden
Faktoren auf dasselbe.

War diese Stellvertretung anerkannt und somit rechtsgültig, so

war die heilige Gemeinschaft doch noch nicht vollendet. Die Sünde
stand noch immer zwischen Gott und dem Gliede seines Volkes. Sie

mußte erst abgebüßt werden. Nur war das jetzt nicht mehr Sache

des eigentlich Schuldigen, sondern des ihn vertretenden Lebens, auf
das die Sünde mit der Verpflichtung zur Sühneleistung übergegangen
war. Der Opfernde jedoch wurde so frei für neues Leben in der

Gottesgemeinde. Ihm lag es aber ob, die verdiente Strafe an seinem

Stellvertreter zu vollziehen. Er hatte das Tier zu töten. Brachte dann
der amtierende Priester das aufgefangene Blut an den Altar des Herrn,
bedeutete dies, da nach alter Anschauung im Blut die Seele (das Leben)

war, die Hingabe des Lebens an Gott selbst. So war der Sünder,
zunächst allerdings nur im stellvertretenden Wesen zu Gott zurückgekehrt.
Das Unrecht war gesühnt, Gott versöhnt. Durch diese blutige Sühne war
ein weiterer Schritt auf Gott zu geschehen. Das Hindernis der gnadenvollen

Vereinigung war entfernt. Aber die heilige Gemeinschaft selbst

war noch nicht wiederhergestellt. Der Stellvertreter hatte dazu noch
eine weitere Aufgabe zu übernehmen. Bisher hat er die Menschen



320 Sacrificium Mediatoris

Gott nahe gebracht. Jetzt gilt es sozusagen, Gott den Menschen zu
nähern. Diese müssen in der Gnade mit ihrem Herrn verbunden
werden. Um das leisten zu können, muß der Stellvertreter erst selbst

von Gott erweckt und zum Träger der Gnade gemacht werden. Diese
seine Aufnahme in Gnaden und sein Eingehen in das göttliche Leben
wurde durch das Verbrennen bestimmter Opferstücke versinnbildet.
Das Aufgehen im Opferbrand ist nämlich nicht eine Vernichtung.
Welchen Sinn sollte eine solche auch haben, da die Schuld durch die
sühnende Hingabe an Gott bereits getilgt ist Es bedeutete vielmehr :

Verklären, Erhebung und Befähigung zum Leben mit Gott.1 Das
Altarfeuer ist ja nicht irdischen Ursprunges, es kam von Gott. Beim
Opfer Aarons 2 ging es von der Wolkensäule aus, in der Gott Führer
und Berater seines Volkes war. Bei Salomons Tempelweihe3 fiel es

vom Himmel. Dieses heilige Feuer mußte stets bewahrt4 werden.
Irdisches5 Feuer war verboten. Deshalb verbargen es die Priester

vor der babylonischen Gefangenschaft, und die Heimkehrer suchten

es wieder. 6 Im heiligen Feuer — das auch sonst mit der Offenbarung
Gottes 7 in Zusammenhang gebracht wird, (es trifft die Menschen je
nach ihrem sittlichen Zustande : sengend und vernichtend oder erhebend
und verklärend) — erfaßte der Allerhöchste gleichsam die irdische
Natur des Stellvertreters und vergeistigte sie : Umwandlung in den

leichtesten Aggregatszustand. Entledigt seiner Erdenschwere und Gott
verähnlicht vermochte dieser dann zu Gott aufzusteigen. 8 Vergeistigt
war er fähig, mit Gott geeint zu werden. Gott sog ihn gleichsam in
sich, wie der Mensch der Wohlgeruch den Blumen — oder suavitatis.
Daß man im Opferfeuer das Eingreifen Gottes in die heilige Handlung
sah, kommt in der Schrift des öfteren zum Ausdruck. Das qara
beschem könnte vielleicht auch hier angezogen werden. Die
Einführung des Objektes mit « be » setzt nach Gesenius 9 eine gewisse

1 Augustinus, Contra Faustum, L. 22, c. 17. P. L. 42, 410: eadem
substantia corporis in coelestem commutabitur qualitatem : quod ignis in sacri-
ficio significabat, velut absorbens mortem in victoriam.

2 Lev. 9, 24.
3 II. Paralip. 7, 1 ; cfr. II. Macc. 2, 10.
4 Lev. 6, 12 f.
5 Lev. 10, 1 f. ; Num. 3, 4.
6 II. Macc. 1, 19 ff.
7 Bxod. 24, 17.
8 Das Brandopfer heißt 'olah-ascensio.
9 Grammatik, Paragr. 119, k.



Sacrificium Mediatoris 321

Verbindung mit ihm voraus, ein Haften, Hinanreichen. Der Ausdruck
würde also ein wirkliches Hervorrufen der Gottheit zur Opferhandlung
besagen.1 Anschaulich ist der Bericht über das Karmelopfer. Der
Vorschlag des Elias lautet : Deus, qui exaudierit per ignem, ipse sit
Deus. Er betet : Exaudi me Domine. Gottes Antwort : Cecidit
autem ignis Domini et voravit holocaustum et ligna et lapides, pul-
verem quoque et aquam. 2 Das Volk erkennt darin die Offenbarung
des wahren Gottes. Man vergleiche : exaudivit eum (David) in
igne de caelo super altare holocausti. 3 Dieselbe Anschauung besteht
im heidnischen Kult. 4 Das Opferfeuer hat also heiligende Kraft. 5

Heranzuziehen wären auch die heidnischen Sagen über den himmlischen

Ursprung des Feuers : Prometheus, Iranische Überlieferungen.6 Eders-
heim lehnt auch die Deutung als destructio auf Grund der Heiligen
Schriften ab und fährt dann fort : The term used is not that commonly
employed for burning, but means « causing to smoke », and the rite
symbolises partly the entire surrender of the sacrifice, but chiefly
its acceptance on the part of God. 7 Die Selbsthingabe des

Stellvertreters verlangt eben auch die Annahme seitens Gottes. Es genügt
nicht, daß Gott und Mensch über den Stellvertreter einig sind. Auch
das Werk desselben, das er nach Gottes Willen für die Sünder vollzieht,
bedarf der Annahme seitens der Gottheit, wie auch der in Unschuld
und Liebe — soweit es ein Mensch ist — dienende Stellvertreter nicht
im Tode bleiben darf, sondern den Lohn für seine selbstlose Liebestat
erhalten muß. Zu dieser Annahme schreibt de la Taille : Pour que
le sacrifice soit complet, achevé, pour qu'il arrive à terme, il faut y
joindre la part de Dieu. Sacrifier, transférer du domaine profane
dans le domaine sacré de Dieu, les dons de notre humaine indigence
et indignité, ne peut se faire que par un accord à deux : il faut que
Dieu accepte ce que l'homme lui offre. Faute de l'acceptance divine,
l'humaine oblation n'est qu'un sacrifice manqué.8 Scheeben sagt :

« Und wie bei den alten Opfern das Verzehren derselben durch das

1 Cfr. Böhmer, Das bibl. Im Namen 53.
2 I. Kön. 18, 24 ff.
3 I. Paralip. 21, 26.
4 II. Kön. 17, 17 ; cfr. 23, 10 : consecraverunt filios suos et filias suas

per ignem.
5 Lev. 18, 21 : ...de semine tuo non dabis, ut consecretur idolo Moloch.
6 Feldmann, Op. cit. 95, 316.
7 The Temple and its Ministry and Services, 90 f.
8 Esquisse du Mystère de la Foi, 5.

Divus Thomas. 22



322 Sacrificium Mediatoris

vom Himmel fallende Feuer als das deutlichste Unterpfand der
göttlichen Ratifikation des Opfers galt. »1 Die Vorstellung, als ob die
Altarstücke durch das Opferfeuer für Gott als Speise zubereitet würden,
übersieht, daß die Opfergabe nicht für sich den Wert besaß, sondern

nur als Symbol. Eine Anschauung, die den geistigen Gehalt verkennt
und nur im Materiellen stecken bleibt, steht nicht mehr auf der Höhe. 2

Die Opferstücke werden auch nie Speise für Gott genannt, sondern
für das Feuer — in pabulum ignis, in alimoniam ignis. 3 Einige
Stellen sind zu unbestimmt 4, anderwärts heißt es ausdrücklich « meine

Speise für das Feuer zu lieblichem Wohlgeruch».5 König gibt an
' ischeh Mittel zur Herstellung von ' inesch, Befreundetheit — fami-
liaritas — allgemeiner Ausdruck für Opfer.6 Bei Ezechiel lesen wir :

«Meine Speise, Fett und Blut.»7 Das am Altare ausgegossene Blut
wird kaum als von der Gottheit genossen bezeichnet werden können.
Vom im Feuer verzehrten Fett heißt es immer wieder : in odorem

suavitatis. Riechen ist zwar auch ein In-sich-Aufnehmen, aber nicht
von Speisen. Es steht wohl im Gegensatz zu Anhauchen — Mitteilung
des eigenen Geistes. 8 Es würde bedeuten, eines anderen geistiges
Wesen sich einen. « Meine Speise » dürfte gleich sein : mein Anteil ;

vgl. : mein Kelch. 9 Die Vulgata übersetzt es : panes meos, adipem
et sanguinem.10 Jahwe spricht : Numquid manducabo carnes taurorum,
aut sanguinem hircorum potabo 11 Er lehnt also diese Auffassung,
die unter dem Volke etwa aufkam, energisch ab. Sieht man davon ab,
daß das Wort in einem Jahwespruch steht, so wäre es doch unmöglich
zu erklären : der Prophet habe sich in seinem Eifer für den inneren Kult
soweit fortreißen lassen, eine an und für sich berechtigte Auffassung
in Abrede zu stellen. Alle rednerische Zuspitzung darf nie so weit
führen, gerade das Gegenteil zu behaupten. Am allerwenigsten könnte

1 Dogmatik III, 448.
2 II-II 81, 7 ad 3 : Idololatrae deridentur ex hoc, quod ea, quae ad homines

pertinent, idolis exhibebant non tamquam signa excitantia eos ad aliqua spiri-
tualia, sed tamquam eis per se accepta.

3 Lev. 3. il, 16.
4 Lev. 21. 8, 17.
5 Num. 28, 2. hebr.
6 Hebr.-aram. Wörterbuch.
7 Ezech. 44. 7, 15.
8 Joan. 20, 22.
9 Ps. 15, s ; Ps. 22, 5 ; Marc. 10, 38.

10 Ezech. 44, 7.
11 Ps. 49, 13.



Sacrificium Mediatoris 323

man das in einem inspirierten Buche voraussetzen.1 Hiermit wäre

die zweite Opferstufe gegeben (Ziffer 2-3). Auf die Bestellung des

Stellvertreters folgt dessen Heiligung, und zwar in zwei Stufen :

Entsündigung und Begnadung. Zuerst hat er durch Hingabe seines

Lebens die Schuld abzutragen. Dann wird er in Gott neu belebt.
Dadurch, daß Gott den Stellvertreter und sein Werk annimmt, indem

er ihn heiligt, ist der Gnadenbund mit der vertretenen Gemeinde

geschlossen bezw. erneut. Somit wird diese sofort neuer Gnaden
teilhaft. Der Bund wird also augenblicklich wieder wirksam.

Da aber der Mensch mit seiner ganzen Natur in wahrer
Lebensgemeinschaft mit Gott sein soll, ist noch eine weitere Stufe in der

heiligen Handlung notwendig. Auf ihr muß die sündverderbte Natur
geheilt und in das Gnadenverhältnis hineingezogen werden. Es genügt
also nicht die juridische Tilgung der Schuld und die Versöhnung der
Gottheit. Das in der Annahme des Mittlers wiedergeknüpfte geistige
Band muß den ganzen Menschen erfassen, ihn Gott mystisch-real
verbinden. Der Weg dazu ist die Vereinigung mit dem stellvertretenden
Wesen, das ob seiner Liebestat — hier kommen wir ohne einen Blick
vom Vorbild zur Erfüllung nicht aus — zu Gott aufgenommen und
mit ihm vereint wurde. Alle die mit ihm in eine wahre Lebensgemeinschaft

treten, mit ihm ein neues Geschlecht bilden, haben an der

Erhöhung seiner Natur Anteil. Sie werden in deren Verdiensten
entsühnt und in ihrem göttlichen Leben in Gnaden erhöht und somit
im verklärten Stellvertreter selbst der Gemeinschaft mit Gott teilhaft.
Diese geheimnisvolle Verbindung erfolgt im Opfermahl, wo Stellvertreter
und Gemeinde eine lebensvolle Einheit werden, kraft deren diese an
seinen Opferfrüchten partizipiert. Zwar konnte man nicht das Opferfleisch

genießen, das im Altarfeuer geheiligt war. Aber das Beste gilt
im Kult für das Ganze. 2 In jenen Erstlingen, wenn wir dieses Wort
hier anwenden wollen, war alles geheiligt, auch was mit dem Altar
gar nicht in Berührung kam. Heilig oder hochheilig war es. 3 Nur
kultisch Reine durften es genießen. So wurde man geheiligt. Schon

durch seine Berührung erfolgte eine gewisse kultische Heiligung.4
Erst recht heiligte dann der Genuß — brachte er doch in lebendige

1 Die Deutung der Rabbinen bei Sc/iegg, Op. cit. 597.
2 Rom. 11, 16 : Quod si delibatio saneta est, et massa; et si radix saneta,

et rami.
3 Cfr. Lev. 2. 3, 10 ; 6, 17 ; 7, 20.
4 Lev. 6, 27 : Quidquid tetigerit carnes eius, sanctificabitur.



324 Sacrificium Mediatoris

Einheit mit dem in der actio sacrificalis Gott geeinten Stellvertreter,
so daß dessen für die Gemeinde erworbene Gnadenfülle auf diese

ungehemmt überströmen konnte. Beim täglichen Brandopfer, das mit
dem Rauchopfer verbunden war, sehen wir die durch die Opferannahme
erfolgende Heiligung der Gemeinde wohl in der feierlichen Segnung
derselben angedeutet. Somit wird das zwischen Gott und Mensch

gestellte Leben, nunmehr Stellvertreter Gottes im Herabbringen der Gnade,
nachdem es zuvor der Menschen Bürde getragen hat.

Diese doppelte Stellvertretung gehört zum Begriff der Mittlerschaft.
Der Mittler hat das Vertrauen beider Parteien und führt sie zur
Lebensverbundenheit zusammen. Zugleich ist er aber auch Opfergabe. Er
vollzieht also die Einigung durch Hingabe seiner selbst, durch Hingabe
zur Sühneleistung und Hingabe zur Gnadenmittlung, die durch
Eingliederung in ihn geschieht.

Es ist uns nun von Gott nur ein Mittler für das ganze gefallene
Geschlecht verheißen. Bringt also jemand ein stellvertretendes Leben

vor Gottes Angesicht, so will er den Glauben nicht an einen nur ihn
persönlich angehenden, sondern an den Menschheitsmittler bekennen.
Dieser trägt nicht nur des einen Opfernden Schuld, sondern die
«Sünden der Welt». Nicht nur für einen wird er geheiligt, sondern

für alle. « Das Brot, das ich euch geben werde, ist mein Fleisch für
das Leben der Welt.»1 Auf dem Geschlecht lastet die Sünde. Nur
im Geschlecht kann der einzelne gerettet und neu belebt werden.
Die Menschheit ist eben schicksalsverbunden nach der guten wie nach
der bösen Seite hin. Wir dürfen diese Wahrheit von dem Welterlösertum
des Mittlers in seinem verklärten Fleisch wohl in der Zeremonie des

Hebens und Webens versinnbildet sehen. Das geheiligte Fleisch

(Priesterstücke) — die rechte Schulter — wurde zwischen Priester und
Laie hin und her gewoben. Sollte das nicht bekunden, daß in seiner

Kraft Priester und Volk miteinander verbunden werden Dann wurde
das zweite Stück — die Brust — von beiden in die Höhe gehoben :

In seiner Kraft kommt das geeinte (da ihm inkorporierte) Menschengeschlecht

zu Gott. Mit andern Worten : durch dieses Segensfleisch
wird das Adamsgeschlecht im zweiten Adam geeint und mit Gott
verbunden. Der Ritus des Hebens und Webens ist demnach ein
anschauliches Glaubensbekenntnis an die Bedeutung des geheiligten
Mittlers für das Heil der ganzen Welt. Da diese Zeremonie wohl die

1 Joan. 6, 52.



Sacrificium Mediatoris 325

Annahme des verklärten Mittlers — bezw. die seiner Heiligungsaufgabe

— seitens der Gemeinde bedeutet, ist sie der zweiten Opferstufe

zuzuzählen. Sie scheint in unserm Meßritus im : Per ipsum
fortzuleben. Zeremonien und Wort geben in solcher Deutung einen

guten Zusammenklang.

Als Aufriß der Opferfeier ergibt sich :

1. Stufe. Bestellen des Stellvertreters. Gegenseitiges Übereinkommen:

Angebot und Annahme. Übertragen der abzutragenden, die
Gemeinschaft hindernden Schuld.

2. Stufe. Die Heiligung des Stellvertreters :

a) Sühneleistung, Versöhnung des beleidigten Gottes (Opfer¬
sterben — Blut am Altar) ;

b) die Neubelebung des Mittlers in Gott. Aufnahme in das

göttliche Leben — Bestellen zu Gottes Stellvertreter als

Gnadenträger zwecks Erneuerung des Geschlechtes.

3. Stufe. Die Verwirklichung der heiligen Gemeinschaft mit Gott durch

Eingliederung in den Gott geeinten Mittler — Erhebung der

Natur. Kurz : Heiligung der Gemeinde im Mittler.

Durch das Opfermahl kommt aber auch eine Gemeinschaft aller
derer zustande, die sich zu dem Mittler bekennen und an seinem
Leben Anteil gewinnen. So bildet sich das neue Geschlecht. Die
Erklärung der vorchristlichen Riten drängt die Gedanken und
Formulierungen notwendig über sie hinaus in ihre gnadenvolle Verwirklichung.

Das Opfer ist also auch hiernach die Wiederherstellung jener wunderbaren

Lebensgemeinschaft zwischen Gott und der Schöpfung durch die

sühnende und belebende Selbsthingabe des Mittlers. Der Name « Opfer »

ist nur vom Äußeren, Anschaulichen genommen. Das Volk benennt

ja nicht nach dem Wesentlichen, sondern nach einer auffälligen
Erscheinung. Wenn wir sacrificium mit Heilshandlung oder Heilswerk
übersetzen, so werden wir der Feier weit gerechter. Natürlich dürfen
wir darunter nicht irgendeine uns Gnade verschaffende religiöse Übung
verstehen, sondern die eigentliche uns Gott einigende Feier, die unser
Verhältnis zu Gott grundlegend erfaßt und ordnet.

Nun schreiten wir von den Vorbildsopfern zu dem wahren
Heilsgeschehen, zum Mittlerdienst Jesu Christi. Für den Zusammenhang
der beiden Testamente fanden wir bei St. Thomas reichlich Zeugnisse.



326 Sacrificium Mediatoris

St. Thomas verlangt ausdrücklich die Erklärung des Alten Testamentes

aus dem Neuen — also muß umgekehrt in ihm das Neue auch — in
voller Klarheit — wiederzufinden sein.1 Der alte Bund verlangte nach
seiner Erfüllung. Er besaß ja in sich nicht die Kraft, die Menschheit

zur Gnadengemeinschaft zu führen. Erst Christus vollbrachte das

notwendige Mittlerwerk. Er erlangte ewige Erlösung. 2

Die drei Opferstufen wären nun zunächst für das Kreuzesopier
nachzuweisen. Die Bestellung des Stellvertreters dürfen wir wohl in
Gethsemani finden. Das Lamm Gottes, das hinwegnimmt die Sünden
der Welt, wurde natürlich nicht von andern bestimmt. Freiwillig
übernahm Christus die Last. Er kannte seine Eignung für diese

Aufgabe. War er doch makellos, unberührt vom Strome der Erbschuld
und des Erbverderbens. Niemand als er war dem Tode gegenüber
frei. Sein Leben war der göttlichen Gerechtigkeit nicht verfallen.

Er weiß auch, daß nach des Vaters Willen durch ihn das Heil der Welt
kommen soll. So unterwirft er sich trotz des Widerstrebens der Natur
und übernimmt die Stellvertretung zu blutiger Sühneleistung. « Siehe

die Stunde ist jetzt da; der Menschensohn wird in die Hände der Sünder
überliefert. » 3 In der weiteren Geschichte werden sich noch manche

Einzelzüge auf die erste Opferstufe anwenden lassen. So z. B. des

Kaiphas Prophezie : Besser, daß ein Mensch für das Volk stirbt, als

wenn das ganze Volk zugrunde geht. 4 Hier wird das Gotteslamm

vom Priester als Stellvertreter akzeptiert, und zwar — ausdrücklich
wird es gesagt — unter Gottes Einwirkung.5 Das Abbüßen der

übernommenen Schuld — der erste Teil der zweiten Opferstufe — vollzieht
sich natürlich am Kreuz. Er war für uns zum Fluch geworden 6, hatte
alle Verschuldigungen auf sich genommen und in unfruchtbare Gegend

hinweggetragen 7 — aus Jerusalem hinaus nach Kaivaria. Er erfüllte
des großen Propheten Isaias Vorherverkündigung : Vere languores
nostros ipse tulit, et dolores nostros ipse portavit : et nos putavimus

1 I-II io2, 3c : Quia ex figurato sumitur ratio figurae, ideo rationes sacri-
ficiorum figuralium veteris legis sunt sumendae ex vero sacrificio Christi.

In Hebr. io, 5, L. i : Istis omnibus in novo testamento respondet oblatio
corporis Christi.

2 Hebr. 9, 12.
3 Mt. 26, 45.
4 Joan. 11, 50.
5 Joan. 11, 51 f.
6 Cfr. Gal. 3, 13.
7 Cfr. I.ev. 16, 22.



Sacrificium Mediatoris 327

cum quasi leprosum et percussum a Deo et humiliatum. Ipse autem
vulneratus est propter iniquitates nostras, attritus est propter scelera

nostra : disciplina pacis nostrae super cum et livore eius sanati sumus.
Omnes nos quasi oves erravimus, unusquisque in viam suam declinavit :

et posuit Dominus in eo iniquitatem omnium nostrum. 1 Er litt, bis
alles vollendet war und er — unbeeinflußt durch das den Menschen

sonst niederdrückende Leid — in göttlicher Freiheit sein Leben dem

Vater übergab. So wurde die Sünde getilgt und die Welt erlöst. Den

Fortgang im Heiligungspvozeß des Mittlers finden wir in der Resurrectio.
Die göttliche Klarheit erfaßt bei der Auferstehung den hochheiligen
Fronleichnam, so daß er Sterblichkeit und irdische Gebundenheit

verliert, fähig wird zur Teilnahme am Leben Gottes. Zu diesem

persönlichen tritt noch der Mittlergewinn. Für die Welt hat Christus
das Leben gesucht. Für die Welt findet er es. Sein heiliger Leib wird
Träger des ewigen Lebens für alle, die in ihm ihre Vollendung erstreben.

Erhöht zieht er alle an sich. 2 Was würde ihm auch alle persönliche
Verklärung gelten können, wenn er das Heil der Welt, für das er sich

einsetzte, nicht errungen hätte. 3 In der Annahme der Sühne des

Gekreuzigten und seiner Verherrlichung ist an und für sich die ganze
Menschheit bereits entsühnt und begnadet. Doch muß auch hier
die dritte Opferstufe folgen, auf der diese Segensfülle dem
Adamsgeschlecht zu eigen wird. Ascensio ist das dritte Wort, das im Suscipe
sancta Trinitas und Lhrde et memores sich an passio und ressurrectio
anschließt. Die Himmelfahrt, in den Beziehungen des Heilandes zu
uns gesehen, ist Antritt der Weltherrschaft seitens der verklärten
heiligsten Menschheit. « Sitzet zur Rechten Gottes, des allmächtigen
Vaters» bedeutet ja: Christus nimmt auch als Mensch teil an der
Macht und Herrlichkeit des Vaters. Gott übt nun seine Herrschaft aus,
indem er den Geschöpfen an seinem Sein und Leben einen gewissen
Anteil gibt : so auch der erhöhte Christus. Er unterwirft sich alles,
indem er alles nach seinem Bilde formt und mit seiner Gnade erfüllt.
Sein Herrschen bedeutet also nicht nur Schutz und Entwicklung
eines ohnehin vorhandenen Lebens, sondern ein Beschenken mit seiner

eigenen Glorie. Diese dritte Stufe des Golgothaopfers findet ihre

1 Is. 53, 4-ff-
2 Cfr. Joan. 12, 32.
3 Rom. 4, 25 : Resnrrexit propter iustificationem nostram.
II. Cor. 5, 15 : Et pro omnibus mortuus est Christus ; ut, et qui vivunt, iam

non sibi vivant, sed ei, qui pro ipsis mortuus est et resurrexit.



328 Sacrificium Mediatoris

Verwirklichung in der heiligen Kirche. In ihren Sakramenten und
besonders im eucharistischen Opfer erfolgt die geheimnisvolle
Verbindung mit dem Leibe des Auferstandenen, in dessen Glorie unsere
menschliche Natur übernatürlich von der Kreatur abgewendet und
zu Gott hingewendet wird. (Wiederherstellung der Integrität und
Heiligkeit.)

Auch für die eucharistische Opfertätigkeit sind die drei Opferstufen

zutreffend. Sie heißen hier : Opferung, Wandlung, Kommunion.
Bei der Opferung haben wir das Übereinkommen über den Mittler,
bezw. da wir Christus bereits verpflichtet sind, über die Art seiner
hier zu betätigenden Mittlerschaft. Er bietet sie uns an, da er die

Opferelemente, Brot und Wein selbst vorschreibt. Wir gehen glaubensvoll

und gehorsam auf seine Liebe bis ans Ende ein. Durch die

Darbringung dieser Elemente bekennen wir, daß Christus, dessen Kreuzessühne

uns in den Sakramenten, besonders in Taufe, Buße und Letzte
Ölung zuteil wird, in der Eucharistie unsere Natur für den Gnadeneinfluß

empfänglich halten will. In der Wandlung nimmt Gott die
Gaben an und macht sie zur Speise des Lebens. Christus übt wiederum
sein Mittleramt. Leib und Blut setzt er von neuem ein für unser Heil.
Er gewinnt keinerlei neue Heiligkeit, aber in der Heiligung der
Opferelemente macht er seinen Auferstehungsleib für seine ganze Kirche
wieder fruchtbar. Vom Augenblick der Konsekration ab ergießen
sich Ströme lebenerneuernder Gnade in die Herzen aller Gläubigen
auf dem Erdenrund. Die Glieder werden wieder mit ihrem Haupte
und untereinander durch Glaube und Liebe zusammengeschlossen, so

daß die gratia capitis wieder wirksamer werden kann. Aber auch die

Heiligung unserer Natur ist für die heilige Gemeinschaft notwendig.
Darum wird uns das reinste und opferverklärte Fleisch des Gottessohnes

in der Kommunion zur Speise geboten. So bereiten wir uns vor auf
die glorreiche Auferstehung und die ihr folgende volle Lebensgemeinschaft

mit unserm Gott.
Nach unsern bisherigen Ausführungen dürfen wir wohl sagen, daß

die Mittlerthese, unter welchem Namen wir die vorgetragenen
Anschauungen kurz zusammenfassen, auch dem Kreuz- und Meßopfer
gerecht wird. Bei beiden handelt es sich um die Wiederherstellung
der heiligen Gemeinschaft, wenn sie auch verschiedene, Teilaufgaben
zu lösen haben. Bei beiden wird Christus als Priester und Gabe und
die Opferhandlung als seine Selbsthingabe anerkannt. Bei beiden ist
ihre weltumspannende Bedeutung offensichtlich.



Sacrificiiim Mediatoris 329

2. Die Sendung Jesu.

Da das sacrificium jenes heilige und heiligende Tun bedeutet,
durch das die Menschheit ihr Verhältnis 7.11 Gott grundlegend ordnet
und so ihr Heil mitschafft, war oben das Wort kurz wiederzugeben
mit : « Heilshandlung — Heilswerk. » Es taucht nun die Frage auf,
ob das gesamte Heilswerk, soweit es an das irdische und mystische
Leben unseres Mittlers geknüpft ist, sich auch in den festgestellten
Stufen abspielt. Die historische Reihenfolge : Coena — Crux — Missa,
legt die Frage nahe.

Vertrauen wir uns wiederum der bewährten Führung des A.T. an
Auch hier finden wir einen ähnlichen Dreiklang : Osterlamm — Bundesopfer

— Levit. Kult. Edersheim macht darauf aufmerksam, daß das

Opfer des Osterlammes an der Schwelle der mosaischen Gnadenmittlung
steht. Es steht mit Israels Errettung im innigsten Zusammenhang
und hat weiterhin eine gewisse auf den Bund und seinen Kult
hinweisende und ihn vorwegnehmende Bedeutung.1 Das Paschaopfer ist
also der Auftakt der alttestamentlichen Opferökonomie. Alles an ihm
weist in die Zukunft. Das Volk sollte ja ausziehen2, um Gott zu
opfern. Zur Reise gerüstet hatte es das Osterlamm zu genießen. Durch
dasselbe sollte es dem Würgengel, der Ägyptens Erstgeburt heimsuchte,
entgehen, um seinem Gotte fürderhin ausschließlich zuzueignen. Phase

id est transitus Domini — victima transitus Domini. 3 Darum ging
Gott schonend vorüber. Anderseits bewirkt es bereits die Begründung
einer Gemeinschaft. Gott bot sich an als Retter auf Grund des

Bundes, den er mit Israels Stammvätern geschlossen hatte. Das Volk

1 Op. cit. 82 : which in many respects must be regarded as typical, or
rather anticipatory of all the others.

200 : It was a sacrifice, and yet quite ont of the order of all Levitical sacrifices.

For it had been instituted and observed before Levitical sacrifices existed ;

before the Law was given, nay before the Covenant was ratified by blood. In a

sense, it may be said, to have been the cause of all the later sacrifices of the Law
and of the Covenant itself. Lastly, it belonged neither to one nor to another
class of sacrifices ; it was neither exactly a sin-offering, nor a peace-offering,
but combined them both. And yet in many respects, it quite differed from
them. the earlier prophetic Passover sacrifice, by which Israel had become
a royal nation.

Cfr. Schegg, Op. cit. 577.
2 Exod. 3, 12 ; 5. i, 17.
3 Lev. 12. 11, 27.



330 Sacrificium Mediatoris

ging auf das durch Moses übermittelte Angebot ein.1 Dieses
provisorische Abkommen sollte besiegelt werden durch den Ritus des Oster-

lammes. So wurde das Blut eines stellvertretenden Lebens zum Retter

vor Tod und Untergang und sein Fleisch die Nahrung für den Auszug,
für den entscheidenden Schritt auf dem Wege zur endgültigen Bundesfeier.

Die stellvertretende Bedeutung des Osterlammes kommt deutlich
zum Ausdruck, da die durch sein Blut gerettete Erstgeburt Gott
geheiligt war. Israel tritt durch die Befolgung des vorgeschriebenen
Ritus bereits vor dem Bunde aber doch in Hinsicht auf ihn in ein
besonderes Zugehörigkeitsverhältnis zu Gott. Es wird also eine heilige
Gemeinschaft begründet. Somit eignet dieser Feier der Charakter eines

sacrificium.
Das Bundesopfer selbst wurde am Sinai dargebracht. Bei der

näheren Vorbereitung desselben hatte sich das Volk erst auf die Bundessatzung

zu verpflichten. Es bestand in Brand- und Friedopfer. 2 Gott
nahm es an für diesen Bund, wie aus den Worten des Moses zu ersehen

ist. Da dieser das Volk mit dem Opferblut besprengte, sprach er:
Hie est sanguis foederis, quod pcpigit Dominus vobiscum super cunctis
sermonibus his. 3 Das Bundesopfer war nur einmalig. Nie wurde es

erneut, selbst wenn das Volk seinem Gott untreu geworden war. 4

Die Aiiswirkung des Bundes vollzog sich durch den aaronitischen

Opferdienst. Die einmalige heiligende Verbindung des Volkes mit Gott
war nicht ausreichend. Sie mußte vielmehr gepflegt, vertieft und

nötigenfalls wieder hergestellt werden. Aber der ganze Kult Israels
hat den Bundesschluß zur Voraussetzung. 5 So bildeten alle Opfer
zusammen eine große Einheit : den Kult Israels, durch den dem Volke
in seiner Gesamtheit, wie dem einzelnen die Gnaden des Bundes
zuflössen. In der Opferökonomie des A. T. können wir also die drei oben

entwickelten Stufen wieder erkennen. Der alte Bund war wirklich

1 Exod. 12, 27 f. : Incurvatusque populus adoravit fecerunt sicut prae-
ceperat Dominns.

2 Cfr. Sehegg, Op. cit. 509.
3 Exod. 24, 8 ; Hebr. 9, 19 f.
4 Edersheim, Op. cit. 82 : But there was one sacrifice, which even under

the Old-Testament required no renewal. It was when God had entered into
covenant relationship with Israel, and Israel became the « people of God ».

5 Edersheim, Op. cit. 82 : On the ground of this covenant-sacrifice all others
rested. These were, then, either sacrifices of communion with God, or else intended
to restore that communion, when it had been disturbed or dimmed through sin
and trespass : sacrifices in communion or for communion with God.



Sacrificium Mediatoris 331

ein großes Heilswerk, vorbereitet durch das Osterlamm, durch das

Gott und das Volk den Grund des Bundes legen ; vollzogen am Sinai
durch die feierliche Bundesschließung ; entfaltet durch alle Jahrhunderte,
da in Stiftshütte und Tempel die heilige Gemeinschaft sich segensvoll
auswirkte.

Im Neuen Bund finden wir auch die Zahl drei. Coena — Crux —
Missa. Besteht nun zwischen ihnen auch das Verhältnis der Opferstufen

Das Abendmahl ist mit dem Osterlamm verbunden und ist
ein Voropfer, das Kreuzesopfer ist der Abschluß des Neuen Bundes
im Blute des Mittlers, das immerwährende eucharistische Opfer ist die

stete Erhaltung und Auswirkung der Gnadengemeinschaft. Doch gehen

wir näher auf diese Opferfeiern ein.

Da die Väter des Konzils von Trient das propitiatorische Moment

zu stark im Sinne der expiatio faßten, konnten sie sich über den

Opfercharakter des Abendmahles nicht einigen. Gewiß tritt dieser

nicht ohne weiteres klar hervor, genau wie beim Osterlamm des

Auszuges (kein Heiligtmn, kein Altar, kein Priester einer anerkannten

Priesterschaft). Heutzutage steht die Meinung ziemlich allgemein
dafür. Versuchen wir seine Opferstufen festzustellen und dann die

Hinordnung auf das Kreuz zu betrachten. Schon die Feier des

Paschamahles führte die Erinnerung der Apostel in die Zeit vor
Abschluß des Alten Bundes zurück — in die Zeit seiner Vorbereitung,
da Gott Israel zu seinem Volke annahm und dieses die ersten

Bedingungen erfüllte. So war diese Feier geeignet, das vorbereitende

Opfer des Neuen Bundes einzuleiten. Jetzt sollte die Wahrheit die
Vorbilder ablösen. Zwischen Gott und den Menschen mußte das
Übereinkommen über den Mittler und seine Aufgabe getroffen und besiegelt
werden. Der Wille des himmlischen Vaters steht fest seit Ewigkeit.
Sic Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum daret, ut omnis

qui credit in eum, non pereat sed habeat vitam aeternam ut
salvetur mundus per ipsum. 1 Die beiden Seiten der Mittlerschaft
treten deutlich hervor : Sühne — ne pereat ; Lebensspendung : habeat
vitam. Sic et Christus non semetipsum clarificavit, ut pontifex fieret ;

sed qui locutus est ad eum : Filius meus es tu. Tu es sacerdos in
aeternum. 2 Die Menschheit ihrerseits war vorbereitet durch die

Verheißung, das Gesetz und die Propheten. Nun soll sie sich für das

1 Joan. 3, 16 f.
2 Hebr. 5,5:7, 21.



332 Sacrificium Mediatoris

wahre Gotteslamm entscheiden. Durch sein Leben und Lehren hatte

Jesus aller Augen auf sich gezogen. Freunde und Feinde rechnen mit
seinem Anspruch auf die mcssianische Würde. An diesem Abend stellt
er nun die erwählten Träger des neuen Reiches vor die letzte
Entscheidung, ob sie ihn als gottgesandten Heilsmittler anerkennen wollen.

Jahrelang waren sie Jesus gefolgt. Sie hatten ihn und seine Lehre
kennen gelernt. Sie hatten ihn als den Sohn « des lebendigen Gottes »

bekannt und waren sich bewußt, daß sie jedes Wort von ihm unbesehen

annehmen mußten. Nun hatten sie mit ihrem Meister das Osterlamm

genossen, bei dessen Feier die messianischen Erwartungen Israels aufs

höchste gespannt waren. Edersheim erzählt, man öffnet beim dritten
Becher die Tür für Elias, den Vorläufer des Messias.1 Dann fährt
er fort : It may be interesting to know, that no other service contains

within the same space the like ardent aspiration after a return to
Jerusalem and the rebuilding of the Temple, nor so many allusions
of the Messianic hope, as the liturgy for the night of Passover now
in use among the Jews. Sollte sich diese gesteigerte messianische

Erwartung für diese Nacht erst nach der zweiten Zerstörung des

Tempels gebildet haben Gerade das Gedenken jener wunderbaren

Befreiung aus Ägyptens Knechtschaft mit der Anschaulichkeit ihrer
Wunder ist sicherlich auch damals besonders geeignet gewesen, das

Verlangen nach der messianischen Zeit zu wecken. In diese Feier fällt
die Fußwaschung. Zum Staunen der Apostel läßt sich der Meister
herab, ihnen diesen Liebesdienst zu erweisen. Sie entsprach wohl nicht
jenem Brauch, den der Heiland dem Simon gegenüber erwähnt, daß

nämlich der Gastgeber den Geladenen die Füße wusch.2 Pflegte man
doch dem Gast bei seiner Ankunft diesen Dienst zu erweisen, der

Heiland aber erhob sich vom Mahle. 3 Man müßte höchstens annehmen,

Jesus wollte damit sagen : das Mahl des Osterlammes sei vorüber, nun
folge ein anderes Mahl, bei dem er der Gastgeber sei. Edersheim weist

(wohl gemäß Traktat : Tamid, cp. i) auf Bad und Waschungen der
Priester im Tempel hin. 4 Die diensttuenden Priester hatten sich zu

baden, ehe der aufsichtsführende Beamte kam und die Dienste
auslosen ließ. Durch dieses Bad erlangten sie die Reinheit für ihr Amt
und hatten untertags — mit einer Ausnahme — kein Bad mehr zu

1 Op. cit. 197.
2 Luc. 7, 44 ; cfr. Gen. 18, 4.
3 Joan. 13, 4.
4 Op. cit. 120.



Sacrificium Mediatoris 333

nehmen, sondern höchstens Hände und Füße zu waschen. Und das

so oft sie zum Dienst in den Tempel kamen. Edersheim ist nun der

Ansicht, daß der Heiland auf diesen Brauch anspielt, da er zu Petrus

sagt : Wer gebadet ist, braucht nur noch die Füße zu waschen, dann

ist er ganz rein. 1 Es läge also dann in der Fußwaschung im
Abendmahlssaale eine Vorbereitung der Apostel zu priesterlichem Dienst, und

zwar im Anschluß und in Unterordnung unter den Hohenpriester des

Neuen Bundes. In dieser Beleuchtung klingt uns auch das Herrnwort
verständlicher : Wenn ich dich nicht wasche, hast du keinen Teil an
mir. 2 Dann wären die Verse 14 ff. auch nicht nur ein Aufruf zur
allgemeinen Nächstenliebe, sondern eine Mahnung einander zur vollen,
bei der Opferfeier nötigen Reinheit behilflich zu sein. Die Apostel
wären also vor die Entscheidung gestellt gewesen, ob sie den Herrn
auch als ihren Hohenpriester anerkennen und sich seinem Mittlertum
anschließen wollten — Dominus et Magister.3 Mit der Annahme
Christi als des Mittlers ist natürlich auch die seiner Opfergabe
verbunden, so daß es dann auch mit dem Willen der Apostel geschah,
daß der Heiland das Brot und den Kelch zur Eucharistie nahm.
Selbst wenn sie den Zusammenhang der Feier mit den Worten der

Verheißung nicht klar erkannten, genügte eine willige Hingabe an

Christi priesterliches Walten. So ist Gott und Menschheit im
Einvernehmen über die Mittlerschaft (1. Opferstufe). Da aber die Opjer-
gabe der Mittler selbst ist, muß auch er in freier Entscheidung sich für
den heiligen Dienst bereitstellen. Schon öfters hatte er zuvor mit den

Aposteln über sein Leiden und Sterben gesprochen. Erst am
Palmsonntag sagte er : « Die Stunde ist gekommen, da der Menschensohn

verherrlicht wird. Wahrlich ich sage euch, wenn das Weizenkorn
nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es allein ; wenn es aber stirbt,
bringt es viele Frucht. »4 Im Gedenken des kommenden Leidens
wird seine Seele erschüttert. «Was soll ich sagen Vater rette mich
aus dieser Stunde Doch gerade deshalb ist diese Stunde über mich
gekommen. Vater, verherrliche deinen Namen.»6 Dieser sein
Entschluß kommt ergreifend zum Ausdruck : Obwohl nun Jesus sich

bewußt war, daß der Vater ihm alles in die Hände gegeben hatte,

1 Joan. 13, 10.
2 Joan. 13, 8.
3 Joan. 13, 14.
4 Joan. 12, 23 f.
5 L. c. 27 f.



334 Sacrificium Mediatoris

daß er von Gott ausgegangen war und wieder zu Gott zurückkehre,
erhob er sich vom Mahle begann den Jüngern die Füße zu waschen.1
Die Liebe bis ans Ende äußert sich in der Bereitschaft, sich zum Dienst
an den Menschen hinzugeben, um ihnen Anteil an sich zu ermöglichen.
Trotz seiner Gottheit und seiner Gewalt über alles hielt er sich nicht
für zu erhaben. Gerade in der Fülle seines Seins als Sohn Gottes wollte
er uns dienen. In den Abschiedsreden und dem Hohenpriesterlichen
Gebet findet sich noch manches Wort für seine priesterliche Gesinnung.
Wir haben hier also wirklich die Einigung über den Stellvertreter —
i. Opferstufe. Beide Parteien und der erlesene Mittler sind in vollem
Einverständnis. Aus diesem Opferwillen heraus greift Jesus zu Brot
und Wein. Die zweite Opferstufe : Heiligung des Mittlers, ist genau
wie bei der heiligen Messe die Konsekration. Da wir aber hier nicht
das eigentliche Bundesopfer haben, sondern nur das dieses vorbereitende,
erfolgt die Heiligung nicht am Mittler persönlich, sondern an der Gabe,
durch die er mit seiner Gemeinde Fühlung nehmen will. Die
Konsekration enthält aber eine wahre mittlerische Selbsthingabe des Herrn,
da er Leib und Blut in den Dienst des Heiles der Menschen stellt.
Durch diesen Liebesakt verdiente Christus den Seinen die zum
endgültigen Bundesopfer nötige Gemeinschaft mit ihm. Die Kommunion
der Apostel ist dann als dritte Opferstufe ihre Vereinigung mit Christus
in seinem Leben und Priestertum. Die Coena gibt sich also als wahres
sacrificium. Harnack 2 schreibt, daß die Auffassung der Abendmahlshandlung

als einer Opferhandlung deutlich in der Didache, bei Ignatius
und besonders Justinus zu finden ist.

Fügt sich nun das Abendmahlsopfer als erste Stufe zu Kreuz
und Messe Ist es die Hinordnung und Vdriereitung auf das blutige
und unblutige Priesterwirken des Herrn Der Heiland selbst bringt
seinen Willen, Leib und Blut in blutiger und sakramentaler Weise

für das Heil der Welt — also mittlerisch — hinzugeben, deutlich zum
Ausdruck. Sein Sich-selbst-Bestimmen zum eucharistischen Priesterdienst

enthalten die Worte : Accepit panem — comedite — bibite
omnes ; die Bereitschaft zur blutigen Hingabe : Quod pro vobis tra-
detur — pro vobis et multis effundetur in remissionem peccatorum.
Wir haben also hier das Bestellen des Stellvertreters, insofern der

Heiland sich für sein Amt verpflichtet, und zwar dem ganzen Umfange

1 Joan. 13, 3.
2 Lehrbuch zur Dogmengeschichte, I4. Zitiert nach Philologns, 6g, 393.



Sacrificium Mediatoris 335

nach : für die Leistung cler Sühne und für die immerwährende Heiligung
der Gemeinde. St. Thomas spricht von der praesignatio passionis

Christi, facta in coena.1 De la Taille 2 sieht in der Coena die Weihe
Christi zur Opfergabe. Von da ab ist er nicht mehr frei, sondern an

die Sühneleistung am Kreuz gebunden, weshalb die Orientalen die

drei Tage und Nächte bis zur Auferstehung von hier ab rechnen, da

Christus «in statu victimae » sei. Vom Vater hat er die Sendung
erhalten, die Welt zu erlösen. Nun hat er sich ihm gleichsam
angelobt, hat die Verpflichtung, als Opferlamm sich hinzugeben, auf
sich genommen. Was aber Gott gelobt ist, muß erfüllt werden.3
Die Coena enthält also die Selbstverpflichtung Jesu zum blutigen Priester-
tum am Kreuz, aber auch nicht weniger die zum eucharistischen bis

ans Ende der Tage durch den Auftrag, den er der Kirche gab : Tut
dies zu meinem Andenken (Somit Einsetzung des neutestamentlichen

Priestertums.) Das Tridentinum sagt : quia per mortem sacer-
dotium eius exstinguendum non erat, in coena novissima ut
dilectae sponsae suae Ecclesiae visibile relinqueret sacrificium
sacerdotem secundum ordinem Melchisedech se in aeternum constitutum

declarans 4 Christus bejaht seine ganze mittlerische
Aufgabe, die Welt zu entsühnen und ihr das göttliche Leben zu bringen.5
Wenden wir nun unsere Aufmerksamkeit dem Inhalt der Coena-

kommunion zu. Besteht kein Unterschied zwischen ihr und der unsern
Der Leib Christi ist in der Eucharistie stets gemäß seinem
augenblicklichen Zustand. Wir empfangen den verklärten Leib. Als aber

die Apostel beim Abendmahle kommunizierten, war der Herr noch

nicht verklärt, sondern leidensfähig.6 Da der sterbliche Leib aber

1 III S3, 5 ad 3.
2 Op. cit. 9-12, 59.
3 Op. cit. 59 : Une fois lie par son engagement irrévocable, il ne pouvait

plus sans profanation soustraire à l'immolation la victime qu'il y avait dévouée.
Il était tenu dès lors, non par un précepte positif, mais par cette loi de justice,
qui veut que soit rendu à Dieu ce qui est voué à Dieu.

1. c. 64 : Une seule fois avant de souffrir il posa un acte impliquant directement

et proprement la donation de son corps et de son sang à Dieu en victime ;

et ce fut à la Cène par la consécration sous les doubles espèces, mettant son corps
et son sang, quant aux apparences, dans l'état, où allait les mettre en réalité la
croix.

4 Sess. 22, cpt. 1. Denz.-Bannw. 12, Nr. 938.
5 Abt Voilier schreibt in : A Key to the Doctrine of the Eucharist, 144 :

The institution of the Eucharist sacrament of the Last Supper was not so much
Christ's vow to die, as Christ's anticipated triumph in his death.

6 III Si, 3c: Manifestum est, quod idem verum corpus Christi erat, quod



336 Sacrificium Mediatoris

unter sakramentalen Gestalten geboten wurde, war er jedem Leiden
entzogen. Das Leid setzt ja einen Kontakt voraus mit dem, durch das

man leidet. Mit Rücksicht auf diese sakramentale Art könne mau
sagen, der Leib des Herrn sei nicht sterblich und nicht leidensfähig
gegeben worden, aber nicht, er sei damals unsterblich gewesen.1
Während wir den verklärten Fronleichnam empfangen und dadurch
in den Genuß der Früchte der Erlösung treten, erhielten die Apostel
in der Coenakommunion den sterblichen Herrnleib, der in der Passion
als Sühnopfer dargebracht werden sollte — passioni paratum.
Demgemäß ist auch die Bedeutung dieses Opfermahles zu bemessen. Es
zielt ab auf die Verbindung mit Christus in seiner Opferbereitschaft.
Wer es also empfängt, geht seinerseits die Verpflichtung ein, dieses

Priestertum nach seinem ganzen Umfange anzuerkennen, sich ihm
unterzuordnen, durch seine Vermittlung zu Gott kommen zu wollen.
Das Abendmahl ist also eine wirkliche Vereinigung mit Gott auf Grund
einer Mittlerhingabe des Heilandes und somit ein sacrificium. Anderseits
steht es in unlöslichem Zusammenhang mit dem großen Versöhnungsopfer

des nächsten Tages. Es schließt die Opfergemeinde zusammen,
da der gottgesandte Mittler sich seinem Amte unwiderruflich weiht,
und die neue Menschheit, die Kirche, in den Aposteln seine Mittlerschaft

in Kreuz- und Meßopfer annimmt und sich zur Mitwirkung
verpflichtet. Somit wird auch ihrerseits seine Stellvertretung rechtsgültig.

Die Coena enthält also das Eingehen des Mittlers und der
Gemeinde auf den Willen des Vaters. Bei ihr vollzieht sich der
Zusammenschluß der Heilsgemeinde für den Abschluß und die

Auswirkung des Bundes durch Christi Leib und Blut.
Die eigentliche Begründung unserer heiligen Gemeinschaft mit Gott

wird am Kreuz vollzogen. Der Aufbau der Stufen dieses Opfers ist
bereits oben behandelt. Wie steht es nun in seinen Beziehungen zu
den andern Opferfeiern, die der Herr im Verlauf seiner Sendung beging
oder noch begeht, zur Coena und Missa Wenn es die zweite Opferstufe

in dieser Einheit bilden soll, muß es die Heiligung des Mittlers
enthalten. Daran kann nun niemand zweifeln. Christus hat wirklich
die übernommene Schuld getilgt und ist in seiner Erhöhung der

a diseipulis tunc in propria specie videbatur, et in specie sacramenti sumebatur.
Non autem erat impassibile secundum quod in propria specie videbatur ; quinimo
erat passioni paratum. Unde nec ipsum corpus Christi, quod in specie sacramenti
dabatur, impassibile erat.

1 Cfr. 1. c. ad i.



Sacrificium Mediatoris 33 7

Lebensspender für seine Gläubigen geworden. Seine Sühne gilt jeglicher
Menschensünde. Sie ist überreich. Er hat wirklich die Welt erlöst
und wird sie auch in seiner Auferstehungsglorie heilen, so daß sie für
den Einfluß des göttlichen Lebens immer empfänglicher wird und

es auch dann in Ewigkeit bleibt. Das Kreuzesopfer ist wirklich die

Heiligung des Mittlers und infolgedessen auch die seiner Gemeinde in
ihm. Somit hat der Heiland den ersten Teil seiner beim Abendmahl
im dortigen Opfer übernommenen Aufgabe erfüllt. Im blutigen
Mittlerdienst hat er die trennende Sünde ausgemerzt und für seine

menschliche Natur die für die Fortführung und Vollendung seines

Versöhnungswerkes notwendigen Eigenschaften erworben. Als Stammvater

des Heilsgeschlechtes ist er erstanden.

Wie wir schon bei den vorbildenden Opfern sahen, ist alle Tätigkeit
auf der zweiten Stufe dem Mittler und Gott überlassen. Die Gemeinde

hat das Mittlerwerk nur gläubig zu verfolgen. Anders ist es auf der
dritten Stufe bei der Heiligung der Gemeinde im geheiligten Mittler.
Da muß die Gemeinde auch wieder aktiv in das heilige Geschehen

eingreifen, muß den erworbenen Segen in sich aufnehmen. Aber auch

der Mittler selbst muß bei der consummatio sacrificii tätig sein. Somit
ist eine Fortsetzung des Priesterdienstes des Herrn auf Erden
notwendig. Seine Bereitschaft zum Opfermahl muß in unserer Raum-
zeitlichkeit verwirklicht werden. In der Eucharistie vollzieht er nun
diese seine Selbsthingabe — und zwar in einer Weise, die ihrem nähern
Zweck angepaßt ist. Sie ist nicht blutig, wie am Kreuz, da es zu
sühnen galt, sondern unblutig unter den Gestalten menschlicher

Nahrung, da er nähren will. Wesentlich ist sie die gleiche, wie auf
Kaivaria, ist sie das Sich-uns-zu-Diensten-Stellen des Herrn, um uns
mit Gott zu versöhnen, um die heilige Gemeinschaft wieder erneut

grundzulegen. Die äußere Erscheinungsform ist natürlich dem näheren
Zweck : Sühne — Lebensmittlung, angepaßt. Es kann z. B. ein Vater
auch verschiedentlich seine Geistes- und Körperkräfte für seine Kinder
einsetzen. Beim Verdienen des täglichen Brotes, bei dessen Verteilung
(Sorge für Leben, Gesundheit, Fortkommen seiner Kinder). Trotz der
verschiedenen Äußerungen bleibt es doch wesentlich immer dasselbe :

seine Hingabe an seine Vaterpflichten. So tritt auch die Selbsthingabe
des Mittlers für unser Heil beim meritorischen und beim applikativen
sacrificium verschieden in Erscheinung. Die Einheitlichkeit des heiligen
Dienstes bleibt gewahrt. Es ist numerisch derselbe Opferpriester, der
eine Christus. Es ist auch numerisch dieselbe Opfergabe, eben Christus.

Divus Thomas. 23



338 Sacrificium Mediatoris

Die OpferHandlung ist ihrer inneren Struktur nach betrachtet :

Übereignung seines Leibes und Blutes als Mittel zur Wiederherstellung
der heiligen Gemeinschaft, auch dieselbe — spezifisch, aber nicht
numerisch. Sie gehören zu einem Opferdienst, da sie demselben letzten
Ziele auf demselben Wege : der Versöhnung Gottes durch Christus,
zustreben. Aber der Zahl nach sind sie verschieden, da bei ihnen
verschieden geartete, festumrissene Teilziele zu erreichen sind, deren

jedes der Opferhingabe eine bestimmte äußere Form aufprägt. Ferner
ist zu beachten : Die Gabe am Kreuz und auf dem Altar ist wohl
numerisch die gleiche, aber nicht qualitativ. Dort ist es der leidensfähige

Fronleichnam, hier der bereits verklärte. Nun kann man aber
dieselbe Gabe nicht gleichzeitig in zweifachem Zustande hingeben,
zumal wenn der zweite (die Verklärung), die abgeschlossene
Durchführung der ersten Hingabe voraussetzt, sogar deren Frucht ist. Am
Kreuz erstrebt der Heiland für seinen Leib erst die sanctificatio
hostiae ; auf dem Altare ist diese von vornherein gegeben. Da nun
Gabe und Geber ein und dieselbe Person sind, so ist beim eucharistischen

Opfer auch der Geber — trotz der numerischen Einheit — qualitativ
von dem des Kreuzopfers verschieden. So kann trotz der großen
Einheitlichkeit des Dienstes — ein Priester, eine Gabe und wesentlich
eine Opferhandlung — die numerische Identität der actio sacrificalis

am Kreuz und in der Messe nicht aufrecht erhalten werden. Es

entfällt auch jede Notwendigkeit, die angebliche numerische Einheit
durch eine irgendwie vorgestellte mystisch-reale Gegenwärtigsetzung
der actio Crucis in der actio Missae aufhellen zu müssen. Im Sakrament
muß bekanntlich die innere Wahrheit im äußeren Zeichen ihren
Ausdruck finden. Wie wäre die Hingabe zur Lebenserhaltung die

entsprechende Versinnbildung der Sühneleistung In der Eucharistie
weist aber, wie wir an den Texten des hl. Thomas gesehen haben, das

ganze äußere Zeichen auf die Hingabe der heiligsten Menschheit zur
Nahrung der Christenheit und nicht zur Leistung der Genugtuung. 1

Nicht nur für Kreuz und Altar ist eine gesonderte Opferhingabe des

Herrn vonnöten, sondern sogar für jede einzelne Feier der heiligen Messe.

Es ist also nicht eine mittlerische Handlung, die auf allen Altären
der Kirche zu den verschiedensten Zeiten und Orten kundgetan wird.
Eins ist nur Christi eucharistischer Opferwille, der durch die Coena

1 Das Nähere über die memoria passionis, über ihren Sinn nnd ihre Bedeutung
für den Opfercharakter der Messe war dargelegt 1932, Seite 520 fl.



Sacrificium Mediatoris 339

bis ans Ende der Welt gebunden ist, aber sobald ein Priester konse-

kriert, vollzieht sich aus der ewigen inneren Hingabe des Herrn heraus

eine wahre, raum-zeitlich in Erscheinung tretende, neue Hingabe seines

Leibes und Blutes im Dienste unseres Heiles. Wäre dem nicht so,

dann wäre die Meßfeier kein wahres sacrificium — und das ist doch

ausdrückliche Kirchenlehre. Si quis dixerit, in Missa non offerri Deo

verum et proprium sacrificium ....1 Zum sacrificium gehört aber die

Hingabe des Mittlers, um die Welt wieder Gott zu einen. Es ist also

zu unterscheiden zwischen dem ewigen eucharistischen Priesterwillen
Christi und dessen Verwirklichung in verschiedenen Opferhandlungen.
Die stets erneute Selbsthingabe des Herrn hat ihren Grund darin, daß

er der einzige Mittler ist für das über die ganze Welt nach Raum und
Zeit verstreute Geschlecht. Die Kirche benötigt eben allerorts und
allerzeit der heilenden Kraft seiner opferverklärten menschlichen Natur.
Durch jeden dieser in höchster Liebe erfolgenden Hingabeakte wird
das Gnadenleben der Kirche gemehrt und gesteigert. 2 Der Heiland
verdient zwar nicht mehr neue Gnaden, aber diese werden der Welt
zugänglicher.

Der hl. Thomas ist nicht Zeuge für, sondern gegen die numerische

Identität der actio sacrificalis am Kreuz und auf dem Meßaltar. Er
beruft sich auf St. Augustinus. Sernel oblatus est in semetipso Christus,
et tarnen quotidie immolatur in sacramento. 3 Dabei ist immolatio aber

nicht mactatio gleichzusetzen, in der ersten Objektion scheint immolare

der Terminus für rituelle Opferdarbringung zu sein, während oblatio
bekanntlich einen weiteren Sinn hat. In der Antwort stellt St. Thomas
der Vorstellung, als ob jede Opfergabe nur einmal dargebracht werden

könne, den Begriff des abbildenden repräsentativen Opfers entgegen. In
diesen kann eine bereits dargebrachte Gabe immer wieder aufgeopfert
werden. Das Gleiche gilt von dem zweiten Einwurf und seiner

Beantwortung. Auch hier ist, wie im ganzen Artikel, die Unterscheidung
von Opfer in propria — in aliéna specie zu beachten. St. Thomas
kennt also eine immolatio, in der die Opfergabe nicht in ihrer eigenen
Gestalt der heiligen Handlung unterliegt. Darum kann er dieses Wort
nicht im Sinn von occisio, mactatio (crucifixio) fassen. Wir haben
auch eine ausdrückliche Äußerung von ihm. Materialis hostia, quae

1 Cfr. Trid. sess. 22, canon 1. Denz.-Bannw. 12, Nr. 948.
2 III 79, 7 ad 3 : In pluribus missis multiplicatur sacrificii oblatio, et ideo

multiplicatur effcctus sacrificii et sacramenti.
3 III 83, 1 sed contra ; cfr. 22, 3 ad 2.



340 Sacrificium Mediatoris

prius viva erat occidebatur, ut immolaretur.1 Das Töten des Tieres

war Sache des opfernden Laien. Erst dann folgte die priesterliche
Oblation, die hier unter immolaretur zu verstehen ist. Swaby O. P.

kommt bei seinen Untersuchungen zu dem gleichen Resultat. Nach
ihm bezeichnet der hl. Hieronymus die oblatio als immolatio, nicht
das mactare.2 Der vorliegende Artikel der Summe3 ist ohne ein

Zurückgehen auf seine Quelle gar nicht zu verstehen. Diese ist ein
Text des hl. Chrysostomus, der unter dem Namen des hl. Ambrosius
zitiert wird. Die Schwierigkeiten, welche ihre Auslegung bereitet 4

nötigt uns, uns des Zusammenhanges zu vergewissern. Worauf zielt
Chrysostomus ab Er will darlegen, daß das Kreuzesopfer das wahre

Sühnopfer für die ganze Welt ist, und darum einer Wiederholung nicht
bedarf wie die mosaischen Riten. Die heilige Messe spricht nicht
dagegen — so beantwortet er sich seinen selbstgemachten Einwurf.
Sie ist nicht das sühnende Blutvergießen, sondern dessen Erinnerungsfeier,

aber als solche, wie aus den Worten des Heiligen hervorgeht,
in sich ein Opferakt. Mag nun diese Erinnerung des Herrntodes noch
so oft begangen werden, sie bedingt trotz ihres Opfercharakters kein
neues Sterben des Herrn und somit keine neue Sündentilgung seinerseits.

Mithin wird dem Kreuze nichts ergänzend zugefügt und seine

alle Welt umfassende Sühne steht außer allem Zweifel. Dieses rhetorische

Ziel wird nie aus dem Auge gelassen. So kommt die Rede des

öftern zurück auf : uJ.a OuEx — unum sacrificium.5 Wenn OuEx im
Verlauf der weiteren Ausführungen auch auf das Meßopfer angewendet
wird, so ist dieser Abschnitt nur zu verstehen, wenn man OuUz gleich
sacrificium naturale (in propria specie) setzt. Dies ergibt sich aus der

Gegenübersetzung der àvxgv7]<nç. Ein sacrificium naturale braucht stets
eine eigene Opfergabe, die im Verlauf der actio sacrificalis in propria
specie aufgebraucht und geheiligt wird. Sie kann darum bei keinem
zweiten Opfer dieser Art verwendet (geheiligt) werden. Da nun
Chrysostomus das Immer-wieder-Darbringen ein und derselben Gabe

einschärft, spricht er offenbar nicht vom sacrificium naturale, sondern

vom sacrificium sacramentale, in dem die Opfergabe in specie aliéna

dargebracht wird. So kommt er zu der Schlußfolgerung : also nur eine

1 In Rom. 12, L. i.
2 The Last Supper and Calvary, 50.
3 III 83, 1.
4 Jahrb. f. Liturgiew. 6 ; 151 f. ; auch Anm. 61.
5 Cfr. III 83, 1 ad 1.



Sacrificium Mediatoris 341

Ouosa. Diese ist das Kreuzopfer. Er erreicht also das Ziel, das er sich

gesetzt hat. Er beweist, daß das Kreuzopfer das eine, unwiederholbare

Sühnopfer des Neuen Bundes ist, da in der Messe die Opfergabe nicht
mehr in sich geheiligt wird. Auch die abschließenden Worte des Heiligen
beweisen diese Auffassung. Im weiteren Verlauf der Rede bezeichnet

er mit QuEa das Meßopfer. Sofort verbessert er aber seinen Ausdruck.
Oùx àzÀTjV OuEav, xaOabrsp 0 appuspEÙç tote, aXXà Tïjv aÙT?jv àst 7totoùpuv

uxXXov Ss àviavT|<jtv IpyaÇdixeQa 9ucbaç. DieStelle1 möge in deutscher
Übersetzung hier wiedergegeben werden. (Abkürzungen : K Kreuzopfer,
M Meßopfer, V Versöhnungstagopfer.) «Wie nun Opfern
nicht auch wir (NB.) tiiglich Wir opfern zwar, aber indem wir das

Gedächtnis seines (Christi) Todes begehen (nicht den Opfertod selbst

vor uns haben) ; und so gibt es nur eine Opferdarbringung (in statu
naturali : K) und nicht viele. Wie eine und nicht viele Da sie einmal
erfolgte, wie jene, die ins Allerheiligste Einlaß gab (V. — einmal im
Jahr). Diese (V.) steht in abbildendem Verhältnis zu jener (K.), wie
auch diese unsrige (M.) zu jener (Iv.). Bringen wir doch immer denselben

dar, und nicht jetzt ein Schaf und morgen ein anderes, sondern immer
dasselbe ; somit gibt es nur eine Opferdarbringung (in statu naturali :

K.). Da er (Heiland) gemäß dieser Rede vielerorts dargebracht wird,
gibt es da viele Christusse Aber durchaus nicht, sondern einer ist
allerorts der Christus, und hier ist er vollständig und dort ist er
vollständig, das eine Lebewesen (der eine Leib). Da nun der vielerorts
Dargebrachte das eine Lebewesen (der eine Leib) ist, und nicht viele
Einzelwesen (Leiber), gibt es nur eine Opferdarbringung (in statu
naturali : K). » Christus erleidet also nur einmal die Opferveränderung
an sich, somit gibt es nur das eine Verdienstopfer : das am Kreuze.
Im Gedächtnisopfer wird zwar derselbe Herrnleib dargebracht, aber
im Zustand der Opferheiligung, die er am Kreuz erlangte. Weil die
Anamnese keine physische Veränderung an ihm verlangt, ist sie in
unbegrenzter Wiederholung möglich. Der hl. Thomas übernimmt vom
Lombarden einen etwas gekürzten Text. Die Beziehung des Kreuzopfers

zum Opfer des Versöhnungstages ist hier ausgelassen, nur die
der heiligen Messe erwähnt. Hoc sacrificium exemplum est illius.2
Exemplum ist die Übersetzung für tû-oç. Wie der Heilige diese

Bezeichnung auffaßt, zeigt er kurz darauf. Hoc sacramentum est figura

1 Miene, P. G. 63, 131.
2 III S3, 1 ad 1.



342 Sacrificium Mediatoris

quaedam et exemplum dominicae passionis.1 Das Meßopfer bildet
also irgendwie das Todesopfer des Herrn ab — und zwar nach dem
Text in seinen Riten.2 Die Quaestio wird auch überschrieben : De ritu
huius sacramenti. Celebratio imago quaedam repraesentativa passionis
Christi. Zu vergleichen sind die Ausführungen über die Bedeutung der
Kreuzzeichen beim Meßopfer. 3 Insofern die eucharistische Feier in
ihrem Ritus ein Bild des Kreuzopfers ist, kann man auf sie anwenden,
was kurz zuvor Chrysostomus über das Wesen des Bildes (bezüglich
der alt. Opfer) gesagt hat, es habe zwar Ähnlichkeit aber keine Kraft.
Die Kraft der Messe, die gewiß vom Kreuze kommt, ruht nicht in ihren
abbildenden Zeremonien, sondern in ihrem Charakter als sacrificium.
Der heilige Lehrer versteht den Text im Sinne des hl. Chrysostomus.
Seine Texte sind dementsprechend zu erklären. 4 Die Vielheit der

Opferhandlungen im Priestertum Christi ist deshalb möglich, weil die
eine Gabe, die überall und immer dargebracht wird, es nur einmal
wurde in specie propria, wobei sie die Opferveränderung an sich erfuhr,
und weil die anderen Darbringungen in specie aliéna erfolgen, wobei
die Gabe nicht in sich geheiligt wird, sondern die Elemente, unter denen
sie zugegen wird. Die Lehre der Summe entspricht hier vollkommen
der des Sentenzenkommentars. Dort wird klar geschieden zwischen der

Repraesentatio der äußeren Kreuzesvorgänge im Meßritus und dem

innern Hingebeakt : comparatio Christi ad Deum Patrem. Nur diese

Tätigkeit Christi erneuert sich stets wieder : dicuntur quotidie fieri,
sicut offerre, sacrificare et huiusmodi, eo quod hostia illa perpétua sit,
et hoc modo est semel oblata per Christum, quod quotidie etiam per
membra ipsius offerri possit. 5 Die Auffassung des heiligen Lehrers
fußt auf dem Hebräerbrief des hl. Paulus. Auch hier wird nur die

Einmaligkeit des sündentilgenden Sühneopfers betont.6
Die tridentinischen Texte können ebenfalls für eine numerische

Identität der Opferhandlung für Kreuz und Messe nicht aufgerufen
werden. Sie enthalten nichts anders, als eine Zusammenfassung und

Bestätigung der Tradition, wie wir sie bei Chrysostomus und Thomas

1 1. c. 2 äd 2.
" 1. C.IC.
3 Cfr. 1. c. 5 ad 3.
4 Cfr. III S3, 1.
5 IV D. 12, 3 Expos, textus.
6 9, 28 : Christus semel oblatus est ad multorum exhaurienda peccata.

Im Gegensatz zum A. T. bedurfte es nur einer Darbringung, um alle Schuld zu
beseitigen.



Sacrificium Mediatoris 343

fanden. Der Opferung am Kreuz in propria specie entspricht : semel

se ipsum in ara crucis 1, der sakramentalen Darbringung : se ipsum
ab Ecclesia per sacerdotes sub signis visibilibus immolandum. Im
zweiten Kapitelwird der Zusammenhang von Kreuz und Messe behandelt,
die Einheit der Gabe und des Gebers herausgestellt und die Messe als

Zuwendungsopfer der Kreuzessühne erklärt.2 Der Catechismus Romanus

lehrt die Einheit des Opferdienstes, der aus der einen Gabe am Kreuz
und in der Eucharistie folgt, sowie den Opfercharakter der Meßfeier. 3

Um die innere Zusammengehörigkeit von Kreuz und Messe klarer
herauszustellen, empfiehlt es sich auf Grund des in Messe und Tradition
gegebenen Materials die Eigenart des Anamneseopfers zu umreißen.
Die Anamnese, Memoria, setzt zunächst ein sacrificium naturale voraus,
bei dem die Opferveränderung an der Gabe in specie propria
vorgenommen wird. Natürlich kann eine Gabe so nur einmal dargebracht
und geheiligt werden. Die physische Veränderung ist unwiderruflich.
Leitet dieses Opfer eine sakramentale Ordnung ein, so steht es am Anfang
der Reihe und kann « TJr »opfer oder « Stamm »opfer genannt werden. 4

Dieses L'ropfer ist also nur einmal möglich. Wird nun dieser Opferdienst

durch besondere Erinnerungsfeiern, die ihrerseits auch sacrificia
sind, fortgesetzt, so ist das nicht dadurch möglich, daß die Opfergabe
in specie propria wiederum dargebracht wird, sondern in specie
aliéna, also in sakramentalen Feiern. So ist — im gleichen Opferdienst
— überall dieselbe Opfergabe, aber sie wird nur einmal geheiligt,
während sie bei den Erinnerungsopfern unter fremden (sakramentalen)
Gestalten zugegen wird (sonst wäre sie nicht wiederum Opfergabe).
Und zwar geschieht dies in dem Zustand, in den sie durch das Uropfer
versetzt wurde — also als von Gott angenommene, als geheiligte

Opfergabe. Bei der Darbringung in signo muß, wenn diese ein Opfer
in sich sein soll, auch eine Heiligung erfolgen. Diese verändernde
Opferheiligung gehört ja wesentlich zum sacrificium. Aber sie trifft nur
die species aliéna, die irgendwie signum der eigentlichen Gabe ist, und

io, io : sanctificati sumus per oblationem corporis Jesu Christi semel.

io, 12 : Hic unam pro peccatis oflerens hostiam
io, 14 : Unaoblatione consummavit in sempiternum sanctificatos (ivtogouivocd
1 Sess.-22, cp. 1. Denz., Nr. 938, 940.
2 1. c. Nr. 940.
3 Pars II, 81 : Unum et idem sacrificium quemadmodum una est et

eadem hostia, Christus videlicet Dominus. Neque duac sunt hostiae, sed

una tantum, cuius sacrificium in Euchar'stia quotidie instauratur.
4 Vgl. « Divus Thomas» 1932, Seite 519.



344 Sacrificium Mediatoris

zwar dadurch, daß sie die sakramentale Hülle der in sich geheiligten
Opfergabe wird. Das Resultat der verändernden Opferhandlung in
der Anamnese ist also die Vergegenwärtigung der geheiligten Gabe

des Uropfers unter fremden Gestalten, die ihrerseits eine Verbindung
der Opfernden mit der wahren Opfergabe, der Frucht des Uropfers,
möglich machen. Die Anamnese wird so zum Applikationsopfer. Sie

kann so oft gefeiert werden, als die notwendige species aliéna auf den

Altar gelegt wird und auch die Kraft vorhanden ist, die Uropfergabe
zu vergegenwärtigen. Sie ist also nur dort möglich, wo Gott diesen

Kult eingesetzt hat. Diese Anamnese ist in sich Opfer. Bedingt sie doch :

1. eine Darbringung,
2. eine Heiligung der dargebrachten Gaben und
3. deren Anwendung zur Heiligung der Opfergemeinde.

Das Kreuzopfer ist also das Stamm- oder Uropfer. Hier wird die
Gabe : die heiligste Menschheit aufgebraucht in der Passion und
geheiligt in Auferstehung und Himmelfahrt. Die Meßfeier ist das

Erinnerungsopfer. Hier ist dieselbe Opfergabe, und zwar so, wie sie

aus dem Kreuzopfer hervorging: der verklärte Leib Christi. Sie wird
gegenwärtig sub specie aliéna, die jedoch ein Zeichen für die ist. Und
zwar geschieht dies in der Opferveränderung dieser Anamnesenfeier,
die nur eine Veränderung der « fremden » Elemente durch
Gegenwärtigsetzung der wahren Opfergabe verlangt. In dieser fremden Gestalt
ist dann die Kreuzesopfergabe für uns genießbar geworden, so daß

wir durch ihren Empfang die Früchte des Stammopfers erlangen und
so in den dort bewirkten Frieden mit dem versöhnten Gott eintreten.
Der Anamnese fällt also im Gesamtbild der Sendung Christi gleichsam
die consummatio sacrificii zu. Der eine, die ganze Welt umfassende

Mittlerakt wird allen zugänglich gemacht, und zwar so, daß sie an
seiner sacrifiziellen Auswirkung Anteil nehmen können.

(Schluß folgt.)


	Sacrificium Mediatoris : zu den Opferanschauungen des Aquinaten [Fortsetzung]

