Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Sacrificium Mediatoris : zu den Opferanschauungen des Aquinaten
[Fortsetzung]

Autor: Rupprecht, Placidus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762604

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sacrificium Mediatoris.

Zu den Opferanschauungen des Aquinaten.

Von P. Placidus RUPPRECHT O.S.B,, z. Z. Weingarten.

(Fortsetzung.)

[II. Das Heilsmittlerwerk in seinem Aufbau.

1. Die eigentliche Opferhandlung.

Bisher suchte die Abhandlung ! sich méglichst nur mit der Lehre
des hl. Thomas zu befassen, um diese herauszustellen. Infolge dieser
stofflichen Beschrankung erscheint es nun nétig, einige Erginzungen
zu geben. Quelle hierfiir soll vor allem die Bibel selbst sein. Die
Religionsgeschichte zeigt zwar auch manchen Strahl der ersten Mensch-
heitsiiberlieferungen auf. Aber dieses Urgut ist oft so durch das mensch-
liche Sinnen und Griibeln verdeckt und iiberwuchert, daf3 es nur schwer
oder gar nicht mit Sicherheit herausgeschilt werden kann. In der
Bibel haben wir dagegen den wohlgehiiteten, klaren Strom goéttlicher
Selbstmitteilung. Dazu kommt, dall Gott durch das Alte Testament
das Neue bewulit vorbereitet hat. Dort gibt er eine uns entsprechende
Einfithrung in seine Heilsabsichten, da seine Gedanken — unvermittelt
uns mitgeteilt — fir uns unfalbar waren. 2 Im alten Gesetz, so sagt
der heilige Lehrer, war auch der Weg zum Heil noch nicht klar
geoffenbart, und deshalb war die Belehrung iiber denselben im duflern
Kult nétig.® So bietet uns jene Gottesverehrung die Anschauungen
fiir die geistigen Giiter der neutestamentlichen Offenbarung und somit
auch fiir das sacrificium, das in ihr erst seine volle Kraft erhilt.

1 Cfr. Tugend der Religion und Sacrificium Mediatoris. — « Divus Thomas »
1931 : 146, 293, 398 ; 1932 : 59, 514.

2 I-1T 101, 2c: In statu praesentis vitae non possumus divinam veritatem
in seipsa intueri, sed oportet, quod radius divinae veritatis nobis illucescat sub
aliquibus sensilibus figuris.

3 Ibid.



316 Sacrificium Mediatoris

Dem Bilde ist es nun zu eigen, nur eine Seite des Gegenstandes
zu zeigen, wenn auch sozusagen die ganze Wirklichkeit dahinter steht.
Ob dieser Einseitigkeit bedarf man einer ganzen Reihe von Abbil-
dungen, die von verschiedenen Orten aus oder zu verschiedenen Zeiten
gemacht sind, um eine allseitige Vorstellung von dem Gegenstand zu
erlangen. So verhdlt es sich auch mit den Vorbildern des Alten
Testamentes. Auch ihnen eignet eine gewisse Einseitigkeit, die durch
den besonderen Lehr- und Kultzweck bedingt ist. Das andere tritt
zuriick, ist gleichsam verhiillt mitgegeben, so dall z. B. eine wahre
Opferhandlung vorliegt, obwohl nicht alle Momente derselben klar
in Erscheinung treten. Will man also das Wesen des sacrificium heraus-
arbeiten, so darf man sich nicht mit einem Bericht begniigen, zumal
ein solcher kaum umfassend ist. Wie mangelhaft ist z. B. die Bericht-
erstattung iiber das Opfer des Abel — und wie oft versucht man nicht,
gerade aus dieser eine Definition des sacrificium zu gewinnen. Man
bedarf also einer ganzen Reihe solcher Vorbilder, um die eigentliche
Handlung herauslesen zu koénnen. Nun bietet das Alte Testament
besonders im mosaischen Tempelkult eine Anzahl harmonisch zu-
sammengeordneter, sich gegenseitig erginzender Opferfeiern, die auf
die gottliche Fithrung des Volkes selbst zuriickgehen. Hier werden
wir das geeignete Anschauungsmaterial finden. Wir folgen wiederum
dem Beispiel des Aquinaten. Er lehrt zunidchst das Unzureichende
der einzelnen Riten zur Bezeichnung der ganzen Wahrheit.! Sodann
betrachtet er sie aber auch als eine Einheit. Dem tédglichen Lamm-
opfer stellt er die andern als beigefiigt gegeniiber. 2 Thre tiefste Einheit
besteht in der gemeinschaftlichen Beziehung zu Christi Opferdienst. 2
Gemil dieser seiner Anschauung sucht der Aquinate die Vorbilder
im ganzen Alten Bund, so z. B. fiir die Eucharistie das Opfer des

L I-IT 101, 3 ad 1: Ceremoniae veteris legis invalidae et imperfectae erant

ad repraesentandum Christi mysterium, quod est superexcellens. ... Et ideo
oportuit huiusmodi ceremonias multiplicare.
2 In Joan. 1, 29, L. 14: ... tamquam principale observabatur, alia vero

ex adinncto ; et ideo per agnum, qui erat principale sacrificium significatur Christus,
qui est principale sacrificium ; nam licet omnes sancti, qui pro fide Christi passi
sunt, prosint ad salutem fidelium, hoc tamen non habent, nisi in quantum super
oblationem agni, quasi oblatio adiuncta principali sacrificio immolantur.

3 I-II 102, 3c: Omnia alia sacrificia offercbantur in lege, ut hoc unum
singulare et praecipuum sacrificium figuraretur, tamquam perfectum per imper-

fecta.
IIT 47, 2 ad 1: Omnia antiqua sacrificia figurae fuerunt illius veri sacrificii.



Sacrificium Mediatoris 3TF

Melchisedech, das Osterlamm und den aaronitischen Dienst.? Es
handelt sich nun darum, aus der Fiille nur die wesentlichen Ziige
auszusondern und zusammenzuordnen. 2 Die einer Opferart besonders
zueignenden Merkmale konnen iibergangen werden, sofern sie durch
den Sonderzweck veranlaBt werden.

Als wesentliche Riten erscheinen nun: 1. Gemidll den Vorschriften
brachte das opfernde Glied des heiligen Volkes die Opfergabe in den
Tempel. Der Priester untersuchte das Tier auf seine Fehlerlosigkeit
hin, worauf der Opfernde dem angenommenen Tiere die Hande auf
das Haupt legte und sein Siindenbekenntnis sprach. ® 2. Der Opfernde
(der Priester nur insoweit als er selbst an der ersten Darbringung
beteiligt war) schlachtete das Tier, dessen Blut der amtierende Priester
auffing und den Vorschriften gemidll an einem der Altdre applizierte.
3. Die vorgeschriebenen Stiicke legte dann der Priester in das IFeuer
des Altares. 4. Nach dieser Zeremonie ist wohl — wenigstens soweit
keine Vogel geopfert wurden — die des Hebens und Webens anzu-
setzen. Der Opfernde nahm die sogenannten Priesterstiicke : rechte
Keule bezw. rechtes Bruststiick — in die Hinde, die dann der Priester
unterfalite. Beide bewegten nunmehr die Opferstiicke zwischen ein-
ander und in die Héhe. * 5. Bei den Friedopfern, die das vollstandigste
Bild der Opferzeremonie geben, folgte das Opfermahl. Fiir die Priester
gab es da Sondervorschriften beziiglich des Genusses der Opferstiicke
(Ort — Familienmitglieder). Die Laien nahmen ihren Anteil aus dem
Tempel mit in die Stadt, in ihre Wohnungen. Beim Holokaust und
Siindopfer ist das Durchfithren der Riten bis zum Opfermahl nicht
angingig gewesen. Bei ihnen herrschen — wohl aus didaktischen
Griinden — Teilgedanken vor. «Das Opfermahl (Kommunion) gehort
wesentlich zum vollstindigen Opfer. Hitte die mosaische Religion
nur eine Art Opfer gekannt, dann wiirde bei diesem in keinem
Falle das Opfermahl gefehlt haben.»® «Die wunblutigen Opfer, sie

In Hebr. 1o, 5, L. 1: Istis omnibus in novo testamento respondet oblatio
corporis Christi.

I1I 22, 3 ad 3: ... oblatio agni veri, i. e. Christi esset sacrificium consum-
mativum omnium aliorum.

1Cfr. IVD. 1,1, 2, 4 ad 1.

2 Cir. Schegg, Bibl. Archiologie, 495 ff.; Schopfer, Geschichte des Alten
Testamentes, 251 ff.

3 Lev.1,4;3.2,;4,4;8, 18. Exod. 29, 10.

4 Cir. Lev. 8, 28 1. ; 9, 20 f. Exod. 29, 25 f.

5 Schegg, Op. cit. 498.



318 Sacrificium Mediatoris

mogen als Beiopfer oder als selbstindige in Betracht kommen,
waren mit den blutigen eng verbunden ; sie wurden an derselben
Opferstitte dargebracht und durch die Askarah, durch die Gabe,
durch das Ausgiefen des Trankopfers ihnen zugebildet und &dhnlich
gemacht. » 1

Nun zur Deutung : Der Mensch sucht Gemeinschaft mit Gott.
Da gilt es, die beiden Kontrahenten zu erfassen, nach ihrer Eigenart
zu bejahen und wirksam werden zu lassen. Zunichst ist Gott, die
unendliche Gutheit, von dem alles Leben Ursprung, Erhaltung und
Wachstum und Vollendung hat. Das sacrificium mull demnach stets
ein Akt der Anbetung sein. Dann ist der Gott suchende Mensch —
Geschopf und Siinder. Als solchen mufl er sich bekennen, mul} ein-
gestehen, die heilige Gemeinschaft, in die er durch die Gnade erhaben
wurde, durch seine Schuld beeintrichtigt zu haben. Er verlangt, nun
wieder aus der Siinde und ihren Folgen herauszukommen — und ist
als Geschopf bereit, die helfende Hand seines Gottes zu erfassen, sich
von ihm nach seiner Weisheit und Giite zum vollen Leben zuriickfithren
zu lassen. Es kommt also zur Anbetung stets das Moment der Siikne.
Bitte und Dank beim Opfer sind dem Menschen naturgemdl3 infolge
seiner umfassenden Abhingigkeit vom Urheber seines Lebens. Kommt
nun der Mensch mit dem Opfertier in das Heiligtum, so hat er dabei
die Uberzeugung, nach Gottes Willen zu handeln. Der unendlichen
Majestit steht es nur zu, die Bedingungen fiir die Verschnung fest-
zustellen, und ihr nur eignet die Gewalt, die Todesmacht der Siinde
zu brechen und, die Siinder wieder in Kinder der Gnade zu wandeln.
Zwar berichtet uns die heilige Urkunde iiber die Einsetzung des Opfers
durch Gott nichts. Wir miilten gerade in der Bekleidung der gefallenen
Stammeltern einen Fingerzeig hierfiir erblicken. Woher kamen denn
jene Felle ? Adam nihrte sich von Friichten. War der Tod iiberhaupt
schon aufgetreten ? Feldmann ? zitiert Smith fiir die Anschauung,
daB die erste Bekleidung mit den Tieropfern zusammenhiingt. Auch
im Kult Israels fiel die Haut des Tieres bei den Friedopfern dem zu,
fiir den es dargebracht wurde.® Seinem auserwiihlten Volk hat Gott
selbst eingehende Unterweisungen iiber das Opferwesen gegeben. Im
Gehorsam gegen diese betrat also der Israelit das Heiligtum. Der

1 Schegg, Op. cit. 508.
2 Paradies und Siindenfall, g4 f.
3 Schegg, Op. cit. 499.



Sacrificium Mediatoris 319

Stellvertreter des Allerhiéchsten, der Priester, untersuchte die Gabe,
ob sie den Vorschriften geniigte und zum heiligen Dienst verwendet
werden konnte. Rein und makellos mullte sie sein. In Gottes Auftrag
nahm der Priester die Gabe fiir das Opfer an. So war der erste Schritt
zur Vereinigung des Menschen mit Gott geschehen. Der Mensch war
in Unterwerfung unter den géttlichen Willen auf den angebotenen
Heilsweg eingegangen. Naturgemdll mullte dem kultischen Gott-
suchen das Verlangen des reumiitigen Herzens entsprechen. Dieses
Leben stand nun mitten zwischen Gott und Geschipf. An ihm und durch
es sollte die Gemeinschaft mit Gott wieder erneuert werden. So legte
denn der Gott suchende Mensch dem Opfertier seine Hinde auf das
Haupt und sprach das Bekenntnis seiner Siindhaftigkeit. Damit iiber-
trug er seine Schuld, die sein Verhiltnis zu Gott gelockert hatte, auf
dieses zwischen ihm und Gott stehende Leben. Er machte es dadurch
zu seinem Stellvertreter. Es sollte Schuld und Strafe tragen und so
den Opfernden entlasten, und ihm den Weg zu neuer Gottvereinigung
ermoglichen. In diesen Vorgingen (Ziffer 1) koénnen wir die erste
Stufe der Opferfeier sehen: die DBestellung des Stellvertreters. Sie
besteht zunichst in Angebot und Annahme des stellvertretenden
Lebens und dann in dem Ubertragen der die Gemeinschaft stérenden
Faktoren auf dasselbe.

War diese Stellvertretung anerkannt und somit rechtsgiiltig, so
war die heilige Gemeinschaft doch noch nicht vollendet. Die Siinde
stand noch immer zwischen Gott und dem Gliede seines Volkes. Sie
mubte erst abgebiiit werden. Nur war das jetzt nicht mehr Sache
des eigentlich Schuldigen, sondern des ihn vertretenden Lebens, auf
das die Stinde mit der Verpflichtung zur Siihneleistung iibergegangen
war. Der Opfernde jedoch wurde so frei fiir neues Leben in der
Gottesgemeinde. Thm lag es aber ob, die verdiente Strafe an seinem
Stellvertreter zu vollziehen. Er hatte das Tier zu téten. Brachte dann
der amtierende Priester das aufgefangene Blut an den Altar des Herrn,
bedeutete dies, da nach alter Anschauung im Blut die Seele (das Leben)
war, die Hingabe des Lebens an Gott selbst. So war der Siinder, zu-
nachst allerdings nur im stellvertretenden Wesen zu Gott zuriickgekehrt.
Das Unrecht war gesiihnt, Gott verséhnt. Durch diese blutige Siithne war
ein weiterer Schritt auf Gott zu geschehen. Das Hindernis der gnaden-
vollen Vereinigung war entfernt. Aber die heilige Gemeinschaft selbst
war noch nicht wiederhergestellt. Der Stellvertreter hatte dazu noch
eine weitere Aufgabe zu iibernehmen. Bisher hat er die Menschen



320 Sacrificium Mediatoris

Gott nahe gebracht. Jetzt gilt es sozusagen, Gott den Menschen zu
nihern. Diese miissen in der Gnade mit ihrem Herrn verbunden
werden. Um das leisten zu konnen, mul3 der Stellvertreter erst selbst
von Gott erweckt und zum Triger der Gnade gemacht werden. Diese
seine Aufnahme in Gnaden und sein Eingehen in das gottliche Leben
wurde durch das Verbrennen bestimmter Opferstiicke versinnbildet.
Das Aufgehen im Opferbrand ist ndmlich nicht eine Vernichtung.
Welchen Sinn sollte eine solche auch haben, da die Schuld durch die
sithnende Hingabe an Gott bereits getilgt ist 7 Es bedeutete vielmehr :
Verkliren, Erhebung und Befihigung zum Leben mit Gott.! Das
Altarfeuer ist ja nicht irdischen Ursprunges, es kam von Gott. Beim
Opfer Aarons? ging es von der Wolkensiule aus, in der Gott Fiihrer
und Berater seines Volkes war. Bei Salomons Tempelweihe 3 fiel es
vom Himmel. Dieses heilige Feuer mulite stets bewahrt* werden.
Irdisches ® Feuer war verboten. Deshalb verbargen es die Priester
vor der babylonischen Gefangenschaft, und die Heimkehrer suchten
es wicder. 8 Im heiligen FFeuer — das auch sonst mit der Offenbarung
Gottes 7 in Zusammenhang gebracht wird, (es trifft die Menschen je
nach ihrem sittlichen Zustande : sengend und vernichtend oder erhebend
und verklirend) — erfalite der Allerhéchste gleichsam die irdische
Natur des Stellvertreters und vergeistigte sie: Umwandlung in den
leichtesten Aggregatszustand. Entledigt seiner Erdenschwere und Gott
verihnlicht vermochte dieser dann zu Gott aufzusteigen. 8 Vergeistigt
war er fihig, mit Gott geeint zu werden. Gott sog ihn gleichsam in
sich, wie der Mensch der Wohlgeruch den Blumen — oder suavitatis.
DaB man im Opferfeuer das Eingreifen Gottes in die heilige Handlung
sah, kommt in der Schrift des ofteren zum Ausdruck. Das gara’
beschem konnte vielleicht auch hier angezogen werden. Die Ein-
fithrung des Objektes mit «be» setzt nach Gesenius? eine gewisse

L Augustinus, Contra Faustum, L. 22, c. 17. P.L. 42, 410: ... eadem
substantia corporis in coelestem commutabitur qualitatem : quod ignis in sacri-
ficio significabat, velut absorbens mortem in victoriam.

2 Lev. 9, 24.

3 11, Paralip. 7, 1; cfr. II. Macc. 2, I0.
4 Lev. 6, 12 f.

5 Lev. 10, 1 {.; Num. 3, 4.

6 TI. Macc. 1, 19 ff.

7 Exod. 24, 17.

8 Das Brandopfer heit 'olah-ascensio.
9

Grammatik, Paragr. 119, k.



Sacrificium Mediatoris 321

Verbindung mit ihm voraus, ein Haften, Hinanreichen. Der Ausdruck
wiirde also ein wirkliches Hervorrufen der Gottheit zur Opferhandlung
besagen.! Anschaulich ist der Bericht iiber das Karmelopfer. Der
Vorschlag des Elias lautet : Deus, qui exaudierit per ignem, ipse sit
Deus. ... Er betet : Exaudi me Domine. ... Gottes Antwort : Cecidit
autem 7gnis Domini et voravit holocaustum et ligna et lapides, pul-
verem quoque et aquam.? Das Volk erkennt darin die Offenbarung
des wahren Gottes. Man vergleiche : ... exaudivit eum (David) in
igne de caelo super altare holocausti.® Dieselbe Anschauung besteht
im heidnischen Kult.* Das Opferfeuer hat also heiligende Kraft. 3
Heranzuziehen wiren auch die heidnischen Sagen iiber den himmlischen
Ursprung des Feuers : Prometheus, Iranische Uberlieferungen. ¢ Eders-
heim lehnt auch die Deutung als destructio auf Grund der Heiligen
Schriften ab und fahrt dann fort : The term used is not that commonly
employed for burning, but means «causing to smoke», and the rite
symbolises partly the entire surrender of the sacrifice, but chiefly
its acceptance on the part of God.? Die Selbsthingabe des Stell-
vertreters verlangt eben auch die Annahme seitens Gottes. Es geniigt
nicht, daB Gott und Mensch iiber den Stellvertreter einig sind. Auch
das Werk desselben, das er nach Gottes Willen fiir die Siinder vollzieht,
bedarf der Annahme seitens der Gottheit, wie auch der in Unschuld
und Liebe — soweit es ein Mensch ist — dienende Stellvertreter nicht
im Tode bleiben darf, sondern den Lohn fiir seine selbstlose Iiebestat
erhalten mufl. Zu dieser Annahme schreibt de la Taille : Pour que
le sacrifice soit complet, achevé, pour qu’il arrive a terme, il faut y
joindre la part de Dieu. Sacrifier, transférer du domaine profane
dans le domaine sacré de Dieu, les dons de notre humaine indigence
et indignité, ne peut se faire que par un accord a deux: il faut que
Dieu accepte ce que I'homme lui offre. IFaute de 'acceptance divine,
I’humaine oblation n’est qu'un sacrifice manqué.® Scheeben sagt :
«Und wie bei den alten Opfern das Verzehren derselben durch das

v Cfr. Béhmer, Das bibl. Im Namen 353.
2 1. Koén. 18, 24 ff.
3 1. Paralip. 21, 26.

4+ II. Kén. 17, 17 ; cfr. 23, 10: ... consecraverunt filios suos et filias suas
per ignem,
5 Tev. 18, 21: ...de semine tuo non dabis, ut consecretur idolo Moloch,

6 Feldmann, Op. cit. 95, 316,
7 The Temple and its Ministry and Services, go f.
8 Esquisse du Mystére de la Foi, 5.

o
[

Divus Thomas.



322 Sacrificium Mediatoris

vom Himmel fallende Feuer als das deutlichste Unterpfand der gott-
lichen Ratifikation des Opfers galt. ... »? Die Vorstellung, als ob die
Altarstiicke durch das Opferfeuer fiir Gott als Speise zubereitet wiirden,
itbersieht, dal die Opfergabe nicht fiir sich den Wert besal3, sondern
nur als Symbol. Eine Anschauung, die den geistigen Gehalt verkennt
und nur im Materiellen stecken bleibt, steht nicht mehr auf der Héhe. 2
Die Opferstiicke werden auch nie Speise fiir Gott genannt, sondern
fir das Feuer — in pabulum ignis, in alimoniam ignis.® Einige
Stellen sind zu unbestimmt 4, anderwiirts heillt es ausdriicklich « meine
Speise fiir das Feuer zu lieblichem Wohlgeruch». ® Kinig gibt an
"ischeh Mittel zur Herstellung von ’inesch, Befreundetheit — fami-
liaritas — allgemeiner Ausdruck fiir Opfer. ¢ Bei Ezechiel lesen wir :
« Meine Speise, Fett und Blut.» 7 Das am Altare ausgegossene Blut
wird kaum als von der Gottheit genossen bezeichnet werden kdénnen.
Vom im Feuer verzehrten Fett heilt es immer wieder: in odorem
suavitatis. Riechen ist zwar auch ein In-sich-Aufnehmen, aber nicht
von Speisen. Es steht wohl im Gegensatz zu Anhauchen — Mitteilung
des eigenen Geistes.® KEs wiirde bedeuten, eines anderen geistiges
Wesen sich einen. «Meine Speise » diirfte gleich sein: mein Anteil ;
vgl.: mein Kelch.? Die Vulgata iibersetzt es: panes meos, adipem
et sanguinem. '* Jahwe spricht : Numquid manducabo carnes taurorum,
aut sanguinem hircorum potabo ? 11 Er lehnt also diese Auffassung,
die unter dem Volke etwa aufkam, energisch ab. Sieht man davon ab,
daBl das Wort in einem Jahwespruch steht, so wire es doch unméglich
zu erkldren : der Prophet habe sich in seinem Eifer fiir den inneren Kult
soweit fortreien lassen, eine an und, fiir sich berechtigte Auffassung
in Abrede zu stellen. Alle rednerische Zuspitzung darf nie so weit
fithren, gerade das Gegenteil zu behaupten. Am allerwenigsten kénnte

1 Dogmatik III, 448.

2 IT-1IT 81, 7 ad 3 : Idololatrae deridentur ex hoc, quod ca, quae ad homines
pertinent, idolis exhibebant non tamquam signa excitantia eos ad aliqua spiri-
tualia, sed tamquam eis per se accepta.

3 Lev. 3. 11, 16.

4 Lev. 21. 8, 17.

Num. 28, 2. hebr.

Hebr,-aram. Woérterbuch.

Ezech. 44. 7, 15.

8 Joan. zo, 22.

9 Ps. 15, 5; Ps. 22, 5; Marc, 10, 38.
10 Ezech. 44, 7.

11 Ps. 49, 13.

- & o



Sacrificium Mediatoris 323

man das in einem inspirierten Buche voraussetzen.! Hiermit wire
die zweite Opferstufe gegeben (Ziffer 2-3). Auf die Bestellung des
Stellvertreters folgt dessen Heiligung, und zwar in zwei Stufen:
Entsiindigung und Begnadung. Zuerst hat er durch Hingabe seines
Lebens die Schuld abzutragen. Dann wird er in Gott neu belebt. Da-
durch, daBl Gott den Stellvertreter und sein ‘Werk annimmt, indem
er ihn heiligt, ist der Gnadenbund mit der vertretenen Gemeinde
geschlossen bezw. erneut. Somit wird diese sofort neuer Gnaden teil-
haft. Der Bund wird also augenblicklich wieder wirksam.

Da aber der Mensch mit seiner ganzen Natur in wahrer Lebens-
gemeinschaft mit Gott sein soll, ist noch eine weitere Stufe in der
heiligen Handlung notwendig. Auf ihr mul3 die siindverderbte Natur
geheilt und in das Gnadenverhiltnis hineingezogen werden. Es geniigt
also nicht die juridische Tilgung der Schuld und die Versohnung der
Gottheit. Das in der Annahme des Mittlers wiedergekniipfte geistige
Band mull den ganzen Menschen erfassen, ihn Gott mystisch-real
verbinden. Der Weg dazu ist die Vereinigung mit dem stellvertretenden
Wesen, das ob seiner Liebestat — hier kommen wir ohne einen Blick
vom Vorbild zur Erfiilllung nicht aus — zu Gott aufgenommen und
mit ihm vereint wurde. Alle die mit ihm in eine wahre I.ebensgemein-
schaft treten, mit ihm ein neues Geschlecht bilden, haben an der
Erhohung seiner Natur Anteil. Sie werden in deren Verdiensten ent-
sithnt und in ihrem go6ttlichen Leben in Gnaden erhoéht und somit
im verkldrten Stellvertreter selbst der Gemeinschaft mit Gott teilhaft.
Diese geheimnisvolle Verbindung erfolgt im Opfermahl, wo Stellvertreter
und Gemeinde eine lebensvolle Einheit werden, kraft deren diese an
seinen Opferfriichten partizipiert. Zwar konnte man nicht das Opfer-
fleisch genieBen, das im Altarfeuer geheiligt war. Aber das Beste gilt
im Kult fiir das Ganze.? In jenen Erstlingen, wenn wir dieses Wort
hier anwenden wollen, war alles geheiligt, auch was mit dem Altar
gar nicht in Berithrung kam. Heilig oder hochheilig war es.3 Nur
kultisch Reine durften es geniefen. So wurde man geheiligt. Schon
durch seine Beriithrung erfolgte eine gewisse kultische Heiligung. 4
Erst recht heiligte dann der GenuB — brachte er doch in lebendige

1 Die Deutung der Rabbinen bei Schegg, Op. cit. 597.

2 Rém. 11, 16: Quod si delibatio sancta est, et massa ; et si radix sancta,
et rami.

3 Cfr. Lev. 2. 3, 10; 6, 17; 7, 20.
4 Lev. 6, 27 : Quidquid tetigerit carnes eius, sanctificabitur,



324 Sacrificium Mediatoris

Einheit mit dem in der actio sacrificalis Gott geeinten Stellvertreter,
so daB dessen fiir die Gemeinde erworbene Gnadenfiille auf diese
ungehemmt tiberstrémen konnte. Beim tédglichen Brandopfer, das mit
dem Rauchopfer verbunden war, sehen wir die durch die Opferannahme
erfolgende Heiligung der Gemeinde wohl in der feierlichen Segnung
derselben angedeutet. Somit wird das zwischen Gott und Mensch
gestellte Leben nunmehr Stellvertreter Gottes im Herabbringen der Gnade,
nachdem es zuvor der Menschen Biirde getragen hat.

Diese doppelte Stellvertretung gehort zum Begriff der Mittlerschaft.
Der Mittler hat das Vertrauen beider Parteien und fiithrt sie zur Lebens-
verbundenheit zusammen. Zugleich ist er aber auch Opfergabe. Er
vollzieht also die Einigung durch Hingabe seiner selbst, durch Hingabe
zur Siithneleistung und Hingabe zur Gnadenmittlung, die durch Ein-
gliederung in ihn geschieht.

Es ist uns nun von Gott nur ein Mittler fiir das ganze gefallene
Geschlecht verheiflen. Bringt also jemand ein stellvertretendes Leben
vor Gottes Angesicht, so will er den Glauben nicht an einen nur ihn
personlich angehenden, sondern an den Menschheilsmittler bekennen.
Dieser trdgt nicht nur des einen Opfernden Schuld, sondern die
«Siinden der Welt ». Nicht nur fiir einen wird er geheiligt, sondern
fiir alle. «Das Brot, das ich euch geben werde, ist mein Fleisch fiir
das Leben der Welt.»! Auf dem Geschlecht lastet die Siinde. Nur
im Geschlecht kann der einzelne gerettet und neu belebt werden.
Die Menschheit ist eben schicksalsverbunden nach der guten wie nach
der bosen Seite hin. Wir diirfen diese Wahrheit von dem Welterlésertum
des Mittlers in seinem verklirten Fleisch wohl in der Zeremonie des
Hebens und Webens versinnbildet sehen. Das geheiligte Fleisch (Prie-
sterstiicke) — die rechte Schulter — wurde zwischen Priester und
Laie hin und her gewoben. Sollte das nicht bekunden, dal} in seiner
Kraft Priester und Volk miteinander verbunden werden ? Dann wurde
das zweite Stiick — die Brust — von beiden in die Héhe gehoben :
In seiner Kraft kommt das geeinte (da ihm inkorporierte) Menschen-
geschlecht zu Gott. Mit andern Worten : durch dieses Segensfleisch
wird das Adamsgeschlecht im zweiten Adam geeint und mit Gott
verbunden. Der Ritus des Hebens und Webens ist demnach ein
anschauliches Glaubensbekenntnis an die Bedeutung des geheiligten
Mittlers fiir das Heil der ganzen Welt. Da diese Zeremonie wohl die

1 Joan, 6, s52.



Sacrificium Mediatoris 325

Annahme des verklirten Mittlers — bezw. die seiner Heiligungs-
aufgabe — seitens der Gemeinde bedeutet, ist sie der zweiten Opfer-
stufe zuzuzdhlen. Sie scheint in unserm MeBritus im: Per ipsum
fortzuleben. Zeremonien und Wort geben in solcher Deutung einen
guten Zusammenklang.

Als Aufrifp der Opferferer ergibt sich :

1. Stufe. Bestellen des Stellvertreters. Gegenseitiges Ubereinkommen :

Angebot und Annahme. Ubertragen der abzutragenden, die
Gemeinschaft hindernden Schuld.

2. Stufe. Die Heiligung des Stellvertreters :

a) Sithneleistung, Verschnung des beleidigten Gottes (Opfer-
sterben — Blut am Altar) ;

b) die Neubelebung des Mittlers in Gott. Aufnahme in das
gottliche Leben — Bestellen zu Gottes Stellvertreter als
Gnadentriger zwecks Erneuerung des Geschlechtes.

3. Stufe. Die Verwirklichung der heiligen Gemeinschaft mit Gott durch
Eingliederung in den Gott geeinten Mittler — Erhebung der
Natur. Kurz : Heiligung der Gemeinde im Mittler.

Durch das Opfermahl kommt aber auch eine Gemeinschaft aller
derer zustande, die sich zu dem Mittler bekennen und an seinem
Leben Anteil gewinnen. So bildet sich das neue Geschlecht. Die
Erkliarung der vorchristlichen Riten dringt die Gedanken und Formu-
lierungen notwendig {iber sie hinaus in ihre gnadenvolle Verwirklichung.

Das Opfer ist also auch hiernach die Wiederherstellung jener wunder-
baren Lebensgemeinschaft zwischen Gott und der Schipfung durch die
sithnende und belebende Selbsthingabe des Mittlers. Der Name « Opfer »
ist nur vom AuBeren, Anschaulichen genommen. Das Volk benennt
ja mnicht nach dem Wesentlichen, sondern nach einer auffilligen
Erscheinung. Wenn wir sacrificium mit Heilshandlung oder Heilswerk
itbersetzen, so werden wir der Feier weit gerechter. Natiirlich diirfen
wir darunter nicht irgendeine uns Gnade verschaffende religiose Ubung
verstehen, sondern die eigentliche uns Gott einigende Feter, die unser
Verhaltnis zu Gott grundlegend erfaBt und ordnet.

Nun schreiten wir von den Vorbildsopfern zu dem wahren Heils-
geschehen, zum Mittlerdienst Jesu Christi. Fiir den Zusammenhang
der beiden Testamente fanden wir bei St. Thomas reichlich Zeugnisse.



326 Sacrificium Mediatoris

St. Thomas verlangt ausdriicklich die Erklirung des Alten Testamentes
‘aus dem Neuen — also muB umgekehrt in ihm das Neue auch — in
voller Klarheit — wiederzufinden sein.! Der alte Bund verlangte nach
seiner Erfiillung. Er besall ja in sich nicht die Kraft, die Menschheit
zur Gnadengemeinschaft zu fithren. Erst Christus vollbrachte das
notwendige Mittlerwerk. Er erlangte ewige Erlosung. 2

Die drei Opferstufen wiren nun zunichst fiir das Kreuzesopfer
nachzuweisen. Die Bestellung des Stellvertrelers diirfen wir wohl in
Gethsemani finden. Das Lamm Gottes, das hinwegnimmt die Siinden
der Welt, wurde natiirlich nicht von andern bestimmt. Freiwillig
iibernahm Christus die Last. Er kannte seine Eignung fiir diese Auf-
gabe. War er doch makellos, unberiihrt vom Strome der Erbschuld
und des Erbverderbens. Niemand als er war dem Tode gegeniiber
frei. Sein Leben war der gottlichen Gerechtigkeit nicht verfallen.
Er weil3 auch, daBl nach des Vaters Willen durch ihn das Heil der Welt
kommen soll. So unterwirft er sich trotz des Widerstrebens der Natur
und iitbernimmt die Stellvertretung zu blutiger Siihneleistung. « Siehe
die Stunde ist jetzt da; der Menschensohn wird in die Hinde der Siinder
itberliefert. »® In der weiteren Geschichte werden sich noch manche
Einzelziige auf die erste Opferstufe anwenden lassen. So z. B. des
Kaiphas Prophezie : Besser, dal ein Mensch fiir das Volk stirbt, als
wenn das ganze Volk zugrunde geht.* Hier wird das Gotteslamm
vom Priester als Stellvertreter akzeptiert, und zwar — ausdriicklich
wird es gesagt — unter Gottes Einwirkung. > Das A bbiiflen der iiber-
nommenen Schuld — der erste Teil der zweiten Opferstufe — vollzieht
sich natiirlich am Kreuz. Lr war fiir uns zum Fluch geworden ¢, hatte
alle Verschuldigungen auf sich genommen und in unfruchtbare Gegend
hinweggetragen ? — aus Jerusalem hinaus nach Kalvaria. Er erfiillte
des groBen Propheten Isaias Vorherverkiindigung : Vere languores
nostros ipse tulit, et dolores nostros ipse portavit: et nos putavimus

1 I-IT 102, 3¢: Quia ex figurato sumitur ratio figurae, ideo rationes sacri-
ficiorum figuralium veteris legis sunt sumendae ex vero sacrificio Christi.

In Hebr. 10, 5, L. 1: Istis omnibus in novo testamento respondet oblatio
corporis Christi.

2 Hebr. 9, 12.

3 Mt. 26, 45.
Joan. 11, s0.
Joan. 11, 51 f.
Cfr. Gal. 3, 13.
Cfr. Lev. 16, 22.

=N S U



Sacrificium Mediatoris 327

eum quasi leprosum et percussum a Deo et humiliatum. Ipse autem
vulneratus est propter iniquitates nostras, attritus est propter scelera
nostra : disciplina pacis nostrae super eum et livore eius sanati sumus.
Omnes nos quasi oves erravimus, unusquisque in viam suam declinavit :
et posuit Dominus in eo iniquitatem omnium nostrum.! Er litt, bis
alles vollendet war und er — unbeeinfluit durch das den Menschen
sonst niederdriickende Leid — in géttlicher Freiheit sein Leben dem
Vater iibergab. So wurde die Siinde getilgt und die Welt erlést. Den
Fortgang im Heiligungsprozell des Mittlers finden wir in der Resurrectio.
Die gottliche Klarheit erfaBBt bei der Auferstehung den hochheiligen
Fronleichnam, so dalB er Sterblichkeit und irdische Gebundenheit
verliert, fihig wird zur Teilnahme am ILeben Gottes. Zu diesem
personlichen tritt noch der Mittlergewinn. Fiir die Welt hat Christus
das Leben gesucht. Fiir die Welt findet er es. Sein heiliger Leib wird
Tréager des ewigen Lebens fiir alle, die in ihm ihre Vollendung erstreben.
Erhoht zieht er alle an sich.? Was wiirde ihm auch alle persénliche
Verklirung gelten konnen, wenn er das Heil der Welt, fiir das er sich
einsetzte, nicht errungen hitte.® In der Annahme der Sithne des
Gekreuzigten und seiner Verherrlichung ist an und fir sich die ganze
Menschheit bereits entsithnt und begnadet. Doch muBl auch hier
die dritte Opferstufe folgen, auf der diese Segensfiille dem Adams-
geschlecht zu eigen wird. Ascensio ist das dritte Wort, das im Suscipe
sancta Trinitas und Unde et memores sich an passio und ressurrectio
anschliefft. Die Himmelfahrt, in den Beziehungen des Heilandes zu
uns gesehen, ist Antritt der Weltherrschaft seitens der verklirten
heiligsten Menschheit. «Sitzet zur Rechten Gottes, des allméchtigen
Vaters » bedeutet ja: Christus nimmt auch als Mensch teil an der
Macht und Herrlichkeit des Vaters. Gott iibt nun seine Herrschaft aus,
indem er den Geschopfen an seinem Sein und lLeben einen gewissen
Anteil gibt : so auch der erhohte Christus. Er unterwirft sich alles,
indem er alles nach seinem Bilde formt und mit seiner Gnade erfiillt.
Sein Herrschen bedeutet also nicht nur Schutz und Entwicklung
eines ohnehin vorhandenen lLebens, sondern ein Beschenken mit seiner
eigenen Glorie. Diese dritte Stufe des Golgothaopfers findet ihre

1 Is. 53, 4.ff.

2 Cfr. Joan. 12, 32.

3 ROm. 4, 25 : Resurrexit propter iustificationem nostram.

II. Cor. 5, 15: Et pro omnibus mortuus est Christus ; ut, et qui vivunt, iam
non sibi vivant, sed ei, qui pro ipsis mortuus est et resurrexit.



328 Sacrificium Mediatoris

Verwirklichung in der heiligen Kirche. In ihren Sakramenten und
besonders im eucharistischen Opfer erfolgt die geheimnisvolle Ver-
bindung mit dem lLeibe des Auferstandenen, in dessen Glorie unsere
menschliche Natur iibernatiirlich von der Kreatur abgewendet und
zu Gott hingewendet wird. (Wiederherstellung der Integritit und
Heiligkeit.)

Auch fiir die eucharistische Opfertitigkeit sind die drei Opfer-
stufen zutreffend. Sie heiBlen hier : Opferung, Wandlung, Kommunion.
Bei der Opferung haben wir das Ubercinkommen iiber den Mittler,
bezw. da wir Christus bereits verpflichtet sind, iiber die A#¢ seiner
hier zu betdtigenden Mittlerschaft. Er bietet sie uns an, da er die
Opferelemente, Brot und Wein selbst vorschreibt. Wir gehen glaubens-
voll und gehorsam auf seine Liebe bis ans Ende ein. Durch die Dar-
bringung dieser Elemente bekennen wir, dafl Christus, dessen Kreuzes-
sithne uns in den Sakramenten, besonders in Taufe, BuBe und Letzte
Olung zuteil wird, in der Eucharistie unsere Natur fiir den Gnaden-
einfluf empfanglich halten will. In der Wandlung nimmt Gott die
Gaben an und macht sie zur Speise des Lebens. Christus iibt wiederum
sein Mittleramt. Leib und Blut setzt er von neuem ein fiir unser Heil.
Er gewinnt keinerlei neue Heiligkeit, aber in der Heiligung der Opfer-
elemente macht er seinen Auferstehungsleib fiir seine ganze Kirche
wieder fruchtbar. Vom Augenblick der Konsekration ab ergielen
sich Stréme lebenernecuernder Gnade in die Herzen aller Glaubigen
auf dem Erdenrund. Die Glieder werden wieder mit ihrem Haupte
und untereinander durch Glaube und Liebe zusammengeschlossen, so
dall die gratia capitis wieder wirksamer werden kann. Aber auch die
Heiligung unserer Natur ist fir die heilige Gemeinschaft notwendig.
Darum wird uns das reinste und opferverklirte Fleisch des Gottessohnes
in der Kommunion zur Speise geboten. So bereiten wir uns vor auf
die glorreiche Auferstehung und die ihr folgende volle Lebensgemein-
schaft mit unserm Gott.

Nach unsern bisherigen Ausfithrungen diirfen wir wohl sagen, dal}
die Mittlerthese, unter welchem Namen wir die vorgetragenen An-
schauungen kurz zusammenfassen, auch dem Kreuz- und MeBopfer
gerecht wird. Bei beiden handelt es sich um die Wiederherstellung
der heiligen Gemeinschaft, wenn sie auch verschiedene Teilaufgaben
zu lésen haben. Bei beiden wird Christus als Priester und Gabe und
die Opferhandlung als seine Selbsthingabe anerkannt. Bei beiden ist
ihre weltumspannende Bedeutung offensichtlich.



Sacrificium Mediatoris 329

2. Die Sendung Jesu.

Da das sacrificium jenes heilige und heiligende Tun bedeutet,
durch das die Menschheit ihr Verhiltnis zu Gott grundlegend ordnet
und so ihr Heil mitschafft, war oben das Wort kurz wiederzugeben
mit : « Heilshandlung — Heilswerk.» Es taucht nun die Frage auf,
ob das gesamte Heilswerk, soweit es an das irdische und mystische
Leben unseres Mittlers gekniipft ist, sich auch in den festgestellten
Stufen abspielt. Die historische Reihenfolge : Coena — Crux — Missa,
legt die Frage nahe.

Vertrauen wir uns wiederum der bewihrten Fithrung des 4. 7. an !
Auch hier finden wir einen dhnlichen Dreiklang : Osterlamm — Bundes-
opfer — Levit. Kult. Edersherm macht darauf aufmerksam, daB das
Opfer des Osterlammes an der Schwelle der mosaischen Gnadenmittlung
steht. Es steht mit Israels Errettung im innigsten Zusammenhang
und hat weiterhin eine gewisse auf den Bund und seinen Kult hin-
weisende und ihn vorwegnehmende Bedeutung.! Das Paschaopfer ist
also der Auftakt der alttestamentlichen Opferékonomie. Alles an ihm
weist in die Zukunft. Das Volk sollte ja ausziehen? um Gott zu
opfern. Zur Reise geriistet hatte es das Osterlamm zu geniellen. Durch
dasselbe sollte es dem Wiirgengel, der Agyptens Erstgeburt heimsuchte,
entgehen, um seinem Gotte fiirderhin ausschlieBlich zuzueignen. Phase
id est transitus Domini — victima transitus Domini.® Darum ging
Gott schonend voriiber. Anderseits bewirkt es bereits die Begriindung
einer Gemeinschaft. Gott bot sich an als Retter auf Grund des
Bundes, den er mit Israels Stammvitern geschlossen hatte. Das Volk

1 Op. cit. 82: ... which in many respects must be regarded as typical, or
rather anticipatory of all the others.

200 : It was a sacrifice, and yet quite out of the order of all Levitical sacri-
fices. For it had been instituted and observed before Levitical sacrifices existed ;
before the Law was given, nay before the Covenant was ratified by blood. In a
sense, it may be said, to have been the cause of all the later sacrifices of the Law
and of the Covenant itself. Lastly, it belonged neither to one nor to another
class of sacrifices; it was neither exactly a sin-offering, nor a peace-offering,
but combined them both. And yet in many respects, it quite differed from
them. ... the carlier prophetic Passover sacrifice, by which Israel had become
a royal nation.

Cir. Schegg, Op. cit. 577.

2 Exod. 3, 12; 5. 1, I7.

3 Lev. 12. 11, 27.



330 Sacrificium Mediatoris

ging auf das durch Moses iibermittelte Angebot ein.! Dieses provi-
sorische Abkommen sollte besiegelt werden durch den Ritus des Oster-
lammes. So wurde das Blut eines stellvertretenden Lebens zum Retter
vor Tod und Untergang und sein Fleisch die Nahrung fiir den Auszug,
fiir den entscheidenden Schritt auf dem Wege zur endgiiltigen Bundes-
feier. Die stellvertretende Bedeutung des Osterlammes kommt deutlich
zum Ausdruck, da die durch sein Blut gerettete Erstgeburt Gott
geheiligt war. Israel tritt durch die Befolgung des vorgeschriebenen
Ritus bereits vor dem Bunde aber doch in Hinsicht auf ihn in ein
besonderes Zugehorigkeitsverhiltnis zu Gott. Es wird also eine heilige
Gemeinschaft begriindet. Somit eignet dieser Feier der Charakter eines
sacrificium.

Das Bundesopfer selbst wurde am Sinai dargebracht. Bei der
niaheren Vorbereitung desselben hatte sich das Volk erst auf die Bundes-
satzung zu verpflichten. Es bestand in Brand- und Friedopfer. * Gott
nahm es an fiir diesen Bund, wie aus den Worten des Moses zu ersehen
ist. Da dieser das Volk mit dem Opferblut besprengte, sprach er:
Hic est sanguis foederis, quod pepigit Dominus vobiscum super cunctis
sermonibus his. ®* Das Bundesopfer war nur einmalig. Nie wurde es
erneut, selbst wenn das Volk seinem Gott untreu geworden war. *
Die Awuswirkung des Bundes vollzog sich durch den aaronitischen
Opferdienst. Die einmalige heiligende Verbindung des Volkes mit Gott
war nicht ausreichend. Sie muBte vielmehr gepflegt, vertieft und
notigenfalls wieder hergestellt werden. Aber der ganze Kult Israels
hat den BundesschluB3 zur Voraussetzung.® So bildeten alle Opfer zu-
sammen eine grofe Einheit : den Kult Israels, durch den dem Volke
in seiner Gesamtheit, wie dem einzelnen die Gnaden des Bundes zu-
flossen. In der Opferékonomie des A. T. kénnen wir also die drei oben
entwickelten Stufen wieder erkennen. Der alte Bund war wirklich

1 Exod. 12, 27 f.: Incurvatusque populus adoravit ... fecerunt sicut prae-
ceperat Dominus. :

2 Cfr. Schegg, Op. cit. 509.

3 Exod. 24, 8 ; Hebr. 9, 19 {.

4 Edersheim, Op. cit. 82 : But there was one sacrifice, which even under
the Old-Testament required no renewal. It was when God had entered into
covenant relationship with Israel, and Israel became the « people of God ».

5 Edersheim, Op. cit. 82 : On the ground of this covenant-sacrifice all others
rested. These were, then, either sacrifices of communion with God, or else intended
to restore that communion, when it had been disturbed or dimmed through sin
and trespass : sacrifices in communion or for communion with God.



Sacrificium Mediatoris 331

ein groBes Heilswerk, vorbereitet durch das Osterlamm, durch das
Gott und das Volk den Grund des Bundes legen ; vollzogen am Sinai
durch die feierliche BundesschlieBung ; entfaltet durch alle Jahrhunderte,
da in Stiftshiitte und Tempel die heilige Gemeinschaft sich segensvoll
auswirkte.

Im Neuen Bund finden wir auch die Zahl drei. Coena — Crux —
Missa. Besteht nun zwischen ihnen auch das Verhiltnis der Opfer-
stufen ? Das Abendmahl ist mit dem Osterlamm verbunden und ist
ein Voropfer, das Kreuzesopfer ist der Abschluf des Neuen Bundes
im Blute des Mittlers, das immerwahrende eucharistische Opfer ist die
stete Erhaltung und Auswirkung der Gnadengemeinschaft. Doch gehen
wir ndher auf diese Opferfeiern ein.

Da die Viter des Konzils von Trient das propitiatorische Moment
zu stark im Sinne der expiatio faffiten, konnten sie sich iiber den
Opfercharakter des Abendmahles nicht einigen. Gewi3 tritt dieser
nicht ohne weiteres klar hervor, genau wie beim Osterlamm des
Auszuges (kein Heiligtum, kein Altar, kein Priester einer anerkannten
Priesterschaft). Heutzutage steht die Meinung ziemlich allgemein
dafiir. Versuchen wir seine Opferstufen festzustellen und dann die
Hinordnung auf das Kreuz zu betrachten. Schon die TFeier des
Paschamahles fiithrte die Erinnerung der Apostel in die Zeit vor
Abschlufl des Alten Bundes zuriick — in die Zeit seiner Vorbereitung,
da Gott Israel zu seinem Volke annahm und dieses die ersten
Bedingungen erfiillte. So war diese Feier geeignet, das vorbereitende
Opfer des Neuen Bundes einzuleiten. Jetzt sollte die Wahrheit die
Vorbilder ablésen. Zwischen Gott und den Menschen muBte das Uber-
einkommen iiber den Mittler und seine Aufgabe getroffen und besiegelt
werden. Der Wille des Aimmlischen Vaters steht fest seit Ewigkeit.
Sic Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum daret, ut omnis
qui credit in eum, non pereat sed habeat vitam aeternam ... ut
salvetur mundus per ipsum. 1 Die beiden Seiten der Mittlerschaft
treten deutlich hervor : Sithne — ne pereat ; Lebensspendung : habeat
vitam. Sic et Christus non semetipsum clarificavit, ut pontifex fieret ;
sed qui locutus est ad eum : Filius meus es tu. ... Tu es sacerdos in
aeternum. ... % Die Menschheit ihrerseits war vorbereitet durch die
Verheilung, das Gesetz und die Propheten. Nun soll sie sich fur das

1 Joan. 3, 16 f.
2 Hebr. 5, 5; 7, 21.



332 Sacrificium Mediatoris

wahre Gotteslamm entscheiden. Durch sein Leben und Lehren hatte
Jesus aller Augen auf sich gezogen. Freunde und Feinde rechnen mit
seinem. Anspruch auf die messianische Wiirde. An diesem Abend stellt
er nun die erwdhlten Triger des neuen Reiches vor die letzte Ent-
scheidung, ob sie ihn als gottgesandten Heilsmittler anerkennen wollen.
Jahrelang waren sie Jesus gefolgt. Sie hatten ihn und seine Lehre
kennen gelernt. Sie hatten ihn als den Sohn «des lebendigen Gottes »
bekannt und waren sich bewult, daf sie jedes Wort von ihm unbesehen
annehmen mufBten. Nun hatten sie mit ihrem Meister das Osterlamm
genossen, bei dessen Feier die messianischen Erwartungen Israels aufs
hochste gespannt waren. Edersheim erzihlt, man offnet beim dritten
Becher die Tiir fiir Elias, den Vorliufer des Messias.! Dann fihrt
er fort : It may be interesting to know, that no other service contains
within the same space the like ardent aspiration after a return to
Jerusalem and the rebuilding of the Temple, nor so many allusions
of the Messianic hope, as the liturgy for the night of Passover now
in use among the Jews. Sollte sich diese gesteigerte messianische
Erwartung fiir diese Nacht erst nach der zweiten Zerstérung des
Tempels gebildet haben ? Gerade das Gedenken jener wunderbaren
Befreiung aus Agyptens Knechtschaft mit der Anschaulichkeit ihrer
Wunder ist sicherlich auch damals besonders geeignet gewesen, das
Verlangen nach der messianischen Zeit zu wecken. In diese Feier fallt
die Fufwaschung. Zum Staunen der Apostel 1iBt sich der Meister
herab, ihnen diesen Liebesdienst zu erweisen. Sie entsprach wohl nicht
jenem Brauch, den der Heiland dem Simon gegeniiber erwihnt, dal}
namlich der Gastgeber den Geladenen die Fiile wusch.? Pflegte man
doch dem Gast bei seiner Ankunft diesen Dienst zu erweisen, der
Heiland aber erhob sich vom Mahle. 3 Man miiBBte héchstens annehmen,
Jesus wollte damit sagen : das Mahl des Osterlammes sei voriiber, nun
folge ein anderes Mahl, bei dem er der Gastgeber sei. Edersheim weist
(wohl gemiBl Traktat: Tamid, cp. 1) auf Bad und Waschungen der
Priester im Tempel hin.* Die diensttuenden Priester hatten sich zu
baden, ehe der aufsichtsfithrende Beamte kam und die Dienste aus-
losen lieB. Durch dieses Bad erlangten sie die Reinheit fiir ihr Amt

und hatten untertags — mit einer Ausnahme — kein Bad mehr zu
1 Op. cit. 197.
% Luc. 7, 44 ; cfr. Gen. 18, 4.
8 Joan. 13, 4.

1 Op. cit. 120.



Sacrificium Mediatoris 333

nehmen, sondern héchstens Hinde und Fiie zu waschen. Und das
so oft sie zum Dienst in den Tempel kamen. Edersheim ist nun der
Ansicht, daBl der Heiland auf diesen Brauch anspielt, da er zu Petrus
sagt : Wer gebadet ist, braucht nur noch die Fiie zu waschen, dann
ist er ganz rein.! Es lige also dann in der FuBwaschung im Abend-
mahlssaale eine Vorbereitung der Apostel zu priesterlichem Dienst, und
zwar 1m Anschlul und in Unterordnung unter den Hohenpriester des
Neuen Bundes. In dieser Beleuchtung klingt uns auch das Herrnwort
verstiandlicher : Wenn ich dich nicht wasche, hast du keinen Teil an
mir. * Dann wiren die Verse 14 ff. auch nicht nur ein Aufruf zur
allgemeinen Nichstenliebe, sondern eine Mahnung einander zur vollen,
bei der Opferfeier nitigen Reinheit behilflich zu sein. Die Apostel
wiren also vor die Entscheidung gestellt gewesen, ob sie den Herrn
auch als ihren Hohenpriester anerkennen und sich seinem Mittlertum
anschlieBen wollten — Dominus et Magister.® Mit der Annahme
Christi als des Mittlers ist natiirlich auch die seiner Opfergabe ver-
bunden, so daBl es dann auch mit dem Willen der Apostel geschah,
dal der Heiland das Brot und den Kelch zur Eucharistie nahm.
Selbst wenn sie den Zusammenhang der Feier mit den Worten der
Verheilung nicht klar erkannten, geniigte eine willige Hingabe an
Christi priesterliches Walten. So ist Gott und Menschheit im Ein-
vernehmen iiber die Mittlerschaft (1. Opferstufe). Da aber die Opfer-
gabe der Mittler selbst ist, mull auch er in freier Entscheidung sich fiir
den heiligen Dienst bereitstellen. Schon 6fters hatte er zuvor mit den
Aposteln iiber sein Leiden und Sterben gesprochen. Erst am Palm-
sonntag sagte er: « Die Stunde ist gekommen, da der Menschensohn
verherrlicht wird. Wahrlich ich sage euch, wenn das Weizenkorn
nicht in die Erde fallt und stirbt, bleibt es allein ; wenn es aber stirbt,
bringt es viele Frucht.»* Im Gedenken des kommenden Ieidens
wird seine Seele erschiittert. « Was soll ich sagen ? Vater rette mich
aus dieser Stunde ? Doch gerade deshalb ist diese Stunde iiber mich
gekommen. Vater, verherrliche deinen Namen.»?® Dieser sein Ent-
schluB kommt ergreifend zum Ausdruck: Obwohl nun Jesus sich
bewullt war, dal der Vater ihm alles in die Hinde gegeben hatte,

1 Joan. 13, 10.
2 Joan. 13, 8.

3 Joan. 13, 14.
% Joan. 12, 23 f.
& 1. ¢ 27 1.



334 Sacrificium Mediatoris

daBl er von Gott ausgegangen war und wieder zu Gott zuriickkehre,
erhob er sich vom Mahle ... begann den Jiingern die FiiBe zu waschen. !
Die Liebe bis ans Ende dullert sich in der Bereitschaft, sich zum Dienst
an den Menschen hinzugeben, um ihnen Anteil an sich zu ermdoglichen.
Trotz seiner Gottheit und seiner Gewalt iiber alles hielt er sich nicht
fiir zu erhaben. Gerade in der Fiille seines Seins als Sohn Gottes wollte
er uns dienen. In den Abschiedsreden und dem Hohenpriesterlichen
Gebet findet sich noch manches Wort fiir seine priesterliche Gesinnung.
Wir haben hier also wirklich die Einigung iiber den Stellvertreter —
1. Opferstufe. Beide Parteien und der erlesene Mittler sind in vollem
Einverstindnis. Aus diesem Opferwillen heraus greift Jesus zu Brot
und Wein. Die zweite Opferstufe : Heiligung des Mittlers, ist genau
wie bei der heiligen Messe die Konsekration. Da wir aber hier nicht
das eigentliche Bundesopfer haben, sondern nur das dieses vorbereitende,
erfolgt die Heiligung nicht am Mittler persénlich, sondern an der Gabe,
durch die er mit seiner Gemeinde Fiithlung nehmen will. Die Konse-
kration enthilt aber eine wahre mittlerische Selbsthingabe des Herrn,
da er Leib und Blut in den Dienst des Heiles der Menschen stellt.
Durch diesen Liebesakt verdiente Christus den Seinen die zum end-
giiltigen Bundesopfer notige Gemeinschaft mit ihm. Die Kommunion
der Apostel ist dann als dritte Opferstufe ihre Vereinigung mit Christus
in seinem Leben und Priestertum. Die Coena gibt sich also als wahres
sacrificium. Harnack? schreibt, dafi die Auffassung der Abendmahls-
handlung als einer Opferhandlung deutlich in der Didache, bei Ignatius
und besonders Justinus zu finden ist.

Fiigt sich nun das Abendmahlsopfer als erste Stufe zu Kreuz
und Messe ? Ist es die Hinordnung und Vorbereitung auf das blutige
und unblutige Priesterwirken des Herrn ? Der Heiland selbst bringt
seinen Willen, Leib und Blut in blutiger und sakramentaler Weise
fiir das Heil der Welt — also mittlerisch — hinzugeben, deutlich zum
Ausdruck. Sein Sich-selbst-Bestimmen zum eucharistischen Priester-

dienst enthalten die Worte: Accepit panem — comedite — bibite
omnes ; die Bereitschaft zur blutigen Hingabe : Quod pro vobis tra-
detur — pro vobis et multis effundetur in remissionem peccatorum.

Wir haben also hier das Bestellen des Stellvertreters, insofern der
Heiland sich fiir sein Amt verpflichtet, und zwar dem ganzen Umfange

1 Joan, 13, 3.
2 Lehrbuch zur Dogmengeschichte, 14, Zitiert nach Philologus, 69, 393.



Sacrificium Mediatoris 335

nach : fiir die Leistung der Sithne und fiir die immerwédhrende Heiligung
der Gemeinde. St. Thomas spricht von der praesignatio passionis
Christi, facta in coena.! De la Taille?® sieht in der Coena die Weihe
Christi zur Opfergabe. Von da ab ist er nicht mehr frei, sondern an
die Sithneleistung am Kreuz gebunden, weshalb die Orientalen die
drei Tage und Nichte bis zur Auferstchung von hier ab rechnen, da
Christus «in statu victimae» sei. Vom Vater hat er die Sendung
erhalten, die Welt zu erlésen. Nun hat er sich ihm gleichsam an-
gelobt, hat die Verpflichtung, als Opferlamm sich hinzugeben, auf
sich genommen. Was aber Gott gelobt ist, mull erfiillt werden. ?
Die Coena enthdlt also die Selbstverpflichtung Jesu zum blutigen Priester-
tum am Kreuz, aber auch nicht weniger die zum eucharistischen bis
ans Ende der Tage durch den Auftrag, den er der Kirche gab: Tut
dies zu meinem Andenken (Somit Einsetzung des neutestamentlichen
Priestertums.) Das Tridentinum sagt: ... quia per mortem sacer-
dotium eius exstinguendum non erat, in coena novissima ... ut
dilectae sponsae suae Ecclesiae visibile ... relinqueret sacrificium ...
sacerdotem secundum ordinem Melchisedech se in aeternum consti-
tutum declarans ... .* Christus bejaht seine ganze mittlerische Auf-
gabe, die Welt zu entsithnen und ihr das gottliche Leben zu bringen. 3
Wenden wir nun unsere Aufmerksamkeit dem Inhalt der Coena-
kommunion zu. Besteht kein Unterschied zwischen ihry und der unsern ?
Der Leib Christi ist in der Eucharistie stets gemidll seinem augen-
blicklichen Zustand. Wir empfangen den verklirten Leib. Als aber
die Apostel beim Abendmahle kommunizierten, war der Herr noch
nicht verklart, sondern leidensfihig.® Da der sterbliche Leib aber

IIT 83, 5 ad 3.

Op. cit. 9-12, 359.

Op. cit. 59: Une fois lié par son engagement irrévocable, il ne pouvait
plus sans profanation soustraire 4 'immolation la victime qu’il y avait dévouée.
I1 était tenu dés lors, non par un précepte positif, mais par cette loi de justice,
qui veut que soit rendu a Dieu ce qui est voué a Dieu.

1. c. 64 : Une seule fois avant de souffrir il posa un acte impliquant directe-
ment et proprement la donation de son corps et de son sang a Dieu en victime ;
et ce fut a la Céne par la consécration sous les doubles espéces, mettant son corps
et son sang, quant aux apparences, dans I'état, ou allait les mettre en réalité la
Croix.

4 Sess. 22, cpt. 1. Denz.-Bannw. 12, Nr. 938.

5 Abt Vonier schreibt in: A Key to the Doctrine of the Eucharist, 144 :
The institution of the Eucharist sacrament of the Last Supper was not so much
Christ’s vow to die, as Christ’s anticipated triumph in his death.

6 IT1 81, 3c¢: Manifestum est, quod idem verum corpus Christi erat, quod

©w o



336 Sacrificium Mediatoris

unter sakramentalen Gestalten geboten wurde, war er jedem ILeiden
entzogen. Das Leid setzt ja einen Kontakt voraus mit dem, durch das
man leidet. Mit Riicksicht auf diese sakramentale Art kénne man
sagen, der Leib des Herrn sei nicht sterblich und nicht leidensfihig
gegeben worden, aber nicht, er sei damals unsterblich gewesen. !
Wihrend wir den verklirten Fronleichnam empfangen und dadurch
in den Genul} der Friichte der Erlosung treten, erhielten die Apostel
in der Coenakommunion den sterblichen Herrnleib, der in der Passion
als Sithnopfer dargebracht werden sollte — passioni paratum. Dem-
gemill ist auch die Bedeutung dieses Opfermahles zu bemessen. Es
zielt ab auf die Verbindung mit Christus in sciner Opferbereitschalt.
Wer es also empfingt, geht seinerseits die Verpflichtung ein, dieses
Priestertum nach seinem ganzen Umfange anzuerkennen, sich ihm
unterzuordnen, durch seine Vermittlung zu Gott kommen zu wollen.
Das Abendmahl ist also eine wirkliche Vereinigung mit Gott auf Grund
einer Mittlerhingabe des Heilandes und somit ein sacrificium. Anderseits
steht es in unl6slichem Zusammenhang mit dem groBen Verschnungs-
opfer des nichsten Tages. Es schliet die Opfergemeinde zusammen,
da der gottgesandte Mittler sich seinem Amte unwiderruflich weiht,
und die neue Menschheit, die Kirche, in den Aposteln seine Mittler-
schaft in Kreuz- und MeBopfer annimmt und sich zur Mitwirkung
verpflichtet. Somit wird auch ihrerseits seine Stellvertretung rechts-
gultig. Die Coena enthilt also das Eingehen des Mittlers und der
Gemeinde auf den Willen des Vaters. Bei ihr vollzieht sich der
ZusammenschluB3 der Heilsgemeinde fiir den Abschluff und die Aus-
wirkung des Bundes durch Christi Leib und Blut.

Die eigentliche Begriindung unserver heiligen Gemeinschaft mit Gott
wird am Kreuz vollzogen. Der Aufbau der Stufen dieses Opfers ist
bereits oben behandelt. Wie steht es nun in seinen Beziehungen zu
den andern Opferfeiern, die der Herr im Verlauf seiner Sendung beging
oder noch begeht, zur Coena und Missa ? Wenn es die zweite Opfer-
stufe in dieser Einheit bilden soll, mul} es die Heiligung des Mittlers
enthalten. Daran kann nun niemand zweifeln. Christus hat wirklich
die iitbernommene Schuld getilgt und ist in seiner Erhchung der

a discipulis tunc in propria speciec videbatur, et in specie sacramenti sumebatur.
Non autem erat impassibile secundum quod in propria specie videbatur ; quinimo
erat passioni paratum. Unde nec ipsum corpus Christi, quod in specie sacramenti
dabatur, impassibile erat.

L Cfr: 1; c: ad 1.



Sacrificium Mediatoris 337

Lebensspender fiir seine Glaubigen geworden. Seine Sithne gilt jeglicher
Menschensiinde. Sie ist iiberreich. Er hat wirklich die Welt erlést
und wird sie auch in seiner Auferstehungsglorie heilen, so daB sie fiir
den EinfluB des gottlichen Lebens immer empfinglicher wird und
es auch dann in Ewigkeit bleibt. Das Kreuzesopfer ist wirklich die
Heiligung des Mittlers und infolgedessen auch die seiner Gemeinde in
ihm. Somit hat der Heiland den ersten Teil seiner beim Abendmahl
im dortigen Opfer iibernommenen Aufgabe erfilllt. Im blutigen
Mittlerdienst hat er die trennende Siinde ausgemerzt und fiir seine
menschliche Natur die fiir die Fortfitlhrung und Vollendung seines
Versohnungswerkes notwendigen Eigenschaften erworben. Als Stamm-
vater des Heilsgeschlechtes ist er erstanden.

Wie wir schon bei den vorbildenden Opfern sahen, ist alle Tatigkeit
auf der zweiten Stufe dem Mittler und Gott iiberlassen. Die Gemeinde
hat das Mittlerwerk nur gliubig zu verfolgen. Anders ist es auf der
dritten Stufe bei der Heiligung der Gemeinde im geheiligten Mittler.
Da mufBl die Gemeinde auch wieder aktiv in das heilige Geschehen
eingreifen, mull den erworbenen Segen in sich aufnehmen. Aber auch
der Mittler selbst mul} bei der consummatio sacrificii titig sein. Somit
ist eine Fortsetzung des Priesterdienstes des Herrn auf Erden not-
wendig. Seine Bereitschaft zum Opfermahl muB in unserer Raum-
zeitlichkeit verwirklicht werden. In der Eucharistie vollzieht er nun
diese seine Selbsthingabe — und zwar in einer Weise, die ihrem nihern
Zweck angepalit ist. Sie ist nicht blutig, wie am Kreuz, da es zu
sithnen galt, sondern unblutig unter den Gestalten menschlicher
Nahrung, da er nihren will. Wesentlich ist sie die gleiche, wie auf
Kalvaria, ist sie das Sich-uns-zu-Diensten-Stellen des Herrn, um uns
mit Gott zu versohnen, um die heilige Gemeinschaft wieder erneut
grundzulegen. Die duBere Erscheinungsform ist natiirlich dem niheren
Zweck : Siihne — Lebensmittlung, angepalt. Es kann z. B. ein Vater
auch verschiedentlich seine Geistes- und Kérperkrifte fiir seine Kinder
einsetzen. Beim Verdienen des téiglichen Brotes, bei dessen Verteilung
(Sorge fiir Leben, Gesundheit, Fortkommen seiner Kinder). Trotz der
verschiedenen AuBerungen bleibt es doch wesentlich immer dasselbe :
seine Hingabe an seine Vaterpflichten. So tritt auch die Selbsthingabe
des Mittlers fiir unser Heil beim meritorischen und beim applikativen
sacrificium verschieden in Erscheinung. Die Einheitlichkeit des heiligen
Dienstes bleibt gewahrt, Es ist numerisch derselbe Opferpriester, der
eine Christus. Es ist auch numerisch dieselbe Opfergabe, eben Christus.

Divus Thomas. 23



338 Sacrificium Mediatoris

Die Opferiandlung ist ihrer inneren Struktur nach betrachtet : Uber-
eignung seines lLeibes und Blutes als Mittel zur Wiederherstellung
der heiligen Gemeinschaft, auch dieselbe — spezifisch, aber nicht
numerisch. Sie gehéren zu einem Opferdienst, da sie demselben letzten
Ziele auf demselben Wege: der Verschnung Gottes durch Christus,
zustreben. Aber der Zahl nach sind sie wverschieden, da bei ihnen
verschieden geartete, festumrissene 7eilziele zu erreichen sind, deren
jedes der Opferhingabe eine bestimmte duBere Form aufprigt. Ferner
ist zu beachten: Die Gabe am Kreuz und auf dem Altar ist wohl
numerisch die gleiche, aber nicht qualitativ. Dort ist es der leidens-
fahige Fronleichnam, hier der bereits verklirte. Nun kann man aber
dieselbe Gabe nicht gleichzeitig in zweifachem Zustande hingeben,
zumal wenn der zweite (die Verklirung), die abgeschlossene Durch-
fithrung der ersten Hingabe voraussetzt, sogar deren Frucht ist. Am
Kreuz erstrebt der Heiland fiir seinen Leib erst die sanctificatio
hostiae ; auf dem Altare ist diese von vornherein gegeben. Da nun
Gabe und Geber ein und dieselbe Person sind, so ist beim eucharistischen
Opfer auch der Geber — trotz der numerischen Einheit — qualitativ
von dem des Kreuzopfers verschieden. So kann trotz der groBen
Einheitlichkeit des Dienstes — ein Priester, eine Gabe und wesentlich
eine Opferhandlung — die numerische Identitit der actio sacrificalis
am Kreuz und in der Messe nicht aufrecht erhalten werden. Es
entfillt auch jede Notwendigkeit, die angebliche numerische Einheit
durch eine irgendwie vorgestellte mystisch-reale Gegenwirtigsetzung
der actio Crucis in der actio Missae aufhellen zu miissen. Im Sakrament
mul} bekanntlich die innere Wahrheit im dufleren Zeichen ihren Aus-
druck finden. Wie wire die Hingabe zur Lebenserhaltung die ent-
sprechende Versinnbildung der Siihneleistung ? In der Eucharistie
weist aber, wie wir an den Texten des hl. Thomas gesehen haben, das
ganze dulere Zeichen auf die Hingabe der heiligsten Menschheit zur
Nahrung der Christenheit und nicht zur Leistung der Genugtuung.!
Nicht nur fiir Kreuz und Altar ist eine gesonderte Opferhingabe des
Herrn vonnéten, sondern sogar fiir jede einzelne Feier der heiligen Messe.
Es ist also nicht eine mittlerische Handlung, die auf allen Altiren
der Kirche zu den verschiedensten Zeiten und Orten kundgetan wird.
Eins ist nur Christi eucharistischer Opferwille, der durch die Coena

1 Das Nihere iiber die memoria passionis, {iber ihren Sinn und ihre Bedeutung
fiir den Opfercharakter der Messe war dargelegt 1932, Seite 520 fi.



Sacrificium Mediatoris 339

bis ans Ende der Welt gebunden ist, aber sobald ein Priester konse-
kriert, vollzieht sich aus der ewigen inneren Hingabe des Herrn heraus
eine wahre, raum-zeitlich in Erscheinung tretende, neue Hingabe seines
Leibes und Blutes im Dienste unseres Heiles. Wire dem nicht so,
dann wire die MeBfeier kein wahres sacrificium — und das ist doch
ausdriickliche Kirchenlehre. Si quis dixerit, in Missa non offerri Deo
verum et proprium sacrificium ... .! Zum sacrificium gehért aber die
Hingabe des Mittlers, um die Welt wieder Gott zu einen. Es ist also
zu unterscheiden zwischen dem ewigen eucharistischen Priesterwillen
Christi und dessen Verwirklichung in verschiedenen Opferhandlungen.
Die stets erneute Selbsthingabe des Herrn hat ihren Grund darin, daB
er der einzige Mittler ist fiir das iiber die ganze Welt nach Raum und
Zeit verstreute Geschlecht. Die Kirche benétigt eben allerorts und
allerzeit der heilenden Kraft seiner opferverklirten menschlichen Natur.
Durch jeden dieser in hochster Liebe erfolgenden Hingabeakte wird
das Gnadenleben der Kirche gemehrt und gesteigert. > Der Heiland
verdient zwar nicht mehr neue Gnaden, aber diese werden der Welt
zuganglicher.

Der hl. Thomas ist nicht Zeuge fiir, sondern gegen die numerische
Identitat der actio sacrificalis am Kreuz und auf dem MeBaltar. Er
beruft sich auf St. Augustinus. Semel oblatus est in semetipso Christus,
et tamen quotidie immolatur in sacramento. ® Dabei ist immolatio aber
nicht mactatio gleichzusetzen. In der ersten Objektion scheint immo-
lare der Terminus fir rituelle Opferdarbringung zu sein, wihrend oblatio
bekanntlich einen weiteren Sinn hat. In der Antwort stellt St. Thomas
der Vorstellung, als ob jede Opfergabe nur einmal dargebracht werden
konne, den Begrift des abbildenden reprisentativen Opfers entgegen. In
diesen kann eine bereits dargebrachte Gabe immer wieder aufgeopfert
werden. Das Gleiche gilt von dem zweiten Einwurf und seiner Beant-
wortung. Auch hier ist, wie im ganzen Artikel, die Unterscheidung
von Opfer in propria — in aliena specie zu beachten. St. Thomas
kennt also eine immolatio, in der die Opfergabe nicht in ihrer eigenen
Gestalt der heiligen Handlung unterliegt. Darum kann er dieses Wort
nicht im Sinn von occisio, mactatio (crucifixio) fassen. Wir haben
auch eine ausdriickliche AuBerung von ihm. Materialis hostia, quae

1 Cfr. Trid. sess. 22, canon 1. Denz.-Bannw. 12, Nr. 948.

2 IIT 79, 7 ad 3: In pluribus missis multiplicatur sacrificii oblatio, et ideo
multiplicatur effectus sacrificii et sacramenti.

8 IIT 83, 1 sed contra ; cfr. 22, 3 ad 2.



340 Sacrificium Mediatoris

prius viva erat occidebatur, #f immolaretur.! Das Téten des Tieres
war Sache des opfernden lLaien. Erst dann folgte die priesterliche
Oblation, die hier unter immolaretur zu verstehen ist. Swaby O. P.
kommt bei seinen Untersuchungen zu dem gleichen Resultat. Nach
ihm bezeichnet der hl. Hieronymus die oblatio als immolatio, nicht
das mactare. > Der vorliegende Artikel der Summe?® ist ohne ein
Zuriickgehen auf seine Quelle gar nicht zu verstehen. Diese ist ein
Text des hl. Chrysostomus, der unter dem Namen des hl. Ambrosius
zitiert wird. Die Schwierigkeiten, welche ihre Auslegung bereitet ¢
notigt uns, uns des Zusammenhanges zu vergewissern. Worauf zielt
Chrysostomus ab ? Er will darlegen, daB3 das Kreuzesopfer das wahre
Sithnopfer fiir die ganze Welt ist, und darum einer Wiederholung nicht
bedarf wie die mosaischen Riten. Die heilige Messe spricht nicht
dagegen — so beantwortet er sich seinen selbstgemachten Einwurf.
Sie ist nicht das sithnende Blutvergielen, sondern dessen Erinnerungs-
feier, aber als solche, wie aus den Worten des Heiligen hervorgeht,
in sich ein Opferakt. Mag nun diese Erinnerung des Herrntodes noch
so oft begangen werden, sie bedingt trotz ihres Opfercharakters kein
neues Sterben des Herrn und somit keine neue Siindentilgung seiner-
seits. Mithin wird dem Kreuze nichts erginzend zugefiigt und seine
alle Welt umfassende Stihne steht auller allem Zweifel. Dieses rheto-
rische Ziel wird nie aus dem Auge gelassen. So kommt die Rede des
oftern zuriick auf: wie Ovsla — unum sacrificium.® Wenn fusiz im
Verlauf der weiteren Ausfithrungen auch auf das MeBopfer angewendet
wird, so ist dieser Abschnitt nur zu verstehen, wenn man fusia gleich
sacrificium #naturale (in propria specie) setzt. Dies ergibt sich aus der
Gegeniibersetzung der avapvyae. Ein sacrificium naturale braucht stets
eine eigene Opfergabe, die im Verlauf der actio sacrificalis in propria
specie aufgebraucht und geheiligt wird. Sie kann darum bei keinem
zweiten Opfer dieser Art verwendet (geheiligt) werden. Da nun
Chrysostomus das Immer-wieder-Darbringen ein und derselben Gabe
einschdrft, spricht er offenbar nicht vom sacrificium naturale, sondern
vom sacrificium sacramentale, in dem die Opfergabe in specie aliena
dargebracht wird. So kommt er zu der SchluBfolgerung : also nur eine

In Rom. 12, L. 1.

The Last Supper and Calvary, s0. .
IIT 83, 1.

Jahrb. f. Liturgiew. 6 ; 151 f.; auch Anm. 61.

Cfr. TIT 83, 1 ad 1.

AR



Sacrificium Mediatoris 341

fusia. Diese ist das Kreuzopfer. Er erreicht also das Ziel, das er sich
gesetzt hat. Er beweist, dall das Kreuzopfer das eine, unwiederholbare
Sithnopfer des Neuen Bundes ist, da in der Messe die Opfergabe nicht
mehr in sich geheiligt wird. Auch die abschlieBenden Worte des Heiligen
beweisen diese Auffassung. Im weiteren Verlauf der Rede bezeichnet
er mit fusie das MeBopfer. Sofort verbessert er aber seinen Ausdruck.
Odx aikny Ouclav, xabamep & apytepevs tote, whha Tnv adtny det mowolpmey
widhov 3% avapvnaw doyalducha Ousias. DieStelle! moge in deutscher Uber-
setzung hier wiedergegeben werden. (Abkiirzungen : K = Kreuzopfer,
M = MeBopfer, V = Versohnungstagopfer.) «Wie nun? Opfern
nicht auch wir (NB.) taglich ? Wir opfern zwar, aber indem wir das
Geddchtnis seines (Christi) Todes begehen (nicht den Opfertod selbst
vor uns haben) ; und so gibt es nur eine Opferdarbringung (in statu
naturali : K) und nicht viele. Wie eine und nicht viele ? Da sie einmal
erfolgte, wie jene, die ins Allerheiligste Einlafl gab (V. — einmal im
Jahr). Diese (V.) steht in abbildendem Verhiltnis zu jener (K.), wie
auch diese unsrige (M.) zu jener (K.). Bringen wir doch immer denselben
dar, und nicht jetzt ein Schaf und morgen ein anderes, sondern immer
dasselbe ; somit gibt es nur eine Opferdarbringung (in statu naturali :
K.). Da er (Heiland) gemidl dieser Rede vielerorts dargebracht wird,
gibt es da viele Christusse ? Aber durchaus nicht, sondern einer ist
allerorts der Christus, und hier ist er vollstindig und dort ist er voll-
stindig, das eine Lebewesen (der eine Leib). Da nun der vielerorts
Dargebrachte das eine Lebewesen (der eine Leib) ist, und nicht viele
Einzelwesen (Leiber), gibt es nur eine Opferdarbringung (in statu
naturali : K).» Christus erleidet also nur einmal die Opferverinderung
an sich, somit gibt es nur das eine Verdienstopfer : das am Kreuze.
Im Geddichinisopfer wird zwar derselbe Herrnleib dargebracht, aber
im Zustand der Opferheiligung, die er am Kreuz erlangte. Weil die
Anamnese keine physische Verinderung an ihm verlangt, ist sie in
unbegrenzter Wiederholung moglich. Der hl. Thomas iibernimmt vom
Lombarden einen etwas gekiirzten Text. Die Bezichung des Kreuz-
opfers zum Opfer des Versohnungstages ist hier ausgelassen, nur die
der heiligen Messe erwihnt. Hoc sacrificium exemplum est illius. 2
Exemplum ist die Ubersetzung fiir tv=os. Wie der Heilige diese Be-
zeichnung auffalit, zeigt er kurz darauf. Hoc sacramentum est figura

L Migne, P.G. 63, 13I.
2 III 83, 1 ad 1.



342 Sacrificium Mediatoris

quaedam et exemplum dominicae passionis.! Das MeBopfer bildet
also irgendwie das Todesopfer des Herrn ab — und zwar nach dem
Text in seinen Rifen.?* Die Quaestio wird auch iiberschrieben : De ritu
huius sacramenti. Celebratio . .. imago quaedam repraesentativa passionis
Christi. Zu vergleichen sind die Ausfithrungen iber die Bedeutung der
Kreuzzeichen beim MeBopfer.3 Insofern die eucharistische Feier in
threm Ritus ein Bild des Kreuzopfers ist, kann man auf sie anwenden,
was kurz zuvor Chrysostomus iitber das Wesen des Bildes (beziiglich
der alt. Opfer) gesagt hat, es habe zwar Ahnlichkeit aber keine Kraft.
Die Kraft der Messe, die gewiBl vom Kreuze kommt, ruht nicht in ihren
abbildenden Zeremonien, sondern in ihrem Charakter als sacrificium.
Der heilige Lehrer versteht den Text im Sinne des hl. Chrysostomus.
Seine Texte sind dementsprechend zu erkliren.* Die Vielheit der
Opferhandlungen im Priestertum Christi ist deshalb mdéglich, weil die
eine Gabe, die iiberall und immer dargebracht wird, es nur einmal
wurde in specie propria, wobei sie die Opferverinderung an sich erfuhr,
und weil die anderen Darbringungen in specie aliena erfolgen, wobei
die Gabe nicht in sich geheiligt wird, sondern die Elemente, unter denen
sie zugegen wird. Die Lehre der Summe entspricht hier vollkommen
der des Sentenzenkommentars. Dort wird klar geschieden zwischen der
Repraesentatio der duBeren Kreuzesvorgange im Melritus und dem
innern Hingebeakt : comparatio Christi ad Deum Patrem. Nur diese
Titigkeit Christi erneuert sich stets wieder : dicuntur quotidie fieri,
sicut offerre, sacrificare et huiusmodi, eo quod hostia illa perpetua sit,
et hoc modo est semel oblata per Christum, quod quotidie etiam per
membra ipsius offerri possit.® Die Auffassung des heiligen Lehrers
fuBt auf dem Hebrderbrief des hi. Paulus. Auch hier wird nur die
Einmaligkeit des siindentilgenden Sithneopfers betont. ®

Die tridentinischen Texte konnen  ebenfalls fiir eine numerische
Identitit der Opferhandlung fiir Kreuz und Messe nicht aufgerufen
werden. Sie enthalten nichts anders, als eine Zusammenfassung und
Bestiitigung der Tradition, wie wir sie bei Chrysostomus und Thomas

l.c. 2 ad 2.

L. c.1c.

Cir. l. c. 5 ad 3.

Cir. III 83, 1.

IV D. 12, 3 Expos. textus.

9, 28 : Christus semel oblatus est ad multorum exhaurienda peccata.

Im Gegensatz zum A. T. bedurfte es nur einer Darbringung, um alle Schuld zu
beseitigen,

@ o e W e M



‘Sacrificium Mediatoris 343

fanden. Der Opferung am Kreuz in propria specie entspricht : ... semel
se ipsum in ara crucis !, der sakramentalen Darbringung : ... se ipsum
ab Ecclesia per sacerdotes sub signis visibilibus immolandum. ... Im

zweiten Kapitel wird der Zusammenhang von Kreuz und Messe behandelt,
die Einheit der Gabe und des Gebers herausgestellt und die Messe als
Zuwendungsopfer der Kreuzessithne erklirt. 2 Der Catechismus Romanats
lehrt die Einheit des Opferdienstes, der aus der einen Gabe am Kreuz
und in der Eucharistie folgt, sowie den Opfercharakter der MefB{feier. 3

Um die innere Zusammengehorigkeit von Kreuz und Messe klarer
herauszustellen, empfiehlt es sich auf Grund des in Messe und Tradition
gegebenen Materials die Eigenart des Amnammeseopfers zu umreillen.
Die Anamnese, Memoria, setzt zunichst ein sacrificium naturale voraus,
bei dem die Opferverinderung an der Gabe in specie propria vor-
genommen wird. Natiirlich kann eine Gabe so nur einmal dargebracht
und geheiligt werden. Die physische Verdanderung ist unwiderruflich.
Leitet dieses Opfer eine sakramentale Ordnung ein, so steht es am Anfang
der Reihe und kann « Ur »opfer oder « Stamm »opfer genannt werden. *
Dieses Uropfer ist also nur einmal moglich. Wird nun dieser Opfer-
dienst durch besondere Erinnerungsfeiern, die ihrerseits auch sacrificia
sind, fortgesetzt, so ist das nicht dadurch mdglich, dal3 die Opfergabe
in specie propria wiederum dargebracht wird, sondern in specie
aliena, also in sakramentalen Feiern. So ist — im gleichen Opferdienst
— iiberall dieselbe Opfergabe, aber sie wird nur einmal geheiligt,
wiithrend sie bei den Erinnerungsopfern unter fremden (sakramentalen)
Gestalten zugegen wird (sonst wire sie nicht wiederum Opfergabe).
Und zwar geschieht dies in dem Zustand, in den sie durch das Uropfer
versetzt wurde — also als von Gott angenommene, als geheiligle
Opfergabe. Bei der Darbringung in signo mul}, wenn diese ein Opfer
in sich sein soll, auch eine Heiligung erfolgen. Diese verdndernde Opfer-
heiligung gehért ja wesentlich zum sacrificium. Aber sie trifft nur
die species aliena, die irgendwie signum der eigentlichen Gabe ist, und

10, 10 ... sanctificati sumus per oblationem corporis Jesu Christi semel.
10, 12 : Hic unam pro peccatis offerens hostiam . ..

10, 14 : Una oblatione consummavit in sempiternum sanctificatos (&yiaZouévoug)
1 Sess. 22, cp. 1. Denz., Nr. 938, 940.

2 1. c. Nr. g40.

3 Pars II, 81: Unum et idem sacrificium ... quemadmodum una est et
eadem hostia, Christus videlicet Dominus. ... Neque ... duae sunt hostiae, sed
una tantum,-cuius sacrificium ... in Eucharistia quotidie instauratur.

4 Vgl. « Divas Thomas» 1932, Seite 519.



344 Sacrificium Mediatoris

zwar dadurch, dal3 sie die sakramentale Hiille der in sich geheiligten
Opfergabe wird. Das Resultat der verindernden Opferhandlung in
der Anamnese ist also die Vergegenwirtigung der geheiligten Gabe
des Uropfers unter fremden Gestalten, die ihrerseits eine Verbindung
der Opfernden mit der wahren Opfergabe, der Frucht des Uropfers,
moglich machen. Die Anamnese wird so zum Applikationsopfer. Sie
kann so oft gefeiert werden, als die notwendige species aliena auf den
Altar gelegt wird und auch die Kraft vorhanden ist, die Uropfergabe
zu vergegenwirtigen. Sie ist also nur dort moglich, wo Gott diesen
Kult eingesetzt hat. Diese Anamnese ist in sich Opfer. Bedingt sie doch :

I. eine Darbringung,
2. eine Heiligung der dargebrachten Gaben und
3. deren Anwendung zur Heiligung der Opfergemeinde.

Das Kreuzopfer ist also das Stamm- oder Uropfer. Hier wird die
Gabe: die heiligste Menschheit aufgebraucht in der Passion und
geheiligt in Auferstehung und Himmelfahrt. Die Mefjeier ist das
Erinnerungsopfer. Hier ist dieselbe Opfergabe, und zwar so, wie sie
aus dem Kreuzopfer hervorging: der verklirte Leib Christi. Sie wird
gegenwirtig sub specie aliena, die jedoch ein Zeichen fiir die ist. Und
zwar geschieht dies in der Opferverinderung dieser Anamnesenfeier,
die nur ecine Verinderung der «fremden» Elemente durch Gegen-
wirtigsetzung der wahren Opfergabe verlangt. In dieser fremden Gestalt
ist dann die Kreuzesopfergabe fiir uns genieBbar geworden, so dal
wir durch ihren Empfang die Friichte des Stammopfers erlangen und
so in den dort bewirkten Frieden mit dem versohnten Gott eintreten.
Der Anamnese fillt also im Gesamtbild der Sendung Christi gleichsam
die consummatio sacrificii zu. Der eine, die ganze Welt umfassende
Mittlerakt wird allen zuginglich gemacht, und zwar so, dal} sie an
seiner sacrifiziellen Auswirkung Anteil nehmen koénnen.

(Schiup folgt.)



	Sacrificium Mediatoris : zu den Opferanschauungen des Aquinaten [Fortsetzung]

