
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay
[Fortsetzung]

Autor: Kraus, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Universalienlehre

des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

in ihrer Mittelstellung zwischen skotistischem Realismus

und ockhamistischem Nominalismus.

Von Dr. Johannes KRAUS, Professor am Priesterseminar in Mainz.

(Schluß.)

III. Ockhams Kritik an Harclays Universalienlehre
und ihr Ergebnis.

Noch klarer stellt sich das Urteil über Harclays Universalienlehre
heraus, wenn man Ockhams Verhältnis zu der Ansicht des Oxforder
Kanzlers näher betrachtet. Es kann sich freilich hier nicht darum
handeln, die Universalienlehre der beiden Denker bis ins einzelnste
einander zu vergleichen, auch nicht darum, die Universalienlehre
Ockhams als Ganzes darzustellen und die verschiedenen Beurteilungen,
die sie bei de Wulf, Baumgartner-Geyer, Manser, Michalski, Kugler u. a.

gefunden hat, nachzuprüfen. Ockhams Lehre wird hier nur insoweit

herangezogen, als sie zu der Harclays in Beziehung steht. Zwei Fragen
stehen dabei im Vordergrunde : Welche Stellung hat Ockham der

Universalienlehre Harclays angewiesen Wie hat Ockham Harclays
Universalienlehre nach ihrer inhaltlichen Seite beurteilt Daraus ergibt
sich anschließend die Beantwortung der Frage, worin Harclays und
Ockhams Universalienlehre sicli unterscheiden.

In seiner groß angelegten Kritik der verschiedenen Systeme in
der Universalienlehre wird Harclays Meinung eingehend besprochen.
Recht aufschlußreich ist dabei die Stellung, die Ockham Harclay
zuweist. In der vierten Quästion der zweiten Distinktion des ersten
Sentenzenbuches zieht Ockham die ultrarealistische Auffassung vor sein

Forum, die in dem Universalen ein reales extramentales Sein sieht, das

innerlich und wesenhaft in den Individuen gemeinsam, aber von ihnen



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

selbst real verschieden existiert.1 In der folgenden Quästion wird
eine Auffassung behandelt, die den Begriff der Realität moderiert
und dem Universalen zwar auch noch extramentale Realität und reale
Verschiedenheit von den Individuen zuschreibt, jedoch so, daß das

Universale in den Individuen, in denen es existiert, auch vervielfältigt
wird. 2 Nach Ockhams Zeugnis wurde diese Meinung von einigen dem

Doctor subtilis zugeschrieben. Eine andere Auffassung, die nach dem

eigenen Urteile des Inceptor venerabilis von Skotus vertreten wurde,
begrenzt die Realität der Universalien noch mehr, indem sie diesen

zwar auch noch extramentale Existenz beilegt, aber so, daß die
universale Natur mit der sie zu einem bestimmten Individuum
kontrahierenden Individualdifferenz in dem Kompositum real identisch ist,
jedoch formal verschieden bleibt ; an sich sei die Natur weder universal
noch partikulär, sondern inkomplett universal in dem Dinge und komplett
universal im Intellekte. 3 Den Abschluß in der Reihenfolge der
realistischen Systeme bilden diejenigen, bei denen die Realität so gemäßigt
aufgefaßt wird, daß das Universale a parte rei in keiner Weise mehr
von dem Individuum der physischen Ordnung unterschieden wird.
Nach dieser Ansicht ist das Universale in seiner physischen Existenz
in den Individuen mit diesen einfachhin identisch, und nur in seiner

ideellen Existenz erhält es seine Universalität. Ein und dasselbe Ding
ist nach seinem Sein in effectu singulär und nach seinem Sein in
intellectu universal. Aber auch hier bestehen in der näheren Erklärung
dieses Grundgedankens verschiedene Divergenzen. Nach den einen ist
ein und dasselbe Ding nach seinem einem Sein oder unter einem

1 Wilh. v. Ockham, Seilt. I, dist. 2, q. 4, B (Ausgabe Lyon 1495, Hain 11942):
« Ad istam questionem est una opinio quod quodlibet universale univocum est
quedam res existons extra animam realiter in quolibet et singulari et de essentia
cuiuslibet singularis distineta realiter a quolibet singulari et a quolibet alio uni-
versali, ita quod homo universalis est una vera res extra animam existens realiter
in quolibet homine et distinguitur realiter a quolibet homine et ab animali uni-
versali et a substantia universali. »

2 Ibid. q. y B : « Ad questionem est una opinio que imponitur doctori subtili
a quibusdam, sicut ab aliis opinio recitata et improbata in precedente questione
sibi imponitur. Et est opinio quod universale est vera res extra animam distineta
realiter ab una differentia contraliente, realiter tarnen multiplicata et variata per
talem differentiam contrahentem. »

3 Ibid. q. 6, B : « Ad istam questionem dicitur quod in re extra animam est
natura eadem realiter cum differentia contrahente ad determinatum individuum,
distineta tarnen formaliter ; que de se nee est universalis nee particularis, sed

incomplete est universalis in re et complete secundum esse in intellectu. Et quia
ista opinio est ut credo, opinio subtilis doctoris, qui alios in subtilitate iudicii
excellebat, ideo ...»

Dii'us Thomas. 20



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Gesichtspunkte singular und unter einem anderen universal. Einige
Moderne aber behaupteten, ein und dasselbe Ding sei unter einem

Begriffe universal und unter einem anderen singular. Auch Harclay
wird unter diese Gruppe gezählt ; denn gerade seine Lehre wird
gleichsam als typisch eingehend dargelegt. 1

Das Ordnungsprinzip, nach dem die verschiedenen Auffassungen
eingestuft werden, ist offenkundig ein rein sachliches, nämlich die
verschiedene Fassung des Realitätscharakters des Universalen. Schon

damit ist Harclay eine bestimmte Stellung zugewiesen ; er ist nach
Ockham zu denen zu zählen, die der Natur selbst unter einem
bestimmten Gesichtspunkte wenigstens irgendwelche Universalität
zuschreiben und so zur Annahme eines realen Universale den Grund

gelegt haben. Ockham gibt aber auch expressis verbis sein Urteil
über die Stellung Harclays. Markant hebt er hervor, was die Vertreter
der letzten Gruppe mit den vorhergenannten gemeinsam haben, und

was sie von diesen unterscheidet. Denn diese sind trotz ihrer
verschiedenen Differenzen alle darin einig, da!3 das Universale und Singulare

real ein und dieselbe Sache sind und sich nur begrifflich unter-

1 Ibid. q. 7, D, E, F. : « Alli autem ponunt quod res secundum esse suiim in
effectu est singularis, et eadem res secundum esse suum in intellectu est universalis :

ita quod eadem res secundum unum esse vel secundum unam consideracionem
est universalis et secundum aliud esse vel secundum aliam consideracionem est
singularis. Alii autem moderni ponunt quod eadem res sub uno conceptu est
universalis et sub alio conceptu est singularis. Unde dicunt quod superioritas
et inferioritas converit tantum rei in comparatione ad intellectum. Nam secundum
Avicennam I. metaphys. una et eadem res sub uno intellectu vel conceptu est
singularis, sub alio est universalis. Hoc modo dico quod omnis res positiva extra
animam eo ipso est singularis et hec res sie singularis est apta nata movere
intellectum ad concipiendum ipsam confuse et ad concipiendum ipsam distincte.
Et voco conceptum confusum quo intellectus non distinguit unam rem ab alia
et sic sortes movet intellectum ad concipiendum hominem et per illum intelleetus
non distinguit nec distincte cognoscit sortem a piatone. Modo dico quod superius
ad sortem pu ta homo vel animal non signifïcat aliam rem nisi rem que est sortes,
ut tarnen concipitur confuse. Etiam movet intellectum ad concipiendum ipsum
modo non confuso. Et sic dico quod hic : sortes est homo, est predicatio superioris
de inferiori quod non est aliud nisi quod sortes est et quod sortes est sortes
absolute ut distincte conceptus : sortes est sortes et sortes est absolute homo ut
confuse conceptus. Unde in rei veritate sortes est homo, animal, corpus ; ista
omnia sunt unum realiter nec est superius nec inferius nisi secundum intellectum
considerantem modo predicto. »

Die ganze Stelle gibt nur die Ansicht Harclays wieder, dem sie entnommen
ist von : « quod superioritas et inferioritas convenit » an bis zum Schlüsse.
Sie galt vielfach als Ockhams Meinung, cf. S. 82 Anm. 1 —Xiberta, La metafisica
del mestre Gui de Terrena (Anuari de la Societat Catalana de Filosofia, I, Barcelona
1928, 180, Anm. 2, glaubt, Ockham gebe hier die Lehre von Guido Terreni.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 291

scheiden. Gerade dadurch, daß sie jeden Unterschied a parte rei
zwischen dem Universalen und Singulären im Suppositum ablehnt

zieht diese letzte Gruppe einen scharfen Trennungsstrich zwischen sich

und den in den vorangehenden Ouästionen genannten Philosophen,
die alle einen a parte rei gegebenen, wenn auch verschiedentlich
bestimmten Unterschied zwischen universaler Natur und Individuum
annehmen. Wichtiger als diese Abgrenzung gegen die dem
Ultrarealismus zuneigenden Systeme ist uns das Urteil Ockhams, das den

realen Charakter des Universalen bei Harclay bestätigt. Denn unmittelbar

an die obige Beurteilung schließt Ockham die Bemerkung an, daß

die Vertreter aller Gruppen darin übereinstimmen, daß die Universalien

irgendwie a parte rei gegeben sind, insofern sie in den Individuen real
sind. 1 Nach anderer Richtung hin betont Ockham, daß alle Philosophen,
die er kenne, dem singulären Dinge doch irgendwie eine Universalität
zuerkannten ; so stehen alle Gruppen auf dem Boden des Realismus.
Die Verschiedenheit in der Bestimmung der Form, wie die Universalität
der Natur in dem Singulären vorhanden ist, begründet nur
verschiedene Richtungen innerhalb des Realismus. Insofern hat es

untergeordnete Bedeutung, ob man den Unterschied zwischen Natur und
Individuum als einen realen oder formalen oder nur begrifflichen
bestimmt. Es sind reale Universaliensysteme, weil von allen

angenommen wird, daß die Natur, die irgendwie wenigstens potentiell
und inkomplett universal ist, real in den Individuen sich findet. 2

Nach diesem Urteile Ockhams gilt ihm Harclay als Vertreter eines

Realismus. Nehmen wir hinzu, daß er in der Reihenfolge der

Anschauungen an letzter Stelle steht, so ist damit gegeben, daß Harclay
dem gemäßigten oder auch gemäßigsten Realismus angehört. Besonders
die Begründung verdient festgehalten zu werden : Es ist Realismus,
weil in der singulären Natur das Universale irgendwie real existiert.
Ockhams scharfer Geist hat hier die beiden Stützpunkte jedes Realismus
sehr klar herausgestellt : Annahme irgendwelcher Universalität der

1 Ibid., E : « Sic ergo omnes iste opiniones ponunt quod universale et singulare

sunt eadem res realiter : nec different nisi secundum rationem. Et in hoc
discrepant a tribus opinionibus recitatis in tribus questionibus precedentibus :

omnes tarnen conveniunt in hoc, quod universalia sunt aliquo modo a parte rei,
ita quod universalia sunt realiter in ipsis singularibus. »

2 Ibid., B : « In conclusione istius questionis omnes quos vidi concordant
dicentes quod natura, que est aliquo modo universalis, saltem in potentia et
incomplete, est realiter in individuo ; quamvis aliqui dicant quod distinguitur
realiter. Aliqui quod tantum formaliter. Aliqui quod nullo modo ex natura rei,
sed tantum secundum rationem vel per considerationem intellectus. »



292 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

singulären, real existierenden Natur und irgendwelcher Realität des

Universalen im Intellekte. Beides finden wir bei Harclay.
Wie hat Ockham Harclays Universalienlehre inhaltlich beurteilt

Besteht eine innere Verwandtschaft zwischen der Anschauung Harclays
und Ockhams, sodaß ersterer mit Recht als Vorläufer des Inceptor
venerabilis gelten kann Vor der Beantwortung dieser Frage muß
eine sehr wesentliche Feststellung textkritischer Natur gemacht werden.
Pelster hatte geglaubt, irgendwelche Übereinstimmungen zwischen den
beiden Oxforder Gelehrten konstatieren zu können. « Man darf wohl
sagen, daß alle Einzelheiten der Lehre Ockhams zustimmend oder
ablehnend erwähnt werden. » Pelster hatte sich auf den Text bei
Prantl berufen, der erklärt : « Hingegen nach seiner (Ockhams) eigenen

Ansicht müsse durchweg daran festgehalten werden, daß in der Außenwelt

schlechthin nur Singuläres existiere, und daß dieses unseren
Intellekt reize (movet), welcher dann den Gegenstand vorerst verworren
und hierauf deutlich (confuse et distincte) erfasse ; und es liege somit
alle Universalität lediglich im subjektiven Intellektus ...»1 In der

Belegstelle bietet Prantl den oben S. 290, Note 1, mitgeteilten Text.
Auch in der 1495 erschienenen Lyoner Ausgabe der Sentenzenbücher
Ockhams ist obiger Text von den Worten : Hoc modo dico an als

Resolutio doctoris gekennzeichnet worden. Man hat dabei übersehen,
daß Ockham in seiner verschlungenen Beweisführung die in dieser

Stelle enthaltene Meinung aufs entschiedenste bekämpft und abweist.

In einer jeden Zweifel ausschließenden Weise bekennt Ockham : « Falsum
est quid dicitur, quod res sub uno conceptu est singularis et sub alio
est universalis : quia res de se singularis nullo modo nec sub aliquo

conceptu est universalis. » 2 Tatsächlich ist obige Stelle und die darin

ausgesprochene Lehre nicht nur der Harclays sehr ähnlich, sondern mit
ihr identisch. Sie stellt nicht Ockhams, sondern Harclays Univer-
salienlehre dar. Der Inceptor venerabilis legt hier in fast wortgetreuer
Wiedergabe die Meinung Heinrichs ausführlich dar. Das Zitat beginnt

sogar schon einen Satz vorher. In diesem Texte dürfen wir deshalb

nicht länger Ockhams eigene Lehre suchen ; die darin vorgetragene
Auffassung steht zur ockhamistischen in unverhülltem Gegensatze.

1 Geschichte der Logik im Abendlande, Bd. III, Leipzig 1867, S. 356 u.
Anm. 806 ; ähnlich H. Ritter, Geschichte der christlichen Philosophie. 4. XI.
Hamburg 1845, 582 u. Anm. 2 ds. ; cf. auch Lothar Kugler, Der Begriff der
Erkenntnis bei Wilhelm von Ockham, Diss. Breslau 1913, Anm. 30 u. 112.

2 Sent. I, d. 2, q. 7 O. ; cf. auch S. 295 u. S. 296, Anm. 1.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 293

Durch die Ausscheidung der Harclayschen Ansicht aus dem System
Ockhams tritt dessen Grundgedanke viel geschlossener und einheitlicher
hervor. Trotz Beibehaltung der alten Ausdrücke kennt der Inceptor
venerabilis einen wahrhaft universalen, vom singulären Dinge unmittelbar

mitgewirkten konfusen Begriff nicht, sodaß von einer sachlichen

Übereinstimmung zwischen den Universalienlehren beider Oxforder
Gelehrten nicht die Rede sein kann. Gerade wegen ihres Realismus
wird die Anschauung Harclays energisch zurückgewiesen. Ockham
läßt für die positive Explikation seines Grundgedankens mehrere

Möglichkeiten ; wem die Auffassung der Universalien als rein objektives
Gebilde 1 nicht zusagt, mag ihnen ein subjektives Sein im Intellekte
zuerkennen. 2 Auch diese Annahme kann wiederum in verschiedener
Weise näher erklärt werden, von denen Ockham jede als probabel
bezeichnet ; welche wahrer sei, bleibt dem Urteile des einzelnen
überlassen. Was aber nicht modifiziert werden kann, sondern als feste

Wahrheit zu gelten hat, ist dies : Kein Universale existiert auf irgendwelche

Art außerhalb der Seele, es sei denn durch eine freigewollte
Übereinkunft. Das Universale als das von vielen Aussagbare ist nur
in der Seele, sei es subjektiv oder objektiv. Kein Universale ist
seinem Inhalte nach Wesenheit oder Teil der Wesenheit eines Dinges. 3

In dem hier niedergelegten Gedanken gipfelt die Universalienlehre unter
dem metaphysischen Gesichtspunkt, den Ockham selbst an dieser Stelle

offenkundig über die anderen stellt.
Diesem Grundgedanken nach unterscheiden sich die beiden

Universalienlehren Harclays und Ockhams grundlegend wie Realismus und
Antirealismus. Harclays Tendenz ist darauf gerichtet, die Realität des

Universalen durch eine potentielle Universalität des « Realen », Singulären

zu begründen. Das oberste Prinzip der ockhamistischen
Universalienlehre ist die strikte Verwerfung jeglicher Universalität im Realen.
An der Seite Harclays kämpft Ockham gegen die mehr ultrarealistisch

1 Objektiv und subjektiv haben bei Ockham eine dem heutigen
Sprachgebrauch entgegengesetzte Bedeutung.

2 W. v. Ockham, Sent. I, d. 2, q. 8, Q : « Cui non placet ista opinio de talibus
fictis in esse obiectivo, potest tenere quod conceptus et quodlibet universale est
aliqua qualitas existons subiective in mente, que ex natura sua est Signum rei extra,
sicut vox est Signum rei ad placitum instituentis. »

3 Ibid. q. 8, Q : « Hoc tarnen teneo, quod nulluni universale nisi forte sit
universale per voluntariam institutionem, est aliquid existons quocumque modo
extra animam sed omne illud quod est universale predicabile de pluribus ex natura
sua est in mente vel subiective vel obiective, et quod nullum tale est de essentia
seu quidditate cuiuslibet substantie. »



294 Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

gerichteten Systeme für die exklusive Singularität des existierenden
Seins, sei es res oder realitas. In den Quästionen 4 bis 6 wird
ausführlich begründet, daß in den singulären Dingen die Natur weder
real noch formal von dem Individuum verschieden sein könne : Die
Natur des Steines ist aus sich diese bestimmte Einzelnatur und kann
daher nicht in einem anderen Individuum sein. 1 Aber schon hier zeigt
sich ein durchgreifender Unterschied von der gleichlautenden Ansicht
Harclays. Denn bei Ockham hat das de se, losgelöst von seinem

Zusammenhange bei Skotus (und Harclay) nicht mehr kausale
Bedeutung im Sinne eines Prinzips der existierenden Natur, sondern
gewinnt absolute Bedeutung, wird gleichsam aus der Ordnung der

konkreten Natur in die abstrakte metaphysische Ordnung übertragen.
Bei metaphysischer Geltung des de se oder ex natura sua bleibt
naturgemäß bei Ockham kein Platz für eine fundamentale Universalität
in den Dingen der Existenzordnung, wie das bei Harclay der Fall war.
Das singuläre Ding oder die konkretisierte singuläre Natur kann gar
nicht mehr in einem wahrhaft universalen Begriffe aufgefaßt werden.
«Nulla res extra animam nec per se nec per aliquod additum reale
vel rationis nec qualitercumque consideretur vel intelligatur, est universalis.

» Ironisch bemerkt Ockham, die Unmöglichkeit, daß ein Sein

außerhalb der Seele irgendwie universal sei, außer durch eine konventionelle

Übereinkunft, wie bei der Sprache, stehe der Unmöglichkeit,
daß ein Mensch unter irgendwelchem Gesichtspunkte oder nach irgendeinem

Sein ein Esel sei, nicht nach. 2 Unmittelbar ergibt sich, daß kein

Ding überhaupt universal oder konfus erkannt werden kann : « Ista
est neganda simpliciter : aliqua res confuse concepta est universalis

et ita impossibile est, quod eadem res sub uno conceptu sit universalis

et sub alio sit singularis. »3 Damit ist Harclays Lehre von dem

konfusen Begriffe in ihrer Wurzel getroffen und abgelehnt.
In konsequenter Durchführung seines Princips lehnt deshalb

1 Ibid. q. 6, RR : « Ad argumentum principale patet quod natura lapidis
de se est hec et ideo natura lapidis non potest esse in alio ...»

2 Ibid. q. 7, S : « Ideo aliter ad questionem quod nulla res extra animam
nec per se nec per aliquod additum reale vel rationis nec qualitercumque
consideretur vel intelligatur, est universalis, quia tanta est impossibilitas quod aliqua
res sit extra animam quoeumque modo universalis, nisi forte per institutionem
voluntariam, quomodo ista vox homo que est singularis, est universalis, quanta
impossibilitas est quod homo per quamcumque considerationem vel secundum
quodcumque esse sit asinus. »

3 Ibid. R.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Ockham auch alle Positionen der Harclay'schen Universalienlehre ab,
soweit sie auf die Realität des Universale gehen. Zu dem

Grundgedanken, daß dasselbe Ding konfus erfaßt universal und in distinkter
Erkenntnis singular sei, bemerkt er, diese Ansicht sei falsch und
unverständlich ; denn sonst wäre das konfus erkannte, in sich singulare
Ding als Übergeordnetes zu anderen Dingen von diesen aussagbar :

Sortes ist der konfus erkannte Plato und Gott ist eine konfus erfaßte
Kreatur. 1 Dabei weist Ockham ausführlich die Einrede Harclays
zurück, daß eine solche Aussage nicht stattfinden könne, weil das

Medium dabei variiert werde. Supponiere der konfuse Begriff personaliter,

dann bezeichne er das Ding nicht konfus, sondern distinkt.
Supponiere er simpliciter, so wäre die eine Res gemeinsam und könnte

von anderen ausgesagt werden. Mit gleicher Entschiedenheit verwirft
der Inceptor venerabilis die Behauptung, durch die Vergleichung des

Intellektes falle einem Sein Über- und Unterordnung zu : « Nulla res

quantumcumque consideretur est superior sicut nulla res qualitercumque
res consideretur est indifferens. »2

Man sieht, die Differenzen berühren nicht etwa nur nebensächliche

Dinge, sondern rühren an die Grundlage der Universalienlehre Harclays.
Für Ockham wird die Bildung eines wahrhaft universalen Begriffes
unmöglich, wie anderseits das Fundament jeder Realität des Universal-
begriffes zerstört wurde. Die letzte Konsequenz, die Leugnung jeglicher

1 Ibid. q. 7, M : « Per idem patet quod tercius modus est similiter falsus
et non intelligibilis, qui ponit quod eadem res confuse concepta est universalis
et distincte concepta sit singularis : quia si res confuse concepta est universalis,
quero, que est illa res et sit a ; ergo a confuse conceptum est universale et per
consequens a confuse conceptum est commune ipsi b ; ergo hec est predicatio
superioris de inferiori b est a confuse conceptum et ista sortes est plato confuse
conceptus et deus est creatura confuse concepta. Dicitur. ad istud quod non sequi-
tur, quia ista consequentia non valet : animal est sortes confuse conceptus, plato
est animal, ergo plato est sortes confuse conceptus, propter variationem medii,
quia de alio animali est sermo in maiore et minore et in re nihil est commune eis.
Sicut enim animal significat sortcm confuse conceptum ita significat platonem
confuse conceptum. Sed illud non est verum nec logice dictum, quia quando
dicitur animal est sortes confuse conceptus aut animal supponit simpliciter ant
personaliter ; sed personaliter animal non tantum est sortes confuse conceptus, sed
animal est sortes distincte conceptus Si autem animal supponit simpliciter
aut supponit pro aliqua re aut pro ente tantum in anima aut pro aggregato. Si
pro re : ergo aliqua una res est communis et per consequens una vera res predi-
catur vere de alia re et ita sicud hec est vera simpliciter homo est animal, vel
asinus est animal, ita erit hec vera : asinus est sortes confuse conceptus. » cf.
S. 83, Anm. 4.

2 Ibid. O.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Realität, zieht Ockham unverblümt in der Erklärung, daß das

Universale nicht in der Wirklichkeit sich finde, weder als aktuelles
Universale, noch fundamentaliter in den Dingen als den Subjekten,
in denen es verwirklicht sei, ebensowenig als ein Wort. 1

Mit der Zurückweisung jeder realen Indifferenz, realen Communität,
realen Universalität, realen « Seinsinhärenz » des Universalen steht
Ockham in unversöhnlichem Gegensatze zu Harclays Realismus. Hier
wird bei dem Inceptor venerabilis eine neue, dem Oxforder Kanzler
vollkommen fremde Tendenz in der Universalienlehre wirksam. Von
einer positiven Vorarbeit Harclays für den Restaurator des Nominalismus

kann in dieser Hinsicht nicht geredet werden. Zwischen Ockham

und Harclay liegt die Trennungslinie von Realismus und Nominalismus,
insofern dieser Antirealismus sein will.

Trotz dieser fundamentalen inneren Verschiedenheit scheint doch

unverkennbar eine geschichtliche Abhängigkeit Ockhams von Harclay
vorhanden zu sein. Ockham kommt zu seinem Ergebnis in der
Fortführung des Prinzips, das Harclay gegen Skotus geltend gemacht
hatte ; nur schlägt bei ihm ein berechtigtes Prinzip in sein Extrem
um. Sachlich hatte Harclay Ockham vorgearbeitet durch die
Überbetonung des Figmentums, durch das übermäßige Herausheben des

Anteils der Vernunft an der Bildung des Universalen und der Existenz
des aktuellen Universalen. Die Abweisung der Lehre des Doctor
subtilis zog notwendig eine Schwächung des objektiven, sachlich

gegebenen Elementes und die Stärkung des subjektiven, vom Intellekte

genommenen, nach sich. Daß der Oxforder Kanzler sich hierbei an
den Sprachgebrauch seines Gegners anlehnte und das von diesem

Abgewiesene um so schärfer in den Vordergrund treten ließ, ist
verständlich. Die Zielsetzung und das Ganze der positiven Darlegungen

Harclays zeigen jedoch klar, daß dieser sachlich gemäßigter dachte,
als man nach der Schärfe der Sprache vermuten könnte. Die Betonung
des Figmentumscharakters des Universalen sollte nur den von Skotus

ausgeschalteten Anteil des Intellektes beim Universale und der Universalität

unterstreichen ; der Anteil des Objektes, das als causa efficiens

1 Ibid. T : Ideo dico quod universale non est in re, nec realiter nec subiective,
non plus quam hcc vox homo que est una vera qualitas est in sorte vel in illo
quod significat. Nec universale est pars singularis respectu cuius est universale
non plus quam vox est pars sui significati : sicut tarnen ipsa vox vere et sine omni
distinctione praedicatur de suo significato, non pro se sed pro suo significato
ita universale vere predicatur de singulari suo, non pro se sed pro singulari. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 297

bei der Bildung des Universalbegriffes mitwirkte, blieb unangetastet
bestehen : Die Realität des Universalbegriffes im Intellekte wurde

gewahrt. — In diesen Darlegungen Harclays über das Figmentum
darf man wohl den Ausgangspunkt für die Lehre vom Fictum bei
Ockham sehen. Zwar beruft sich dieser wiederholt auf Augustinus ;

doch wird man der Meinung L. Kuglers beipflichten, die Autorität des

heiligen Kirchenvaters könne « höchstens eine Veranlassung zur
Aufstellung dieser Theorie gewesen sein, welche nicht mehr ins Gewicht
fällt wie etwa die negativen Hinweise eines Scotus ». 1 Ockhams Lehre

vom Universalen als Fictum, wie er sie in dem ersten Erklärungsmodus

ausführlich dargelegt, ist die umgestaltete Figmentumslehre
Harclays unter Ausschaltung des Gedankens, daß das im Figmentum
Enthaltene die abstrahierte Wesenheit der Dinge ist.

Nach dem am eingehendsten behandelten Erklärungsmodus der

Universalien sind diese nur Ficta des Intellektes, denen nur ein «

objektives » Sein im Intellekte zukommt und keinerlei «subjektives»
Sein weder in noch außerhalb der Seele entspricht ; ihr ganzes Sein ist
ihr Gedachtsein. Diese Gebilde verdanken deshalb ihr ganzes Sein,

nicht nur ihre aktuelle Existenz der Tätigkeit des Intellektes, ohne

daß eine andere Ursache mittätig ist. Offenbar bildet diese Theorie
die unmittelbare und unter metaphysischem Gesichtspunkte betrachtet
die einzig mögliche Konsequenz aus der Leugnung jeder Universalität
im Realen und jeder Realität im Universalen.

Trotzdem aber stellt das Universale kein rein konventionelles
Zeichen für die Dinge dar, wie etwa das Wort, sondern ein natürliches.
Denn es ist gebildet nach den schon erkannten Einzeldingen, denen

der Intellekt wie ein Architekt gleichsam die Linienführung absieht.
Wie ein Künstler, wenn er ein Haus gesehen hat, in seiner Seele ein

ähnliches sich nachbildet, so bildet der Intellekt, wenn er ein Einzelding

erkannt hat, ein ähnliches in seiner Seele nach. Könnte in
schöpferischer Kraftfülle ein solches Fictum in das subjektive Sein

außerhalb der Seele übertragen werden, so bestünde zwischen diesem

neugeschaffenen, in die physische Existenz übertragenen Fictum und
den schon früher vorhandenen realen Dingen eine reale Gleichheit ;

sie wären nur numerisch verschieden. 2 Wegen dieser Ähnlichkeit kann
das Fictum als Exemplar, als Typ für alle Einzeldinge gelten, die ein

1 L. Kugler, a. a. O. 19.
2 Objektiv und subjektiv im alten Sprachgebrauche.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

dem objektiven Sein des Fictum ähnliches subjektive Sein besitzen. 1

Das Universale ist daher ein natürliches Zeichen 2 und kein Figmentum,
dem in der Außenwelt rein nichts entspricht, wie etwa bei einer Chimäre,
sondern es entspricht ihm in der Außenwelt ein seinem objektiven
ähnliches subjektives, reales Sein. 3

Das Verhältnis Harclays zu Ockham darf man nach obigen
Darlegungen deshalb kennzeichnen als ein solches einer radikalen inneren
sachlichen Verschiedenheit mit gewisser äußerer Ähnlichkeit und auch
äußerer Abhängigkeit. Das letztere ist der Fall, weil Ockham in der
Figmentumslehre Harclays Bausteine für sein System gefunden hat.
Auch nach Harclay ist das Universale ein Figmentum, und zwar kein
Figmentum falsum, keine Chimäre, weil das in ihm Enthaltene in der

Existenzordnung sich finden kann. Zwar kann ein solches Gebilde
nie in der Wirklichkeit existieren, aber wenn es existieren könnte, müßte
es so existieren, wie es ist. Diese Grundlinien beherrschen auch die

Lehre vom Fictum bei Ockham, und sicherlich hat dieser sie bei dem

Kanzler der Oxforder Universität gefunden und sie umgestaltet in sein

System übernommen. Die Ouästionen 7 und 8 der zweiten Distinktion
können gleichsam als die Antwort auf Harclays Quästion gegen Skotus'
Universalienlehre aufgefaßt werden. Es ist auffallend, daß in der
Ouästion 7, die sich eingehend mit der Lehre Harclays beschäftigt,
dessen Meinung vom Universalen als Figmentum gar nicht
berücksichtigt wird. Das erklärt sich daraus, daß in dieser Ouästion nur
Ockhams negative Antwort auf Harclays Ansicht zum Ausdrucke

1 Ockham, Sent. I, d. 2, q. 8, E : « Ideo potest aliter dici probabiliter, qnod
universale non est aliquid reale habens esse subiectivum nec in anima nec extra
animam, sed tantum habet esse obiectivum in anima et est quoddam fictum
liabens esse tale in esse obiectivo quale habet res extra in esse subiectivo et hoc
per istum modum, quod intellectus videns aliquam rem extra animam fingit
consimilem rem in mente, ita quod si haberet virtutem productivam, talern rem
in esse subiectivo numéro distinctam a priori produceret extra et esset consi-
militer et proportionabiliter sicut est de artifice Ita in proposito illud fictum
in mente ex visione alicuius rei extra esset unum exemplar et illud potest
vocari universale quod est exemplar et indifferenter respiciens omnia singularia
extra et propter illam similitudinem in esse obiectivo potest supponere pro rebus
extra habentibus consimile esse extra intellectual, et ita isto modo universale
non est per generationem sed per abstractionem que non est nisi fictio quedam. »

2 Ibid. F : « talia ficta tarnen sunt talia in esse obiectivo qualia
sunt alia in esse subiectivo et hoc habet intellectus ex natura sua talia fingere
qualia cognoscit extra. »

3 Ibid. H : « Tale universale est figmentum cui correspondet aliquia consimile

in rerum natura. »



Die Ulliversalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 299

kommt ; in der folgenden hingegen ist das gegeben, was er positiv
von Harclays Darlegungen gebrauchen konnte.

Die äußere Ähnlichkeit, die durch das Herübernehmen gewisser

Aufstellungen Harclays entsteht, bedingt aber keine innere Gleichheit ;

sie schließt vielmehr einen radikalen Gegensatz ein : Harclays
Universale ist ein wahrhaft metaphysisches Universale, das vom Ockham

nur ein kollektives, ein bloßes Zeichen für den Umfang, die Menge
singulärer, ähnlicher Dinge, nicht aber etwas, was in vielen ist. 1 Selbst

wenn Ockham in der Expositio aurea die psychologische Auffassung
des Universalen bevorzugt, so ist sein System nicht einfachhin
psychologischer Konzeptualismus. 2 Denn auch dieser bleibt, metaphysisch
gesehen, radikaler Nominalismus ; auch der Unterschied zwischen dem

natürlichen und willkürlichen Zeichen will wenig in dieser Hinsicht
bedeuten.3 Mag Ockham das Universale fassen wie er will, es ist nie
ein wahres Universale und wird ein Universale erst durch die vom
Verstände ihm beigelegten Beziehungen. Vom metaphysischen
Standpunkte aus bleibt es im Bereiche der Logik. 4 Die Metaphysik wird
zur Logik.

In Harclay und Ockham stehen sich Realismus und Antirealismus
gegenüber : die Anerkennung eines realen Universale und dessen

Leugnung. Der Ansicht Harclays, daß das Universale in jedem
Singulären sei3, stellt Ockham den Satz entgegen: «Nullum tale est
de essentia seu quidditate cuiuslibet substantie. »6 Der Inhalt des

Universale bei Harclay ist die abstrahierte gemeinsame spezifische
Natur mit ihrer Indifferenz und Communität der Repräsentation. Bei
Ockham bleibt das Fictum nach jeder Seite, auch inhaltlich, ein

Singuläres, das seiner Natur nach nicht in den Dingen sein kann.
Weil nach Ockham das singuläre Ding nicht als Ursache bei der

Bildung des Begriffes mittätig ist, geht kein realer Inhalt in den

Begriff ein. Bei Harclay aber ist die Causalität des singulären Dinges
kräftig hervorgehoben. Zwar nennen beide das Fingere eine

Abstraktion, jedoch in verschiedenem Sinne. Lehnt Ockham es ab, von
einer Generatio zu sprechen, so kann man im Sinne Harclays von

1 Manser, a. a. O. 425.
2 Michalski, Les courants philosophiques 66.
3 Cf. M. de Wulf, a. a. O. II, 168 f.
4 Cf. Michalski, a. a. O.
5 Cf. S. 92 u. Anm. 2 ebd.
6 Sent. I, d. 2, q. 8 Q.



300 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

einer solchen reden. 1 « Durch Ablehnung jeden realen Inhaltes werden
die Begriffe (bei Ockham zu bloßen Abkürzungen, die nichts über
das Denken des Subjektes hinaus bedeuten. Damit ist jeder
Zugang zu den Dingen dem Menschen versagt. Durch die
Ausschaltung allen ursächlichen Einflusses des Außendinges und der

Bedeutung desselben beim Allgemeinerkennen tritt das subjektive
Element bei Ockham in den Vordergrund. » 2 Ein solches Universale
steht zu Harclays konfusem Begriffe in unüberbrückbarem Gegensatze.

Die Trennungslinie zwischen Realismus und Nominalisums liegt
zwischen dem metaphysischen Universalbegriffe Harclays und dem kollektiven

Universalhegriffe Ockhams. Beide haben innerlich nichts gemeinsam.

Damit ist zugleich gesagt, daß Harclay nur in sehr beschränktem
Sinne als « Vorläufer » Ockhams angesprochen werden kann.

c) Philosophiegeschichtliche Stellung Harclays.

Harclays ausgeprägte wissenschaftliche Persönlichkeit, sein « wirklich

überlegener Geist », seine rein sachlich orientierte Forschung, die
von einem Überwuchern rein logischer Fragen nichts merken läßt,
von leeren Wortzänkereien sich frei hält und nur um die Lösung
sachlicher Schwierigkeiten bemüht ist 3, hat bei seinen Zeitgenossen
tiefen Eindruck hinterlassen. Der Franziskaner Wilhelm von Alnwik
nennt ihn einen « Valens » und der Dominikaner Nikolaus Trivet einen
« Doctor excellens ». 4 Schon das läßt vermuten, daß Harclay mit
seiner Kritik an Skotus' Universalienlehre nicht ohne Gefolgschaft
blieb. Sicherlich sieht Ockham für die Stellung zur Universalienfrage
in Harclay den Typ der « Moderni ». Die Forschung wird diese

Auffassung der philosophiegeschichtlichen Bedeutung Harclays bestätigen.
Schon jetzt gelingt es, eine Anzahl Philosophen namhaft zu machen,
die durch den gleichen geschichtlichen Standort und die gleiche
Grundtendenz ihrer Universalienlehre zu einer Gruppe zusammengeschlossen
werden. Daß dabei Mitglieder des Franziskaner-, Karmeliter- und
Dominikanerordens vertreten sind, verdient besondere Beachtung, weil

1 Cf. S. 298, Anm. i.
2 Frz. Federhofer, Die Erkenntnislehre des W. v. O., insbesondere seine

Lehre vom intuitiven und abstraktiven Erkennen, München 1924.
3 Feister, a. a. O. 355.
4 Ebd.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 301

es für die Weite der Bewegung und die innere Kraft der Harclay'schen
Stellung spricht. Ihr gemeinsamer geschichtlicher Standort, ihre
Kampfstellung gegen Duns Skotus, engte ihre Bewegungsfreiheit in
Gedankengang und Ausdrucksform ein und band sie an den Gedankengang

und die Terminologie des Gegners. Gemeinsam ist die
Grundtendenz ihrer Haltung : entschiedene Leugnung jeder Realität der Universalität

unter zarter Wahrung der Realität des Universalen. Die konkreten
Auswirkungen der gemeinsamen Grundhaltung brachten wohl
Verschiedenheit in Wendungen und Formulierungen der Gedanken und
schufen so Übergänge zu der einen oder anderen Nachbargruppe,• ohne

indes den ihrer Grundtendenz entwachsenden Grundstock von gleichen
Gedanken anzugreifen. Der Realität der Communität bezw. Universalität

der spezifischen Natur in der physischen Ordnung gegenüber
wurde die schlechthinige Singularität eines jeden extramentalen Dinges
stark, bisweilen vielleicht allzu stark betont und eine reale Zusammensetzung

von spezifischer Natur und individueller Differenz abgelehnt.
Eine geringere «reale» Einheit, als es die numerische ist, muß jedem
existierenden Dinge ebenso abgesprochen werden wie jede Indifferenz.
Communität bezw. Universalität eignet der spezifischen Natur erst
im Intellekt. Diese entschiedene Leugnung jeder Realität der Universalität

verdrängt aber nicht die Tendenz, die Realität des Universalen

zu wahren. Fundamentiert oder in der realen Außenwelt verankert,
wird diese durch die reale Conformität, Ähnlichkeit oder Convenienz
der spezifisch gleichen und doch « totaliter » verschiedenen Einzeldinge.
Dadurch besitzen diese Dinge eine « aptitudo concipiendi sub conceptu
confuso », wie W. Farinier es ausdrückt. Erst im konfusen Begriff,
durch den Intellekt von den Einzeldingen gewonnen, erhält der Inhalt
eine Indifferenz und Communität. Supponieren kann der konfuse

Begriff disjunctive und disjunctim, wie Harclay sagt, oder nach der

Terminologie anderer, personaliter und simpliciter. Supponiert er ein-

fachhin, dann ist in diesem « Ding an sich » der universalen Wissenschaft

ihr reales Objekt gegeben.
Als erster dieser Gruppe sei hier der Franziskaner, Wilhelm

Farinier, genannt, der mit einjähriger Unterbrechung von 1348-1359
die Leitung seines Ordens in Händen hatte. 1 Seine Quaestiones De ente

liegen in Cod. G 7, 484, der Nationalbibliothek zu Florenz und wurden

1 Holzapfel Heribert, Dr., Handbuch der Geschichte des Franziskanerordens,
Freiburg i. Br. 1909, 84/f.



302 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

durch P. E. Longpré der Forschung erschlossen. 1 In seiner die

Universalienfrage behandelnden Quaestio VIII verleiht Farinier seiner

eigenen Auffassung in drei Konklusionen Ausdruck, die in formaler
Hinsicht charakteristischerweise alle auf die Zurückweisung der extra-
mentaleri Realität der Universalität abzielen.

Die erste Konklusion verwirft eine reale Zusammensetzung von
spezifischer Natur und individueller Entität in dem Individuum, als

ob die spezifische Natur mit der ihr eigenen geringeren realen Einheit
in dem Individuum durch die individuelle Entität, « hecentitas » oder
auch « heceytas » genannt, aktuiert und vervollkommnet werde. 2 Die
spezifischen Naturen in zwei Individuen sind durch sich selbst
unterschieden, sodaß ein Zurückgreifen auf Hecceytäten überflüssig erscheint. 3

Auch ohne diese individuelle Entität bleibt eine spezifische Natur
unterschieden, numerisch eine, singular. 4 Sortes und Plato kommen

actu in keinem « Unum ex natura rei » überein, sondern sind durch
sich selbst « totaliter » differierend. 5 Irgendwelche Indifferenz kommt
der spezifischen Natur nicht in der extramentalen Außenwelt, sondern

nur im betrachtenden Verstände zu. B— Die zweite Konklusion lautet
deshalb : Es gibt außerhalb des Intellektes keine « una quiditas », die

in Indifferenz zu mehreren Individuen derselben Spezies wäre. 7 Neben

1 P. Ephrem Longpré O. F. M., Les questions disputées de Guillaume
Farinier O. F. M., ministre général de l'Ordre (1348-1357) et cardinal (1356-1361),
in La France Franciscaine, V (1922), 434-437.

2 Fol. 85m : « Prima conclusio est quod in sorte non est aliud, quo est homo,
sic quod humanitas, que est in sorte, actuetur et perficiatur per illam hecentitatem
et singularitatem et quod humanitas habeat ex se minorem unitatem quam sit
unitas numcralis. »

3 Fol. 85Tb : «... ergo ille echeytates in nullo requiruntur, quia [humani-
tates] se ipsis erunt due et tarnen he [sunt] inter se similes. »

4 Fol. 85va : « Et per conscquens heceytas non distinguit humanitatem quia
sine ilia remanebit distincta et una numéro et singularis. »

5 Fol. 86va : « sor et plato non conveniunt actu in aliquo uno ex natura
rei, ymmo seipsis sunt totaliter différentes (totaliter) et tarnen cum hoc seipsi
sunt apti ad conveniendum in uno conceptu completo per intellectum. »

6 Fol. 86vb : « Res enim sicud alias dixi habet duplicem modum essendi
et triplicem considerationem ; vel (non) est in re extra vel in intellectu. Nec potest
habere res nisi istud duplex esse ; tamen potest considerari ut est in re extra vel
ut est in intellectu vel ut est indifférons ad utrumque et pro tanto dicitur quod
[ejquinitas sic considérata per intellectum nec est una numéro nec plures numéro,
sed est indifferens ad unitatem et pluritatem, non quod ut sit indifferens sic
in re extra, sed habet talem modum cönsiderandi. »

7 Fol. 87m : « Secunda conclusio est quod non est una quiditas indifferens
preter intellectum ad (a)plura individua eiusdem speciei. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 303

anderen Gründen macht Farinier gegen die Haecceitäten geltend :

Entweder teilen sie die spezifische Natur, und dann ist diese nicht mehr
eine in allen Individuen, oder sie geben ihr nur einen Modus ; dann
aber unterscheiden sich zwei Menschen nicht mehr substantialiter,
sondern nur noch modaliter. 1 Über das Verhältnis von Singularität und

spezifischer Natur äußert er sich folgendermaßen : « Sciendum est quod
distincti in esse humano potest dupliciter accipi ; uno modo enim

aliqua dicuntur distingui in aliquo, quia unum continetur sub illo
et aliud non, et hoc modo homines non sunt distincti in esse humano,
quia tunc unus esset homo et aliud non. Alio modo aliqua dicuntur
distingui in aliquo, quia illud est divisum et distinctum in eis et hoc
modo omnes homines particulares sunt in humanitate distincti, quia
humanitas est totaliter divisa et distincta in particulares homines nec

remanet in eis aliquid in divisum in actu. Unde non est dare esse

humanuni indivisum sed esse humana particularia invicem et divisa
et quando dicunt, quod diffinitio est de aliquo una concedo, sed

non oportet, quod ilia unitas sit ex natura rei, ymmo accidit rei, que
diffinitur existere in re, quia rosa potest diffiniri, esto quod non existât. »

2

Wie der spezifischen Natur eine reale spezifische Einheit abgeht, so

darf ihr auch nicht eine konkret-physische Communität zugesprochen
werden. 3 — Die dritte Konklusion stellt die spezifische Einheit als

1 Fol. 87va : « Item vel heceytatem divklunt humanitatem et tune non
remanet in omnibus una, vel non (in)dividunt earn, sed hecceyficant earn ...»

Fol. 87VI) : « Item si in duobus hominibus est una et eadem una communis
humanitas, tarnen diversificata solum per heceytates, tunc duo homines non
erunt substantialiter sed tantum modaliter per illas heceytates ; consequens est
falsum, ergo et antecedens. »

2 Fol. qorb.
3 Fol. 90vb u. 9ira/b: «Ad 9. dicitur quod passio non debetur conceptui

ut supponit pro se simpliciter sed prout supponit pro re ; ergo dices, cum risibilitas
demonstretur de homine in communi, homo in communi est res. Dico quo risibilitas

[9ira] denuntiatur de homine ut supponit pro homine omni indistincte, non ut
supponit pro uno tantum et si queras utrum homo, qui est subjectum huius passionis
risibilitas sit extra intellectum, dico quod sic, quia homo non est nisi omnis
homo indistincte conceptus et ideo ista potest concedi, homo communis est in
rerum natura, ut supponit personaliter, quia hic et ille homo est in rerum natura,
ut supponit ; sed non sequitur propter hoc, ergo communis per intellectum. Unde
in propositione prima est sensus, quod homo qui denominatur communis est
extra intellectum, sed in secunda est sensus quod homo habeat communitatem
prêter intellectum, sicud si dicerem homo intellectus est prêter intellectum, hec
est vera, et cum (lies : tarnen) non sequitur : ergo homo est intellectus prêter
intellectum. Et si aueratur utrum ista debeat concedi, natura specifica est extra
intellectum, dico quod sic ; sed hec non est concedenda : unitas nature specifïce



304 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

eine begriffliche heraus : « Tertia conclusio est, quod imitas specifica est

unitas unius conceptus similitudinarii et similiter unitas cuiuslibet
universalis est tantum unitas conceptus, non unitas unius rei ».1

So tritt in den Mittelpunkt der Universalienlehre Fariniers die
Lehre vom konfusen Begriff. Bildet Farinier auch keine eigenen
Konklusionen, aus denen die innere Struktur dieses Begriffes erhellt, so

wird doch die Tendenz zur Wahrung der Realität des Universalen deutlich
sichtbar. « Respondetur quod universalia sunt eadem res quod
particularia et ideo ista est concedenda, quod universale dicit rem,
sed unitas universalis non est nisi per intellectum, quia dicit rem in
universali ; dicit eandem rem quam dicit particulare, sed subtili
modo, sub quo non est nisi per intellectum, licet eadem res sit extra
intellectum, alio modo tarnen. Unde ego non nego, quin res, quam
sit universale, sit extra intellectum. » 2 Die reale Grundlage des konfusen

Begriffes bildet die artliche Ähnlichkeit der Dinge, durch die diese

geeignet sind, in einem solchen Begriffe aufgefaßt zu werden. 3 Sie

verursacht im Intellekte die gleichen Impressionen. 4 Aus einer einzigen

est preter intellectum. Unde natura specifica est totaliter divisa in suis partibus
et ideo nullam unitatem habet in suis partibus preter intellectum, qui est aptus
natus capere indivise ilia que sunt danda ; et si queras, utrum ilia que sunt danda,
realitas hominis est communis sorti et plato[ni] realiter, dico quod in uno sensu
potest concedi, in alio [9irb.] non. Unde aliquid potest esse commune multis
per indivisionem sui, quia indivise possidetur ab illis. Sic unus denarius est
communis duobus, a quibus possidetur. Et isto modo realitas hominis non est
communis multis hominibus : Alio modo aliquid dicitur commune multis
hominibus, quia partitur in illa nec remanet aliquid indivisum et commune illis
multis, et isto modo nota hominis est communis omnibus hominibus, quia non
est aliud quam realitas hominum individuorum. »

1 Fol. 9iva/b.
2 Fol. 92rb.
3 Fol. 86va f. : « Ad aliud dicitur quod inter ignem et ignem est maior ymitatio

ex natura rei quam inter ignem et aquam. Unde unus ignis particularis ymitatur
se ipso alium ignem particularcm plus quam ymitetur aquam. Nec oportet propter
hoc quod conveniant in aliquo tertio nisi in aptitudine, quia sunt apti facere
unum conceptum. Ad 9. dicitur quod ad generationem uniuscuiusque (lies : uni-
vocam) sufficit quod generans et generatum sint apti convenire in uno commun i
conceptu specifico. »

Fol. 90va : « Ad 4. dicitur quod natura specifica communis non requiritur
ad generationem univocam, sed requiritur, quod generans et generatum in uno
conceptu specifico convenire »

4 Fol. 86va : «Ad 6. dicitur quo nulla est diversitas in actu nisi numeralis,
sed in potentia est maior diversitas inter hunc hominem et hunc asinum, quantum
inter hunc et hunc hominem, quia duo homines non possunt facere in intellectu
dissimiles impressiones, ex quibus formcntur diversi conceptus specifici, sicud
hic homo et asinus possunt huiusmodi impressiones facere. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 305

solcher Impressionen vermag der Intellekt einen gemeinsamen Begriff
zu abstrahieren, der dann alle in sich unterschiedenen partikulären
Dinge (indistinkt) darstellt. 1 So erhellt erst im Intellekt das Sein

eine Communität, Indifferenz und Universalität. Insofern sind die
Universalien « Figmenta », als ihre Seinsweise ein Gebilde des Intellektes
ist ; ihr vom Intellekt unabhängiger Inhalt ist «de essentia rei ».

2 Das

im konfusen Begriff erfaßte allgemeine Sein der Dinge ist Gegenstand
der Definition. 3 Supponieren kann der Begriff pro concipi passivo,
d. h. pro re in universali und pro re particulari. 4 So bietet Farinier
eine Auffassung, die in allen wesentlichen Punkten sich mit der

Harclays deckt.
Die gleichen Bahnen geht der Karmelit Guido Terreni de Per-

pinia.no. 5 Die Universalienlehre dieses «Praenominalisten » faßt Xiberta

1 Fol. 90va/f. : «Ad ;. dicitur, quod intellectus imponit istam vocem homo
ad significandum unum conceptum factum per animam communem omni liomini
et quando queritur a quo abstraliitur iste conceptus, dico quod intellectus
mediante una impressione, que est tanta in intellectu, ab aliquo singulari [abstahit
conceptum] et est representans distineta omnia singularia et ponit omnia parti-
cularia in uno esse concepto et prospecto. »

Fol. 86ra : «... sieud ab omnibus coloribus mensuratis potest abstrahi
unus communis conceptus, sie ab omnibus albedinibus mesurantibus potest
abstrahi unus conceptus communis, qui est per intellectum. »

2 Fol. 92va /b : «Ad 4. dicitur, quod homo est de essentia sortis, ymmo
dicit totam entitatem, sed non tantum sortis sed etiam platonis et omnium
aliorum et quando dicitur quod nulla creatura intellectus est de essentia
sortis, respondeo quod entia fictitia, cuius est chimera, non sunt de essentia rei.
Universale autern non est sie totaliter factum per intellectum. Unde homo non
fit per intellectum realiter, sed [fol. 92vb] bene ipsemet homo, qui est vera res,
potest aeeipere per intellectum talem modum et isto modo dico universalia
facta per intellectum ; quia licet quod universalia sicut [statt sint] ipsemet vere
res, tarnen ille modus essendi qui est esse universale et indifférons ad rnulta datur
per intellectum et ideo potest concedi, quod res facta isto modo per intellectum
scilicet quantum ad modum essendi potest esse de essentia vere rei, ymmo non
est aliud nisi ipsamet res. »

3 Fol. 92va : « Ad tertium dicitur quod diffinitiones dantur de rebus conceptis
conceptu universali ; ideo difhniendo hominem in communi diffinio veram rem
hominis, quia homo in communi est omnes homines qui concipiuntur sub uno
concipi. »

4 Fol. 90vb : « Ad 6. dicitur quod iste conceptus homo potest supponere
vel pro concipi passivo, quod dicit, vel pro re quod (lies : quam) importât Nec
sequitur ex hoc quod homo importât unam rem indifferentem, sed sufficit, quod
importet homines particulares indistincte sub isto concipi. »

Cf. S. 303, Anm. 3.
5 Fra Bartomeu F. M. Xiberta O. Carm., La metafisica i la psycologia del

mestre Guiu de Terrena, Carmelita, Bisbe de Mallarca i d'Elna in Anuari de la
Societat Catalana de Filosofia, I (1923), 165-212. — Ders., De Magistro Guidone

Divus Thomas. 21



306 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

in folgenden Hauptsätzen zusammen : Die Fundamentalthese seiner

Lehre war, daß die Einheit der Spezies nicht real sei. Was von
verschiedenen Individuen gemeinsam ausgesagt würde, sei lediglich ein
Gebilde des Intellektes ; denn die Dinge seien nicht nur numerisch,
sondern spezifisch verschieden. Der Begriff animal von zwei Spezies

ausgesagt, bezeichne verschiedene Realitäten. Das objektive Fundament

der Universalien habe er in einer bloßen Ähnlichkeit verschiedener
Realitäten gesehen. Der Universalbegriff sei die konfuse Erfassung
irgendeiner Realität, die der singuläre Begriff distinkt darstelle. Trotzdem

bewahre die Theorie Guido Terrenis noch irgend welchen Realismus,
wie Ockham bezeuge. 1 Xiberta glaubte, daß Ockham höchstwahrscheinlich

unter der Lehre der « Moderni » diejenige von Guido Terreni
kritisiert habe. 2 Nach dem früher Gesagten ist das ein Irrtum ; denn

es handelt sich hier um Harclays Text, der wortgetreu zitiert ist.
Daß aber auf Grund derselben Textvergleichung Xiberta glauben
konnte, es handle sich um Guido Terreni, zeigt nur, wie nahe verwandt
selbst im Ausdruck hier Harclay und Guido Terreni sind.

Beide stehen im Kampf gegen die skotistische Realitätsfassung des

Universalen auf gemeinsamem Boden. Xiberta vermutet, Guido Terreni
wende sich gegen die Universalienlehre des Skotisten Thomas Wilton. 3

Eine konsequentere Beachtung dieser Lage und eine klare
Sinnerfassung der Terminologie des bekämpften Gegners hätte Xiberta vor
einer schiefen Interpretation der Texte bei Guido Terreni bewahrt.
Dieser ist in demselben Sinne Realist wie Harclay.

Guido Terreni bekämpft nur die Realität der Universalität bezw.

Communität der spezifischen Natur in den konkret existierenden Dingen
und der ihr eigenen realen spezifischen Einheit. Alle seine
Gegenbeweise schließt er an die auch von Harclay betonte und bekannte
Stelle bei Johannes Damascenus an. 4 Wenn er sagt, die menschliche
Natur in zwei (existierenden) Menschen sei nicht nur durch die
individuellen Proprietäten, sondern in sich (ohne hinzukommende Individual-
differenz) verschieden, so will Guido Terreni nur eine ganz bestimmte

Terreni, Priore Generali Ordinis nostri Episcopo Maioricensi et Elnensi, in Ana-
lecta. Ordinis Carmelitarum. An. XV, Vol. V, Rom 1913, 113-206. — Ders., De
doctrinis theologicis magistri Guidonis Terreni, ebd. 233-376.

1 Xiberta, La metafisica 178-180.
2 Ebd. 180. Anm. 2 ; vgl. S. 290, Anm. 1.
3 Ebd. 178.
4 Vgl. « Divus Thomas» 1932, 54, Anm. 1.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 307

spezifische Einheit bekämpfen, wie das sein Schlußsatz deutlich sagt:
« Humanitas in eis non est una res. » 1 « Secundum Damianum com-
munitas speciei est racione et cogitacione considerabilis et non re. »2

Die Lehre der Gegner gibt er wieder mit den Worten : « Natura speciei
est una realitas indivisa. » 3 In Petrus ist jedoch nach Guido Terreni
diese humanitas ein und dieselbe Sache wie die Humanitas. Deshalb
sind Plato und Sortes durch die Humanitas verschieden. 4 Durch ein
und dieselbe Sache ist Sortes auch Individuum, Lebewesen, Substanz,
Sein. Daß es sich dabei um die physisch-konkrete Ordnung handelt,
zeigt seine Berufung auf die eine Generatio. Ziel und Sinn dieser

Ausführungen ist die Abweisung mehrerer aktuellen Realitäten in dem
Individuum. Die spezifische Natur ist keine von der individuellen
Differenz aktuell verschiedene Realität. Als Konsequenz ergibt sich
die Leugnung der « realen » spezifischen Einheit. 5 Um eine reale

1 Cod. Bill. Vat. Borghes, Nr. 39, fol. îyyvb : «Ergo secundum Damianum
communitas in natura Immana duorum liominum est tantum secundum rationem
et distinctio secundum rem, quia in quo aliqua distinguuntur, in illo non sunt
unum. Sed sor et plato secundum Damianum distinguuntur non tantum in pro-
prietatibus individualibus, sed etiam in eo quia (lies : quod) secundum se divi-
duntur, scilicet in natura humana. In duobus enim hominibus non tantum est
distinctio in partibus condicionalibus, sed etiam in liumanitate ; ergo humanitas
in eis non est una res. »

2 Ebd.
3 Fol. I78ra.
4 Ebd. : « Quarto quia aut haec humanitas petri est idem realiter cum

liumanitate que dicitur natura speciei aut non. Si dicas quod non. Contra, tunc
arguo ; ista est falsa : hec humanitas est humanitas. Item id, quod est additum
aut est intrinsecum huic humanitati aut extrinsecum et extra eius intellectum.
Si dicat intrinsecum, tune hec humanitas non dicit unum per se, quia dicit
humanitatem cum aliquo reali addito et sic, cum non sit in rerum natura humanitas
nisi quia in hac humanitate ut dicit Commentator VII. Met., sequitur quod in
rerum natura non est aliquid unum per se. Si vero dicat additum extrinsecum,
illud nihil variât intrinsece inter humanitatem et hanc humanitatem et ita habetur
propositum quod intrinsece eadem res est hec humanitas et humanitas. Tune
arguo humanitas et hec humanitas sunt intrinsece idem realiter, ergo in quo-
cumque erit indistincta hec humanitas realiter et ita non solum in sorte et platone
si sit una realitas indistincta, erit verum dicere quod sunt unus homo, sed unus
hic homo. »

Fol. 178Tb : « Preterea multiplicato inferiori multiplicatur superius. Sed
in sorte et platone realiter multiplicatur hec humanitas, quia alia est hec humanitas
ab ilia ; ergo multiplicatur humanitas, ita quod non solum hec humanitas, sed
etiam humanitas in sorte est res alia ab humanitate in platone. »

5 Fol. I78rb/f. : « Ula res, per quam sor est sor et hoc aliquid, non est in
platone ; sed sor per eandem rem est sor et animal et substantia et ens. Ergo
realitas qua sor est homo, animal, substantia, non est in platone. Maior patet ;

res sorteitatis per quam (per quam) est sor, non est in [fol. I78va] platone ;



308 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Beziehung zu begründen, bedarf es nur einer realen Ähnlichkeit oder

Konformität zweier in sich verschiedenen Naturen, nicht aber ist es

notwendig, dafür eine einzige «reale» Natur in mehreren Individuen
anzunehmen. 1 Nach dieser Ähnlichkeit werden in sich verschiedene

Dinge in einem einheitlichen Begriffe erfaßt. Wird der Inhalt eines

solchen Begriffes von einem existierenden Wesen ausgesagt, so ist er
nichts anderes als das singuläre Ding ; denn in der extramentalen

Ordnung gibt es nur Singuläres, das nur konfus, d. h. nicht-unter-
schieden von anderen erkannt wird. 2 Hat so der quidditative Begriff

minor probatur : nam secundum Philosophum 4. Metaphys. in una generatione
generatur sor, homo, animal, substantia, ens et una corruptione corrumpitur hie
homo et homo ; ergo sor una re est sor, homo, substantia. Item si per aliam
et aliam realitatem esset sor et homo et animal, tunc sor non esset ens actu
unum, cum includeret plures actuales res ergo cum realitas qua sor est sor
non sit in platone, nec realitas, qua est homo aut animal aut ens, est in platone,
et per consequens humanitas communis in sorte et platone non dicit unitatem
rei, sed tantum rationis. »

1 Fol. I79rb : « Convenientia seu similitudo realis et per consequens ordo
realis non dicit unitatem realem in extremis, immo distinctionem realem in
creaturis, in quibus una realis natura non potest in pluribus esse. Unde ad sal-
vandum similitudinem vel convenienciam, que est relatio realis non oportet
ponere in me et in te naturam unam realem, sed ad hoc suflicit, quod in me sit
natura realis fundans convenientiam et similitudinem, que est relatio realis ;

in me et in te sit alia numéro natura realis, que fundat in te relationem realem
similitudinis, que est in te. Et ita ad salvandum relationem convenientie realis
inter sortem et platonem maiorem, non oportet ponere in eis naturam unam
realem, sed sufficit quod realitas hominis sit in sorte et alia realitas hominis sit
in platone, in qua maior conformitas fundatur quam in natura asini et hominis.
Unde enim stat cum distinctione reali maior et minor conformitas. Una enim
res distincta realiter a duabus, potest esse magis conformis uni quam alteri. »

2 Fol. I78vb/f. : «Ad 2m dicendum quod homo et asinus conveniunt in
animali, non in una re, quia impossibile est, quod una res in creaturis sit in
pluribus, quin sit realiter distincta. Unde est unitas cuiusdam tenuis similitudinis
multorum, ex quibus colligitur secundum Themistium primo de anima unus con-
ceptus. Undo pro tanto homo et asinus conveniunt in animali, quia sicut homo
est substantia sentions [lygra,] sic asinus et quia in hoc habent similitudinem.
in substantia sensibili, que est de primo intellectu asini. Que in eis distinctis
sunt distincte res, iste substantie concipiuntur ratione uniformitatis ac si essent

unum, ita quod uni conceptui generis correspondet pluralitas rerum sub unifor-
mitate similitudinis, ita quod animal, quod predicatur in quid de homine non
est alia res quam homo et hic homo, quia nichil est extra animam in re nisi singulare

et unum numéro et similiter quid predicatur in quid de asino non [est] aliud
quam asinus. Unde sicut asinus est alia res ab homine, sic alia res est animal quid
predicatur de homine et alia que predicatur de asino. Et si dicas, ergo dicendo
homo est animal non est predicatio superioris de inferiori, dicendum, quod superius
et inferius non dicunt diversas res, sed dicunt unam rem sub diversis conceptibus,
quia secundum Avic. 5. Metaphys. una et eadem res est sub uno respectu uni-



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 309

nur eine ideelle Einheit, so ist er darum noch keine Fiktion ; denn er

ist von den realen Dingen abstrahiert : « Sufficit quod in sorte sit
humanitas et tunc concipio hominem in quo convenit sortes et plato. »1

Die Universalität der Wissenschaft wird dadurch gewahrt, daß der

Begriff nur « distinctim confuse » supponiert für die res in universali ;

in gleicher Weise fordert die Realität der Wissenschaft nur die Realität
des Begriffsinhaltes, nicht die una res extra animam. 2 Die Ähnlichkeit
der Gedanken Guido Terrenis und Harclays ist unverkennbar ; völlige
Gleichheit herrscht in der Tendenz, mit der entschiedenen Ablehnung
der Realität der Communität doch die Wahrung der Realität des

Universalen zu verbinden. Nur hat Harclay die wahre Universalität
des konfusen Begriffes klarer gefaßt und schärfer herausgestellt.

Zu dem Vertreter aus dem Weltklerus Harclay, dem Franziskaner
Farinier und dem Karmeliten Guido Terreni gesellt sich in seiner
Universalienlehre der Dominikaner Hcrväiis Natalis. Xiberta weist auf
die « sehr bemerkenswerte Übereinstimmung » zwischen der Auffassung
bei Guido Terreni und der des Herväus hin, wie sie sich in dessen

Quästio 9 des I. Quodlibets finde. Wie Guido Terreni, nehme auch der

Dominikanermagister als entferntes Fundament der Universalien die
Ähnlichkeit der Individuen, deren Wesenheit in dem konfusen Begriff
abstrakt erfaßt würde. Zu dieser Auffassung komme Herväus ebenfalls

versalis et sub alio respectu est particularis, ut sor prout distineto intellectu conci-
pitur, habet rationem singularis, (ut aut confuso intellectu concipitur habet
rationem singularis) ut autem confuso intellectu concipitur non distinguendo a

quocumque homine ut concipitur secundum quod homo, habet rationem superioris
ad seipsum, in quo non distinguitur a piatone et similiter de animali et substantia.
Unde circumscriptis diversis conceptibus non est aliud secundum rem : sor est
substantia, animal homo, quam sor est sor. Quod autem iste predicationes distin-
guantur est propter eandem rem secundum diversos conceptus variatam. »

1 Fol. iy8vb : « Ad primurn patet quod non oportet, quod quorum est unus
conceptus quiditativus, quod eorum sit una realitas quia talium non potest
esse una realitas nisi secundum conceptum, ut dictum est. Nec propter hoc est
fictitius conceptus. Non enim oportet quod omnino eodem modo res sit sicut
concipitur. Unde quia hoc estimavit plato, ut communiter dicitur, posuit ydeas.
Concipimus enim lineam abstraliendo a materia sensibili, que tamen non est
separata a materia sensibili. Et sic abstrahentium non est mendacium, 2° physi-
corum. Licet ergo homo prefer sortem et platonem intelligatur et ratione separetur,
non oportet ad hoc, quod talis conceptus sit verus et non factitius, quod sit homo
una res in sorte et piatone ab eis distineta, sed sufficit quod in sorte sit humanitas
et tunc concipio hominem, in quo convenit sor et plato.

2 Fol. I79rb/f. : «Ad sextum dicendum quod scientia est de re eadem
(eadem) cum singulari, sub conceptu tamen confuso et universali, ut non déterminât

istam vel illarn rem nec supponit pro aliqua re una distinctim, sed distinctim



310 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

durch seine Bekämpfung der skotistischen Formalitäten. 1 Nach der
kurzen Charakteristik, die Geyer von der Universalienlehre des Herväus
gibt, ist dessen Konformitätentheorie in dem Sinne zu verstehen wie
die Lehre der oben behandelten Denker. 2 Den Grundgedanken seiner
Haltung hat Herväus übrigens schon in seinem Sentenzenkommentar
ausgesprochen. Die spezifische Einheit ist nicht eine Einheit secundum
rem, sondern nur secundum rationem ; das, worin die existierenden
Individuen artlich übereinstimmen, unterscheidet sie auch individuell. 3

Das mag genügen, um zu zeigen, daß wir wirklich von einer
Gruppenbildung reden können. Wer im einzelnen noch dazu zu rechnen
ist, muß die weitere Forschung ergeben. Doch verdient es alle
Beachtung, daß in neuester Zeit eine gewisse Korrektur in der Auffassung
solcher Denker, die seither als Pränominalisten galten, einsetzt, und

(statt disiunctim confuse, quia neque hec res est subjectum nec illa nec aliqua
una res extra animam, sed res in universali, puta de humanitate, prout occurrit
intellectui non distinguendo a sorte et piatone est scientia et demonstratio
de risibili. Unde non oportet ad realitatem scientie quod humanitas sit una in
sorte et piatone, sed sufficit [i79va] quod sit realitas sive in isto sive in illo sive
in omnibus si[n]gillatim. »

1 A. a. O. 180, Anm. i.
2 Fr. Überwegs Grundriß der Geschichte der Philosophie, II. Die patristische

und scholastische Philosophie, 11. Aufl. herausg. von Dr. Bernh. Geyer, Berlin 1928
s. 536.

3 II. Sent. d. 3, q. 2, a. 1 : «... Et ideo ad hoc, quod plura individua
différant in eadem specie, non oportet ponere in illa natura divisionem realem alicuius
unius quod dividitur realiter in multa. Rursum non videtur necessarium quod si
aliquid distinguitur ab alio per formam quod distinguatur ab eo specie. Nam
aliquid potest distingui ab alio per formam dupliciter : uno modo quod distinguatur
per formam secundum absolutam rationem forme : prout est talis forma specifica :

et quod sie distinguitur per formam ab alio, necesse est differre ab eo specie. Alio
modo potest aliquid differre per formam ab alio non secundum absolutam rationem
forme, sed secundum quod hec forma. Et sie videtur quod non sit suffleiens
causa quod aliqua différant specie, nisi quia differunt per formam. Item etiam
propter hoc quod omnia conveniant in natura speciei non videtur necessarium
quod natura speciei non sit causa distinguens individua secundum rem : quia licet
illud in quo aliqua conveniunt realiter et sicut in uno secundum rem, non possit
ea distinguere secundum rem, non tarnen videtur necessarium quod illud in quo
conveniunt aliqua secundum rationem quod per illud non distinguantur secundum
rem : immo oppositum videtur necessarium, quia cum in quolibet individuo eius-
dem speciei inveniatur illud quod est principium distinctivum aliorum ; alioquin
in illo, in quo non esset, non esset distinetum ; oportet quod individua conveniant
secundum unitatem rationis in eo quod est distinctivum individuorum. Cum ergo
individua non conveniant in forma nisi secundum unitatem rationis, non videtur
necessarium quod individua eiusdem speciei non possint distingui per formam
circumscripta quantitate et quacumque materia. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 311

zwar nach der Richtung hin, daß diese doch den Realismus nicht
preisgegeben hätten oder wenigstens nicht preisgeben wollten. Für
Durandus a St. Porciano hat J. Koch mit Recht darauf hingewiesen,
daß in dem Kampf um seine Lehre gegen den Doctor modernus von
seinen Gegnern, gründlich geschulten Thomisten, nie der Vorwurf
erhoben wurde, er vertrete einen Nominalismus.1 Insofern können
wir auch hier von einer « rückläufigen Bewegung » sprechen. Die
philosophiegeschichtliche Forschung wird noch rückhaltloser sich zu
ihr bekennen und vielen der sog. Pränominalisten gerechter werden,
wenn sie deren geschichtlichen Standort methodisch besser verwertet
und klarer erkennt, was diese eigentlich zurückweisen wollten. Es kann

gar keinem Zweifel unterliegen, daß man vielfach aus Stellen, in denen
sie die Realität der Universalität bekämpfen, die Leugnung der

Realität des Universalen herausgelesen hat. 2

Für Durandus a St. Porciano hat deshalb J. Koch den realistischen

Grundzug seiner Universalienlehre klar herausgehoben. Das Allgemeine
ist nicht im realen Objekte, da dieses durch sich selbst individualisiert
ist ; es ist deshalb nur im Intellekt. Die im universalen Begriff erfaßte

Wesenseigentümlichkeit findet sich dagegen in der Außenwelt
verwirklicht. Koch glaubt deswegen zwischen dem Realismus des Doctor
modernus und dem Konzeptualismus Harclays einen Trennungsstrich
ziehen zu müssen. 3 Die mitgeteilten Texte stehen jedoch in keinem
Gegensatz zur wirklichen Lehre Harclays, sondern kommen ihr sehr

nahe.
So nimmt die Harclay-Gruppe eine Mittelstellung zwischen dem

skotistischen Realismus und dem Nominalismus Ockhams ein. Die

Bezeichnung Pränominalisten für diese Gruppe halte ich für abwegig,
so sehr sie auch durch die exklusive Betonung der Singularität des

extramentalen Dinges und des Figmentumcharakters des Universalen

1 Koch Jos., Dr., Durandus a St. Porciano O. P. (BGPMA. XXVI/I), Münster
1927, 2 /f.

2 Man vgl. z. B., wie M. de Wulf in seiner Histoire de la Philosophie médiévale,

II 15, Louvain 1925, 160, das Konkretum : universale für das Abstraktum
universalitas bei Durandus setzt und dadurch der Stelle einen ganz anderen
(pränominalistischen) Sinn gibt : « L'universel ne répond à rien et se ramène à

un contenu pensé, fabriqué par le concept. Il serait puéril (frivolum) de lui
reconnaître quelque valeur dans un domaine où tout est à la frappe de l'individualité.

» Dazu die Stelle aus Durandus : « Frivolum est dicere quod universalitas
fiat in rebus, quia universalitas non potest esse in rebus sed solum singularitas. »

3 Bei Geyer, a. a. O. 523 /f.



312 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

dem nominalistischen Denken Anstoß gewesen ist. Inhaltlich und der
Tendenz nach vertritt diese Gruppe einen, wenn auch geschwächten
Realismus, der, soweit ich sehe, nur von den Skotisten als Nominalismus
ausgegeben wurde. Doch das gleiche Schicksal hatte auch der Realismus
eines Thomas, dem die Harclay-Gruppe am nächsten steht. Von dem
skotistischen Realismus unterscheidet sich diese Richtung ganz klar
durch die Bekämpfung der realen Communität bezw. Universalität, der
realen Einheit der spezifischen Natur, der realen Zusammensetzung
zwischen dieser und der Individualdifferenz, sowie durch die starke

Betonung der Singularität der Außendinge und des Charakters des

Universalen als « Figmentum ». Darin gingen sie einig mit den

Thomisten und den Nominalisten, wenngleich diese letzteren die

Begriffe der « Singularität der Dinge aus sich » und des Figmentums
umdeuteten. Gerade dadurch aber rückten die Vertreter der Harclay-
Gruppe von jedem Nominalismus deutlich ab, daß sie dem konfusen,
d. h. universalen Begriffe ein reales Fundament in den Dingen
zuerkannt ; er enthält in sich die spezifische Wesenheit der Dinge, durch
die diese einander ähnlich sind, in abstrakter Form. Am nächsten
kommt diese Gruppe der Lehre des hl. Thomas ; sie vertritt gemäßigten
Realismus. Freilich sind die Unterschiede nicht zu verkennen, wie
sie bereits Ockbam aufgezeigt hat. 1 Es gelingt ihnen nicht, so klar
wie Thomas das Sein des Universalen von dem des Individuums
abzuheben.

Die neueren Untersuchungen haben ergeben, daß die seither
übliche Zuweisung einzelner Philosophen zum Nominalismus, aber

auch anderer zum gemäßigten Realismus bezüglich ihrer Universalienlehre

nicht aufrecht erhalten werden kann. Nimmt man als

Einteilungsprinzip die Stellung zur Frage, wie ist das Universale fundamen-

taliter in den Dingen, so ergeben sich klar drei Richtungen.
Die einen sprechen der Natur in den Dingen irgendeine aktuelle

Indifferenz zu, sodaß das Universale selbst schon irgendwie aktuell
in den Dingen ist, noch vor der Abstraktion des Intellektes. Zu
diesen Vertretern eines gesteigerten, bezw. übersteigerten Realismus
sind einerseits Duns Skotus und der Großteil der Skotisten, anderseits
die Ultrarealisten zu zählen. Das Unterscheidende dieser zwei

Untergruppen liegt in der verschiedenen Ausdeutung der aktuell indifferenten
spezifischen Natur. Skotus und seine wahren Nachfolger deuten sie

1 Vgl. oben S. 308 f.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 313

als aktuelles Commune und, die ihm eignende Indifferenz wird von der

späteren Schule als rein negative genommen. Die anderen hingegen
bestimmen die Indifferenz als eine positive, als sog. indifferentia per
inexistentiam und nehmen infolgedessen eine aktuelle Universalität der

Natur in den Dingen an, sodaß diese die numerisch eine Natur besitzen.
Als typischer Vertreter dieser Anschauung für das Altertum gilt Plato ;

innerhalb der Skotistenschule wird ein exzessiver Realismus von
Johannes Canonicus, Nikolaus Bonetus, Philipp Faber, Boyvin u. a.

gelehrt.
Die zweite Richtung lehnt jede Aktualität des Universalen bezw.

Communen in den existierenden Dingen ab ; in diesen ist es nur
potentiell ohne jedwede aktuelle Indifferenz. Aktuell universal wird die
Natur erst durch die Abstraktion des Intellektes ; somit wird die
Realität des Universalen gewahrt, ohne daß dieses in den Dingen selbst
schon aktuell vorhanden wäre. Das ist der gemäßigte Realismus. Auch
hier lassen sich zwei Untergruppen unterscheiden. Thomas und seine

Anhänger sprechen die Universalität dem Sein selbst zu, indem sie als

Fundament der Universalität des Seins der Forma als Ratio essentiae
eine potentielle Indifferenz in den Dingen zuerkennen. Die Harclay-
Gruppe hingegen bekennt sich zu einer Universalität des Begriffes ;
die Potentialität des Universalen in den Dingen ist deren Potentialität,
universal erkannt zu werden. Hire stärkste Annäherung an die

Thomas-Gruppe hat die Harclay'sche in der Tehre von der Suppositio
simpliciter pro re in universali. Dagegen verzichtet sie auf eine

metaphysische Begründung der angenommenen Potentialität der Dinge,
universal erkannt zu werden. In dieser Unausgeglichenheit liegt die

prinzipielle Schwäche der Doktrin und zugleich der Ansatz- oder
Ausgangspunkt für die Verschiedenheit der von Thomas abweichenden

Lehren, wie z. B. in der Erkenntnistheorie und der Lehre vom Indivi-
duationsprinzip. Ihrem Charakter nach könnten wir deshalb diese

Gruppe im Unterschied zur vorhergehenden kennzeichnen als die des

geschwächten Realismus.
Die dritte Richtung ist als Nominalismus bekannt. Nach ihr gibt

es für das Universale weder ein aktuelles noch ein potentielles Funda-
mentum in re. Damit fällt jede Realität des Universalen. Fundament
für das Universale ist nach Ockham nicht mehr das singuläre, aber
doch noch potentiell universale Ding, sondern der singuläre Begriff.
Auch hier treffen wir wiederum auf zwei Untergruppen. Nach dem

einfachen Nominalismus, wie ihn Ockham vertritt, ist das Universale



314 Uie Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

noch ein natürliches Zeichen, insofern es in natürlicher Abhängigkeit
vom singulären Begriffe und in natürlicher Ähnlichkeit zu ihm steht.
Für den radikalen Nominalismus dagegen hat das Universale nur die

Bedeutung eines willkürlichen Zeichens ; es ist nur Nomen. Als Vertreter
dieses radikalen Nominalismus kennen wir den Dominikaner Crathorn. 1

So zeigt das ausgehende Mittelalter in der Universalienfrage eine

bunte Mannigfaltigkeit ; der exzessive Realismus und der radikale
Nominalismus hatten ebenso ihre Vertreter wie jede Zwischengruppe.
Die großen Überblicke, die wir vielfach bei spätmittelalterlichen
Philosophen über die verschiedenen Lösungen des Universalienproblems
finden, geben sich immer mehr als eine Kritik an damals wirklich
lebendigen und wirksamen philosophischen Strömungen. In diesem

Kampfe um das Universalienproblem nimmt die Harclay-Gruppe eine

Mittelstellung zwischen dem skotistischen Realismus und dem Nominalismus

ein. Mit Thomas und Skotus nahm auch sie für das Universale
ein fundamentum in re an und bekannte sich so im Gegensatz zu dem

Nominalismus zum Realismus. Dagegen stand sie mit dem Thomis-

mus und Nominalismus gegen die skotistische Universalienlehre in
deren doppelten Prägung ; das stellt sie in die Reihe des gemäßigten
Realismus.

1 Vgl. Kraus Die Stellung des Oxforder Dominikanerlehrers Crathorn zu
Thomas von Aquin, in ZkTh. 57, Jg. 1933, 66-88.


	Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay [Fortsetzung]

