Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay
[Fortsetzung]

Autor: Kraus, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762603

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Universalienlehre
des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

in ihrer Mittelstellung zwischen skotistischem Realismus
und ockhamistischem Nominalismus.

Von Dr. Johannes KRAUS, Professor am Priesterseminar in Mainz.
(Schiuf.)

IIl. Ockhams Kritik an Harclays Universalienlehre
und ihr Ergebnis.

Noch klarer stellt sich das Urteil tiber Harclays Universalienlehre
heraus, wenn man Ockhams Verhiltnis zu der Ansicht des Oxforder
Kanzlers niher betrachtet. Es kann sich freilich hier nicht darum
handeln, die Universalienlehre der beiden Denker bis ins einzelnste
einander zu vergleichen, auch nicht darum, die Universalienlehre
Ockhams als Ganzes darzustellen und die verschiedenen Beurteilungen,
die sie bei de Wulf, Baumgartner-Geyer, Manser, Michalski, Kugler u. a.
gefunden hat, nachzupriifen. Ockhams Lehre wird hier nur insoweit
herangezogen, als sie zu der Harclays in Beziehung steht. Zwei Fragen
stehen dabei im Vordergrunde: Welche Stellung hat Ockham der
Universalienlehre Harclays angewiesen ? Wie hat Ockham Harclays
Universalienlehre nach ihrer inhaltlichen Seite beurteilt ? Daraus ergibt
sich anschliefend die Beantwortung der I'rage, worin Harclays und
Ockhams Universalienlehre sich unterscheiden.

In seiner grol3 angelegten Kritik der verschiedenen Systeme in
der Universalienlehre wird Harclays Meinung eingehend besprochen.
Recht aufschluBreich ist dabei die Stellung, die Ockham Harclay
zuweist. In der vierten Quiistion der zweiten Distinktion des ersten
Sentenzenbuches zieht Ockham die ultrarealistische Auffassung vor sein
Forum, die in dem Universalen ein reales extramentales Sein sieht, das
innerlich und wesenhaft in den Individuen gemeinsam, aber von ihnen



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 289

selbst real verschieden existiert.? In der folgenden Quistion wird
eine Auffassung behandelt, die den Begriff der Realitit moderiert
und dem Universalen zwar auch noch extramentale Realitit und reale
Verschiedenheit von den Individuen zuschreibt, jedoch so, dall das
Universale in den Individuen, in denen es existiert, auch vervielfdltigt
wird. > Nach Ockhams Zeugnis wurde diese Meinung von einigen dem
Doctor subtilis zugeschrieben. Eine andere Auffassung, die nach dem
eigenen Urteile des Inceptor venerabilis von Skotus vertreten wurde,
begrenzt die Realitit der Universalien noch mehr, indem sie diesen
zwar auch noch extramentale Existenz beilegt, aber so, daB die
universale Natur mit der sie zu einem bestimmten Individuum kontra-
hierenden Individualdifferenz in dem Kompositum real identisch ist,
jedoch formal verschieden bleibt ; an sich sei die Natur weder universal
noch partikulir, sondern inkomplett universal in dem Dinge und komplett
universal im Intellekte. 3 Den AbschluB in der Reihenfolge der reali-
stischen Systeme bilden diejenigen, bei denen die Realitit so gemiBigt
aufgefallt wird, dal das Universale a parte rei in keiner Weise mehr
von dem Individuum der physischen Ordnung unterschieden wird.
Nach dieser Ansicht ist das Universale in seiner physischen Existenz
in den Individuen mit diesen einfachhin identisch, und nur in seiner
ideellen Existenz erhilt es seine Universalitit. Ein und dasselbe Ding
ist nach seinem Sein in effectu singulir und nach seinem Sein in
intellectu universal. Aber auch hier bestehen in der niheren Erklirung
dieses Grundgedankens verschiedene Divergenzen. Nach den einen ist
ein und dasselbe Ding nach seinem einem Sein oder unter einem

L Wilk. v. Ockham, Sent. I, dist. 2, q. 4, B (Ausgabe Lyon 1495, Hain 11942):
« Ad istam questionem est una opinio quod quodlibet universale univocum est
quedam res existens extra animam realiter in quolibet et singulari et de essentia
cuiuslibet singularis distincta realiter a quolibet singulari et a quolibet alio uni-
versali, ita quod homo universalis est una vera res extra animam existens realiter
in quolibet homine et distinguitur realiter a quolibet homine et ab animali uni-
versali et a substantia universali. »

2 Ibid. q. 5, B: « Ad questionem est una opinio que imponitur doctori subtili
a quibusdam, sicut ab aliis opinio recitata et improbata in precedente questione
sibi imponitur. Et est opinio quod universale est vera res extra animam distincta
realiter ab una differentia contrahente, realiter tamen multiplicata et variata per
talem differentiam contrahentem. »

3 Ibid. q. 6, B : « Ad istam questionem dicitur quod in re extra animam est
natura eadem realiter cum differentia contrahente ad determinatum individuum,
distincta tamen formaliter ; que de se nec est universalis nec particularis, sed
incomplete est universalis in re et complete seccundum esse in intellectu. Et quia
ista opinio est ut credo, opinio subtilis doctoris, qui alios in subtilitate iudicii
excellebat, ideo ... »

Divus Thomas. 20



290 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Gesichtspunkte singulir und unter einem anderen universal. Linige
Moderne aber behaupteten, ein und dasselbe Ding sei unter einem
Begriffe universal und unter einem anderen singulir. Auch Harclay
wird unter diese Gruppe gezidhlt; denn gerade seine I.ehre wird
gleichsam als typisch eingehend dargelegt. !

Das Ordnungsprinzip, nach dem die verschiedenen Auffassungen
eingestuft werden, ist offenkundig ein rein sachliches, nidmlich die
verschiedene Fassung des Realitdtscharakters des Universalen. Schon
damit ist Harclay eine bestimmte Stellung zugewiesen ; er ist nach
Ockham zu denen zu zahlen, die der Natur selbst unter einem
bestimmten Gesichtspunkte wenigstens irgendwelche Universalitit zu-
schreiben und so zur Annahme eines realen Universale den Grund
gelegt haben. Ockham gibt aber auch expressis verbis sein Urteil
iiber die Stellung Harclays. Markant hebt er hervor, was die Vertreter
der letzten Gruppe mit den vorhergenannten gemeinsam haben, und
was sie von diesen unterscheidet. Denn diese sind trotz ihrer ver-
schiedenen Differenzen alle darin einig, dall das Universale und Singu-
lare real ein und dieselbe Sache sind und sich nur begrifflich unter-

1 Ibid. q. 7, D, E. F.: « Alli autem ponunt quod res secundum esse suum in
effectu est singularis, et eadem res sccundum esse suum in intellectu est universalis :
ita quod eadem res secundum unum esse vel secundum unam consideracionem
est universalis et secundum aliud esse vel secundum aliam consideracionem est
singularis. Alil autem moderni ponunt quod eadem res sub uno conceptu est
universalis et sub alio conceptu est singularis. Unde dicunt quod superioritas
et inferioritas conver it tantum rei in comparatione ad intellectum. Nam secundum
Avicennam I. metaphys. una et eadem res sub uno intellectu vel conceptu est
singularis, sub alio est universalis. Hoc modo dico quod omnis res positiva extra
animam co ipso est singularis et hec res sic singularis est apta nata movere intel-
lectum ad concipiendum ipsam confuse et ad concipiendum ipsam distincte.
Et voco conceptum confusum quo intellectus non distinguit unam rem ab alia
et sic sortes movet intellectum ad concipiendum hominem et per illum intelleztus
non distinguit nec distincte cognoscit sortem a platone. Modo dico quod superius
ad sortem puta homo vel animal non significat aliam rem nisi rem que est sortes,
ut tamen concipitur confuse. Etiam movet intellectum ad concipiendum ipsum
modo non confuso. Et sic dico quod hic : sortes est homo, est predicatio superioris
de inferiori quod non est aliud nisi quod sortes est ¢t quod sortes est sortes ab-
solute ut distincte conceptus : sortes est sortes et sortes est absolute homo ut
confuse conceptus. Unde in rei veritate sortes est homo, animal, corpus; ista
omnia sunt unum realiter nec est superius nec inferius nisi secundum intellectum
considerantem modo predicto. »

Die ganze Stelle gibt nur die Ansicht Harclays wieder, dem sie entnommen
ist von : « ... quod superioritas et inferioritas convenit ... » an bis zum Schlusse.
Sie galt vielfach als Ockhams Meinung. cf. S. 82 Anm. 1 — Xiberta, La metafisica . . .
del mestre Gui de Terrena (Anuari de la Societat Catalana de Filosofia, I, Barcelona
1928, 180, Anm. 2, glaubt, Ockham gebe hier die Lehre von Guido Terreni.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay = 29I

scheiden. Gerade dadurch, daB sie jeden Unterschied a parte rei
zwischen dem Universalen und Singuliren im Suppositum ablehnt
zieht diese letzte Gruppe einen scharfen Trennungsstrich zwischen sich
und den in den vorangehenden Quistionen genannten Philosophen,
die alle einen a parte rei gegebenen, wenn auch verschiedentlich
bestimmten Unterschied zwischen universaler Natur und Individuum
annehmen. Wichtiger als diese Abgrenzung gegen die dem Ultra-
realismus zuneigenden Systeme ist uns das Urteil Ockhams, das den
realen Charakter des Universalen bei Harclay bestdtigt. Denn unmittel-
bar an die obige Beurteilung schlieft Ockham die Bemerkung an, dal3
die Vertreter aller Gruppen darin iibereinstimmen, daf3 die Universalien
irgendwie a parte rei gegeben sind, insofern sie in den Individuen real
sind. ! Nach anderer Richtung hin betont Ockham, da@ alle Philosophen,
die er kenne, dem singuliaren Dinge doch irgendwie eine Universalitit
zuerkinnten ; so stehen alle Gruppen auf dem Boden des Realismus.
Die Verschiedenheit in der Bestimmung der Form, wie die Universalitit
der Natur in dem Singuldren vorhanden ist, begriindet nur ver-
schiedene Richtungen innerhalb des Realismus. Insofern hat es unter-
geordnete Bedeutung, ob man den Unterschied zwischen Natur und
Individuum als einen realen oder formalen oder nur begrifflichen
bestimmt. Es sind reale Universaliensysteme, weil von allen an-
genommen wird, daB die Natur, die irgendwie wenigstens potentiell
und inkomplett universal ist, real in den Individuen sich findet. 2

Nach diesem Urteile Ockhams gilt ihm Harclay als Vertreter eines
Realismus. Nehmen wir hinzu, daBl er in der Reihenfolge der
Anschauungen an letzter Stelle steht, so ist damit gegeben, dal Harclay
dem gemiBigten oder auch gemaBigsten Realismus angehort. Besonders
die Begriindung verdient festgehalten zu werden: Es ist Realismus,
weil in der singuliren Natur das Universale irgendwie real existiert.
Ockhams scharfer Geist hat hier die beiden Stiitzpunkte jedes Realismus
sehr klar herausgestellt : Annahme irgendwelcher Universalitit der

1 TIbid., E : « Sic ergo omnes iste opiniones ponunt quod universale et singu-
lare sunt eadem res realiter : nec differunt nisi secundum rationem. Et in hoc
discrepant a tribus opinionibus recitatis in tribus questionibus precedentibus :
omnes tamen conveniunt in hoc, quod universalia sunt aliquo modo a parte rei,
ita quod universalia sunt realiter in ipsis singularibus. »

2 Ibid., B : «In conclusione istius questionis ommnes quos vidi concordant
dicentes quod natura, que est aliquo modo universalis, saltem in potentia et
incomplete, est realiter in individuo; quamvis aliqui dicant quod distinguitur

realiter. Aliqui quod tantum formaliter. Aliqui quod nullo modo ex natura rei,
sed tantum secundum rationem vel per considerationem intellectus. »



202 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

singuldren, real existierenden Natur und irgendwelcher Realitit des
Universalen im Intellekte. Beides finden wir bei Harclay.

Wie hat Ockham Harclays Universalienlehre inhaltlich beurteilt ?
Besteht eine innere Verwandtschaft zwischen der Anschauung Harclays
und Ockhams, sodall ersterer mit Recht als Vorliufer des Inceptor
venerabilis gelten kann ? Vor der Beantwortung dieser Frage muf
eine sehr wesentliche Feststellung textkritischer Natur gemacht werden.
Pelster hatte geglaubt, irgendwelche Ubereinstimmungen zwischen den
beiden Oxforder Gelehrten konstatieren zu kénnen. « Man darf wohl
sagen, dal3 alle Einzelheiten der Lehre Ockhams zustimmend oder
ablehnend erwihnt werden.» Pelster hatte sich auf den Text bei
Prantl berufen, der erklirt : « Hingegen nach seiner (Ockhams) eigenen
Ansicht miisse durchweg daran festgehalten werden, dal} in der Aullen-
welt schlechthin nur Singulires existiere, und dal} dieses unseren
Intellekt reize (movet), welcher dann den Gegenstand vorerst verworren
und hierauf deutlich (confuse et distincte) erfasse ; und es liege somit
alle Universalitdt lediglich im subjektiven Intellektus....»! In der
Belegstelle bietet Prantl den oben S. 290, Note 1, mitgeteilten Text.
Auch in der 1495 erschienenen Lyoner Ausgabe der Sentenzenbiicher
Ockhams ist obiger Text von den Worten : Hoc modo dico an als
Resolutio doctoris gekennzeichnet worden. Man hat dabei iibersehen,
daB Ockham in seiner verschlungenen Beweisfiihrung die in dieser
Stelle enthaltene Meinung aufs entschiedenste bekdmpft und abweist.
In einer jeden Zweifel ausschlieBenden Weise bekennt Ockham : « Falsum
est quid dicitur, quod res sub uno conceptu est singularis et sub alio
est universalis : quia res de se singularis nullo modo nec sub aliquo
conceptu est universalis. » 2 Tatséchlich ist obige Stelle und die darin
ausgesprochene Lehre nicht nur der Harclays sehr éhnlich, sondern mit
ihr identisch. Sie stellt nicht Ockhams, sondern Harclays Univer-
salienlehre dar. Der Inceptor venerabilis legt hier in fast wortgetreuer
Wiedergabe die Meinung Heinrichs ausfiihrlich dar. Das Zitat beginnt
sogar schon einen Satz vorher. In diesem Texte diirfen wir deshalb
nicht linger Ockhams cigene Iehre suchen; die darin vorgetragene
Auffassung steht zur ockhamistischen in unverhiilltem Gegensatze.

1 Geschichte der Logik im Abendlande, Bd. III, Leipzig 1867, S. 356 u.
Anm. 806 ; dhnlich H. Ritter, Geschichte der christlichen Philosophie. 4. TI.
Hamburg 1845, 582 u. Anm. 2 ds.; cf. auch Lothar Kugler, Der Begriff der Er-
kenntnis bei Wilhelm von Ockham, Diss. Breslau 1913, Anm. 30 u. 112.

2 Sent. I, d. 2, q. 7 O. ; cf. auch S. 295 u. S. 296, Anm. 1.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 293

Durch die Ausscheidung der Harclayschen Ansicht aus dem System
Ockhams tritt dessen Grundgedanke viel geschlossener und einheitlicher
hervor. Trotz Beibehaltung der alten Ausdriicke kennt der Inceptor
venerabilis einen wahrhaft universalen, vom singuliren Dinge unmittel-
bar mitgewirkten konfusen Begriff nicht, sodal von einer sachlichen
Ubereinstimmung zwischen den Universalienlehren beider Oxforder
Gelehrten nicht die Rede sein kann. Gerade wegen ihres Realismus
wird die Anschauung Harclays energisch zuriickgewiesen. Ockham
laBt fiir die positive Explikation seines Grundgedankens mehrere
Mdglichkeiten ; wem die Auffassung der Universalien als rein objektives
Gebilde ! nicht zusagt, mag ihnen ein subjektives Sein im Intellekte
zuerkennen, 2 Auch diese Annahme kann wiederum in verschiedener
Weise niher erklirt werden, von denen Ockham jede als probabel
bezeichnet : welche wahrer sei, bleibt dem Urteile des einzelnen iiber-
lassen. Was aber nicht modifiziert werden kann, sondern als feste
Wahrheit zu gelten hat, ist dies: Kein Universale existiert auf i7gend-
welche Art auBerhalb der Seele, es sei denn durch eine freigewollte
Ubereinkunft. Das Universale als das von vielen Aussagbare ist nur
in der Seele, sei es subjektiv oder objektiv. Kein Universale ist
seinem Inhalte nach Wesenheit oder Teil der Wesenheit eines Dinges. 2
In dem hier niedergelegten Gedanken gipfelt die Universalienlehre unter
dem metaphysischen Gesichtspunkt, den Ockham selbst an dieser Stelle
offenkundig iiber die anderen stellt.

Diesem Grundgedanken nach unterscheiden sich die beiden Univer-
salienlehren Harclays und Ockhams grundlegend wie Realismus und
Antirealismus. Harclays Tendenz ist darauf gerichtet, die Realitit des
Universalen durch eine potentielle Universalitit des « Realen », Singu-
liren zu begriinden. Das oberste Prinzip der ockhamistischen Univer-
salienlehre ist die strikte Verwerfung jeglicher Universalitit im Realen.
An der Seite Harclays kimpft Ockham gegen die mehr ultrarealistisch

1 Objektiv und subjektiv haben bei Ockham eine dem heutigen Sprach-
gebrauch entgegengesetzte Bedeutung.

2 W. v. Ockham, Sent. I, d. 2, q- 8, Q: « Cui non placet ista opinio de talibus
fictis in esse obiectivo, potest tenere quod conceptus et quodlibet universale est
aliqua qualitas existens subiective in mente, que ex natura sua est signum rei extra,
sicut vox est signum rei ad placitum instituentis. »

8 Ibid. q. 8, Q: « Hoc tamen teneo, quod nullum universale nisi forte sit
universale per voluntariam institutionem, est aliquid existens gquocumque modo
extra animam sed omne illud quod est universale predicabile de pluribus ex natura
sua est in mente vel subiective vel obiective, et quod nullum tale est de essentia
seu quidditate cuiuslibet substantie. »



294  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

gerichteten Systeme fiir die exklusive Singularitit des existierenden
Seins, sei es res oder realitas. In den Quéstionen 4 bis 6 wird aus-
fithrlich begriindet, dafl in den singuliren Dingen die Natur weder
real noch formal von dem Individuum verschieden sein kénne : Die
Natur des Steines ist aus sich diese bestimmte Einzelnatur und kann
daher nicht in einem anderen Individuum sein.! Aber schon hier zeigt
sich ein durchgreifender Unterschied von der gleichlautenden Ansicht
Harclays. Denn bei Ockham hat das de se, losgelost von seinem
Zusammenhange bei Skotus (und Harclay) nicht mehr kausale Be-
deutung im Sinne eines Prinzips der existierenden Natur, sondern
gewinnt absolute Bedeutung, wird gleichsam aus der Ordnung der
konkreten Natur in die abstrakte metaphysische Ordnung tibertragen.
Bei metaphysischer Geltung des de se oder ex natura sua bleibt natur-
gemill bei Ockham kein Platz fiir eine fundamentale Universalitit
in den Dingen der Existenzordnung, wie das bei Harclay der Fall war.
Das singulidre Ding oder die konkretisierte singulire Natur kann gar
nicht mehr in einem wahrhaft universalen Begriffe aufgefalit werden.
«Nulla res extra animam nec per se nec per aliquod additum reale
vel rationis #nec qualitercumque consideretur vel intelligatur, est univer-
salis. » Ironisch bemerkt Ockham, die Unmédglichkeit, dall ein Sein
aullerhalb der Seele 77gendwie universal sei, auller durch eine konven-
tionelle Ubereinkunft, wie bei der Sprache, stehe der Unmoglichkeit,
dal ein Mensch unter irgendwelchem Gesichtspunkte oder nach irgend-
einem Sein ein Esel sei, nicht nach. * Unmittelbar ergibt sich, daB kein
Ding tiberhaupt universal oder konfus erkannt werden kann: «Ista
est neganda simpliciter : aliqua res confuse concepta est universalis
et ita impossibile est, quod eadem res sub uno conceptu sit universalis
et sub alio sit singularis.»3 Damit ist Harclays Lehre von dem
konfusen Begriffe in ihrer Wurzel getroffen und abgelehnt.

In konsequenter Durchfithrung seines Princips lehnt deshalb

L Tbid. q. 6, RR: « Ad argumentum principale patet quod natura lapidis
de se est hec et ideo natura lapidis non potest esse in alio ... »

2 Ibid. q. 7, S: «Ideo aliter ad questionem quod nulla res extra animam
nec per se nec per aliquod additum reale vel rationis nec qualitercumque consi-
deretur vel intelligatur, est universalis, quia tanta est impossibilitas quod aliqua
res sit extra animam guocumque modo universalis, nisi forte per institutionem
voluntariam, quomodo ista vox homo que est singularis, est universalis, quanta
impossibilitas est quod homo per quamcumque considerationem wvel secundum
quodcumque esse sit asinus. »

3 Ibid. R.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 205

Ockham auch alle Positionen der Harclay’schen Universalienlehre ab,
soweit sie auf die Realitit des Universale gehen. Zu dem Grund-
gedanken, dal3 dasselbe Ding konfus erfaBt universal und in distinkter
Erkenntnis singulir sei, bemerkt er, diese Ansicht sei falsch und unver-
stindlich ; denn sonst ware das konfus erkannte, in sich singulire
Ding als Ubergeordnetes zu anderen Dingen von diesen aussagbar :
Sortes ist der konfus erkannte Plato und Gott ist eine konfus erfallte
Kreatur. ! Dabei weist Ockham ausfiihrlich die Einrede Harclays
zuriick, dal} eine solche Aussage nicht stattfinden konne, weil das
Medium dabei variiert werde. Supponiere der konfuse Begriff persona-
liter, dann bezeichne er das Ding nicht konfus, sondern distinkt.
Supponiere er simpliciter, so wire die eine Res gemeinsam und kénnte
von anderen ausgesagt werden. Mit gleicher Entschiedenheit verwirft
der Inceptor venerabilis die Behauptung, durch die Vergleichung des
Intellektes falle einem Sein Uber- und Unterordnung zu: « Nulla res
quantumcumque consideretur est superior sicut nulla res qualitercumque
res consideretur est indifferens. » >

Man sieht, die Differenzen beriithren nicht etwa nur nebensichliche
Dinge, sondern rithren an die Grundlage der Universalienlehre Harclays.
Fir Ockham wird die Bildung eines wahrhaft universalen Begriffes
unmoglich, wie anderseits das Fundament jeder Realitit des Universal-
begriffes zerstort wurde. Die letzte Konsequenz, die Leugnung jeglicher

1 Tbid. q. 7, M: « Per idem patet quod tercius modus est similiter falsus
et non intelligibilis, qui ponit quod eadem res confuse concepta est universalis
et distincte concepta sit singularis: quia si res confuse concepta est universalis,
quero, que est illa res et sit a; ergo a confuse conceptum est universale et per
conscquens a confuse conceptum est commune ipsi b; ergo hec est predicatio
superioris de inferiori b est a confuse conceptum et ista sortes est plato confuse
conceptus et deus est creatura confuse concepta. Dicitur ad istud quod non sequi-
tur, quia ista consequentia non valet : animal est sortes confuse conceptus, plato
est animal, ergo plato est sortes confuse conceptus, propter variationem medii,
quia de alio animali est sermo in maiore et minore et in re nihil est commune eis.
Sicut enim animal significat sortem confuse conceptum ita significat platonem
confuse conceptum. Sed illud non est verum necc logice dictum, quia quando
dicitur animal est sortes confuse conceptus aut animal supponit simpliciter aut
personaliter ; sed personaliter animal non tantum est sortes confuse conceptus, sed
animal est sortes distincte conceptus ... Si autem animal supponit simpliciter
aut supponit pro aliqua re aut pro ente tantum in anima aut pro aggregato. Si
pro re : ergo aliqua una res est communis et per consequens una vera res predi-
catur vere de alia re et ita sicud hec est vera simpliciter homo est animal, vel
asinus est animal, ita erit hec vera: asinus est sortes confuse conceptus.» cf.
S. 83, Anm. 4.

2 Ibid. O.



296 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Realitit, zieht Ockham unverblimt in der Erklirung, dal das
Universale nicht in der Wirklichkeit sich finde, weder als aktuelles
Universale, noch fundamentaliter in den Dingen als den Subjekten,
in denen es verwirklicht sei, ebensowenig als ein Wort. !

Mit der Zuriickweisung jeder realen Indifferenz, realen Communitit,
realen Universalitit, realen « Seinsinhdrenz » des Universalen steht
Ockham in unverséhnlichem Gegensatze zu Harclays Realismus. Hier
wird bei dem Inceptor venerabilis eine neue, dem Oxforder Kanzler
vollkommen fremde Tendenz in der Universalienlehre wirksam. Von
einer positiven Vorarbeit Harclays fiir den Restaurator des Nominalis-
mus kann in dieser Hinsicht nicht geredet werden. Zwischen Ockham
und Harclay liegt die Trennungslinie von Realismus und Nominalismus,
insofern dieser Antivealismus sein will.

Trotz dieser fundamentalen inneren Verschiedenheit scheint doch
unverkennbar eine geschichtliche Abhidngigkeit Ockhams von Harclay
vorhanden zu sein. Ockham kommt zu seinem Ergebnis in der Fort-
fiihrung des Prinzips, das Harclay gegen Skotus geltend gemacht
hatte ; nur schligt bei ihm ein berechtigtes Prinzip in sein Extrem
um. Sachlich hatte Harclay Ockham vorgearbeitet durch die Uber-
betonung des Figmentums, durch das iiberméBige Herausheben des
Anteils der Vernunft an der Bildung des Universalen und der Existenz
des aktuellen Universalen. Die Abweisung der Lehre des Doctor
subtilis zog notwendig eine Schwichung des objektiven, sachlich
gegebenen Elementes und die Stirkung des subjektiven, vom Intellekte
genommenen, nach sich. Dall der Oxforder Kanzler sich hierbei an
den Sprachgebrauch seines Gegners anlehnte und das von diesem
Abgewiesene um so schirfer in den Vordergrund treten lieB, ist
verstindlich. Die Zielsetzung und das Ganze der positiven Darlegungen
Harclays zeigen jedoch klar, dafl dieser sachlich gemifBigter dachte,
als man nach der Schirfe der Sprache vermuten kénnte. Die Betonung
des Figmentumscharakters des Universalen sollte nur den von Skotus
ausgeschalteten Anteil des Intellektes beim Universale und der Univer-
salitit unterstreichen ; der Anteil des Objektes, das als causa efficiens

1 Ibid. T: Idco dico quod universale non est in re, nec realiter nec subiective,
non plus quam hec vox homo que est una vera qualitas est in sorte vel in illo
quod significat. Nec universale est pars singularis respectu cuius est universale
non plus quam vox est pars sui significati : sicut tamen ipsa vox vere et sine omni
distinctione praedicatur de suo significato, non pro se sed pro suo significato
ita universale vere predicatur de singulari suo, non pro se sed pro singulari.»



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 297

bei der Bildung des Universalbegriffes mitwirkte, blieb unangetastet
bestehen : Die Realitit des Universalbegriffes im Intellekte wurde
gewahrt. — In diesen Darlegungen Harclays iiber das Figmentum
darf man wohl den Ausgangspunkt fiir die Iehre vom Fictum bei
Ockham sehen. Zwar beruft sich dieser wiederholt auf Augustinus ;
doch wird man der Meinung L. Kuglers beipflichten, die Autoritdt des
heiligen Kirchenvaters konne «héchstens eine Veranlassung zur Auf-
stellung dieser Theorie gewesen secin, welche nicht mehr ins Gewicht
fallt wie etwa die negativen Hinweise eines Scotus». ! Ockhams Lehre
vom Universalen als Fictum, wie er sie in dem ersten Erkldrungs-
modus ausfithrlich dargelegt, ist die wmgestallete Figmentumslehre
Harclays unter Ausschaltung des Gedankens, dafl das im Figmentum
Enthaltene die abstrahierte Wesenheit der Dinge ist.

Nach dem am eingehendsten behandelten Erklirungsmodus der
Universalien sind diese nur Ficta des Intellektes, denen nur ein «ob-
jektives » Sein im Intellekte zukommt und keinerlei «subjektives»
Sein weder in noch auBlerhalb der Seele entspricht ; ihr ganzes Sein ist
ihr Gedachtsein. Diese Gebilde verdanken deshalb ihr ganzes Sein,
nicht nur ihre aktuelle Existenz der Tdtigkeit des Intellektes, ohne
dall eine andere Ursache mittiatig ist. Offenbar bildet diese Theorie
die unmittelbare und unter metaphysischem Gesichtspunkte betrachtet
die einzig mégliche Konsequenz aus der Leugnung jeder Universalitit
im Realen und jeder Realitit im Universalen.

Trotzdem aber stellt das Universale kein rein konventionelles
Zeichen fir die Dinge dar, wie etwa das Wort, sondern ein natiirliches.
Denn es ist gebildet nach den schon erkannten Einzeldingen, denen
der Intellekt wie ein Architekt gleichsam die Linienfithrung absieht.
Wie ein Kinstler, wenn er ein Haus gesehen hat, in seiner Seele ein
dahnliches sich nachbildet, so bildet der Intellekt, wenn er ein Einzel-
ding erkannt hat, ein dhnliches in seiner Seele nach. Kénnte in
schopferischer Kraftfiille ein solches Fictum in das subjektive Sein
aullerhalb der Seele iibertragen werden, so bestiinde zwischen diesem
neugeschaffenen, in die physische Existenz iibertragenen Fictum und
den schon frither vorhandenen realen Dingen eine reale Gleichheit ;
sie waren nur numerisch verschieden. 2 Wegen dieser Ahnlichkeit kann
das Fictum als Exemplar, als Typ fiir alle Einzeldinge gelten, die ein

1 L. Kugler, a. a. O. 19.
2 Objektiv und subjektiv im alten Sprachgebrauche.



298  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

dem objektiven Sein des Fictum dhnliches subjektive Sein besitzen. !
Das Universale ist daher ein natiirliches Zeichen 2 und kein Figmentum,
dem in der Aullenwelt rein nichts entspricht, wie etwa bei einer Chimire,
sondern es entspricht ihm in der Aulenwelt ein seinem objektiven
dhnliches subjektives, reales Sein.

Das Verhiltnis Harclays zu Ockham darf man nach obigen Dar-
legungen deshalb kennzeichnen als ein solches einer radikalen inneren
sachlichen Verschiedenheit mit gewisser dullerer Ahnlichkeit und auch
duBerer Abhdngigkeit. Das letztere ist der Fall, weil Ockham in der
Figmentumslehre Harclays Bausteine fiir sein System gefunden hat.
Auch nach Harclay ist das Universale ein I'igmentum, und zwar kein
Figmentum falsum, keine Chimire, weil das in ihm Enthaltene in der
Existenzordnung sich finden kann. Zwar kann ein solches Gebilde
nie in der Wirklichkeit existieren, aber wenn es existieren konnte, miil3te
es so existieren, wie es ist. Diese Grundlinien beherrschen auch die
Lehre vom Fictum bei Ockham, und sicherlich hat dieser sie bei dem
Kanzler der Oxforder Universitit gefunden und sie umgestaltet in sein
System iibernommen. Die Quistionen 7 und 8 der zweiten Distinktion
kénnen gleichsam als die Antwort auf Harclays Quiéstion gegen Skotus’
Universalienlehre aufgefat werden. Es ist auffallend, daB in der
Quistion 7, die sich eingehend mit der Lehre Harclays beschiftigt,
dessen Meinung vom Universalen als Figmentum gar nicht beriick-
sichtigt wird. Das erklirt sich daraus, dafl in dieser Quistion nur
Ockhams negative Antwort auf Harclays Ansicht zum Ausdrucke

Y Ockham, Sent. 1, d. 2, q. 8, E: « Ideo potest aliter dici probabiliter, quod
universale non est aliquid reale habens esse subiectivum nec in anima nec extra
animam, sed tantum habet esse obiectivum in anima et est quoddam fictum
habens esse tale in esse obiectivo quale habet res extra in esse subiectivo et hoc
per istum modum, quod intellectus videns aliquam rem extra animam fingit
consimilem rem in mente, ita quod si haberet virtutem productivam, talem rem
in esse subiectivo numero distinctam a priori produceret extra et esset consi-
militer et proportionabiliter sicut est de artifice ... Ita in proposito illud fictum
in mente ex visione alicuius rei extra esset unum exemplar ... et illud potest
vocari universale quod est exemplar et indifferenter respiciens omnia singularia
extra et propter illam similitudinem in esse obiectivo potest supponere pro rebus
extra habentibus consimile esse extra intellectum, et ita isto modo universale
non est per generationem sed per abstractionem que non est nisi fictio quedam. »

2 Ibid. F: «... talia ficta ... tamen sunt talia in esse obiectivo qualia
sunt alia in esse subiectivo et hoc habet intellectus ex natura sua talia fingere
qualia cognoscit extra. »

3 Ibid. H: « Tale universale est figmentum cui correspondet aliquia consi-
mile in rerum natura. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 299

kommt ; in der folgenden hingegen ist das gegeben, was er positiv
von Harclays Darlegungen gebrauchen konnte.

Die duBere Ahnlichkeit, die durch das Heriibernehmen gewisser
Aufstellungen Harclays entsteht, bedingt aber keine innere Gleichheit ;
sie schlieft vielmehr einen radikalen Gegensatz ein: Harclays Uni-
versale ist ein wahrhaft metaphysisches Universale, das vom Ockham
nur ein kollektives, ein bloBes Zeichen fiir den Umfang, die Menge
singuldrer, dhnlicher Dinge, nicht aber etwas, was in vielen ist. 1 Selbst
wenn Ockham in der Expositio aurea die psychologische Auffassung
des Universalen bevorzugt, so ist sein System nicht einfachhin psycho-
logischer Konzeptualismus. > Denn auch dieser bleibt, metaphysisch
gesehen, radikaler Nominalismus ; auch der Unterschied zwischen dem
natiirlichen und willkiirlichen Zeichen will wenig in dieser Hinsicht
bedeuten. * Mag Ockham das Universale fassen wie er will, es ist nie
ein wahres Universale und wird ein Universale erst durch die vom
Verstande ihm beigelegten Beziehungen. Vom metaphysischen Stand-
punkte aus bleibt es im Bereiche der Logik.? Die Metaphysik wird
zur Logik.

In Harclay und Ockham stehen sich Realismus und Antirealismus
gegenitber : die Anerkennung eines realen Universale und dessen
Leugnung. Der Ansicht Harclays, daB das Universale in jedem
Singuldaren sei?, stellt Ockham den Satz entgegen: « Nullum tale est
de essentia seu quidditate cuiuslibet substantie.»® Der Inhalt des
Universale bei Harclay ist die abstrahierte gemeinsame spezifische
Natur mit ihrer Indifferenz und Communitit der Reprisentation. Bei
Ockham bleibt das Fictum nach jeder Seite, auch inhaltlich, ein
Singuldres, das seiner Natur nach nicht in den Dingen sein kann.
Weil nach Ockham das singulire Ding nicht als Ursache bei der
Bildung des Begriffes mittéitig ist, geht kein realer Inhalt in den
Begriff ein. Bei Harclay aber ist die Causalitit des singuldren Dinges
kriftig hervorgehoben. Zwar nennen beide das Fingere eine Ab-
straktion, jedoch in verschiedenem Sinne. lLehnt Ockham es ab, von
einer Generatio zu sprechen, so kann man im Sinne Harclays von

L Manser, a. a. O. 425.

2 Michalski, Les courants philosophiques ..., 66.
3 Cf. M. de Wulf, a. a. O. 11, 168 f{.

4 Cf. Michalski, a. a. O.

5 Cf. S. 92 u. Anm, 2 ebd.

¢ Sent. I, d. 2, q. 8 Q.



300  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

einer solchen reden.! «Durch Ablehnung jeden realen Inhaltes werden
die Begriffe (bei Ockham!) zu bloBen Abkiirzungen, die nichts iiber
das Denken des Subjektes hinaus bedeuten. ... Damit ist jeder Zu-
gang zu den Dingen dem Menschen versagt. ... Durch die Aus-
schaltung allen wursichlichen Einflusses des Aullendinges und der
Bedeutung desselben beim Allgemeinerkennen tritt das subjektive
Element bei Ockham in den Vordergrund.»? Ein solches Universale
steht zu Harclays konfusem Begriffe in uniiberbriickbarem Gegen-
satze. Die Trennungslinie zwischen Realismus und Nominalisuus legt
zwischen dem metaphysischen Universalbegriffe Harclays und dem kollek-
tiven Universalbegriffe Ockhams. Beide haben innerlich nichts gemein-
sam. Damit ist zugleich gesagt, daBl Harclay nur in sehr beschrinktem
Sinne als « Vorldufer » Ockhams angesprochen werden kann.

c) Philosophiegeschichtliche Stellung Harclays.

Harclays ausgeprigte wissenschaftliche Personlichkeit, sein « wirk-
lich iiberlegener Geist », seine rein sachlich orientierte Forschung, die
von einem Uberwuchern rein logischer Fragen nichts merken liBt,
von leeren Wortziankereien sich frei hdlt und nur um die Ldsung
sachlicher Schwierigkeiten bemiiht ist ®, hat bei seinen Zeitgenossen
tiefen Eindruck hinterlassen. Der Franziskaner Wilhelm von Alnwik
nennt ihn einen « valens » und der Dominikaner Nikolaus Trivet einen
« Doctor excellens ». * Schon das lilit vermuten, dal Harclay mit
seiner Kritik an Skotus’ Universalienlehre nicht ohne Gefolgschaft
blieb. Sicherlich sieht Ockham fiir die Stellung zur Universalienfrage
in Harclay den Typ der «Moderni». Die Forschung wird diese Auf-
fassung der philosophiegeschichtlichen Bedeutung Harclays bestatigen.
Schon jetzt gelingt es, eine Anzahl Philosophen namhaft zu machen,
die durch den gleichen geschichtlichen Standort und die gleiche Grund-
tendenz ihrer Universalienlehre zu einer Gruppe zusammengeschlossen
werden. DalBl dabei Mitglieder des Franziskaner-, Karmeliter- und
Dominikanerordens vertreten sind, verdient besondere Beachtung, weil

1 Cf. S. 298, Anm. 1.

2 Frz. Fedevhofer, Die Erkenntnislehre des W. v. O., insbesondere seine
Lehre vom intuitiven und abstraktiven Erkennen, Miinchen 1924.

8 Pelster, a. a. O. 353.

1 Ehd.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 301

es fiir die Weite der Bewegung und die innere Kraft der Harclay’schen
Stellung spricht. Thr gemeinsamer geschichtlicher Standort, ihre
Kampfstellung gegen Duns Skotus, engte ihre Bewegungsfreiheit in
Gedankengang und Ausdrucksform ein und band sie an den Gedanken-
gang und die Terminologie des Gegners. Gemeinsam ist die Grund-
tendenz ithrer Haltung : entschiedene Leugnung jeder Realitit der Univer-
salitdt unter zarter Wahrung der Realitit des Universalen. Die konkreten
Auswirkungen der gemeinsamen Grundhaltung brachten wohl Ver-
schiedenheit in Wendungen und Formulierungen der Gedanken und
schufen so Ubergiinge zu der einen oder anderen Nachbargruppe; ohne
indes den ihrer Grundtendenz entwachsenden Grundstock von gleichen
Gedanken anzugreifen. Der Realitit der Communitit bezw. Univer-
salitit der spezifischen Natur in der physischen Ordnung gegeniiber
wurde die schlechthinige Singularitit eines jeden extramentalen Dinges
stark, bisweilen vielleicht allzu stark betont und eine reale Zusammen-
setzung von spezifischer Natur und individueller Differenz abgelehnt.
Eine geringere «reale » Einheit, als es die numerische ist, mufl jedem
existierenden Dinge ebenso abgesprochen werden wie jede Indifferenz.
Communitit bezw. Universalitit eignet der spezifischen Natur erst
im Intellekt. Diese entschiedene Leugnung jeder Realitit der Univer-
salitat verdringt aber nicht die Tendenz, die Realitit des Universalen
zu wahren. IFundamentiert oder in der realen Aullenwelt verankert,
wird diese durch die reale Conformitit, Ahnlichkeit oder Convenienz
der spezifisch gleichen und doch «totaliter » verschiedenen Einzeldinge.
Dadurch besitzen diese Dinge eine «aptitudo concipiendi sub conceptu
confuso », wie W. Farinier es ausdriickt. Irst im konfusen Begriff,
durch den Intellekt von den Einzeldingen gewonnen, erhiilt der Inhalt
eine Indifferenz und Communitdt. Swupponieren kann der konfuse
Begriff disjunctive und disjunctim, wie Harclay sagt, oder nach der
Terminologie anderer, personaliter und simpliciter. Supponiert er ein-
fachhin, dann ist in diesem « Ding an sich » der universalen Wissen-
schaft ihr reales Objekt gegeben.

Als erster dieser Gruppe sei hier der TIranziskaner, Wilkelm
Farinier, genannt, der mit einjdhriger Unterbrechung von 1348-1359
die Leitung seines Ordens in Hinden hatte. ! Seine Quaestiones De ente
liegen in Cod. G 7, 484, der Nationalbibliothek zu Florenz und wurden

1 Holzapfel Heribert, Dr., Handbuch der Geschichte des Franziskanerordens,
Freiburg i. Br. 1909, 84 /f.



302  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

durch P. E. Longpré der Forschung erschlossen.! In seiner die
Universalienfrage behandelnden Quaestio VIII verleiht Farinier seiner
eigenen Auffassung in drei Konklusionen Ausdruck, die in formaler
Hinsicht charakteristischerweise alle auf die Zuriickweisung der extra-
mentaled Realitit der Universalitiit abzielen.

Die erste Konklusion verwirft eine reale Zusammensetzung von
spezifischer Natur und individueller Entitit in dem Individuum, als
ob die spezifische Natur mit der ihr eigenen geringeren realen Einheit
in dem Individuum durch die individuelle Entitit, « hecentitas» oder
auch «heceytas » genannt, aktuiert und vervollkommnet werde. > Die
spezifischen Naturen in zwei Individuen sind durch sich selbst unter-
schieden, sodal} ein Zuriickgreifen auf Hecceytiten iiberfliissig erscheint.
Auch ohne diese individuelle Entitit bleibt eine spezifische Natur
unterschieden, numerisch eine, singuldr.* Sortes und Plato kommen
actu in keinem «Unum ex natura rei» iiberein, sondern sind durch
sich selbst «totaliter » differierend. ® Irgendwelche Indifferenz kommt
der spezifischen Natur nicht in der extramentalen AuBenwelt, sondern
nur im betrachtenden Verstande zu. ¢ — Die zweite Konklusion lautet
deshalb : Es gibt auBlerhalb des Intellektes keine « una quiditas», die
in Indifferenz zu mehreren Individuen derselben Spezies wire. ? Neben

L' P. Ephrem Longpré O.TF.M., Les questions disputées de Guillaume
Farinier O. F. M., ministre général de 'Ordre (1348-1357) et cardinal (1356-1361),
in La France Franciscaine, V (1922), 434-437.

2 Fol. 83ra : « Prima conclusio est quod in sorte non est aliud, quo est homo,
sic quod humanitas, que est in sorte, actuctur et perficiatur per illam hecentitatem
et singularitatem et quod humanitas habeat ex se minorem unitatem quam sit
unitas numeralis. »

3 Fol. 85rb: «... ergo ille echeytates in nullo requiruntur, quia [humani-
tates] se ipsis erunt due et tamen he [sunt] inter se similes. »

4 Fol. 8sva : « Et per consequens heceytas non distinguit humanitatem quia
sine illa remanebit distincta et una numero et singularis. »

5 TFol. 86va : « ... sor et plato non conveniunt actu in aliquo uno ex natura
rei, ymmo seipsis sunt totaliter differentes (totaliter) et tamen cum hoc seipsi
sunt apti ad conveniendum in uno conceptu completo per intellectum. »

6 Fol. 86vb : « ... Res enim sicud alias dixi habet duplicem modum essendi
et triplicem considerationem ; vel (non) est in re extra vel in intellectu. Nec potest
habere res nisi istud duplex esse ; tamen potest considerari ut est in re extra vel
ut est in intellectu vel ut est indifferens ad utrumque et pro tanto dicitur quod
[e]quinitas sic considerata per intellectum nec est una numero nec plures numero,
sed est indifferens ad unitatem et pluritatem, non quod ut (!) sit indifferens sic
in re extra, sed habet talem modum cdnsiderandi. »

7 Fol. 87ra: «Secunda conclusio est quod non est una quiditas indifferens
preter intellectum ad (a)plura individua eiusdem speciei. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 303

anderen Griinden macht FFarinier gegen die Haecceititen geltend : Ent-
weder teilen sie die spezifische Natur, und dann ist diese nicht mehr
eine in allen Individuen, oder sie geben ihr nur einen Modus ; dann
aber unterscheiden sich zwei Menschen nicht mehr substantialiter,
sondern nur noch modaliter. * Uber das Verhiltnis von Singularitit und
spezifischer Natur dullert er sich folgendermalien : « Sciendum est quod
distincti in esse humano potest dupliciter accipi; uno modo enim
aliqua dicuntur distingui in aliquo, quia unum continetur sub illo
et aliud non, et hoc modo homines non sunt distincti in esse humano,
quia tunc unus esset homo et aliud non. Alio modo aliqua dicuntur
distingui in aliquo, quia illud est divisum et distinctum in eis et hoc
modo omnes homines particulares sunt in humanitate distincti, quia
humanitas est totaliter divisa et distincta in particulares homines nec
remanet in eis aliquid in divisum in actu. Unde non est dare esse
humanum indivisum sed esse humana particularia invicem et divisa
et quando dicunt, quod diffinitio est de aliquo una (!), concedo, sed
non oportet, quod illa unitas sit ex natura rei, ymmo accidit rei, que
diffinitur existere in re, quia rosa potest diffiniri, esto quod non existat. »

Wie der spezifischen Natur eine reale spezifische Einheit abgeht, so
darf ihr auch nicht eine konkret-physische Communitit zugesprochen
werden. * — Die dritte Konklusion stellt die spezifische Einheit als

1 Fol. 87va: « Item vel heceytatem (!) dividunt humanitatem et tunc non
remanct in omnibus una, vel non (in)dividunt eam, sed hecceyﬁcnht eam ... »

Fol. 87vb : « Item si in duobus hominibus est una et eadem una communis
humanitas, tamen diversificata solum per heceytates, tunc duo homines non
erunt substantialiter sed tantum modaliter per illas heceytates ; consequens est
falsum, ergo et antecedens. »

2 TFol. gorb.

3 Fol. govb u. grra/b: « Ad 9. dicitur quod passio non debetur conceptui
ut supponit pro se simpliciter sed prout supponit pro re ; ergo dices, cum risibilitas
demonstretur de homine in communi, homo in communi est res. Dico quo risibi-
litas [g1ra] denuntiatur de homine ut supponit pro homine omni indistincte, non ut
supponit pro uno tantum et si queras utrum homo, qui est subjectum huius passionis
risibilitas (!) sit extra intellectum, dico quod sic, quia homo non est nisi omnis
homo indistincte conceptus et ideo ista potest concedi, homo communis est in
rerum natura, ut supponit personaliter, quia hic et ille homo est in rerum natura,
ut supponit ; sed non sequitur propter hoc, ergo communis per intellectum. Unde
in propositione prima est sensus, quod homo qui denominatur communis est
extra intellectum, sed in secunda est sensus quod homo habeat communitatem
preter intellectum, sicud si dicerem homo intellectus est preter intellectum, hec
est vera, et cum (lies: tamen) non sequitur: ergo homo est intellectus preter
intellectum. Et si queratur utrum ista debeat concedi, natura specifica est extra
intellectum, dico quod sic ; sed hec non est concedenda : unitas nature specifice



304  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

eine begriffliche heraus : « Tertia conclusio est, quod unitas specifica est
unitas unius conceptus similitudinarii et similiter wunitas cutuslibet
universalis est tantum unitas conceptus, non unitas unius rei ». 1

So tritt in den Mittelpunkt der Universalienlehre Fariniers die
Lehve vom konfusen Begriff. Bildet Farinier auch keine eigenen Kon-
klusionen, aus denen die innere Struktur dieses Begriffes erhellt, so
wird doch die Tendenz zur Wahrung der Realitit des Universalen deutlich
sichtbar. «Respondetur ..., quod universalia sunt eadem res quod
particularia et ideo ista est concedenda, quod universale dicit rem,
sed unitas universalis non est nisi per intellectum, quia dicit rem in
universali ; dicit eandem rem quam dicit particulare, sed (?) subtili
modo, sub quo non est nisi per intellectum, licet eadem res sit extra
intellectum, alio modo tamen. Unde ego non nego, quin res, quam
sit universale, sit extra intellectum.» 2 Die reale Grundlage des konfusen
Begriffes bildet die artliche Ahnlichkeit der Dinge, durch die diese
geeignet sind, in einem solchen Begriffe aufgefalt zu werden.3 Sie
verursacht im Intellekte die gleichen Impressionen.* Aus einer einzigen

est preter intellectum. Unde natura specifica est totaliter divisa in suis partibus
et ideo nullam unitatem habet in suis partibus preter intellectum, qui est aptus
natus capere indivise illa que sunt danda ; et si queras, utrum illa que sunt danda,
realitas hominis est communis sorti et plato[ni] realiter, dico quod in uno sensu
potest concedi, in alio [91rb.] non. Unde aliquid potest esse commune multis
per indivisionem sui, quia indivise possidetur ab illis. Sic unus denarius est com-
munis duobus, a quibus possidetur. Et isto modo realitas hominis non est
communis multis hominibus ... : Alio modo aliquid dicitur commune multis
hominibus, quia partitur in illa nec remanet aliquid indivisum et commune illis
multis, et isto modo nota hominis est communis omnibus hominibus, quia non
est aliud quam realitas hominum individuorum. »

1 Fol. grva /b.

2 T'ol. gzrb.

3 Fol. 86va . : « Ad aliud dicitur quod inter ignem et ignem est maior ymitatio
ex natura rei quam inter ignem et aquam. Unde unus ignis particularis ymitatur
seipso alium ignem particularem plus quam ymitetur aquam. Nec oportet propter
hoc quod conveniant in aliquo tertio nisi in aptitudine, quia sunt apti facere
unum conceptum. Ad g. dicitur quod ad generationem uniuscuiusque (lies : uni-
vocam) sufficit quod generans et generatum sint apti convenire in uno communi
conceptu specifico. »

Fol. gova: « Ad 4. dicitur quod natura specifica communis non requiritur
ad generationem univocam, sed requiritur, quod generans et generatum in uno
conceptu specifico convenire (!). »

1 Fol. 86va: « Ad 6. dicitur quo nulla est diversitas in actu nisi numeralis,
sed in potentia est maior diversitas inter hunc hominem et hunc asinum, quantum
inter hunc et hunc hominem, quia duo homines non possunt facere in intellectu
dissimiles impressiones, ex quibus formentur diversi conceptus specifici, sicud
hic homo et asinus possunt huiusmodi impressiones facere. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 305

solcher Impressionen vermag der Intellekt einen gemeinsamen Begriff
zu abstrahieren, der dann alle in sich unterschiedenen partikuliren
Dinge (indistinkt) darstellt.? So erhellt erst im Intellekt das Sein
eine Communitit, Indifferenz und Universalitit. Insofern sind die
Universalien « Figmenta », als ihre Seinsweise ein Gebilde des Intellektes
ist ; ihr vom Intellekt unabhidngiger Inhalt ist «de essentia rei». ? Das
im konfusen Begriff erfaBte allgemeine Sein der Dinge ist Gegenstand
der Definition.® Supponieren kann der Begriff pro concipi passivo,
d. h. pro re in universali und pro re particulari. * So bietet Farinier
eine Auffassung, die in allen wesentlichen Punkten sich mit der
Harclays deckt.

Die gleichen Bahnen geht der Karmelit Guido Terreni de Per-
piniano. ® Die Universalienlehre dieses « Praenominalisten » fait Xiberta

1 Fol. gova /f. : « Ad 3. dicitur, quod intellectus imponit istam vocem homo
ad significandum unum conceptum factum per animam communem omni homini
et quando queritur a quo abstrahitur iste conceptus, dico quod intellectus
mediante una impressione, que est tanta in intellectu, ab aliquo singulari [abstahit
conceptum] et est representans distincta omnia singularia et ponit omnia parti-
cularia in uno esse concepto et prospecto.»

Fol. 86ra: «... sicud ab omnibus coloribus mensuratis potest abstrahi
unus communis conceptus, sic ab omnibus albedinibus mesurantibus potest ab-
strahi unus conceptus communis, qui est per intellectum. »

2 Fol. g2va /b: « Ad 4. dicitur, quod homo est de essentia sortis, ymmo
dicit totam entitatem, sed non tantum sortis sed etiam platonis et omnium
aliorum et quando dicitur ... quod nulla creatura intellectus (!) est de essentia
sortis, respondeo quod entia fictitia, cuius est chimera, non sunt de essentia rei.
Universale autem non est sic totaliter factum per intellectum. Unde homo non
fit per intellectum realiter, sed [fol. 92vb] bene ipsemet homo, qui est vera res,
potest accipere per intellectum talem modum ... et isto modo dico universalia
facta per intellectum ; quia licet quod universalia sicut [statt sint] ipsemet vere
res, tamen ille modus essendi qui est esse universale et indifferens ad multa datur
per intellectum et ideo potest concedi, quod res facta isto modo per intellectum
scilicet quantum ad modum essendi potest esse de essentia vere rei, ymmo non
est aliud nisi ipsamet res. »

3 Fol. g2va : « Ad tertium dicitur quod diffinitiones dantur de rebus conczptis
conceptu universali; ideo diffiniendo hominem in communi diffinio veram rem
hominis, quia homo in communi est omnes homines qui concipiuntur sub uno
concipi. »

1 Fol. govb: « Ad 6. dicitur quod iste conceptus homo potest supponere
vel pro concipi passivo, quod dicit, vel pro re quod (lies : quam) importat ... Nec
sequitur ex hoc quod homo importat unam rem indifferentem, sed sufficit, quod
importet homines particulares indistincte sub isto concipi. »

Cf. S. 303, Anm. 3.

5 Fra Bartomeu I'. M. Xiberta O.Carm., La metafisica i la psycologia del
mestre Guiu de Terrena, Carmelita, Bisbe de Mallarca i d’Elna in Anuari de la
Societat Catalana de Filosofia, I (1923), 165-212. — Ders., De Magistro Guidone

Diyvus Thomas. 21



306  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

in  folgenden Hauptsitzen zusammen : Die Fundamentalthese seiner
Lehve war, daf die Einheit dev Spezies nicht real sei. Was von ver-
schiedenen Individuen gemeinsam ausgesagt wiirde, sei lediglich ein
Gebilde des Intellektes; denn die Dinge seien nicht nur numerisch,
sondern spezifisch verschieden. Der Begriff animal von zwei Spezies
ausgesagt, bezeichne verschiedene Realititen. Das objektive Funda-
ment der Universalien habe er in einer bloBen Ahnlichkeit verschiedener
Realititen gesehen. Der Universalbegriff sei die konfuse Erfassung
irgendeiner Realitit, die der singulire Begriff distinkt darstelle. Trotz-
dem bewahre die Theorie Guido Terrenis noch irgend welchen Realismus,
wie Ockham bezeuge.! Xiberta glaubte, dal Ockham héchstwahr-
scheinlich unter der Lehre der « Moderni » diejenige von Guido Terreni
kritisiert habe. > Nach dem frither Gesagten ist das ein Irrtum ; denn
es handelt sich hier um Harclays Text, der wortgetreu zitiert ist.
DaB aber auf Grund derselben Textvergleichung Xiberta glauben
konnte, es handle sich um Guido Terreni, zeigt nur, wie nahe verwandt
selbst im Ausdruck hier Harclay und Guido Terreni sind.

Beide stehen im Kampf gegen die skotistische Realititsfassung des
Universalen auf gemeinsamem Boden. Xiberta vermutet, Guido Terreni
wende sich gegen die Universalienlehre des Skotisten Thomas Wilton. *
Eine konsequentere Beachtung dieser Lage und eine klare Sinn-
erfassung der Terminologie des bekdmpiten Gegners hitte Xiberta vor
einer schiefen Interpretation der Texte bei Guido Terreni bewahrt.
Dieser ist in demselben Sinne Realist wie Harclay.

Guido Terreni bekdmpft nur die Realitit der Universalitit bezw.
Communitét der spezifischen Natur in den konkret existierenden Dingen
und der ihr eigenen realen spezifischen Einheit. Alle seine Gegen-
beweise schlieBt er an die auch von Harclay betonte und bekannte
Stelle bei Johannes Damascenus an. * Wenn er sagt, die menschliche
Natur in zwei (existierenden) Menschen sei nicht nur durch die indivi-
duellen Proprietiten, sondern in sich (ohne hinzukommende Individual-
differenz) verschieden, so will Guido Terreni nur eine ganz bestimmte

Terreni, Priore Generali Ordinis nostri Episcopo Maioricensi et Elnensi, in Ana-
lecta Ordinis Carmelitarum. An. XV, Vol. V, Rom 1913, 113-206. — Ders., De
doctrinis theologicis magistri Guidonis Terreni, ebd. 233-376.

1 Xiberta, La metafisica ..., 178-180.
2 Ebd. 180. Anm. 2 ; vgl. S. 290, Anm. 1.
3 Ebd. 178.

1 Vgl. « Divus Thomas» 1932, 54, Anm. 1.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 307

spezifische Einheit bekidmpfen, wie das sein Schlulisatz deutlich sagt:
« Humanitas in ers non est una res.»! «Secundum Damianum com-
munitas speciei est racione et cogitacione considerabilis et non re.» 2
Die Lehre der Gegner gibt er wieder mit den Worten : « Natura speciei
est una realitas indivisa.»® In Petrus ist jedoch nach Guido Terreni
diese humanitas ein und dieselbe Sache wie die Humanitas. Deshalb
sind Plato und Sortes durch die Humanitas verschieden. * Durch ein
und dieselbe Sache ist Sortes auch Individuum, Lebewesen, Substanz,
Sein. Dal} es sich dabei um die physisch-konkrete Ordnung handelt,
zeigt seine Berufung auf die eine Generatio. Ziel und Sinn dieser Aus-
fiihrungen ist die Abweisung mehrerer aktuellen Realititen in dem
Individuum. Die spezifische Natur ist keine von der individuellen
Differenz aktuell verschiedene Realitit. Als Konsequenz ergibt sich
die Leugnung der «realen» spezifischen Einheit.® Um eine reale

1 Cod. Bibl. Vat. Borghes, Nv. 39, fol. 177vb: « Ergo secundum Damianum
communitas in natura humana duorum hominum est tantum secundum rationem
et distinctio secundum rem, quia in quo aliqua distinguuntur, in illo non sunt
unum. Sed sor et plato secundum Damianum distinguuntur non tantum in pro-
prietatibus individualibus, sed etiam in eo quia (lies: quod) secundum se divi-
duntur, scilicet in natura humana. In duobus enim hominibus non tantum est
distinctio in partibus condicionalibus, sed etiam in humanitate ; ergo humanitas
in eis non est una res.»

2 Ebd.
3 Fol. 178ra.
4 Ebd. : « Quarto quia aut haec humanitas petri est idem (!) realiter cum

humanitate que dicitur natura speciei aut non. Si dicas quod non. Contra, tunc
arguo ; ista est falsa : hec humanitas est humanitas. Item id, quod est additum
aut est intrinsecum huic humanitati aut extrinsecum et extra eius intellectum.
Si dicat intrinsecum, tunc hec humanitas non dicit unum per se, quia dicit
humanitatem cum aliquo reali addito et sic, cum non sit in rerum natura humanitas
nisi quia in hac humanitate ut dicit Commentator VII. Met., sequitur quod in
rerum natura non est aliquid unum per se. Si vero dicat additum extrinsecum,
illud nihil variat intrinsece inter humanitatem et hanc humanitatem et ita habetur
propositum quod intrinsece cadem res est hec humanitas et humanitas. Tunc
arguo ... humanitas et hec humanitas sunt intrinsece idem realiter, ergo in quo-
cumque erit indistincta hec humanitas realiter et ita non solum in sorte et platone
si sit una realitas indistincta, erit verum dicere quod sunt unus homo, sed unus
hic homo. »

Fol. 178rb : « Preterea multiplicato inferiori multiplicatur superius. Sed
in sorte et platone realiter multiplicatur hec humanitas, quia alia est hec humanitas
ab illa; ergo multiplicatur humanitas, ita quod non solum hec humanitas, sed
ctiam humanitas in sorte est res alia ab humanitate in platone. »

5 Fol. 178rb /f.: «Illa res, per quam sor est sor et hoc aliquid, non est in
platone ; sed sor per eandem rem est sor et animal et substantia et ens. Ergo
realitas qua sor est homo, animal, substantia, non est in platone. Maior patet ;
res sorteitatis per quam (per quam) est sor, non est in [fol. 178va] platone ... ;



308  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Beziehung zu begriinden, bedarf es nur einer realen Ahnlichkeit oder
Konformitit zweier in sich verschiedenen Naturen, nicht aber ist es
notwendig, dafiir eine einzige «reale» Natur in mehreren Individuen
anzunehmen. ! Nach dieser Ahnlichkeit werden in sich verschiedene
Dinge in einem einheitlichen Begriffe erfat. Wird der Inhalt eines
solchen Begriffes von einem existierenden Wesen ausgesagt, so ist er
nichts anderes als das singulire Ding; denn in der extramentalen
Ordnung gibt es nur Singuldres, das nur konfus, d. h. nicht-unter-
schieden von anderen erkannt wird. > Hat so der quidditative Begriff

minor probatur : nam secundum Philosophum 4. Metaphys. in una generatione
generatur sor, homo, animal, substantia, ens et una corruptione corrumpitur hic
homo et homo; ergo sor una re est sor, homo, substantia. Item si per aliam
et aliam realitatem esset sor et homo et animal, tunc sor non esset ens actu
unum, cum includeret plures actuales res ... ergo cum realitas qua sor est sor
non sit in platone, nec realitas, qua est homo aut animal aut ens, est in platone,
et per consequens humanitas communis in sorte et platone non dicit unitatem
rei, sed tantum rationis. »

1 Fol, 179rb: « Convenientia seu similitudo realis et per consequens ordo
realis non dicit unitatem realem in extremis, immo distinctionem realem in
creaturis, in quibus una realis natura non potest in pluribus esse. Unde ad sal-
vandum similitudinem vel convenienciam, que est relatio realis non oportet
ponere in me et in te naturam unam realem, sed ad hoc sufficit, quod in me sit
natura rcalis fundans convenientiam et similitudinem, que est relatio realis ;
in me et in te sit alia numero natura realis, que fundat in te relationem realem
similitudinis, que est in te. Et ita ad salvandum relationem convenientic realis
inter sortem et platonem maiorem, non oportet ponere in eis naturam unam
realem, sed sufficit quod realitas hominis sit in sorte et alia realitas hominis sit
in platone, in qua maior conformitas fundatur quam in natura asini et hominis.
Unde enim stat cum distinctione reali maior et minor conformitas. Una enim
res distincta realiter a duabus, potest esse magis conformis uni quam alteri. »

2 Fol. 178vb/f.: «Ad 2m dicendum quod homo et asinus conveniunt in
animali, non in una re, quia impossibile est, quod una res in creaturis sit in
pluribus, quin sit realiter distincta. Unde est unitas cuiusdam tenuis similitudinis
multorum, ex quibus colligitur secundum Themistium primo de anima unus con-
ceptus. Unde pro tanto homo et asinus conveniunt in animali, quia sicut homo
est substantia sentiens [179ra] sic asinus et quia in hoc habent similitudinem,
in substantia sensibili, que est de primo intellectu asini. Que in eis distinctis
sunt distincte res, iste substantie concipiuntur ratione uniformitatis ac si essent
unum, ita quod uni conceptui generis correspondet pluralitas rerum sub unifor-
mitate similitudinis, ita quod animal, quod predicatur in quid de homine non
est alia res quam homo et hic homo, quia nichil est extra animam in re nisi singu-
lare et unum numero et similiter quid predicatur in quid de asino non [est] aliud
quam asinus. Unde sicut asinus est alia res ab homine, sic alia res est animal quid (!)
predicatur de homine et alia que predicatur de asino. Et si dicas, ergo dicendo
homo est animal non ést predicatio superioris de inferiori, dicendum, quod superius
et inferius non dicunt diversas res, sed dicunt unam rem sub diversis conceptibus,
quia secundum Avic. 5. Metaphys. una et eadem res est sub uno respectu uni-



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 309

nur eine ideelle Einheit, so ist er darum noch keine I‘iktion ; denn er
ist von den realen Dingen abstrahiert: «Sufficit quod in sorte sit
humanitas et tunc concipio hominem in quo convenit sortes et plato. » !
Die Universalitit der Wissenschaft wird dadurch gewahrt, dal3 der
Begriff nur «distinctim confuse » supponiert fiir die res in universali ;
in gleicher Weise fordert die Realitit der Wissenschaft nur die Realitit
des Begriffsinhaltes, nicht die una res extra animam. 2 Die Ahnlichkeit
der Gedanken Guido Terrenis und Harclays ist unverkennbar ; villige
Gleichheit herrscht in der Tendenz, mit der entschiedenen Ablehnung
der Realitit der Communitit doch die Wahrung der Realitit des
Universalen zu verbinden. Nur hat Harclay die wahre Universalitit
des konfusen Begriffes klarer gefalit und schdrfer herausgestellt.

Zu dem Vertreter aus dem Weltklerus Harclay, dem Franziskaner
Farinier und dem Karmeliten Guido Terreni gesellt sich in seiner
Universalienlehre der Dominikaner Hervdus Natalis. Xiberta weist auf
die « sehr bemerkenswerte Ubereinstimmung » zwischen der Auffassung
bei Guido Terreni und der des Hervius hin, wie sie sich in dessen
Quistio g des I. Quodlibets finde. Wie Guido Terreni, nehme auch der
Dominikanermagister als entferntes IFundament der Universalien die
Ahnlichkeit der Individuen, deren Wesenheit in dem konfusen Begriff
abstrakt erfalit wiirde. Zu dieser Auffassung komme Hervius ebenfalls

versalis et sub alio respectu est particularis, ut sor prout distincto intellectu conci-
pitur, habet rationem singularis, (ut aut confuso intellectu concipitur habet
rationem singularis) ut autem confuso intellectu concipitur non distinguendo a
quocumque homine ut concipitur secundum quod homo, habet rationem superioris
ad seipsum, in quo non distinguitur a platone et similiter de animali et substantia.
Unde circumscriptis diversis conceptibus non est aliud secundum rem : sor est
substantia, animal homo, quam sor est sor. Quod autem iste predicationes distin-
guantur est propter candem rem secundum diversos conceptus variatam. »

1 Fol. 178vb : « Ad primum patet quod non oportet, quod quorum est unus
conceptus quiditativus, quod eorum sit una realitas ... quia talium non potest
esse una realitas nisi secundum conceptum, ut dictum est. Nec propter hoc est
fictitius conceptus. Non enim oportet quod omnino eodem modo res sit sicut
concipitur. Unde quia hoc estimavit plato, ut communiter dicitur, posuit ydeas.
Concipimus enim lineam abstrahendo a materia sensibili, que tamen non est
separata a materia sensibili. Et sic abstrahentium non est mendacium, 2° physi-
corum. Licet ergo homo preter sortem et platonem intelligatur et ratione separetur,
non oportet ad hoc, quod talis conceptus sit verus et non factitius, quod sit homo
una res in sorte et platone ab eis distincta, sed sufficit quod in sorte sit humanitas
et tunc concipio hominem, in quo convenit sor et plato.

2 Fol. 179rb/f.: « Ad sextum dicendum quod scientia est de re eadem
(eadem) cum singulari, sub conceptu tamen confuso et universali, ut non deter-
minat istam vel illam rem nec supponit pro aliqua re una distinctim, sed distinctim



310  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

durch seine Bekdmpfung der skotistischen FFormalititen.! Nach der
kurzen Charakteristik, die Geyer von der Universalienlehre des Hervius
gibt, ist dessen Konformititentheorie in dem Sinne zu verstehen wie
die Lehre der oben behandelten Denker. 2 Den Grundgedanken seiner
Haltung hat Hervidus iibrigens schon in seinem Sentenzenkommentar
ausgesprochen. Die spezifische Einheit ist nicht eine Einheit secundum
rem, sondern nur secundum rationem ; das, worin die existierenden
Individuen artlich iibereinstimmen, unterscheidet sie auch individuell.

Das mag geniigen, um zu zeigen, dall wir wirklich von einer
Gruppenbildung reden kénnen. Wer im einzelnen noch dazu zu rechnen
ist, mull die weitere Forschung ergeben. Doch verdient es alle
Beachtung, dal in neuester Zeit eine gewisse Korrektur in der Auffassung
solcher Denker, die seither als Prinominalisten galten, einsetzt, und

(statt disiunctim ?) confuse, quia neque hec res est subjectum nec illa nec aliqua
una res extra animam, sed res in universali, puta de humanitate, prout occurrit
intellectui non distinguendo a sorte et platone est scientia et demonstratio
de risibili. Unde non oportet ad realitatem scientie quod humanitas sit una in
sorte et platone, sed sufficit [179va] quod sit realitas sive in isto sive in illo sive
in omnibus si[n]gillatim. »

1 A.a. O. 180, Anm. 1.

2 Fr. Uberwegs GrundriB der Geschichte der Philosophie, II. Die patristische
und scholastische Philosophie, 11. Aufl. herausg. von Dr. Bernh. Geyer, Berlin 1928,
S. 3536.

3 II. Sent. d. 3, q. 2, a. 1: « ... Et ideo ad hoc, quod plura individua dif-
ferant in eadem specie, non oportet ponere in illa natura divisionem realem alicuius
unius quod dividitur realiter in multa. Rursum non videtur necessarium quod si
aliquid distinguitur ab alio per formam quod distinguatur ab eo specie. Nam
aliquid potest distingui ab alio per formam dupliciter : uno modo quod distinguatur
per formam secundum absolutam rationem forme : prout est talis forma specifica :
et quod sic distinguitur per formam ab alio, necesse est differre ab eo specie. Alio
modo potest aliquid differre per formam ab alio non secundum absolutam rationem
forme, sed secundum quod hec forma. ... Et sic videtur quod non sit sufficiens
causa quod aliqua differant specie, nisi quia differunt per formam. Item etiam
propter hoc quod omnia conveniant in natura speciei non videtur necessarium
quod natura speciei non sit causa distinguens individua secundum rem : quia licet
illud in quo aliqua conveniunt realiter et sicut in uno secundum rem, non possit
ea distinguere secundum rem, non tamen videtur necessarium quod illud in quo
conveniunt aliqua secundum rationem quod per illud non distinguantur secundum
rem : immo oppositum videtur necessarium, quia cum in quolibet individuo eius-
dem speciei inveniatur illud quod est principium distinctivum aliorum ; alioquin
in illo, in quo non esset, non essct distinctum ; oportet quod individua conveniant
secundum unitatem rationis in eo quod est distinctivum individuorum. Cum ergo
individua non conveniant in forma nisi secundum unitatem rationis, non videtur
necessarium quod individua einsdem speciei non possint distingui per formam
circumscripta quantitate et quacumque materia, »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 311

zwar nach der Richtung hin, daBl diese doch den Realismus nicht
preisgegeben hitten oder wenigstens nicht preisgeben wollten. Fiir
Durandus a St. Porciano hat J. Koch mit Recht darauf hingewiesen,
daB in dem Kampf um seine Lehre gegen den Doctor modernus von
seinen Gegnern, griindlich geschulten Thomisten, nie der Vorwurf
erhoben wurde, er vertrete einen Nominalismus.! Insofern kénnen
wir auch hier von einer «riickliufigen Bewegung» sprechen. Die
philosophiegeschichtliche Forschung wird noch riickhaltloser sich zu
ihr bekennen und vielen der sog. Prinominalisten gerechter werden,
wenn sie deren geschichtlichen Standort methodisch besser verwertet
und klarer erkennt, was diese eigentlich zuriickweisen wollten. Es kann
gar keinem Zweifel unterliegen, dafl man vielfach aus Stellen, in denen
sie die Realitit der Universalitit bekdmpfen, die ILeugnung der
Realitit des Universalen herausgelesen hat. 2

Fiir Durandus a St. Porciano hat deshalb J. Koch den realistischen
Grundzug seiner Universalienlehre klar herausgehoben. Das Allgemeine
ist nicht im realen Objekte, da dieses durch sich selbst individualisiert
ist ; es ist deshalb nur im Intellekt. Die im universalen Begriff erfal3te
Wesenseigentiimlichkeit findet sich dagegen in der Aullenwelt ver-
wirklicht. Koch glaubt deswegen zwischen dem Realismus des Doctor
modernus und dem Konzeptualismus Harclays einen Trennungsstrich
ziehen zu miissen. ®* Die mitgeteilten Texte stehen jedoch in keinem
Gegensatz zur wirklichen Lehre Harclays, sondern kommen ihr sehr
nahe.

So nimmt die Harclay-Gruppe eine Mittelstellung zwischen dem
skotistischen Realismus und dem Nominalismus Ockhams ein. Die
Bezeichnung Prinominalisten fiir diese Gruppe halte ich fiir abwegig,
so sehr sie auch durch die exklusive Betonung der Singularitit des
extramentalen Dinges und des Figmentumcharakters des Universalen

1 Koch Jos., Dr., Durandus a St. Porciano O. P. (BGPMA. XXVTI /I), Minster
1927, 2 /f.

? Man vgl. z. B., wie M. de Wulf in seiner Histoire de la Philosophie médié-
vale, IT *® Louvain 1925, 160, das Konkretum : universale fiir das Abstraktum
universalitas bei Durandus setzt und dadurch der Stelle einen ganz anderen
(pranominalistischen) Sinn gibt: « L'universel ne répond a rien et se raméne a
un contenu pensé, fabriqué par le concept. Il scrait puéril (frivolum) de lui
reconnaitre quelque valeur dans un domaine ol tout est a la frappe de l'indivi-
dualité. » Dazu die Stelle aus Durandus : « Frivolum est dicere quod universalitas
fiat in rebus, quia universalitas non potest esse in rebus sed solum singularitas. »

3 Bei Geyer, a. a. O. 523 /f. '



312 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

dem nominalistischen Denken Anstofl gewesen ist. Inhaltlich und der
Tendenz nach vertritt diese Gruppe einen, wenn auch geschwichten
Realismus, der, soweit ich sehe, nur von den Skotisten als Nominalismus
ausgegeben wurde. Doch das gleiche Schicksal hatte auch der Realismus
eines Thomas, dem die Harclay-Gruppe am nichsten steht. Von dem
skotistischen Realismus unterscheidet sich diese Richtung ganz klar
durch die Bekiampfung der realen Communitat bezw. Universalitit, der
realen Einheit der spezifischen Natur, der realen Zusammensetzung
zwischen dieser und der Individualdifferenz, sowie durch die starke
Betonung der Singularitit der AuBlendinge und des Charakters des
Universalen als « Figmentum». Darin gingen sie einig mit den
Thomisten und den Nominalisten, wenngleich diese letzteren die
Begriffe der «Singularitit der Dinge aus sich» und des Figmentums
umdeuteten. Gerade dadurch aber riickten die Vertreter der Harclay-
Gruppe von jedem Nominalismus deutlich ab, dall sie dem konfusen,
d. h. universalen Begriffe ein reales Fundament in den Dingen zu-
erkannt ; er enthdlt in sich die spezifische Wesenheit der Dinge, durch
die diese einander dhnlich sind, in abstrakter Form. Am nichsten
kommt diese Gruppe der Lehre des hl. Thomas ; sie vertritt gemdlBigten
Realismus. TIreilich sind die Unterschiede nicht zu verkennen, wie
sie bereits Ockham aufgezeigt hat.! Is gelingt ihnen nicht, so klar
wie Thomas das Sein des Universalen von dem des Individuums ab-
zuheben.

Die neueren Untersuchungen haben ergeben, dall die seither
iibliche Zuweisung einzelner Philosophen zum Nominalismus, aber
auch anderer zum gemiBigten Realismus beziiglich ihrer Universalien-
lehre nicht aufrecht erhalten werden kann. Nimmt man als Eintei-
lungsprinzip die Stellung zur Frage, wie ist das Universale fundamen-
taliter in den Dingen, so ergeben sich klar drei Richtungen.

Die einen sprechen der Natur in den Dingen irgendeine aktuelle
Indifferenz zu, sodafl das Universale selbst schon irgendwie aktuell
in den Dingen ist, noch vor der Abstraktion des Intellektes. Zu
diesen Vertretern eines gesteigerten, bezw. iibersteigerten Realismus
sind einerseits Duns Skotus und der Grofliteil der Skotisten, anderseits
die Ultrarealisten zu zdhlen. Das Unterscheidende dieser zwei Unter-
gruppen liegt in der verschiedenen Ausdeutung der aktuell indifferenten
spezifischen Natur. Skotus und seine wahren Nachfolger deuten sie

1 Vgl. oben S. 308 f,



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 313

als aktuelles Commune und die ihm eignende Indifferenz wird von der
spiteren Schule als rein negative genommen. Die anderen hingegen
bestimmen die Indifferenz als eine positive, als sog. indifferentia per
inexistentiam und nehmen infolgedessen eine aktuelle Universalitit der
Natur in den Dingen an, sodall diese die numerisch eine Natur besitzen.
Als typischer Vertreter dieser Anschauung fiir das Altertum gilt Plato ;
innerhalb der Skotistenschule wird ein exzessiver Realismus von
Johannes Canonicus, Nikolaus Bonetus, Philipp Faber, Boyvin u. a.
gelehrt.

Die zweite Richtung lehnt jede Aktualitit des Universalen bezw.
Communen in den existierenden Dingen ab; in diesen ist es nur
potentiell ohne jedwede aktuelle Indifferenz. Aktuell universal wird die
Natur erst durch die Abstraktion des Intellektes; somit wird die
Realitit des Universalen gewahrt, ohne dal} dieses in den Dingen selbst
schon aktuell vorhanden wire. Das ist der gemdfigte Realismus. Auch
hier lassen sich zwei Untergruppen unterscheiden. Thomas und seine
Anhiinger sprechen die Universalitit dem Sein selbst zu, indem sie als
Fundament der Universalitit des Seins der Forma als Ratio essentiae
eine potentielle Indifferenz in deh Dingen zuerkennen. Die Harclay-
Gruppe hingegen bekennt sich zu einer Universalitil des Begriffes ;
die Potentialitit des Universalen in den Dingen ist deren Potentialitét,
universal erkannt zu werden. Ihre stirkste Anniherung an die
Thomas-Gruppe hat die Harclay’sche in der ILehre von der Suppositio
simpliciter pro re in universali. Dagegen verzichtet sie auf eine meta-
physische Begrindung der angenommenen Potentialitit der Dinge,
universal erkannt zu werden. In dieser Unausgeglichenheit liegt die
prinzipielle Schwiche der Doktrin und zugleich der Ansatz- oder Aus-
gangspunkt fiir die Verschiedenheit der von Thomas abweichenden
Lehren, wie z. B. in der Erkenntnistheorie und der Lehre vom Indivi-
duationsprinzip. Ihrem Charakter nach koénnten wir deshalb diese
Gruppe im Unterschied zur vorhergehenden kennzeichnen als die des
geschwichten Realismats.

Die dritte Richtung ist als Nominalismus bekannt. Nach ihr gibt
es fir das Universale weder ein aktuelles noch ein potentielles Funda-
mentum in re. Damit fillt jede Realitit des Universalen. Fundament
fiir das Universale ist nach Ockham nicht mehr das singulire, aber
doch noch potentiell universale Ding, sondern der singulire Begriff.
Auch hier treffen wir wiederum auf zwei Untergruppen. Nach dem
einfachen Nominalismus, wie ithn Ockham vertritt, ist das Universale



314  Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

noch ein natiirliches Zeichen, insofern es in natiirlicher Abhingigkeit
vom singulidren Begriffe und in natiirlicher Ahnlichkeit zu ihm steht.
Fiir den radikalen Nominalismus dagegen hat das Universale nur die
Bedeutung eines willkiirlichen Zeichens ; es ist nur Nomen. Als Vertreter
dieses radikalen Nominalismus kennen wir den Dominikaner Crathorn. !

So zeigt das ausgehende Mittelalter in der Universalienfrage eine
bunte Mannigfaltigkeit ; der exzessive Realismus und der radikale
Nominalismus hatten ebenso ihre Vertreter wie jede Zwischengruppe.
Die groBen Uberblicke, die wir vielfach bei spitmittelalterlichen Philo-
sophen {iiber die verschiedenen l.6sungen des Universalienproblems
finden, geben sich immer mehr alseine Kritik an damals wirklich
lebendigen und wirksamen philosophischen Strémungen. In diesem
Kampfe um das Universalienproblem nimmt die Harclay-Gruppe eine
Mittelstellung zwischen dem skotistischen Realismus und dem Nominalis-
mus ein. Mit Thomas und Skotus nahm auch sie fiir das Universale
ein fundamentum in re an und bekannte sich so im Gegensatz zu dem
Nominalismus zum Realismus. Dagegen stand sie mit dem Thomis-
mus und Nominalismus gegen die skotistische Universalienlehre in
deren doppelten Priagung ; das stellt sie in die Reihe des gemifigten
Realismus.

1 Vgl. Kraus J., Die Stellung des Oxforder Dominikanerlehrers Crathorn zu
Thomas von Aquin, in ZkTh. 57, Jg. 1933, 66-88.



	Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay [Fortsetzung]

