
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762602

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre von Akt und Potenz

in der thomistischen Philosophie.

Von P. Jos. GREDT 0. S. B., Rom (S. Anselmo).

In seinem Buche «Das Wesen des Thomismus » hat G. M. Manser

gezeigt, daß « wir in der scharf logischen, konsequenten Durch- und

Weiterbildung der aristotelischen Lehre von Potenz und Akt das

innerste Wesen, den Kernpunkt des Thomismus zu erblicken haben (10).

L. Fuetscher veröffentlicht nun unter dem Titel « Akt und Potenz »

ein Buch, in dem er die thomistische Lehre von Akt und Potenz einer

prüfenden Untersuchung unterzieht.1 Den Grundriß des thomistischen
Systems, sagt Fuetscher, « bilden die sogenannten vierundzwanzig
Thesen2, in denen gerade die besondere Auffassung von Akt und
Potenz klar zum Ausdruck kommt ». Und er stellt sich die Frage,
« ob diese besondere Auffassung auch über allen berechtigten Zweifel
erhaben ist. Jedes System hat soviel kritischen Wert als die
Fundamente besitzen, auf denen es beruht. Darüber hilft keine
,innere Geschlossenheit' hinweg. Es können ja auch aus einem falschen
Antezedens mit vollkommener logischer Konsequenz Folgerungen

gezogen werden, die ein geschlossenes System darstellen » (4 f.).
Fuetscher findet nun in der Tat, daß er das Fundament des Thomismus
nicht für hinreichend gesichert halten kann. Dem entsprechend macht

er, nach einem einleitenden Teil, in den vier folgenden Teilen seines

Buches die Bedenken gegen die thomistischen Grundlehren geltend :

gegen die Lehre von der Begrenzung, der Vervielfältigung, der Einheit
des Aktes und gegen die Lehre vom Übergang aus der Potenz in
den Akt.

1 Lorenz Fuetscher S. J., Akt und Potenz. Eine kritisch-systematische
Auseinandersetzung mit dem neueren Thomismus. Innsbruck, F. Rauch. 1933.
vin-346 SS.

2 Die von der römischen Studienkongregation am 27. Juli 1914 und am
7. März 1916 bestätigten vierundzwanzig thomistischen Thesen.



270 Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

1. Die Begrenzung des Aktes.

Fuetscher wendet sich zuerst gegen die Unendlichkeit, die nach
thomistischer Lehre dem Akt als solchem zukommen soll : Der Akt
kann nicht real physisch durch sich selbst begrenzt sein. Er wird
nur beschränkt durch die real von ihm verschiedene subjektive Potenz,
in die er aufgenommen wird. Der in keine Potenz aufgenommene
Akt muß somit unendlich sein (85 f.). Demgegenüber macht Fuetscher

geltend: «Der Akt, z. B. Weisheit, besagt als solcher ,aus sich'

begrifflich, in ordine metaphysico gewiß nichts von Begrenztheit ;

das heißt aber noch nicht er leugnet die Begrenztheit ; er besagt weder
das eine noch das andere, sondern sieht von beidem vollkommen ab.

Ja, besagte der Akt als solcher Unbegrenztheit, dann könnte er unmöglich

in endlichem Ausmaß vorhanden sein ; Weisheit wäre dann aus

sich begrifflich) unvereinbar mit Endlichkeit und so würde sie

auch eine Begrenztheit durch eine reale Potenz absolut ausschließen.

Das begrenzende Prinzip des Aktes liegt daher zunächst nur .außer¬

halb' der Definition, des metaphysischen Soseins des Aktes, das ,in
sich' nichts enthält sowohl von Begrenztheit als auch von Unbegrenztheit.

Damit haben wir eine begriffliche bezw. metaphysische
Verschiedenheit von Akt und Potenz erfordert, aber nicht eine

realphysische. Die letztere ergibt sich als Notwendigkeit nur aus der

Voraussetzung des Paralellismus, wonach all das, was begrifflich bezw.

in der metaphysischen Ordnung verschieden ist, auch in der
Seinsordnung verschieden sein muß » (86). Allein der Begriff des Aktes gibt
zu erkennen, daß das ihn Beschränkende sachlich von ihm verschieden

sein muß, daß eine real-physische Verschiedenheit von Akt und Potenz,

von Wirklichkeit und Möglichkeit erfordert ist. Wenn einmal die Natur
des Aktes Vollkommenheit ist : Vollkommenheit schlechthin in der

Daseinswirklichkeit, im actus entitativus, Vollkommenheit in einer

gewissen Beziehung in der Wesenswirklichkeit, im actus formalis,
dann ist es unverständlich, wie er das ihn Beschränkende in sich selbst

tragen soll. Der Akt, z. B. die Weisheit, schließt wohl nicht
überhaupt jegliche Begrenztheit aus ; aber er schließt jede Begrenztheit
aus, die ihm nicht durch eine von ihm sachlich verschiedene Potenz
zukäme. Die Begrenztheit muß ihm sachlich von außen zufallen.
Es ist widerspruchsvoll für die physische Wirklichkeit der Weisheit,
daß sie sich durch sich selbst einschränkte. Es würde alsdann die



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 271

Weisheit sich selbst leugnen. Die in keinen beschränkenden Untergrund

aufgenommene Weisheit ist daher unendlich. Die Weisheit
schlechthin ist sogar, als reine Vollkommenheit, schlechthin unendlich.

Die Weisheit einer bestimmten Art wäre unendlich in ihrer Art. In
einen Untergrund aufgenommen, ist sie dagegen eine beschränkte
Beschaffenheit. Ihre Beschränkung ist aber einzig aus dem Untergrunde
herzuleiten, dem sie unvollkommen mitgeteilt ist — unvollkommen
der Klarheit des Erkennens nach und der Zahl der Gegenstände
nach, auf die sie sich bezieht. Die Thomisten wenden, nach dem

Vorgange des hl. Thomas, ein sinnfälliges Beispiel an, um diese

metaphysische Wahrheit klar zu machen : Wenn die « Weiße », als

platonische Idee, wesenhaft für sich wäre, wäre sie unendlich in ihrer
Art ; denn sie ist das, wodurch jegliches Weiße weiß ist — und sie

könnte nur eine sein. So ist tatsächlich die substantielle Form, die

nicht nur unstofflich, geistig ist, wie die Menschenseele, sondern als

reiner Geist überhaupt nicht Körperform ist, in ihrer Art unendlich —
und sie kann nur eine sein in ihrer Art, da sie, als für sich seiender

artbestimmender Grund, die ganze Art erschöpft. Und das für sich
seiende Dasein, das in kein beschränkendes Wesen aufgenommen wird,
ist schlechthin unendlich, schlechthin unendlicher Akt. Fuetscher

behauptet zwar, daß das Dasein überhaupt nicht Akt, nicht
Vollkommenheit sei (113-116). Allein das Gegenteil ergibt sich aus dem

Begriff des Daseins, auch wenn wir von dem sachlichen Unterschied
zwischen Wesen und Dasein in den Geschöpfen absehen. Das Dasein
ist doch das, was das Wesen vollendet, sei dieses nun sachlich oder

auch nur gedanklich vom Dasein verschieden. Freilich kommen die

verschiedenen, gattungsmäßigen und artlichen Vollkommenheiten vom
Wesen ; aber ihre Vollendung haben sie durch das Dasein. Diese

gattungsmäßigen und artlichen Vollkommenheiten sind aber

Beschränkungen, die vom beschränkenden Wesen herrühren, sei dieses

nun sachlich oder auch nur gedanklich vom Dasein verschieden.
Denken wir dieses das Dasein durch Beschränkung Bestimmende weg,
dann bleibt uns die unbedingte, reine Vollkommenheit, der actus

purus. Dieses durch Beschränkung bestimmende Wesen kann nun
aber, wie schon gezeigt wurde, nicht sachlich eins sein mit dem Akt,
also auch nicht mit dem Akt des Daseins. Und so ist das für sich seiende

Dasein reiner Akt, der nur beschränkt werden kann durch die von
ihm sachlich verschiedene Potenz, durch d&s Wesen, in das er

aufgenommen wird.



272 Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

Die thomistische Lehre von der sachlichen Verschiedenheit, die
bestehen muß zwischen dem Akt und der ihn beschränkenden Potenz,
die sich unmittelbar aus dem Begriff des Aktes ersehen läßt, wird aber
auch erschlossen durch den Beweis, der vom geschaffenen Wesen
ausgehend den sachlichen Unterschied dartut zwischen diesem Wesen
und dem durch dieses Wesen beschränkten Dasein. Fuetscher unterzieht

meinen Beweis, den ich Elementa II5 (104-108) aus der Kontingenz

des geschöpflichen Wesens erbracht habe, einer längern Kritik.
Er sagt: «Der Nerv des Beweisganges (bei Gredt) ist in dem Satz

ausgesprochen : Conceptus exsistentiae non clauditur in conceptu adae-

quato essentiae creatae. Schon da drängt sich gleich die Frage auf,
wie kann' man denn daraus, daß der Begriff der Existenz nicht im
adäquaten Begriff der Wesenheit enthalten ist, schließen, daß beide
auch im Ding real verschieden sein müssen, wenn man nicht den
vollkommenen Parallelismus von Erkenntnis-und Seinsordnung zur Voraussetzung

macht?» (158). Dann fährt Fuetscher fort: «Gredt beruft
sich für diese Verschiedenheit auch auf die Kontingenz der geschöpflichen

Dinge» (a. a. 0.). Dazu bemerke ich: Ich berufe mich nicht
auch auf die Kontingenz der geschöpflichen Dinge, sondern mein Beweis
ist schlechthin aus der Kontingenz der geschöpfliehen Dinge geführt.
Nicht aus einer Wesensschau glaube ich dazu zu kommen, daß ich

behauptete, im adäquaten Begriff des geschaffenen Wesens sei das

Dasein nicht eingeschlossen ; vielmehr beweise ich dies aus der Ivontin-
genz des geschöpflichen Wesens: Weil das geschöpfliche Wesen nicht
notwendig, sondern zufällig daseiend ist, deshalb kann im adäquaten
Begriff dieses Wesens das Dasein nicht eingeschlossen sein. Und es

handelt sich hier nicht um einen abgezogenen Wesensbegriff, sondern

um einen Begriff, der die essentia actualis, die Wesenheit im daseienden

Ding durchdringt und vollständig darstellt, um einen conceptus adae-

quatus dieser physischen Wesenheit. Fuetscher meint zur Wahrung
der Kontingenz des Geschöpfes genüge ein begrifflicher Unterschied ; es

genüge, daß das Dasein nicht in der Begriffsbestimmung des Geschöpfes

liege. Allein zur Wahrung der Kontingenz ist notwendig, daß die
daseiende Wesenheit « die Wesenheit im Ding » sachlich von ihrem
Dasein verschieden sei. In jedem Daseienden sind Wesen und Dasein
innerlich zukommende positive Bestimmtheiten, seien sie nun sachlich
voneinander verschieden oder bloß gedanklich. Diese Bestimmtheiten
sind im zufällig Daseienden, im Geschöpfe jedenfalls nicht notwendig,
sondern zufällig miteinander verbunden, möge man sich nun diese



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 273

Verbindung vorstellen als sachliches Einswerden oder als Aufnahme
des Daseins in das von ihm sachlich verschiedene Wesen : Das daseiende

Wesen ist nicht notwendig, hat das Dasein nicht notwendig. Und sie

sind zufällig miteinander verbunden nicht nur dadurch, daß das

geschöpfliche Wesen im Augenblicke seines Entstehens das Dasein

von einem andern hat und nicht aus sich ist ; — das geschöpfliche
Wesen hat vielmehr während seiner ganzen Daseinsdauer das Dasein

von einem andern. Niemals ist es aus sich daseiend. Wenn es das

anfangs von einem andern empfangene Dasein hernach aus sich hätte,
würde es aus sich Seiendes werden. Wesen und Dasein sind somit
im Geschöpfe fortwährend zufällig, durch einen andern verbunden,
das Geschöpf muß fortwährend von einem andern im Dasein erhalten
werden. Wenn aber dem so ist, dann sind Wesen und Dasein im
Geschöpfe sachlich voneinander unterschieden durch einen sachlichen,

positiven Unterschied. Denn wenn sie sachlich eins wären, wären sie

nicht zufällig, sondern ganz notwendig miteinander verbunden, und
das Geschöpf wäre notwendig, aus sich daseiend. Das geschöpfliche
Wesen hätte das Dasein aus sich und durch sich selbst und bedürfte
auch keines erhaltenden Einflusses eines andern, um im Dasein zu
verharren. — Fuetscher macht gegen diese Beweisführung geltend :

«Begründet die Realidentität absolute Notwendigkeit hinsichtlich des

Daseins, dann gilt dasselbe auch bezüglich der Individualität. Dann ist
aber der Mensch, falls seine Individualität im Ding mit der Wesenheit
real identisch ist, absolut notwendig dieser Mensch, und es kann
somit auch nur einen einzigen Menschen geben. Will man hier diese

Konsequenz nicht ziehen, dann darf man folgerichtig auch aus der

Realidentität von Sosein und Dasein keine absolute Notwendigkeit
ableiten» (159). Ich ziehe die erste Konsequenz ohne Bedenken, und
auch die zweite, indem ich sie genauer bestimme : Der Mensch ist

notwendig dieser Mensch, und es kann auch nur einen einzigen solchen

Menschen geben. Der Einzelmensch ist nicht vervielfältigbar ; es kann

nur einen einzigen geben. Der Mensch, um den es sich ja hier handelt,
ist ein vereinzelter Mensch. Zu diesem gehört notwendig der
Einzelheitsunterschied, und zwar dieser bestimmte Einzelheitsunterschied :

Er ist notwendig dieser, ebenso wie der Mensch notwendig vernünftig
ist. Aber er ist nicht notwendig daseiend. Zu dem bestimmten Einzelwesen

gehört notwendig auch der bestimmte Einzelheitsunterschied,
ebenso wie zum Artwesen notwendig der Artunterschied gehört. Aber
weder das Einzelwesen noch das Artwesen sind notwendig daseiend.

Divus Thomas. 19



274 Lie Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

— Weiter macht Fuetscher geltend: «Ein Gleiches gilt auch
hinsichtlich der Aktualität, die der Wesenheit als principium quo entis
in Realidentität zukommt. Begründete die Realidentität eine absolute

Notwendigkeit, dann könnte es kein rein möglichesWesen geben, was der
Thomismus indes selber nicht behaupten will. Wir stehen hier dann

vor der Alternative : entweder kommt dem Sosein seine Aktualität
durch eine bloße denominatio extrinseca zu, was ein Widersinn ist,
oder wir können auch beim aktualen Sosein noch begrifflich
unterscheiden zwischen dem Sosein als solchem und seiner Aktualität, was
zur Kontingenz der Aktualität hinsichtlich des Soseins ausreicht »

(159 f.). Ich antworte: Die Aktualität, die dem daseienden Wesen

innerlich zukommt und mit ihm eins ist, ist nur die Aktualität eines

principium quo potentiale, das wirklich daseiend ist durch die zufällige
Verbindung mit dem Dasein und somit nur zufällig, nicht notwendig
daseiend ist.

Übrigens kann, unter Voraussetzung der sachlichen Einerleiheit
von Wesen und Dasein, auch kein in den Dingen selbst begründeter
gedanklicher Unterschied zwischen dem wirklich daseienden Wesen und
dessen Dasein aufrecht erhalten werden. Es kann das wirkliche Wesen 1

nicht mehr gedacht werden abgezogen vom Dasein, und auch das

geschaffene Dasein kann nicht gedacht werden, ohne daß im Begriffe
das Wesen ausgedrückt sei. Denn wenn das wirkliche Wesen begrifflich
ausgedrückt wird, wird die wirkliche Seinsheit ausgedrückt, durch die
das Ding seine Artbestimmtheit hat. Diese Seinsheit ist aber notwendig
ein Dasein. Wenn einmal der sachliche Unterschied von Wesen und
Dasein geleugnet wird, gibt es ja überhaupt keine andere wirkliche
Seinsheit : Was nicht Dasein ist, ist überhaupt nichts. Das

Artbestimmende, das Wesen ist also seinem Begriffe nach ein Dasein.
Ebenso wenn im Begriffe das geschaffene Dasein ausgedrückt wird,
d. h. das wodurch etwas dem Nichts entgegengesetzt ist, nicht schlechthin,

sondern beziehungsweise, beschränkterweise, wird nicht nur das

Dasein, sondern auch das das Dasein Bestimmende, das Wesen
ausgedrückt. Das Einzige, wovon, unter Voraussetzung des nicht
sachlichen Unterschiedes von Wesen und Dasein abgesehen werden kann,
ist die « Ausübung » des Daseins, insofern das Wesen-Dasein (das mit

1 Wohl zu merken ist, daß es sich immer um das wirkliche Wesen handelt,
nicht um das bloß mögliche. Es steht in Frage, ob das wirkliche Wesen, die
essentia actualis sachlich verschieden sei — ob sie gedanklich verschieden sei
von ihrem Dasein.



Die I.ehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 275

dem Dasein eins sein sollende Wesen) gedacht wird, ohne daß dessen

«Ausübung» in der Wirklichkeit, d. h. dessen wirkliches Dasein durch
ein Urteil behauptet wird. Allein das genügt nicht um die Zufälligkeit
des Geschöpfes und dessen Unterschied von Gott festzuhalten. Denn

auch Gott kann gedacht werden in der Weise, daß von seinem
tatsächlichen Dasein abgesehen wird. Auch Gott, das für sich seiende,

unbedingt notwendige Dasein, kann gedacht werden, ohne daß dessen

wirkliches Dasein durch ein Urteil behauptet wird. Und es wird
tatsächlich vom Gottesleugner so gedacht. Wie aber dann gesagt werden
muß : wenn es etwas so Vollkommenes gibt (ein für sich seiendes

Dasein), dann ist dieses notwendig, nicht zufällig daseiend, so müßte
auch vom Geschöpfe, wenn in ihm Wesen und Dasein eins wären,

gesagt werden : wenn es daseiend ist, dann ist es nicht zufällig,
sondern notwendig daseiend ; es ist so daseiend, daß es nicht nicht
da sein kann.

2. Die Vervielfältigung des Aktes.

Die sachliche Verschiedenheit, die bestehen muß zwischen dem

Akt und der ihn beschränkenden Potenz, wird für den formalen Akt
erwiesen durch die thomistische Lehre von der Vereinzelung der
Körpersubstanz. Wurzelhafter Grund der Vereinzelung (principium
individuationis radicale) ist der durch die Ausdehnung bezeichnete
Stoff (materia signata quantitate). Aus dieser Lehre ergibt sich, daß
die in den Stoff nicht aufgenommene Form in ihrer Art unendlich ist,
und daß ihr diese Unendlichkeit benommen ist durch die Aufnahme
in den Stoff. Fuetscher unternimmt nun im dritten Teile seines Buches
einen gewaltigen Feldzug gegen diese Lehre. Zunächst erhebt er eine

Reihe von Schwierigkeiten gegen diese Bezeichnung des Stoffes durch
die Ausdehnung. Da diese Bezeichnung mittelst der Stoffzubereitung
geschieht, diese aber qualitativer Art ist, frägt er, wieso bei der

Bezeichnung des Stoffes die Ausdehnung die erste Rolle einnehmen
solle (222). Dann ist ihm unverständlich, wie der gänzlich unbestimmte
Stoff eine ihm innerliche Beziehung zu einer Ausdehnung haben könne

(a. a. 0.). Weiter erhebt er Schwierigkeiten gegen die nicht bestimmt
begrenzte Ausdehnung (quantitas interminata), die bei der Vereinzelung
der Körpersubstanz in Betracht kommt (222 f.). Endlich macht er
geltend, daß bei der substantiellen Veränderung der Stoff nicht
numerisch derselbe bleiben könne, wenn er dabei bezeichnet wird durch
Beziehung zur Ausdehnung. — Am besten antworte ich auf diese



276 Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

Schwierigkeiten, indem ich auf den Vorgang der Erzeugung eingehe.

Im Augenblick der Erzeugung hat der Stoff kraft der vorhergegangenen
Zubereitung eine Hinordnung zur neuen substantiellen Form und zu
den Akzidentien der neuen Substanz. Diese Akzidentien hinwiederum
gehen, als stofflich zubereitende Ursache, der neuen Form vorher und
sind nächste Zubereitungen zu ihr. Und unter den Akzidentien selbst

geht die Ausdehnung als erstes Akzidens den übrigen vorher als

Zubereitung zu ihnen, weil nur mittelst der Ausdehnung die übrigen
körperlichen Akzidentien der Substanz zukommen. Denn der Stoff
ist nur zubereitet zu dieser der Zahl nach bestimmten Form, weil er
zubereitet ist zu dieser Ausdehnung, ebenso wie er nur zubereitet ist
zu dieser Art von Form, weil er zu den Akzidentien zubereitet ist,
die von dieser Art gefordert sind. Daher ist der Stoff schon
unterschieden von dem übrigen Stoff und geschieden, d. h. als abzuteilend
bezeichnet bevor die Ausdehnung tatsächlich da ist, ja auch bevor
die neu zu erzeugende substantielle Form da ist, weil er kraft der

vorhergegangenen Stoffzubereitungen sich auf diese Ausdehnung bezieht
und sie fordert. So ist, wenn Wasser zersetzt wird, der Stoff der
Wassermolekel in zwei Teile geschieden, deren einer Wasserstoff, der
andere Sauerstoff wird. Ebenso ist, wenn ein Mensch stirbt, sein Stoff
in viele Teile geschieden, entsprechend den organischen Stoffen, die
dann entstehen. Die Ausdehnung muß also als Bedingung zur
Vereinzelung des Körpers jedenfalls die erste Rolle übernehmen, weil sie

das erste Akzidens des Körpers ist. Aber sie ist auch das Einzige,
was dabei in Betracht kommt. Das Qualitative spielt dabei gar keine

Rolle. Denn dadurch, daß der Stoff eine Beziehung hat zu einer

(ihrer Stellung nach) bestimmten Ausdehnung, ist er von jedem andern

Stoff geschieden und als letzter unmitteilbarer Untergrund durch sich

selbst vereinzelt und somit geeignet, die in ihn aufgenommene
substantielle Form und die ganze Körpersubstanz zu vereinzeln. Diese

vereinzelt dann auch alle Akzidentien der neuen Substanz, nicht
ausgeschlossen die Ausdehnung insofern sie ein dem Körper anhaftendes
Akzidens ist.— Wie kann aber der gänzlich unbestimmte Stoff eine

ihm innerliche, wesentliche Beziehung zu einer (der Stellung nach)
bestimmten Ausdehnung haben Er muß seiner Natur nach diese

Beziehung haben können, weil er der Untergrund ist, aus dem durch
substantielle Veränderung eine neue Körpersubstanz entsteht. Diese

Veränderung kann nur geschehen dadurch, daß der Stoff jeder substantiellen

und akzidentellen Form beraubt wird und so als reine Möglichkeit



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 277

(pura potentia) wegen der vorhergegangenen Stoffzubereitung die neue

Form und deren Akzidentien fordert, d. h. zu ihnen seiner Natur
nach als reine Möglichkeit eine Beziehung besagt. — Die Ausdehnung,
die bei der Einzelheitsbestimmung in Betracht kommt, ist die nicht
bestimmt begrenzte Ausdehnung. Solches bedeutet aber nicht, claß

der Stoff im Augenblicke der Erzeugung eine Beziehung habe zu einer

abstrakten Ausdehnung. Es bedeutet nur, daß die Ausdehnung auf
die Einzelheitsbestimmung einen Einfluß hat, nicht nach ihrer
bestimmten Größe und Gestalt, sondern einzig als durch die Stellung von
jeder andern Ausdehnung unterschiedene und geschiedene. Denn Größe

und Gestalt können wechseln am Einzelding, dieses bleibt aber dennoch
dasselbe. So ist bei der Zeugung des Menschen der von zwei Keimzellen

herrührende Stoff bezeichnet durch eine zusammenhängende

Ausdehnung, die durch ihre Stellung von jeder andern Ausdehnung
unterschieden und geschieden ist. Diese Stoffmasse hat dann tatsächlich
eine Beziehung zu einem embryonalen Menschen und zu einer
Ausdehnung, die nach Größe und Gestalt diesem entspricht. Aber die

Ausdehnung bedingt die Vereinzelung nicht nach dieser Große und
Gestalt, sondern einzig als Ausdehnung, die ihrer Stellung nach von
jeder andern Ausdehnung unterschieden ist. Da die Ausdehnung,
die Bedingung zur Vereinzelung ist, nicht die schon anhaftende, sondern

die vom Stoffe geforderte ist, ist sie früher als die substantielle Form.
Keineswegs ist sie, wieFuetscher meint, eine widerspruchsvolle Seinsheit,
die der Form gegenüber zugleich früher und später sein müßte. —
Wie bleibt aber der Stoff derselbe bei der substantiellen Veränderung,
da er alsdann eine Beziehung zu einer andern Ausdehnung erwirbt
Durch die substantielle Veränderung entsteht ein neues Einzelding.
Es muß also auch im Stoffe eine andere Vereinzelung entstehen. Der
Stoff ist somit Wurzel einer andern Vereinzelung und daher selbst

anders vereinzelt. Er ist aber derselbe Stoff als reine Möglichkeit,
die jetzt anders, der Vereinzelung nach bestimmt ist. Derselbe Stoff
wird anders bestimmt eben durch die Beziehung zu einer andern
Ausdehnung.

Die Lehre von der Vereinzelung der Körpersubstanz, sagt Fuetscher,
setzt den erkenntnis-theoretischen Parellismus voraus. Der Verfasser
macht durch sein ganzes Buch hindurch in einem fort dem Thomismus
diesen Vorwurf : Alles was begrifflich unterschieden werde, sehe der
Thomist als sachlich unterschieden an. Damit huldige er einem extremen
Realismus, der über den Skotismus hinaus gehe. Dieser Vorwurf ist



278 Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

unberechtigt : Die metaphysischen Seinsstufen sind, auch nach den
Thomisten in einem und demselben Dinge nur begrifflich verschieden ;

ebenso ist der Einzelheitsunterschied der Körpersubstanz von deren
Artwesen nur begrifflich verschieden. Wahr ist, daß nach den Thomisten
diese begrifflichen Unterschiede eine sachliche Verschiedenheit als

Grundlage haben. So gründet sich der begriffliche Unterschied von
Gattungsstufe und Artunterschied auf die sachliche Verschiedenheit
von Wesen und Dasein, da unter einer Gattung nur das enthalten
sein kann, dessen Dasein durch ein von ihm sachlich verschiedenes
Wesen beschränkend bestimmt ist. Ebenso gründet sich der begriffliche
Unterschied von Körpersubstanz und Einzelheitsunterschied auf die
sachliche Verschiedenheit von Stoff und Form in der Körpersubstanz.
«Die individuelle Verwirklichungsform », sagt Fuetscher, «müßte
darnach (nach dem stillschweigend vorausgesetzten Parallelismus) von der
Substanz ex natura rei verschieden sein ; die Verschiedenheit, welche
den angeborenen Charakter ausmacht, läge also nicht in den
Substanzen als solchen. Es ist daher vom Standpunkt des Thomismus
aus nür konsequent, wenn Gredt gegen Suarez den Vorwurf des

Nominalismus erhebt, weil sich nach dessen Erklärung des Indivi-
duationsprinzips alle Dinge wesentlich unterscheiden müßten» (251).
Dazu bemerke ich : Die individuelle Verwirklichungsform, der
Einzelheitsunterschied (prineipium individuationis formale) ist nach dem

Thomismus nicht sachlich und auch nicht ex natura rei, sondern nur
begrifflich von der Substanz verschieden. Wohl aber ist der Grund
dieses Unterschiedes, die Wurzel des Einzelheitsunterschiedes (pr.
individuationis radicale) von der Substanz sachlich aber inadäquat verschieden :

es ist nicht die ganze Substanz an und für sich, sondern nur der Stoff
mit Beziehung zu einer Ausdehnung. Zur Vermeidung des Nominalismus
ist es unbedingt notwendig, daß der Grund der Einzelheit sachlich
verschieden sei von der die Art begründenden substantiellen Form.
Nur so ist verständlich, daß alle Dinge einer Art dasselbe Artwesen
haben, trotzdem sie als Einzeldinge voneinander verschieden sind.
Kommt der Unterschied der Einzeldinge untereinander von der Form,
vom artbestimmenden Grunde, dann sind sie auch artlich voneinander
verschieden. Es ist daher nur konsequent, wenn ich gegen Suarez
den Vorwurf des Nominalismus erhebe, weil sich nach dessen Erklärung
des Individuationsprinzips alle Dinge wesentlich unterscheiden müßten,
da er lehrt, jedes Ding sei einfachhin durch sich selbst Grund seiner

Vereinzelung. Es hat keineswegs Suarez, wie Fuetscher meint (a. a. O.),



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 279

diesen Einwand durch die Unterscheidung von essentia metaphysica
und ph}'sica gelöst. Denn wenn einmal in den Körperdingen eine

Form an und für sich von der andern verschieden ist, dann kann es

für diese Dinge keine von ihnen allgemeingültige essentia

metaphysica mehr geben. Diese Dinge wären alle der Art nach voneinander
verschieden. Übereinstimmung von Einzeldingen innerhalb derselben

Art kann es nur dadurch geben, daß, deren Formen untereinander
verschieden sind, nicht an und für sich, sondern nur durch Beziehung zu
einem andern Stoff. Diese Beziehung ist aber eine transzendentale

Beziehung, eine Beziehung, die mit der Seinsheit der Form ganz eins

ist. Wie jede den Stoff bestimmende Form ihrem Wesen nach als

Körperform die Beziehung zum Stoffe innerlich in sich trägt, so trägt
auch diese und jene bestimmte Form innerlich in sich eine Beziehung
zu diesem und jenem Stoffe. Und solches gilt auch von der Menschenseele.

Obwohl geistig, ist sie dennoch ihrem Wesen nach Körperform
und hat eine wesentliche Beziehung zum Stoffe. Auch die Beziehung
des Nebeneinander in der der Einzelheitsunterschied (pr. individuationis
formale) der Körper besteht, ist eine solche den Körpern, den Einzelwesen

ganz innerliche transzendentale Beziehung : eine transzendentale

Beziehung der Stellung. Während die Dinge, die der Art nach sich

unterscheiden, voneinander getrennt sind durch artliche Bestimmtheiten,

sind die Einzeldinge derselben Art unter sich getrennt nur
durch die Stellung. So wird in den Einzeldingen derselben Art die
Art geteilt, aber nicht artlich, sondern zahlenmäßig ; die Form wird
geteilt und vervielfältigt, aber nicht «formlich» (formaliter), sondern
stofflich (materialiter). — Entsprechend der thomistischen Lehre über
das Verhältnis der Seele zum Stoffe ist die körperliche Stoffanlage
wohl der Grund des angeborenen Charakters. Aber dieser selbst ist
der Seele ganz innerlich ; er liegt in der Substanz der Seele. Die Seele

als Bestimmtheit (forma) und Wirklichkeit (actus) des Körpers
entspricht genau dem Körper, zu dem sie gehört. Sie entspricht ihm
ihrer Substanz nach und auch ihren Vermögen nach, die sich aus
dieser Substanz ergeben — und das auch, wenn diese Vermögen geistige
sind, wie Verstand und Wille. Der mehr oder weniger gut veranlagte
Körper ist Gott die Veranlassung, eine vollkommenere oder weniger
vollkommene Seele zu schaffen. Diese Lehre ist nicht, wie Fuetscher
zu meinen scheint, neu in der Thomistenschule. Sie findet sich schon
bei Aristoteles (Über die Seele, II, 9 ; 421 a 20-26), St. Thomas
(De Anim. II, lect. 19 ; S. Th. I q. 76 a. 5) und Cajetan (I q. 85 a. 7).



280 Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

M. Thiel, den Fuetscher, 253, dafür anführt, hat sie nur auf Grund
der Biologie neu entwickelt. Die substantielle Verschiedenheit der
Menschenseelen, die angenommen wird, steht auch keineswegs im
Widerspruch mit der sonstigen thomistischen Lehre. Diese Verschiedenheit

ist zwar substantiell, dennoch ist sie nicht artlich, da sie dem

Körper, nicht aber dem artbestimmenden Grunde, der Seele entstammt.
Und ein starker, gesunder Körper ist nicht notwendig Anlage für
einen hochbegabten Verstand. Daher kann Fuetscher gegen die tho-
mistische Lehre nicht geltend machen : « Es findet sich erfahrungsmäßig

auch ein großer Geist in einem gebrechlichen Körper und
umgekehrt ein kleiner Geist in einem vorzüglich entwickelten Körper,
und somit kann die stoffliche Beschaffenheit sowie die Vollkommenheit
der Seele als vegetatives und sensitives Prinzip für die Erklärung
der geistigen Eigenschaften, die doch in besonderer Weise den

angeborenen physischen Charakter bilden sollen, nicht in Betracht
kommen » (255). Die stoffliche Beschaffenheit und die Vollkommenheit
der Seele als vegetatives und sensitives Prinzip kommt wohl in
Betracht für die Erklärung der geistigen Eigenschaften, nicht nur
aus dem schon geltend gemachten Grunde, sondern auch noch aus
einem ganz besonderen. Die vernünftige Seele ist nämlich, als vernünftige,

Bestimmtheit des Körpers : anima rationalis, ut rationalis, est

forma corporis. Dem Körper, insbesondere der körperlichen Seinsstufe

der Sinneserkenntnis, ist die Stufe des Vernünftigseins mitgeteilt, nicht
zwar so, daß sie subjektiv in ihrem Sein und Wirken abhängig vom
Körper würde, wohl aber, daß sie den Körper, insbesondere die
Phantasie dem Verstände dienlich mache für die Gewinnung der

Begriffe aus den Phantasievorstellungen.
Im Anschluß an die Lehre von der Individuation behandelt

Fuetscher auch die thomistische Lehre über die Gewinnung der Begriffe
durch Abziehung aus den Phantasievorstellungen. Fuetscher gibt
folgende Darstellung : Das was der Intellekt eigentlich erkennt, ist
die real-physische Form der Dinge, die der intellectus agens von der
individuierenden Materie abstrahiert. Diese Form müßte eigentlich
ein universale in re sein. Sachlich verschieden von dem sie vereinzelnden

Stoff, ist sie doch mit diesem. Stoffe verbunden, jedoch so, daß

die Vereinzelung ihr äußerlich bleibt. « So gewinnen wir die allgemeine
Wesenheit durch Abstraktion derselben von ihrem real verschiedenen

Individuationsprinzip » (273 f.). Man fragt sich, wie Fuetscher zu
einer solchen Auffassung der thomistischen Lehre kommen konnte.



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 281

In der Tat ist diese Lehre eine ganz andere. Jede Erkenntnis, auch

die der Sinne, findet statt durch die Form, d. h. durch die Bestimmtheit
des Dinges, durch seine Merkmale. Die Verstandeserkenntnis aber,

die nach der thomistischen Lehre auf das Allgemeine geht, findet
nach eben dieser Lehre statt durch Abziehung aus der konkreten
Körperlichkeit so wie sie durch die Sinne erkannt und zusammenfassend

durch das Phantasiebild dargestellt wird. Wenn es heißt :

intellectus intelligit per abstractionem a materia, dann ist mit dieser
Materie keineswegs die materia prima gemeint, die die Körpersubstanz
vereinzelt, sondern die konkrete Körperlichkeit. Durch seine

allgemeinen Begriffe unterscheidet der Verstand das Notwendige, Wesentliche

des Dinges von allem, was zufällig in der Wirklichkeit mit dem

Ding verwachsen ist und nicht zu seinem Wesen gehört. Der Sinn

kann diese Scheidung nicht vollziehen. Er schaut das Ganze, Konkrete
unverstanden an. Er erkennt nicht das Ausgedehnte, den Körper,
sondern nur dieses bestimmte Ausgedehnte, von bestimmter Größe,

bestimmter Gestalt usw. Der Verstand verläßt alle diese Zutaten
und erfaßt die Ausdehnung, das Ausgedehnte, den Körper als solchen.
So erkennt der Verstand das allgemeine Körperwesen durch Abziehung
aus der konkreten Körperlichkeit. So wird aber der Gegenstand
vergeistigt ; indem er die konkrete Körperlichkeit abstreift, streift er

vor allem die konkret bestimmte Ausdehnung ab. Nur so kann er
in das geistige Verstandesvermögen aufgenommen werden. Unser
Verfasser lehnt die Notwendigkeit dieser Vergeistigung ab und lehrt
mit Suarez, daß der Verstand geradeswegs und unmittelbar das konkrete
Einzelding erfasse und dadurch zur Erkenntnis des allgemeinen Wesens

gelange (265-272). Das ist aber für das menschliche Verstandeserkennen,
das erfahrungsgemäß von der Sinneserkenntnis ausgeht, unmöglich,
und diese Lehre würde folgerichtig zum Sensualismus führen. Dabei
bleibt aber bestehen, daß die bestimmtere Wesenserkenntnis der
verschiedenen Körpersubstanzen durch Induktion aus den
Einzeltatsachen geschieht, so wie Fuetscher dies darlegt. Die
Wesenserkenntnis des Verstandes geht allmählig vor sich vom Allgemeineren
zum Besonderen. Nur die ersten, allgemeinsten, unvollkommensten
Begriffe sind durch einfache Abziehung des tätigen Verstandes erworben.
Dann aber setzt das urteilende und schlußfolgernde Erkennen ein.



282 Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

3. Die Einheit des Aktes.

Der vierte Teil unseres Buches behandelt die thomistische Lehre

von der Einheit des Aktes in den zusammengesetzten Substanzen.

In jeder zusammengesetzten Substanz ist nur ein einziger formaler
und entitativer Akt möglich : eine einzige substantielle Wesensform
und ein einziger Daseinsakt (282). Wenn der sachliche Unterschied
zwischen Wesen und Dasein feststeht, dann ist auch diese Lehre von
der Einheit des Aktes in den aus Stoff und Form zusammengesetzten
Substanzen schon festbegründet. Dann ist das Dasein auch verschieden

von Stoff und Form und beide haben ein gemeinsames Dasein. Das

gibt Fuetscher auch zu, und er beschäftigt sich damit, Kritik zu üben

an den besonderen Beweisen, die für diese Einheit des Aktes gegeben

wurden (296-310). Leider geht er aber hier auf die Hauptsache, auf

den Beweis aus der Natur des entitativen Aktes, nicht ein. Er begnügt
sich damit zu sagen, nach thomistischer Auffassung sei das Dasein
der letzte substantielle Akt. Dies vorausgesetzt, sei ja die Einheit
des Aktes in der zusammengesetzten Substanz selbstverständlich. Er
verweist dann auf das, was er in der Erörterung des Axioms von der

Begrenzung des Aktes gegen die thomistische Fassung des Daseins

gesagt habe. Diese Stellungnahme des Verfassers gegen den
thomistischen Daseinsbegriff wurde schon abgewiesen. Aus dem Begriff des

Daseins ergibt sich, daß es seiner Natur nach ein einfacher, unteilbarer
Abschluß ist. Jedes Wesen, auch das zusammengesetzte Körperwesen,

hat, nur ein einfaches Dasein, durch das alle seine Teile, sowohl

die Wesensteile : Stoff und Form, als auch die integralen Teile daseiend

sind. Das Dasein ist der einfache Abschluß aller dieser Teile. Diese

Teile, als Teile eines und desselben Wesens, eines und desselben

Seienden, sind daseiend nur durch das Ganze, durch das Dasein des

Ganzen. Das Dasein bezieht sich unmittelbar auf das Ganze, auf die
Teile aber nur mittelbar, mittelst des Ganzen. Das Dasein macht
das Ganze als solches daseiend und nur dadurch macht es auch die Teile
daseiend. Es ist also in den Teilen nur mittelbar, mittelst des Ganzen,

unmittelbar ist es im Ganzen. Ein Teil, der unmittelbar das Dasein

hätte, wäre für sich seiend ; er hätte ein Dasein für sich allein, so daß

er nicht mehr Teil eines andern sein könnte, sondern notwendig ein

vollständig in sich abgeschlossenes Wesen bildete, entweder
hauptsächlich als Substanz oder nebensächlich als Akzidens. Wo also ein



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 283

mehrfaches Dasein vorhanden ist, da ist auch eine Mehrzahl von
Seienden, eine Mehrzahl von Wesen, und das Ganze ist nicht eine

wesentliche Einheit (unum per se), sondern nur eine akzidentelle Einheit

(unum per accidens), wie die Substanz mit ihren Akzidentien,
der Menschen mit seinen Kleidern, ein Steinhaufen. So haben Stoff
und Form nur eine Seinswirklichkeit, nur ein Dasein, und so bilden
sie ein Daseiendes, eine wesentliche Einheit (unum per se). Das
substantielle Dasein ist daher das schlechthin erste Dasein, und substantielle

Form ist nur die, die dieses Dasein gibt. Was alles noch weiter
hinzukommt, ist entweder nebensächliche Bestimmtheit (Akzidens), wie

z. B. eine Farbe, oder eine zweite Substanz, die nebensächlich beigesellt
wird, wie die Kleidung dem Menschen. Die zweite Wirklichkeit (actus

secundus), das Dasein ist daher auch die letzte Wirklichkeit (actus

ultimus), die jedes Wesen endgültig abschließt und vollendet. Was
weiter hinzugefügt wird, ist ein neues Wesen, das dem ersten
nebensächlich verbunden wird. Es kann somit aus zwei unvollständigen
Substanzen nur insofern eine werden, als die eine Teilsubstanz, als

erster Stoff, reine Möglichkeit ist und die andere, als substantielle Form
die erste Wirklichkeit (actus primus) dieses Stoffes, die dem Ganzen

das substantielle Dasein gibt. Hieraus folgt auch, daß niemals zwei
substantielle Formen denselben Stoff verwirklichen können. Jene, die
eine Mehrheit von substantiellen Formen im selben Stoffe annahmen,
lehrten, die höhere Form ordne sich die niedere unter, indem die höhere
durch ihr Dasein, das Dasein der niederen vervollkommne. Diese
Lehre ist durch die Unteilbarkeit des Daseins ausgeschlossen. Würde
aber gesagt, die niedere Form verliere unter der höheren ihr Dasein

überhaupt, so würde die Vielheit der Formen ja aufgegeben, da alsdann
die niedere Form als solche zu sein aufhörte und nur fortbestände
insofern sie in der höheren der Kraft nach enthalten ist. Das ist aber

ganz die Lehre des hl. Thomas über die chemische Verbindung. Bei
der chemischen Verbindung, wenn aus den Elementen durch
substantielle Veränderung eine neue Substanz entsteht, gehen die Formen
der Elemente unter ; es entsteht eine neue höhere Form, die die Formen
der Elemente der Kraft nach in sich enthält. — Sonderbar sind die
naturwissenschaftlichen Schwierigkeiten, die Fuetscher (291 f.) gegen
die thomistische Lehre von der Einheit der Form erhebt. Es würde
zu weit führen hier darauf einzugehen. Ich habe in dieser Zeitschrift
wiederholt dargelegt, daß die thomistische Naturphilosophie keineswegs

in einem Gegensatz steht zu den Ergebnissen der neueren Natur-



284 Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

Wissenschaft. Nur ein Wort zur Beantwortung der Frage Fuetschers :

«Woher stammt beim Tode die forma cadaverica » Das Auftreten,
nicht einer forma cadaverica, sondern der chemischen Substanzen,
aus denen der Leichnam zusammengesetzt ist, erkläre ich so, wie der

Biologe es erklärt, mit dem Unterschied, daß ich darin eine bis auf
den ersten Stoff hineingreifende Substanzveränderung erblicke. Beim
Tode hört der Einfluß der Seele auf die verschiedenen ungleichartigen
Teile des Körpers auf. Es werden alsdann die Kräfte dieser Teile
selbständig, d. h. sie unterstehen nicht mehr dem Einfluß der Seele.

Solches bildet aber die Stoffveranlagung zum Entstehen der verschiedenen

Formen, die den chemischen Substanzen entsprechen.

4. Der Übergang aus der Potenz in den Akt.

Im fünften Teile seines Buches : Der Übergang aus der Potenz
in den Akt, zieht Fuetscher die allgemeine Geltung des Grundsatzes :

Quidquid movetur, ab alio movetur, in Zweifel. Bis jetzt hat unser
Verfasser niemals ein Urteil darüber abgegeben, ob die von den

Thomisten vertretene Lehre wirklich die des hl. Thomas sei oder
nicht. In diesem Teile will er die Thomisten in schroffen Gegensatz

zum hl. Thomas bringen. Er erklärt dessen Lehre über die göttliche
Mitwirkung bei der geschöpflichen Tätigkeit im Sinne Stuflers.
Darnach hätte der hl. Thomas nicht nur die von den Thomisten vertretene
physische Vorherbewegung nicht gelehrt ; er hätte auch die von den

Scholastikern allgemein angenommene göttliche Mitwirkung, den

concursus simultaneus nicht gelehrt. Nach all dem, was in dieser

Zeitschrift schon über die Stellung des hl. Thomas in dieser Frage
geschrieben wurde, ist es nicht angezeigt, nochmals darauf zurückzukommen.

Einzig die Ansicht Fuetschers über den Grundsatz : quidquid

movetur, ab alio movetur, ist zu erörtern. Bei den Thomisten
hat dieser Grundsatz unbedingt allgemeine Geltung. Er bedeutet,

wenn es sich um ein Tätigkeitsvermögen handelt, daß das Vermögen

nur in Tätigkeit treten kann unter dem doppelten Einfluß Gottes :

dem vorhergehenden der Vorherbewegung und dem unmittelbar
mitwirkenden. Das Tätigkeitsvermögen muß in doppelter Weise aus der

Möglichkeit in die Wirklichkeit übergeführt werden : durch die göttliche

Mitwirkung, auf daß es die Tätigkeit habe, und durch die

Vorherbewegung, auf daß es die Tätigkeit als von sich abhängig, als

aus sich heraus hervorgebracht habe. Fuetscher hingegen vertritt,



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 285

im Anschluß an Suarez, die Möglichkeit, daß ein Tätigkeitsvermögen
zur Tätigkeit übergehe ohne die göttliche Vorherbewegung. Indem
Fuetscher aber auch die Notwendigkeit der unmittelbaren Mitwirkung
Gottes bezweifelt, geht er über Suarez hinaus. Suarez hat Disput,
metaphys. 22, 1, 17 und 22, 2, 17 die Notwendigkeit dieser Mitwirkung
behauptet. Fuetscher sucht seine Lehre zu rechtfertigen durch das

virtuelle Enthaltensein der Tätigkeit im Tätigkeitsvermögen, wenn
die Bedingungen zur Tätigkeit gegeben sind : « In beiden Fällen ist
die betreffende Vollkommenheit actu gegeben, wenn auch in
verschiedener Seinsweise, eben in einem actus virtualis bezw. einem actus
formalis. Beide Akte liegen in derselben Ebene spezifischer Vollkommenheit

und kommen darin formell unter sich überein. Nur die Art und
Weise, wie ein und dieselbe spezifische Vollkommenheit in beiden
Akten gegeben ist, ist verschieden und diese Seinsweisen verhalten
sich gegenseitig wie Potenz und Akt, Anlage und Entfaltung. Damit
ist das Potenz-Akt-Verhältnis gewahrt, das für jede Veränderung
und Bewegung erfordert ist » (329 f.). Das virtuelle Enthaltensein des

actus formalis (der Tätigkeit) im actus virtualis (im Tätigkeitsvermögen)
muß dazu genügen, daß dieses aus sich in Tätigkeit treten könne :

«Müßte der actus virtualis nicht nur die spezifische Vollkommenheitsart,

sondern auch ihre spätere Seinsweise in sich enthalten, dann wäre
freilich ein Widerspruch vorhanden und auch eine .Bewegung' zur
formellen Seinsweise unmöglich. Aber die Notwendigkeit eines derartigen
formellen Enthaltenseins der Vollkommenheit der Wirkung in der

adäquaten Ursache entspringt gerade der gegenteiligen Auffassung und
darum richtet sich auch der Vorwurf des Widerspruches gegen sie

selbst zurück. Bewegung ist nur möglich als Übergang aus dem actus
virtualis zum actus formalis, aber nicht aus dem actus formalis zum
actus formalis, weil sich nur die ersteren wie Potenz und Akt verhalten »

(331 f.). Es ist nun klar, daß kein Thomist sagen wird, das Tätigkeitsvermögen

müsse seine Tätigkeit schon vorher als solche in sich tragen.
Wohl aber sagt der Thomist, daß es über allen geschöpflichen Ursachen
eine erste Ursache geben muß, die jedes Sein, auch das Sein der zu
setzenden Tätigkeit eminenter in sich enthält und die dieses Sein

durch ihre Mitwirkung, durch den concursus simultaneus der geschöpflichen

Ursache mitteilt. Die neue Seinsheit der Tätigkeit, die im
Tätigkeitsvermögen entsteht, muß unbedingt zurückgeführt werden
auf die Quelle alles Seins, auf das für sich seiende Sein, das jegliche
Seinsheit in sich enthält. Jegliche Seinsheit, die entsteht, kann nur



286 Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

entstehen durch Mitteilung vom wesenhaften Seienden, von Gott, und
durch unmittelbare Mitteilung, da jede geschaffene Ursache ohne

Ausnahme sich im Zustande der Möglichkeit befindet und ihre Tätigkeit
und deren Wirkung durch Mitteilung von oben empfangen muß. Gott
teilt aber die Tätigkeit und deren Wirkung mit als vom Geschöpfe
ausgehend und von ihm abhängend. Es besteht daher keineswegs,
wie Fuetscher meint (333), die Gefahr, daß die göttliche Mitwirkung
die geschöpfliche Tätigkeit gänzlich aufhebe. Es muß aber die göttliche
Mitwirkung, durch die Gott dem Geschöpf die Tätigkeit mitteilt, die

Fortsetzung der göttlichen Vorherbewegung sein. Denn die
Vorherbewegung gibt der geschöpflichen Ursache eben die ursächliche
Oberherrschaft über die Tätigkeit in ihrem Entstehen, so daß sie entsteht
als aus dem Tätigkeitsvermögen hervorgehend, d. h. als ursächlich

von ihm abhängend. Fuetscher sagt : « Wir müssen die göttliche Art
des Wirkens der ,Menschlichkeit' und Geschöpflichkeit entkleiden.
Wie Gott nicht in der Zeit steht, sondern über der Zeit ist, während
alle zeitlichen Dinge ihm koexistieren, so steht er auch als Ursache
nicht mitten unter den geschöpflichen Ursachen, um mit ihnen gleichsam

auf derselben Ebene mitzuwirken, sondern er steht über ihnen »

(333 f.). Das ist sehr richtig gesagt und wird eben gewahrt nach der
thomistischen Lehre. Gott ist nach dieser Lehre « nicht ein
Mitwirkender, der gleichsam neben der geschöpflichen Ursache steht und
gemeinsam mit ihr den Akt hervorbringt» (a. a. 0.). Die göttliche
Mitwirkung (c. simultaneus) wird nur deshalb so genannt, weil sie

zugleich ist mit der geschöpflichen Tätigkeit, im Gegensatz zur
Vorherbewegung, die dieser Tätigkeit vorhergeht.

Schluß.

Die Bedenken, die Fuetscher gegen die thomistische Lehre über
Akt und Potenz geltend macht, sind nicht geeignet diese Lehre zu
erschüttern. Das ganze thomistische Lehrgebäude ruht schließlich auf
der Grundlage des sachlichen Unterschiedes zwischen dem Akt und
der ihn beschränkenden Potenz. Diese Grundlage ist aber sehr gesichert.
Schon aus dem Begriff des Aktés erhellt unmittelbar, daß er von der
ihn beschränkenden Potenz sachlich verschieden sein muß. Anderseits
erschließen wir dieselbe Wahrheit, indem wir ausgehen von der Potenz :

vom Wesen, das ob seiner Kontingenz sachlich verschieden sein muß

vom Dasein — und vom Stoff, der die in ihn aufgenommene Form



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 287

beschränkend, vereinzelt. Außerdem fordert die Einheit der zusammengesetzten

Körpersubstanz die Einheit ihres substantiellen Aktes,
sowohl des formalen, der Form, als auch des entitativen, des Daseins.

Daraus ergibt sich aber dann wiederum der sachliche Unterschied

von Wesen und Dasein. Auch die Verstandeserkenntnis des allgemeinen
Wesens der Körperdinge fordert, daß der Grund der Einzelheit sachlich
verschieden sei von der die Art begründenden substantiellen Form.
Die thomistische Philosophie ist also nicht nur ein mit großer
Folgerichtigkeit durchgeführtes Lehrgebäude ; sie beruht auch auf einer

allseitig gut gesicherten Grundlage. Hingegen ist die suaresianische
Metaphysik Fuetschers, insoweit sie nicht mit dem Thomismus übereinstimmt,

ein leeres Begriffsspiel mit gedanklichen Unterscheidungen,
die in den Dingen nicht begründet sind. Der gedankliche Unterschied
zwischen Wesen und Dasein, der die Zufälligkeit des Geschöpfes wahren

soll, ist nicht begründet; ebenso ist die Unterscheidung zwischen essentia

physica und metaphysica, die gemacht wird, um den Nominalismus
zu vermeiden, nicht begründet. Das ungünstige Urteil, das unser
Verfasser über die thomistische Philosophie fällt, stammt wohl aus

einer vielfach unrichtigen Auffassung der thomistischen Lehre. Die
ruhige, streng wissenschaftliche Darlegung zeigt diesen aber als einen

ernsten philosophischen Denker. Wenn er sich noch weiter in die

thomistische Philosophie hineinarbeitete, würde er vielleicht zu einer

etwas anderen Meinung über diese Philosophie geführt werden.


	Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

