Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie
Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762602

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Lehre von Akt und Potenz
in der thomistischen Philosophie.

Von P. Jos. GREDT O. S. B,, Rom (S. Anselmo),

In seinem Buche «Das Wesen des Thomismus » hat G. M. Manser
gezeigt, dall «wir in der scharf logischen, konsequenten Durch- und
Weiterbildung der aristotelischen Lehre von Potenz und Akt das
innerste Wesen, den Kernpunkt des Thomismus zu erblicken haben (10).
L. Fuetscher veréffentlicht nun unter dem Titel « Akt und Potenz»
ein Buch, in dem er die thomistische Lehre von Akt und Potenz einer
priffenden Untersuchung unterzieht. ! Den Grundrif3 des thomistischen
Systems, sagt Iuetscher, «bilden die sogenannten vierundzwanzig
Thesen 2, in denen gerade die besondere Auffassung von Akt und
Potenz klar zum Ausdruck kommt». Und er stellt sich die Frage,
«ob diese besondere Auffassung auch iiber allen berechtigten Zweifel
erhaben 1ist. Jedes System hat soviel kritischen Wert als die
Fundamente besitzen, auf denen es beruht. Dariiber hilft keine
,jinnere Geschlossenheit® hinweg. Es kénnen ja auch aus einem falschen
Antezedens mit vollkommener logischer Konsequenz Iolgerungen
gezogen werden, die ein geschlossenes System darstellen» (4 f.).
Fuetscher findet nun in der Tat, daB er das Fundament des Thomismus
nicht fiir hinreichend gesichert halten kann. Dem entsprechend macht
er, nach einem einleitenden Teil, in den vier folgenden Teilen seines
Buches die Bedenken gegen die thomistischen Grundlehren geltend :
gegen die Lehre von der Begrenzung, der Vervielfiltigung, der Einheit

des Aktes und gegen die Lehre vom Ubergang aus der Potenz in
den Akt.

L Lovenz Fuetscher S. J., Akt und Potenz. Eine kritisch-systematische Aus-
einandersetzung mit dem mneueren Thomismus. Innsbruck, F. Rauch. 1933.
VIII-346 SS.

2 Die von der rémischen Studienkongregation am 27. Juli 1914 und am
7. Mirz 1916 bestitigten vierundzwanzig thomistischen Thesen.



270 Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

1. Die Begrenzung des Aktes.

Fuetscher wendet sich zuerst gegen die Unendlichkeit, die nach
thomistischer Lehre dem Akt als solchem zukommen soll: Der Akt
kann nicht real physisch durch sich selbst begrenzt sein. Er wird
nur beschrinkt durch die real von ihm verschiedene subjektive Potenz,
in die er aufgenommen wird. Der in keine Potenz aufgenommene
Akt muBl somit unendlich sein (85 f.). Dem gegeniiber macht Fuetscher
geltend : «Der Akt, z. B. Weisheit, besagt als solcher ,aus sich’
(= begrifflich, in ordine metaphysico !) gewil3 nichts von Begrenztheit ;
das heiBt aber noch nicht er leugnet die Begrenztheit ; er besagt weder
das eine noch das andere, sondern sieht von beidem vollkommen ab.
Ja, besagte der Akt als solcher Unbegrenztheit, dann kénnte er unmog-
lich in endlichem AusmaB vorhanden sein ; Weisheit wiare dann aus
sich (= begrifflich) unvereinbar mit Endlichkeit und so wiirde sie
auch eine Begrenztheit durch eine reale Potenz absolut ausschliefen.
Das begrenzende Prinzip des Aktes liegt daher zundchst nur ,auller-
halb® der Definition, des metaphysischen Soseins des Aktes, das ,in
sich’ nichts enthilt sowohl von Begrenztheit als auch von Unbegrenzt-
heit. Damit haben wir eine begriffliche bezw. metaphysische Ver-
schiedenheit von Akt und Potenz erfordert, aber nicht eine real-
physische. Die letztere ergibt sich als Notwendigkeit nur aus der
Voraussetzung des Paralellismus, wonach all das, was begrifflich bezw.
in der metaphysischen Ordnung verschieden ist, auch in der Seins-
ordnung verschieden sein muB3 » (86). Allein der Begriff des Aktes gibt
zu erkennen, dafB das ihn Beschriankende sachlich von ihm verschieden
sein muB, daB eine real-physische Verschiedenheit von Akt und Potenz,
von Wirklichkeit und Moglichkeit erfordert ist. Wenn einmal die Natur
des Aktes Vollkommenheit ist: Vollkommenheit schlechthin in der
Daseinswirklichkeit, im actus entitativus, Vollkommenheit in einer
gewissen Beziehung in der Wesenswirklichkeit, im actus formalis,
dann ist es unverstiandlich, wie er das ihn Beschrinkende in sich selbst
tragen soll. Der Akt, z. B. die Weisheit, schliet wohl nicht iiber-
haupt jegliche Begrenztheit aus; aber er schlieBt jede Begrenztheit
aus, die ihm nicht durch eine von ihm sachlich verschiedene Potenz
zukime. Die Begrenztheit mufl ihm sachlich von auBlen zufallen.
Es ist widerspruchsvoll fiir die physische Wirklichkeit der Weisheit,
daB sie sich durch sich selbst einschrinkte. Es wiirde alsdann die



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie  27I

Weisheit sich selbst leugnen. Die in keinen beschrinkenden Unter-
grund aufgenommene Weisheit ist daher unendlich. Die Weisheit
schlechthin ist sogar, als reine Vollkommenheit, schlechthin unendlich.
Die Weisheit einer bestimmten Art wire unendlich in ihrer Art. In
einen Untergrund aufgenommen, ist sie dagegen eine beschrinkte
Beschaffenheit. Thre Beschrinkung ist aber einzig aus dem Untergrunde
herzuleiten, dem sie unvollkommen mitgeteilt ist — unvollkommen
der Klarheit des Erkennens nach und der Zahl der Gegenstinde
nach, auf die sie sich bezieht. Die Thomisten wenden, nach dem
Vorgange des hl. Thomas, ein sinnfilliges Beispiel an, um diese
metaphysische Wahrheit klar zu machen: Wenn die « Weille», als
platonische Idee, wesenhaft fiir sich wire, wire sie unendlich in ihrer
Art ; denn sie ist das, wodurch jegliches Weille weill ist — und sie
konnte nur eine sein. So ist tatsidchlich die substantielle Form, die
nicht nur unstofflich, geistig ist, wie die Menschenseele, sondern als
reiner Geist itberhaupt nicht Kérperform ist, in ihrer Art unendlich —
und sie kann nur eine sein in ihrer Art, da sie, als fiir sich seiender
artbestimmender Grund, die ganze Art erschopft. Und das fiir sich
seiende Dasein, das in kein beschrinkendes Wesen aufgenommen wird,
ist schlechthin unendlich, schlechthin unendlicher Akt. Fuetscher
behauptet zwar, daB das Dasein tiberhaupt nicht Akt, nicht Voll-
kommenheit sei (113-116). Allein das Gegenteil ergibt sich aus dem
Begriff des Daseins, auch wenn wir von dem sachlichen Unterschied
zwischen Wesen und Dasein in den Geschdpfen absehen. Das Dasein
ist doch das, was das Wesen vollendet, sei dieses nun sachlich oder
auch nur gedanklich vom Dasein verschieden. Freilich kommen die
verschiedenen, gattungsmafigen und artlichen Vollkommenheiten vom
Wesen ; aber ihre Vollendung haben sie durch das Dasein. Diese
gattungsmibBigen und artlichen Vollkommenheiten sind aber Be-
schrinkungen, die vom beschrinkenden Wesen herriithren, sei dieses
nun sachlich oder auch nur gedanklich vom Dasein verschieden.
Denken wir dieses das Dasein durch Beschrinkung Bestimmende weg,
dann bleibt uns die unbedingte, reine Vollkommenheit, der actus
purus. Dieses durch Beschrinkung bestimmende Wesen kann nun
aber, wie schon gezeigt wurde, nicht sachlich eins sein mit dem Akt,
also auch nicht mit dem Akt des Daseins. Und so ist das fiir sich seiende
Dasein reiner Akt, der nur beschrinkt werden kann durch die von
ihm sachlich verschiedene Potenz, durch dgs Wesen, in das er auf-
genommen wird.



272 Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

Die thomistische Lehre von der sachlichen Verschiedenheit, die
bestehen muf3 zwischen dem Akt und der ihn beschrinkenden Potenz,
die sich unmittelbar aus dem Begriff des Aktes ersehen lilt, wird aber
auch erschlossen durch den Beweis, der vom geschaffenen Wesen aus-
gehend den sachlichen Unterschied dartut zwischen diesem Wesen
und dem durch dieses Wesen beschrankten Dasein. Fuetscher unter-
zieht meinen Beweis, den ich Elementa II? (104-108) aus der Kontin-
genz des geschopflichen Wesens erbracht habe, einer lingern Kritik.
Er sagt: «Der Nerv des Beweisganges (bei Gredt) ist in dem Satz
ausgesprochen : Conceptus exsistentiae non clauditur in conceptu adae-
quato essentiae creatae. Schon da dringt sich gleich die Frage auf,
wie kann' man denn daraus, dal3 der Begriff der Existenz nicht im
adidquaten Begriff der Wesenheit enthalten ist, schlieBen, dafl beide
auch im Ding real verschieden sein miissen, wenn man nicht den voll-
kommenen Parallelismus von Erkenntnis- und Seinsordnung zur Voraus-
setzung macht ? » (158). Dann fahrt Fuetscher fort: « Gredt beruft
sich fiir diese Verschiedenheit auch auf die Kontingenz der geschopi-
lichen Dinge» (a. a. O.). Dazu bemerke ich: Ich berufe mich nicht
auch auf die Kontingenz der geschopflichen Dinge, sondern mein Beweis
ist schlechthin aus der Kontingenz der geschépflichen Dinge gefiihrt.
Nicht aus einer Wesensschau glaube ich dazu zu kommen, dal3 ich
behauptete, im adiquaten Begriff des geschaffenen Wesens sei das
Dasein nicht eingeschlossen ; vielmehr beweise ich dies aus der Kontin-
genz des geschopflichen Wesens : Weil das geschépfliche Wesen nicht
notwendig, sondern zuféllig daseiend ist, deshalb kann im adiquaten
Begriff dieses Wesens das Dasein nicht eingeschlossen sein. Und es
handelt sich hier nicht um einen abgezogenen Wesensbegriff, sondern
um einen Begriff, der die essentia actualis, die Wesenheit im daseienden
Ding durchdringt und vollstindig darstellt, um einen conceptus adae-
quatus dieser physischen Wesenheit. Iuetscher meint zur Wahrung
der Kontingenz des Geschopfes geniige ein begrifflicher Unterschied ; es
geniige, dafl das Dasein nicht in der Begriffsbestimmung des Geschépfes
liege. Allein zur Wahrung der Kontingenz ist notwendig, dal die
daseiende Wesenheit «die Wesenheit im Ding » sachlich von ihrem
Dasein verschieden sei. In jedem Daseienden sind Wesen und Dasein
innerlich zukommende positive Bestimmtheiten, seien sie nun sachlich
voneinander verschieden oder blof gedanklich. Diese Bestimmtheiten
sind im zufillig Daseienden, im Geschopfe jedenfalls nicht notwendig,
sondern zufdllig miteinander verbunden, mége man sich nun diese



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 273

Verbindung vorstellen als sachliches Einswerden oder als Aufnahme
des Daseins in das von ihm sachlich verschiedene Wesen : Das daseiende
Wesen ist nicht notwendig, hat das Dasein nicht notwendig. Und sie
sind zufillig miteinander verbunden nicht nur dadurch, daf das
geschipfliche Wesen im Augenblicke seines Entstehens das Dasein
von einem andern hat und nicht aus sich ist; — das geschopfliche
Wesen hat vielmehr wihrend seiner ganzen Daseinsdauer das Dasein
von einem andern. Niemals ist es aus sich daseiend. Wenn es das
anfangs von einem andern empfangene Dasein hernach aus sich hitte,
wiirde es aus sich Seiendes werden. Wesen und Dasein sind somit
im Geschopfe fortwdhrend zufillig, durch einen andern verbunden,
das Geschopf muB} fortwihrend von einem andern im Dasein erhalten
werden. Wenn aber dem so ist, dann sind Wesen und Dasein im
Geschopfe sachlich voneinander unterschieden durch einen sachlichen,
positiven Unterschied. Denn wenn sie sachlich eins wiren, wiren sie
nicht zufillig, sondern ganz notwendig miteinander verbunden, und
das Geschopf wire notwendig, aus sich daseiend. Das geschipfliche
Wesen hitte das Dasein aus sich und durch sich selbst und bediirfte
auch keines erhaltenden Einflusses eines andern, um im Dasein zu
verharren. — Fuetscher macht gegen diese Beweisfithrung geltend :
«Begriindet die Realidentitit absolute Notwendigkeit hinsichtlich des
Daseins, dann gilt dasselbe auch beziiglich der Individualitit. Dann ist
aber der Mensch, falls seine Individualitit im Ding mit der Wesenheit
real identisch ist, absolut notwendig dieser Mensch, und es kann
somit auch nur einen einzigen Menschen geben. Will man hier diese
Konsequenz nicht ziehen, dann darf man folgerichtig auch aus der
Realidentitit von Sosein und Dasein keine absolute Notwendigkeit
ableiten » (159). Ich ziehe die erste Konsequenz ohne Bedenken, und
auch die zweite, indem ich sie genauer bestimme : Der Mensch ist
notwendig dieser Mensch, und es kann auch nur einen einzigen solchen
Menschen geben. Der Einzelmensch ist nicht vervielfdltigbar ; es kann
nur einen einzigen geben. Der Mensch, um den es sich ja hier handelt,
ist ein vereinzelter Mensch. Zu diesem gehort notwendig der Einzel-
heitsunterschied, und zwar dieser bestimmte Einzelheitsunterschied :
Er ist notwendig dieser, ebenso wie der Mensch notwendig verniinftig
ist. Aber er ist nicht notwendig daseiend. Zu dem bestimmten Einzel-
wesen gehort notwendig auch der bestimmte Iinzelheitsunterschied,
ebenso wie zum Artwesen notwendig der Artunterschied gehort. Aber
weder das Einzelwesen noch das Artwesen sind notwendig daseiend.

Divus Thomas. 19



274  Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

— Weiter macht Fuetscher geltend: «Ein Gleiches gilt auch hin-
sichtlich der Aktualitdt, die der Wesenheit als principium quo entis
in Realidentitit zukommt. Begriindete die Realidentitit eine absolute
Notwendigkeit, dann konnte es kein rein mogliches Wesen geben, was der
Thomismus indes selber nicht behaupten will. Wir stehen hier dann
vor der Alternative : entweder kommt dem Sosein seine Aktualitiit
durch eine blofle denominatio extrinseca zu, was ein Widersinn ist,
oder wir konnen auch beim aktualen Sosein noch begrifflich unter-
scheiden zwischen dem Sosein als solchem und seiner Aktualitit, was
zur Kontingenz der Aktualitit hinsichtlich des Soseins ausreicht »
(159 f.). Ich antworte: Die Aktualitdat, die dem daseienden Wesen
innerlich zukommt und mit ihm eins ist, ist nur die Aktualitit eines
principium quo potentiale, das wirklich daseiend ist durch die zufillige
Verbindung mit dem Dasein und somit nur zufillig, nicht notwendig
daseiend ist.

Ubrigens kann, unter Voraussetzung der sachlichen Einerleiheit
von Wesen und, Dasein, auch kein in den Dingen selbst begriindeter
gedanklicher Unterschied zwischen dem wirklich daseienden Wesen und
dessen Dasein aufrecht erhalten werden. Es kann das wirkliche Wesen !
nicht mehr gedacht werden abgezogen vom Dasein, und auch das
geschaffene Dasein kann nicht gedacht werden, ohne dall im Begriffe
das Wesen ausgedriickt sei. Denn wenn das wirkliche Wesen begriftlich
ausgedriickt wird, wird die wirkliche Seinsheit ausgedriickt, durch die
das Ding seine Artbestimmtheit hat. Diese Seinsheit ist aber notwendig
ein Dasein. Wenn einmal der sachliche Unterschied von Wesen und
Dasein geleugnet wird, gibt es ja tberhaupt keine andere wirkliche
Seinsheit : Was nicht Dasein ist, ist iiberhaupt nichts. Das Art-
bestimmende, das Wesen ist also seinem Begriffe nach ein Dasein.
Ebenso wenn im Begriffe das geschaffene Dasein ausgedriickt wird,
d. h. das wodurch etwas dem Nichts entgegengesetzt ist, nicht schlecht-
hin, sondern beziehungsweise, beschrinkterweise, wird nicht nur das
Dasein, sondern auch das das Dasein Bestimmende, das Wesen aus-
gedriickt. Das Einzige, wovon, unter Voraussetzung des nicht sach-
lichen Unterschiedes von Wesen und Dasein abgesehen werden kann,
ist die « Ausiibung » des Daseins, insofern das Wesen-Dasein (das mit

1 Wohl zu merken ist, daf3 es sich immer um das wirkliche Wesen handelt,
nicht um das blo mogliche. Es steht in Frage, ob das wirkliche Wesen, die
essentia actualis sachlich verschieden sei — ob sie gedanklich verschieden sei
von ihrem Dasein.



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 275

dem Dasein eins sein sollende Wesen) gedacht wird, ohne dall dessen
« Ausiibung » in der Wirklichkeit, d. h. dessen wirkliches Dasein durch
ein Urteil behauptet wird. Allein das geniigt nicht um die Zufilligkeit
des Geschopfes und dessen Unterschied von Gott festzuhalten. Denn
auch Gott kann gedacht werden in der Weise, dall von seinem tat-
sichlichen Dasein abgesehen wird. Auch Gott, das fiir sich seiende,
unbedingt notwendige Dasein, kann gedacht werden, ohne dall dessen
wirkliches Dasein durch ein Urteil behauptet wird. Und es wird tat-
siachlich vom Gottesleugner so gedacht. Wie aber dann gesagt werden
mub : wenn es etwas so Vollkommenes gibt (ein fiir sich seiendes
Dasein), dann ist dieses notwendig, nicht zufillig daseiend, so miilite
auch vom Geschopfe, wenn in ihm Wesen und Dasein eins wiren,
gesagt werden : wenn es daseiend ist, dann ist es nicht zufillig,
sondern notwendig daseiend ; es ist so daseiend, daBl es nicht nicht
da sein kann.

2. Die Vervielfiltigung des Aktes.

Die sachliche Verschiedenheit, die bestehen muB zwischen dem
Akt und der ihn beschrinkenden Potenz, wird fir den formalen Akt
erwiesen durch die thomistische Lehre von der Vereinzelung der
Koérpersubstanz. Wurzelhafter Grund der Vereinzelung (principium
individuationis radicale) ist der durch die Ausdehnung bezeichnete
Stoff (materia signata quantitate). Aus dieser Lehre ergibt sich, dal
die in den Stoff nicht aufgenommene Form in ihrer Art unendlich ist,
und daB ihr diese Unendlichkeit benommen ist durch die Aufnahme
in den Stoff. Fuetscher unternimmt nun im dritten Teile seines Buches
einen gewaltigen Feldzug gegen diese Lehre. Zundchst erhebt er eine
Reihe von Schwierigkeiten gegen diese Bezeichnung des Stoffes durch
die Ausdehnung. Da diese Bezeichnung mittelst der Stoffzubereitung
geschieht, diese aber qualitativer Art ist, frigt er, wieso bei der
Bezeichnung des Stoffes die Ausdehnung die erste Rolle einnehmen
solle (222). Dann ist ihm unverstandlich, wie der ganzlich unbestimmte
Stoff eine ihm innerliche Beziehung zu einer Ausdehnung haben konne
(a. a. O.). Weiter erhebt er Schwierigkeiten gegen die nicht bestimmt
begrenzte Ausdehnung (quantitas interminata), die bei der Vereinzelung
der Korpersubstanz in Betracht kommt (222 f.). Endlich macht er
geltend, daB bei der substantiellen Verinderung der Stoff nicht
numerisch derselbe bleiben konne, wenn er dabei bezeichnet wird durch
Beziehung zur Ausdehnung. — Am besten antworte ich auf diese



276 Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

Schwierigkeiten, indem ich auf den Vorgang der Erzeugung eingehe.
Im Augenblick der Erzeugung hat der Stoff kraft der vorhergegangenen
Zubereitung eine Hinordnung zur neuen substantiellen Form und zu
den Akzidentien der neuen Substanz. Diese Akzidentien hinwiederum
gehen, als stofflich zubereitende Ursache, der neuen Form vorher und
sind nichste Zubereitungen zu ihr. Und unter den Akzidentien selbst
geht die Ausdehnung als erstes Akzidens den iibrigen vorher als
Zubereitung zu ihnen, weil nur mittelst der Ausdehnung die iibrigen
korperlichen Akzidentien der Substanz zukommen. Denn der Stoff
ist nur zubereitet zu dieser der Zahl nach bestimmten Form, weil er
zubereitet ist zu dieser Ausdehnung, ebenso wie er nur zubereitet ist
zu dieser Art von Form, weil er zu den Akzidentien zubereitet ist,
die von dieser Art gefordert sind. Daher ist der Stoff schon unter-
schieden von dem iibrigen Stoff und geschieden, d. h. als abzuteilend
bezeichnet bevor die Ausdehnung tatsichlich da ist, ja auch bevor
die neu zu erzeugende substanticlle Form da ist, weil er kraft der
vorhergegangenen Stoffzubereitungen sich auf diese Ausdehnung bezieht
und, sie fordert. So ist, wenn Wasser zersetzt wird, der Stoff der
Wassermolekel in zwei Teile geschieden, deren einer Wasserstoff, der
andere Sauerstoff wird. Ebenso ist, wenn ein Mensch stirbt, sein Stoff
in viele Teile geschieden, entsprechend den organischen Stoffen, die
dann entstehen. Die Ausdehnung mull also als Bedingung zur Ver-
einzelung des Korpers jedenfalls die erste Rolle {ibernehmen, weil sie
das erste Akzidens des Korpers ist. Aber sie ist auch das Einzige,
was dabei in Betracht kommt. Das Qualitative spielt dabei gar keine
Rolle. Denn dadurch, daBl der Stoff eine Beziehung hat zu einer
(ihrer Stellung nach) bestimmten Ausdehnung, ist er von jedem andern
Stoff geschieden und als letzter unmitteilbarer Untergrund durch sich
selbst vereinzelt und somit geeignet, die in ihn aufgenommene sub-
stantielle Form und die ganze Korpersubstanz zu vereinzeln. Diese
vereinzelt dann auch alle Akzidentien der neuen Substanz, nicht aus-
geschlossen die Ausdehnung insofern sie ein dem Korper anhaftendes
Akzidens ist.— Wie kann aber der ginzlich unbestimmte Stoff eine
ihm innerliche, wesentliche Beziehung zu einer (der Stellung nach)
bestimmten Ausdehnung haben ? Er mull seiner Natur nach diese
Beziehung haben konnen, weil er der Untergrund ist, aus dem durch
substantielle Verdinderung eine neue Korpersubstanz entsteht. Diese
Veranderung kann nur geschehen dadurch, dafl der Stoff jeder substan-
tiellen und akzidentellen Form beraubt wird und so als reine Moglichkeit



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 2477

(pura potentia) wegen der vorhergegangenen Stoffzubereitung die neue
Form und deren Akzidentien fordert, d. h. zu ihnen seiner Natur
nach als reine Moglichkeit eine Beziehung besagt. — Die Ausdehnung,
die bei der Einzelheitsbestimmung in Betracht kommt, ist die nicht
bestimmt begrenzte Ausdehnung. Solches bedeutet aber nicht, daB
der Stoff im Augenblicke der Erzeugung eine Beziehung habe zu einer
abstrakten Ausdehnung. Es bedeutet nur, daB die Ausdehnung auf
die Einzelheitsbestimmung einen Einflu hat, nicht nach ihrer be-
stimmten Groe und Gestalt, sondern einzig als durch die Stellung von
jeder andern Ausdehnung unterschiedene und, geschiedene. Denn Grolle
und, Gestalt konnen wechseln am Einzelding, dieses bleibt aber dennoch
dasselbe. So ist bei der Zeugung des Menschen der von zwei Keim-
zellen herrithrende Stoff bezeichnet durch eime zusammenhingende
Ausdehnung, die durch ihre Stellung von jeder andern Ausdehnung
unterschieden und geschieden ist. Diese Stoffmasse hat dann tatsichlich
eine Beziehung zu einem embryonalen Menschen und zu einer Aus-
dehnung, die nach GroBe und Gestalt diesem entspricht. Aber die
Ausdehnung bedingt die Vereinzelung nicht nach dieser Grolle und
Gestalt, sondern einzig als Ausdehnung, die ihrer Stellung nach von
jeder andern Ausdehnung unterschieden ist. Da die Ausdehnung,
die Bedingung zur Vereinzelung ist, nicht die schon anhaftende, sondern
die vom Stoffe geforderte ist, ist sie frither als die substantielle Form.
Keineswegs ist sie, wie Fuetscher meint, eine widerspruchsvolle Seinsheit,
die der Form gegeniiber zugleich frither und spiter sein miillte. —
Wie bleibt aber der Stoff derselbe bei der substantiellen Verinderung,
da er alsdann eine Beziehung zu einer andern Ausdehnung erwirbt ?
Durch die substantielle Verdinderung entsteht ein neues Einzelding.
Es mull also auch im Stoffe eine andere Vereinzelung entstehen. Der
Stoff ist somit Wurzel einer andern Vereinzelung und daher selbst
anders vereinzelt. Er ist aber derselbe Stoff als reine Moglichkeit,
die jetzt anders, der Vereinzelung nach bestimmt ist. Derselbe Stoft
wird anders bestimmt eben durch die Beziehung zu einer andern
Ausdehnung.

Die Lehre von der Vereinzelung der Korpersubstanz, sagt Fuetscher,
setzt den erkenntnis-theoretischen Parellismus voraus. Der Verfasser
macht durch sein ganzes Buch hindurch in einem fort dem Thomismus
diesen Vorwurf: Alles was begrifflich unterschieden werde, sehe der
Thomist als sachlich unterschieden an. Damit huldige er einem extremen
Realismus, der iiber den Skotismus hinaus gehe. Dieser Vorwurf ist



278  Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

unberechtigt : Die metaphysischen Seinsstufen sind auch nach den
Thomisten in einem und demselben Dinge nur begrifflich verschieden ;
ebenso ist der Einzelheitsunterschied der Kérpersubstanz von deren
Artwesen nur begrifflich verschieden. Wahr ist, daB3 nach den Thomisten
diese begrifflichen Unterschiede eine sachliche Verschiedenheit als
Grundlage haben. So griindet sich der begriffliche Unterschied von
Gattungsstufe und Artunterschied auf die sachliche Verschiedenheit
von Wesen und Dasein, da unter einer Gattung nur das enthalten
sein kann, dessen Dasein durch ein von ihm sachlich verschiedenes
Wesen beschriankend, bestimmt ist. Ebenso griindet sich der begriffliche
Unterschied von Kérpersubstanz und Einzelheitsunterschied auf die
sachliche Verschiedenheit von Stoff und Form in der Koérpersubstanz.
« Die individuelle Verwirklichungsform », sagt Fuetscher, «miiBte dar-
nach (nach dem stillschweigend vorausgesetzten Parallelismus) von der
Substanz ex natura rei verschieden sein ; die Verschiedenheit, welche
den angeborenen Charakter ausmacht, lige also nicht in den Sub-
stanzen als solchen. ... Es ist daher vom Standpunkt des Thomismus
aus nur konsequent, wenn Gredt gegen Suarez den Vorwurf des
Nominalismus erhebt, weil sich nach dessen Erklirung des Indivi-
duationsprinzips alle Dinge wesentlich unterscheiden milten» (251).
Dazu bemerke ich : Die individuelle Verwirklichungsform, der Einzel-
heitsunterschied (principium individuationis formale) ist nach dem
Thomismus nicht sachlich und auch nicht ex natura rei, sondern nur
begrifflich von der Substanz verschieden. Wohl aber ist der Grund
dieses Unterschiedes, die Wurzel des Einzelheitsunterschiedes (pr. indivi-
duationis radicale) von der Substanz sachlich aber inadiquat verschieden :
es ist nicht die ganze Substanz an und fiir sich, sondern nur der Stoff
mit Beziehung zu einer Ausdehnung. Zur Vermeidung des Nominalismus
ist es unbedingt notwendig, daB der Grund der Einzelheit sachlich
verschieden sei von der die Art begriindenden substantiellen Form.
Nur so ist verstdndlich, daBl alle Dinge einer Art dasselbe Artwesen
haben, trotzdem sie als Einzeldinge voneinander verschieden sind.
Kommt der Unterschied der Einzeldinge untereinander von der Form,
vom artbestimmenden Grunde, dann sind sie auch artlich voneinander
verschieden. Es ist daher nur konsequent, wenn ich gegen Suarez
den Vorwurf des Nominalismus erhebe, weil sich nach dessen Erklirung
des Individuationsprinzips alle Dinge wesentlich unterscheiden miiBten,
da er lehrt, jedes Ding sei einfachhin durch sich selbst Grund seiner
Vereinzelung. Es hat keineswegs Suarez, wie Fuetscher meint (a. a. O.),



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 270

diesen Einwand durch die Unterscheidung von essentia metaphysica
und physica gelost. Denn wenn einmal in den Kérperdingen eine
Form an und fiir sich von der andern verschieden ist, dann kann es
fir diese Dinge keine von ihnen allgemeingiiltige essentia meta-~
physica mehr geben. Diese Dinge wiren alle der Art nach voneinander
verschieden. Ubereinstimmung von Einzeldingen innerhalb derselben
Art kann es nur dadurch geben, daB deren Formen untereinander
verschieden sind, nicht an und fiir sich, sondern nur durch Beziehung zu
einem andern Stoff. Diese Beziehung ist aber eine transzendentale
Beziehung, eine Beziehung, die mit der Seinsheit der Form ganz eins
ist. Wie jede den Stoff bestimmende Form ihrem Wesen nach als
Korperform die Beziehung zum Stoffe innerlich in sich trdgt, so tragt
auch diese und jene bestimmte Form innerlich in sich eine Beziehung
zu diesem und jenem Stoffe. Und solches gilt auch von der Menschen-
seele. Obwohl geistig, ist sie dennoch ihrem Wesen nach Kdrperform
und hat eine wesentliche Beziehung zum Stoffe. Auch die Beziehung
des Nebeneinander in der der Einzelheitsunterschied (pr. individuationis
formale) der Korper besteht, ist eine solche den Kérpern, den Einzel-
wesen ganz innerliche transzendentale Beziehung : eine transzendentale
Beziehung der Stellung. Wihrend die Dinge, die der Art nach sich
unterscheiden, voneinander getrennt sind, durch artliche Bestimmt-
heiten, sind die Einzeldinge derselben Art unter sich getrennt nur
durch die Stellung. So wird in den Einzeldingen derselben Art die
Art geteilt, aber nicht artlich, sondern zahlenmiBig ; die Form wird
geteilt und vervielfiltigt, aber nicht « formlich » (formaliter), sondern
stofflich (materialiter). — Entsprechend der thomistischen Lehre iiber
das Verhdltnis der Seele zum Stoffe ist die korperliche Stoffanlage
wohl der Grund des angeborenen Charakters. Aber dieser selbst ist
der Seele ganz innerlich ; er liegt in der Substanz der Seele. Die Seele
als Bestimmtheit (forma) und Wirklichkeit (actus) des Korpers ent-
spricht genau dem Korper, zu dem sie gehort. Sie entspricht ihm
ihrer Substanz nach und auch ihren Vermégen nach, die sich aus
dieser Substanz ergeben — und das auch, wenn diese Vermogen geistige
sind, wie Verstand und Wille. Der mehr oder weniger gut veranlagte
Koérper ist Gott die Veranlassung, eine vollkommenere oder weniger
vollkommene Seele zu schaffen. Diese Lehre ist nicht, wie Fuetscher
zu meinen scheint, neu in der Thomistenschule. Sie findet sich schon
bei Aristoteles (Uber die Seele, II, g; 421 a 20-26), St. Thomas
(De Anim. II, lect. 19 ; S. Th. I q. 76 a. 5) und Cajetan (I q. 85 a. %).



280 Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

M. Thiel, den Fuetscher, 253, dafiir anfithrt, hat sie nur auf Grund
der Biologie neu entwickelt. Die substantielle Verschiedenheit der
Menschenseelen, die angenommen wird, steht auch keineswegs im
Widerspruch mit der sonstigen thomistischen Lehre. Diese Verschieden-
heit ist zwar substantiell, dennoch ist sie nicht artlich, da sie dem
Korper, nicht aber dem artbestimmenden Grunde, der Seele entstammt.
Und ein starker, gesunder Korper ist nicht notwendig Anlage fiir
einen hochbegabten Verstand. Daher kann Fuetscher gegen die tho-
mistische Lehre nicht geltend machen: «Es findet sich erfahrungs-
méBig auch ein grofer Geist in einem gebrechlichen Kdérper und
umgekehrt ein kleiner Geist in einem vorziiglich entwickelten Korper,
und, somit kann die stoffliche Beschaffenheit sowie die Vollkommenheit
der Seele als vegetatives und sensitives Prinzip fiir die Erklirung
der geistigen Eigenschaften, die doch in besonderer Weise den
angeborenen physischen Charakter bilden sollen, nicht in Betracht
kommen » (255). Die stoffliche Beschaffenheit und die Vollkommenheit
der Seele als vegetatives und sensitives Prinzip kommt wohl in
Betracht fiir die Erklirung der geistigen Eigenschaften, nicht nur
aus dem schon geltend gemachten Grunde, sondern auch noch aus
einem ganz besonderen. Die verniinftige Seele ist namlich, als verniinf-
tige, Bestimmtheit des Korpers: anima rationalis, ut rationalis, est
forma corporis. Dem Kdérper, insbesondere der kérperlichen Seinsstufe
der Sinneserkenntnis, ist die Stufe des Verniinftigseins mitgeteilt, nicht
zwar so, daB sie subjektiv in ihrem Sein und Wirken abhingig vom
Korper wiirde, wohl aber, dafl sie den Korper, insbesondere die
Phantasie dem Verstande dienlich mache fiir die Gewinnung der
Begriffe aus den Phantasievorstellungen.

Im Anschlul an die Lehre von der Individuation behandelt
Fuetscher auch die thomistische Lehre tiber die Gewinnung der Begriffe
durch Abziehung aus den Phantasievorstellungen. Fuetscher gibt
folgende Darstellung : Das was der Intellekt eigentlich erkennt, ist
die real-physische Form der Dinge, die der intellectus agens von der
individuierenden Materie abstrahiert. Diese Form mibBte eigentlich
ein universale in re sein. Sachlich verschieden von dem sie vereinzeln-
den Stoff, ist sie doch mit diesem. Stoffe verbunden, jedoch so, dal
die Vereinzelung ihr duBerlich bleibt. «So gewinnen wir die allgemeine
Wesenheit durch Abstraktion derselben von ihrem real verschiedenen
Individuationsprinzip » (273 f.). Man fragt sich, wie Fuetscher zu
einer solchen Auffassung der thomistischen Lehre kommen konnte.



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 281

In der Tat ist diese Lehre eine ganz andere. Jede Erkenntnis, auch
die der Sinne, findet statt durch die Form, d. h. durch die Bestimmtheit
des Dinges, durch seine Merkmale. Die Verstandeserkenntnis aber,
die nach der thomistischen Lehre auf das Allgemeine geht, findet
nach eben dieser Lehre statt durch Abziehung aus der konkreten
Kérperlichkeit so wie sie durch die Sinne erkannt und zusammen-
fassend durch das Phantasiebild dargestellt wird. Wenn es heilit :
intellectus intelligit per abstractionem a materia, dann ist mit dieser
Materie keineswegs die materia prima gemeint, die die Korpersubstanz
vereinzelt, sondern die konkrete Korperlichkeit. Durch seine all-
gemeinen Begriffe unterscheidet der Verstand das Notwendige, Wesent-
liche des Dinges von allem, was zufillig in der Wirklichkeit mit dem
Ding verwachsen ist und nicht zu seinem Wesen gehért. Der Sinn
kann diese Scheidung nicht vollziehen. Er schaut das Ganze, Konkrete
unverstanden an. Er erkennt nicht das Ausgedehnte, den Korper,
sondern nur dieses bestimmte Ausgedehnte, von bestimmter Groéfe,
bestimmter Gestalt usw. Der Verstand verliBt alle diese Zutaten
und erfalt die Ausdehnung, das Ausgedehnte, den Koérper als solchen.
So erkennt der Verstand das allgemeine Korperwesen durch Abziehung
aus der konkreten Korperlichkeit. So wird aber der Gegenstand
vergeistigt ; indem er die konkrete Korperlichkeit abstreift, streift er
vor allem die konkret bestimmte Ausdehnung ab. Nur so kann er
in das geistige Verstandesvermdgen aufgenommen werden. Unser
Verfasser lehnt die Notwendigkeit dieser Vergeistigung ab und lehrt
mit Suarez, daB} der Verstand geradeswegs und unmittelbar das konkrete
Einzelding erfasse und dadurch zur Erkenntnis des allgemeinen Wesens
gelange (205-272). Das ist aber fiir das menschliche Verstandeserkennen,
das erfahrungsgemiB von der Sinneserkenntnis ausgeht, unméglich,
und diese Lehre wiirde folgerichtig zum Sensualismus fithren. Dabei
bleibt aber bestehen, daB die bestimmtere Wesenserkenntnis der
verschiedenen Kérpersubstanzen durch Induktion aus den Einzel-
tatsachen geschieht, so wie Fuetscher dies darlegt. Die Wesens-
erkenntnis des Verstandes geht allmdhlig vor sich vom Allgemeineren
zum Besonderen. Nur die ersten, allgemeinsten, unvollkommensten
Begriffe sind durch einfache Abziehung des tatigen Verstandes erworben.
Dann aber setzt das urteilende und schlufolgernde Erkennen ein.



282  Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

3. Die Einheit des Aktes.

Der vierte Teil unseres Buches behandelt die thomistische Lehre
von der Einheit des Aktes in den zusammengesetzten Substanzen.
In jeder zusammengesetzten Substanz ist nur ein einziger formaler
und, entitativer Akt mdglich : eine einzige substantielle Wesensform
und ein einziger Daseinsakt (282). Wenn der sachliche Unterschied
zwischen Wesen und Dasein feststeht, dann ist auch diese Iehre von
der Einheit des Aktes in den aus Stoff und Form zusammengesetzten
Substanzen schon festbegriindet. Dann ist das Dasein auch verschieden
von Stoff und Form und beide haben ein gemeinsames Dasein. Das
gibt Fuetscher auch zu, und er beschiftigt sich damit, Kritik zu iiben
an den besonderen Beweisen, die fiir diese Einheit des Aktes gegeben
wurden (296-310). Leider geht er aber hier auf die Hauptsache, auf
den Beweis aus der Natur des entitativen Aktes, nicht ein. Er begniigt
sich damit zu sagen, nach thomistischer Auffassung sei das Dasein
der letzte substantielle Akt. Dies vorausgesetzt, sei ja die Einheit
des Aktes in der zusammengesetzten Substanz selbstverstindlich. Er
verweist dann auf das, was er in der Erorterung des Axioms von der
Begrenzung des Aktes gegen die thomistische Fassung des Daseins
gesagt habe. Diese Stellungnahme des Verfassers gegen den thomi-
stischen Daseinsbegriff wurde schon abgewiesen. Aus dem Begriff des
Daseins ergibt sich, dal} es seiner Natur nach ein einfacher, unteilbarer
Abschlull ist. Jedes Wesen, auch das zusammengesetzte Korper-
wesen, hat, nur ein einfaches Dasein, durch das alle seine Teile, sowohl
die Wesensteile : Stoff und Form, als auch die integralen Teile daseiend,
sind. Das Dasein ist der einfache Abschlufl aller dieser Teile. Diese
Teile, als Teile eines und desselben Wesens, eines und desselben
Seienden, sind daseiend nur durch das Ganze, durch das Dasein des
Ganzen. Das Dasein bezieht sich unmittelbar auf das Ganze, auf die
Teile aber nur mittelbar, mittelst des Ganzen. Das Dasein macht
das Ganze als solches daseiend und nur dadurch macht es auch die Teile
daseiend. Es ist also in den Teilen nur mittelbar, mittelst des Ganzen,
unmittelbar ist es im Ganzen. Ein Teil, der unmittelbar das Dasein
hitte, ware fiir sich seiend ; er hitte ein Dasein fiir sich allein, so daB3
er nicht mehr Teil eines andern sein konnte, sondern notwendig ein
vollstindig in sich abgeschlossenes Wesen bildete, entweder haupt-
sichlich als Substanz oder nebensichlich als Akzidens. Wo also ein



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophiec 283

mehrfaches Dasein vorhanden ist, da ist auch eine Mehrzahl von
Seienden, eine Mehrzahl von Wesen, und das Ganze ist nicht eine
wesentliche Einheit (unum per se), sondern nur eine akzidentelle Ein-
heit (unum per accidens), wie die Substanz mit ihren Akzidentien,
der Menschen mit seinen Kleidern, ein Steinhaufen. So haben Stoff
und Form nur eine Seinswirklichkeit, nur ein Dasein, und so bilden
sie esn Daseiendes, eine wesentliche Einheit (unum per se). Das sub-
stantielle Dasein ist daher das schlechthin erste Dasein, und substan-
tielle Form ist nur die, die dieses Dasein gibt. Was alles noch weiter
hinzukommt, ist entweder nebensichliche Bestimmtheit (Akzidens), wie
z. B. eine Farbe, oder eine zweite Substanz, die nebensichlich beigesellt
wird, wie die Kleidung dem Menschen. Die zweite Wirklichkeit (actus
secundus), das Dasein ist daher auch die lefzte Wirklichkeit (actus
ultimus), die jedes Wesen endgiiltig abschlieft und vollendet. Was
weiter hinzugefiigt wird, ist ein neues Wesen, das dem ersten neben-
sichlich verbunden wird. Es kann somit aus zwei unvollstindigen
Substanzen nur insofern eine werden, als die eine Teilsubstanz, als
erster Stoff, reine Moglichkeit ist und die andere, als substantielle Form
die erste Wirklichkeit (actus primus) dieses Stoffes, die dem Ganzen
das substantielle Dasein gibt. Hieraus folgt auch, daB niemals zwei
substantielle Formen denselben Stoff verwirklichen kénnen. Jene, die
eine Mehrheit von substantiellen Formen im selben Stoffe annahmen,
lehrten, die hohere Form ordne sich die niedere unter, indem die héhere
durch ihr Dasein, das Dasein der niederen vervollkommne. Diese
Lehre ist durch die Unteilbarkeit des Daseins ausgeschlossen. Wiirde
aber gesagt, die niedere Form verliere unter der héheren ithr Dasein
itberhaupt, so wiirde die Vielheit der Formen ja aufgegeben, da alsdann
die niedere Form als solche zu sein aufhdrte und nur fortbestdnde
insofern sie in der héheren der Kraft nach enthalten ist. Das ist aber
ganz die Lehre des hl. Thomas iiber die chemische Verbindung. Bei
der chemischen Verbindung, wenn aus den Elementen durch sub-
stantielle Verdnderung eine neue Substanz entsteht, gehen die Formen
der Elemente unter ; es entsteht eine neue hohere Form, die die Formen
der Elemente der Kraft nach in sich enthilt. — Sonderbar sind die
naturwissenschaftlichen Schwierigkeiten, die Fuetscher (291 f.) gegen
die thomistische Lehre von der Einheit der Form erhebt. Es wiirde
zu weit fiihren hier darauf einzugehen. Ich habe in dieser Zeitschrift
wiederholt dargelegt, daB die thomistische Naturphilosophie keines-
wegs in einem Gegensatz steht zu den Ergebnissen der neueren Natur-



284 Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

wissenschaft. Nur ein Wort zur Beantwortung der Frage Fuetschers :
« Woher stammt beim Tode die forma cadaverica ? » Das Auftreten,
nicht einer forma cadaverica, sondern der chemischen Substanzen,
aus denen der Leichnam zusammengesetzt ist, erklire ich so, wie der
Biologe es erklart, mit dem Unterschied, daB ich darin eine bis auf
den ersten Stoff hineingreifende Substanzverinderung erblicke. Beim
Tode hort der EinfluB der Seele auf die verschiedenen ungleichartigen
Teile des Korpers auf. Es werden alsdann die Krifte dieser Teile
selbstiandig, d. h. sie unterstehen nicht mehr dem EinfluB der Seele.
Solches bildet aber die Stoffveranlagung zum Entstehen der verschie-
denen Formen, die den chemischen Substanzen entsprechen.

4. Der Ubergang aus der Potenz in den Akt.

Im fiinften Teile seines Buches: Der Ubergang aus der Potenz
in den Akt, zieht Fuetscher die allgemeine Geltung des Grundsatzes :
Quidquid movetur, ab alio movetur, in Zweifel. Bis jetzt hat unser
Verfasser niemals ein Urteil dariiber abgegeben, ob die von den
Thomisten vertretene Lehre wirklich die des hl. Thomas sei oder
nicht. In diesem Teile will er die Thomisten in schroffen Gegensatz
zum hl. Thomas bringen. Er erklirt dessen Lehre iiber die gottliche
Mitwirkung bei der geschopflichen Titigkeit im Sinne Stuflers. Dar-
nach hitte der hl. Thomas nicht nur die von den Thomisten vertretene
physische Vorherbewegung nicht gelehrt ; er hitte auch die von den
Scholastikern allgemein angenommene gottliche Mitwirkung, den
concursus simultaneus nicht gelehrt. Nach all dem, was in dieser
Zeitschrift schon {iiber die Stellung des hl. Thomas in dieser Frage
geschrieben wurde, ist es nicht angezeigt, nochmals darauf zuriickzu-
kommen. Einzig die Ansicht Fuetschers iiber den Grundsatz: quid-
quid movetur, ab alio movetur, ist zu erértern. Bei den Thomisten
hat dieser Grundsatz unbedingt allgemeine Geltung. Er bedeutet,
wenn es sich um ein Tétigkeitsvermogen handelt, dall das Vermdogen
nur in Tétigkeit treten kann unter dem doppelten EinfluB Gottes:
dem vorhergehenden der Vorherbewegung und dem unmittelbar mit-
wirkenden. Das Titigkeitsvermigen mul} in doppelter Weise aus der
Moglichkeit in die Wirklichkeit iibergefiihrt werden : durch die gott-
liche Mitwirkung, auf daBl es die Titigkeit habe, und durch die
Vorherbewegung, auf dall es die Tatigkeit als von sich abhingig, als
aus sich heraus hervorgebracht habe. Fuetscher hingegen vertritt,



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 285

im Anschluf an Suarez, die Méglichkeit, dal ein Tatigkeitsvermégen
zur Titigkeit iibergehe ohne die gottliche Vorherbewegung. Indem
Fuetscher aber auch die Notwendigkeit der unmittelbaren Mitwirkung
Gottes bezweifelt, geht er iiber Suarez hinaus. Suarez hat Disput.
metaphys. 22, 1, 17 und 22, 2, 17 die Notwendigkeit dieser Mitwirkung
behauptet. Fuetscher sucht seine Lehre zu rechtfertigen durch das
virtuelle Enthaltensein der Titigkeit im Titigkeitsvermdogen, wenn
die Bedingungen zur Titigkeit gegeben sind : «In beiden Fillen ist
die betreffende Vollkommenheit actu gegeben, wenn auch in ver-
schiedener Seinsweise, eben in einem actus virtualis bezw. einem actus
formalis. Beide Akte liegen in derselben Ebene spezifischer Vollkommen-
heit und kommen darin formell unter sich iiberein. Nur die Art und
Weise, wie ein und dieselbe spezifische Vollkommenheit in beiden
Akten gegeben ist, ist verschieden und diese Seinsweisen verhalten
sich gegenseitig wie Potenz und Akt, Anlage und Entfaltung. Damit
ist das Potenz-Akt-Verhiltnis gewahrt, das fiir jede Verdnderung
und Bewegung erfordert ist » (329 f.). Das virtuelle Enthaltensein des
actus formalis (der Titigkeit) im actus virtualis (im Tétigkeitsvermogen)
mull dazu geniigen, dall dieses aus sich in Tétigkeit treten konne :
« MiiBte der actus virtualis nicht nur die spezifische Vollkommenheits-
art, sondern auch ihre spitere Seinsweise in sich enthalten, dann wire
freilich ein Widerspruch vorhanden und auch eine ,Bewegung‘ zur
formellen Seinsweise unmoglich. Aber die Notwendigkeit eines derartigen
formellen Enthaltenseins der Vollkommenheit der Wirkung in der
adiquaten Ursache entspringt gerade der gegenteiligen Auffassung und
darum richtet sich auch der Vorwurf des Widerspruches gegen sie
selbst zuriick. Bewegung ist nur moglich als Ubergang aus dem actus
virtualis zum actus formalis, aber nicht aus dem actus formalis zum
actus formalis, weil sich nur die ersteren wie Potenz und Akt verhalten »
(331 f.). Esist nun klar, daB3 kein Thomist sagen wird, das Tatigkeits-
vermogen miisse seine Tatigkeit schon vorher als solche in sich tragen.
Wohl aber sagt der Thomist, dal3 es iiber allen geschipflichen Ursachen
eine erste Ursache geben mul}, die jedes Sein, auch das Sein der zu
setzenden Titigkeit eminenter in sich enthdlt und die dieses Sein
durch ihre Mitwirkung, durch den concursus simultaneus der geschépf-
lichen Ursache mitteilt. Die neue Seinsheit der Téitigkeit, die im
Tiatigkeitsvermogen entsteht, mufl unbedingt zuriickgefithrt werden
auf die Quelle alles Seins, auf das fiir sich seiende Sein, das jegliche
Seinsheit in sich enthidlt. Jegliche Seinsheit, die entsteht, kann nur



286  Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

entstehen durch Mitteilung vom wesenhaften Seienden, von Gott, und
durch unmittelbare Mitteilung, da jede geschaffene Ursache ohne
Ausnahme sich im Zustande der Méglichkeit befindet und ihre Titigkeit
und deren Wirkung durch Mitteilung von oben empfangen muB. Gott
teilt aber die Tatigkeit und deren Wirkung mit als vom Geschépfe
ausgehend und von ihm abhingend. Es besteht daher keineswegs,
wie Fuetscher meint (333), die Gefahr, daB die géttliche Mitwirkung
die geschopfliche Tiétigkeit ginzlich aufhebe. Es muB} aber die géttliche
Mitwirkung, durch die Gott dem Geschopf die Tatigkeit mitteilt, die
Fortsetzung der gottlichen Vorherbewegung sein. Denn die Vorher-
bewegung gibt der geschopflichen Ursache eben die ursdchliche Ober-
herrschaft tiber die Tatigkeit in ihrem Entstehen, so dall sie entsteht
als aus dem Titigkeitsvermogen hervorgehend, d. h. als ursdchlich
von ihm abhingend. Fuetscher sagt: « Wir miissen die gottliche Art
des Wirkens der ,Menschlichkeit’ und Geschopflichkeit entkleiden.
Wie Gott nicht in der Zeit steht, sondern tiber der Zeit ist, wiahrend
alle zeitlichen Dinge ihm koexistieren, so steht er auch als Ursache
nicht mitten unter den geschopflichen Ursachen, um mit ihnen gleich-
sam auf derselben Ebene mitzuwirken, sondern er steht iiber ihnen »
(333 f.). Das ist sehr richtig gesagt und wird eben gewahrt nach der
thomistischen Lehre. Gott ist nach dieser Lehre «nicht ein Mit-
wirkender, der gleichsam neben der geschopflichen Ursache steht und
gemeinsam mit ihr den Akt hervorbringt » (a. a. O.). Die gottliche
Mitwirkung (c. simultaneus) wird nur deshalb so genannt, weil sie
zugleich ist mit der geschopflichen Téatigkeit, im Gegensatz zur Vorher-
bewegung, die dieser Titigkeit vorhergeht.

SchluB.

Die Bedenken, die Fuetscher gegen die thomistische Lehre iiber
Akt und Potenz geltend macht, sind nicht geeignet diese Lehre zu
erschiittern. Das ganze thomistische Lehrgebiaude ruht schlieBlich auf
der Grundlage des sachlichen Unterschiedes zwischen dem Akt und
der ihn beschrinkenden Potenz. Diese Grundlage ist aber sehr gesichert.
Schon aus dem Begriff des Akteés erhellt unmittelbar, daB er von der
ihn beschrinkenden Potenz sachlich verschieden sein mul. Anderseits
erschlielen wir dieselbe Wahrheit, indem wir ausgehen von der Potenz :
vom Wesen, das ob seiner Kontingenz sachlich verschieden sein muf
vom Dasein — und vom Stoff, der die in ihn aufgenommene Form



Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie 287

beschrinkend vereinzelt. AuBerdem fordert die Einheit der zusammen-
gesetzten Korpersubstanz die Einheit ihres substantiellen Aktes, so-
wohl des formalen, der Form, als auch des entitativen, des Daseins.
Daraus ergibt sich aber dann wiederum der sachliche Unterschied
von Wesen und Dasein. Auch die Verstandeserkenntnis des allgemeinen
Wesens der Kérperdinge fordert, dall der Grund der Einzelheit sachlich
verschieden sei von der die Art begriitndenden substantiellen Form.
Die thomistische Philosophie ist also nicht nur ein mit grofer Folge-
richtigkeit durchgefiihrtes Iehrgebdude ; sie beruht auch auf einer
allseitig gut gesicherten Grundlage. Hingegen ist die suaresianische Meta-
physik Fuetschers, insoweit sie nicht mit dem Thomismus iiberein-
stimmt, ein leeres Begriffsspiel mit gedanklichen Unterscheidungen,
die in den Dingen nicht begriindet sind. Der gedankliche Unterschied
zwischen Wesen und Dasein, der die Zufdlligkeit des Geschépfes wahren
soll,ist nicht begriindet ; ebenso ist die Unterscheidung zwischen essentia
physica und metaphysica, die gemacht wird, um den Nominalismus
zu vermeiden, nicht begriindet. Das ungiinstige Urteil, das unser
Verfasser iiber die thomistische Philosophie féllt, stammt wohl aus
einer vielfach unrichtigen Auffassung der thomistischen Lehre. Die
ruhige, streng wissenschaftliche Darlegung zeigt diesen aber als einen
ernsten philosophischen Denker. Wenn er sich noch weiter in die
thomistische Philosophie hineinarbeitete, wiirde er vielleicht zu einer
etwas anderen Meinung iiber diese Philosophie gefiithrt werden.



	Die Lehre von Akt und Potenz in der thomistischen Philosophie

