
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Albert der Große.
1. H. C. Scheeben, Albert der Große. Zur Chronologie seines Lebens.
Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in

Deutschland, 27.) Vechta, Albertus-Magnus-Verlag. 1931. xv-167 SS.

2. H. C. Scheeben, Albertus Magnus. Mit 50 Abbildungen.
Buchgemeinde Bonn. Religiöse Schriftenreihe, 8.) Bonn, Verlag der
Buchgemeinde. 1932. 238 SS. und Bildanhang.

3. H. Wilms 0. P., Albert der Große. München, Kösel-Pustet. s. a.

(1930). 237 SS.

4. M. Grabmann, Der hl. Albert der Große. München, Hueber. 1932.
30 SS.

5. H. Doms, Der selige Albertus Magnus. Eine Skizze seiner
Persönlichkeit und seiner Bedeutung. Breslau, Müller und Seiffert. 1930. 26 SS.

6. A. Meyenberg, Albert der Große mit der großen Seele. Freiburg i. B.,
Herder. 1933. 4° SS.

7. M. Weiss, Reliquiengeschichte Alberts des Großen, Seligen des

Predigerordens, weiland Bischof von Regensburg. Aus* den Quellen
zusammengestellt. (Mit 15 Tafeln.) München, F. X. Seitz. 1930. 56 SS.

S. (H. C. Scheeben-A. Walz 0. P.). Iconographia albertina. Freiburg
i. Br., Herder. 1932. 58 SS. und 87 Tafeln.

9. G. Meersseman 0. P., Introductio in opera omnia B. Alberti
Magni O. P. Brugis, Beyaert. s. d. (1931). 173 SS.

10. J. Goergen, Des hl. Albertus Magnus Lehre von der göttlichen
Vorsehung und dem Fatum unter besonderer Berücksichtigung der Vor-
sehungs- und Schicksalslehre des Ulrich von Straßburg. Vechta, Albertus-
Magnus-Verlag. 1932. xvi-222 SS.

11. K. Schmieder C. S. Sp., Alberts des Großen Lehre vom natürlichen
Gotteswissen. Freiburg i. Br., Herder, 1932. xii-178 SS.

12. W. Arendt : Die Staats- und Gesellschaftslehre Alberts des Großen.
Nach den Quellen dargestellt. Jena, Gustav Fischer. 1929.

Die Bemühungen um die Heiligsprechung Alberts des Großen und dann
die Heiligsprechung selbst haben eine beachtenswerte Bereicherung der
Literatur über Albert den Großen hervorgerufen. Ich will hier nicht die
zahlreichen kleineren Gelegenheitsschriften, Zeitschriften- und Zeitungsartikel

erwähnen, welche beinahe wie Pilze über Nacht emporschössen
(vgl. die Bibliographie von M. Weiß in : Archivum Fratrum Praedicatorum,



222 Literarische Besprechungen

I, 437-469, im ganzen 305 Nummern) ; der Strom solcher Publikationen
ist noch längst nicht verebbt. Aber neben dieser Hochflut von Veröffentlichungen

mehr populären Charakters, die als solche gewiß die Kenntnis
Alberts des Großen in weiteste Kreise des Volkes trugen und deshalb ihren
Wert behalten, ging und geht noch eine Erneuerung der wissenschaftlichen
Studien über die Person und die Lehre des Heiligen einher. Es ist auf diese
Weise in rund drei Jahren bedeutenderes und wichtigeres geschaffen worden
als in vielen Jahrzehnten zuvor. Ich habe vor, in diesem Sammelbericht
einige Haupttypen dieser Veröffentlichungen zu besprechen.

1. Der äußere Rahmen der Lebensgeschichte Alberts des Großen war
bisher hauptsächlich von vier Gelehrten im Zusammenhang behandelt
worden : E. Michael S. J., P. von Loë O. P., P. Mandonnet O. P. und
F. Polster S. J. Wir waren immer auf ihre Forschungen angewiesen, und
die seither erschienenen Einzeluntersuchungen über gewisse Lebensabschnitte

des Heiligen bewegten sich trotz einzelner Divergenzen im großen
und ganzen innerhalb der von den genannten Gelehrten abgesteckten
Grenzen. Nun hat der schon als Biograph des hl. Dominikus bekannte
Heribert Christian Scheeben in seinem « Albert der Große, Zur Chronologie
seines Lebens » (oben, n. 1) die ganze Frage auf Grund der Quellen neu
erörtert ; ich zögere nicht, das Buch als in seinen Ergebnissen wichtig zu
bezeichnen, und will auch nicht mit der Anerkennung zurückhalten, daß
der gelehrte Verfasser einen tüchtigen Schritt über seine Vorgänger hinaus
macht. Seine Untersuchungen sind keine darstellende Biographie, sondern
quellenkritische Voruntersuchungen, die als Grundlage einer Biographie
gelten müssen ; die chronologische Einordnung der Schriften Alberts wurde
nicht in Untersuchung gezogen, obwohl Scheeben auch hier gelegentliche
Wahrnehmungen verzeichnet, vgl. S. 28 f. Die Lektüre des Buches ist
zuweilen ob seiner konzisen Form etwas mühsam, — das liegt im Stoff und
im Zwecke der Schrift begründet — aber die gebotenen Darlegungen sind
überaus lehrreich.

Der Verfasser bietet vorerst eine Übersicht über die vorhandenen
Quellen (S. 1-3) ; ich bedauere, daß hier nicht gleich die in Aussicht
gestellte Untersuchung über das Verhältnis der Quellen geboten wurde ;

denn der Rest der Darlegungen hängt doch allzu sehr von der neuen Wertung
und Zuordnung der Quellen ab. Wir müssen hier also noch die weitern
Untersuchungen des Verfassers abwarten.

Den Grundstock des Buches bilden die Untersuchungen über die Chronologie

des Lebens Alberts ; Scheeben geht hier sachgemäß nach
Lebensabschnitten vor. Er umreißt Alberts Leben in folgenden Daten : Albert
ist um 1193 in Lauingen geboren ; seine Herkunft aus der Familie der
Boilstädt ist unwahrscheinlich (S. 3-7). Albert kommt um 1222 nach
Italien und tritt, nicht wie man bisher meist annahm, schon um 1223,
sondern erst um 1229 unter dem Einfluß des sei. Jordan von Sachsen in
Padua in den Dominikanerorden ein ; sein Noviziat machte er sicher in
einem deutschen Kloster (S. 8-15). Scheeben nimmt auch an, daß Albert,
bevor er 1248 als Magister theologie in Paris eine Urkunde mitunterzeichnet,
seit etwa 1233 in verschiedenen deutschen Klöstern als Lektor tätig war :



Literarische Besprechungen 223

in Hildesheim, Freiburg, Straßburg und Regensburg ; die Übersiedelung
nach Paris dürfte 1243 oder 1244 erfolgt sein (S. 16-23). 1248-54 ist Albert
wieder Lesemeister in Köln; dort ist er 1252 Schiedsrichter im Streit zwischen
dem Erzbischof Konrad von Hochstaden und der Stadt Köln (S. 24-35).
Die Jahre 1254-57 werden durch seine Tätigkeit als Provinzial der Teutonia
ausgefüllt ; er wirkt 1256-57 an der päpstlichen Kurie (S. 36-47). Von
1257-60 ist er erneut Lesemeister in Köln ; 1260-61 Bischof von Regensburg

(S. 48-64). In die Jahre 1261-63 fällt Alberts zweiter Aufenthalt
an der römischen Kurie (S. 65-71) ; 1263-64 widmet er sich der
Kreuzzugspredigt in Deutschland (S. 72-77). Die Jahre 1264-70 verbringt er
in Würzburg und Straßburg (S. 78-92). 1271-80 weilt Albert zum letzten
Male in Köln ; er unternimmt von hier aus größere Reisen, insbesondere
zum Lyoner Konzil 1274 und, wie Scheeben meint, im Winter 1276-77
(nicht später), nach Paris zur Verteidigung der Lehre des hl. Thomas
(S. 93-122). Albert stirbt am 15. November 1280 (S. 123-136).

Der kleine Abriß, den ich hier von den in Scheebens Buch gewonnenen
Resultaten bieten konnte, erschöpft den reichen Inhalt des Buches keineswegs.

Scheeben hat, was wir anerkennen müssen, ein überaus reiches
Material in aller wünschenswerten Vollständigkeit herangezogen. Seine

Forschungen gestatteten ihm S. 137-161 auch die Publikation eines
reichhaltigen Anhanges mit Urkunden und Quellen.

Man wird das Neue der Forschungen Scheebens am ehesten dann
würdigen, wenn man sie mit den Darstellungen anderer Albertusforscher
vergleicht ; etwa mit Pelsters zusammenfassendem Artikel im Lexikon für
Theologie und Kirche, I, 214 ff., mit der kurzen Lebensskizze von Wilms
(unten, n. 3), mit den guten Ausführungen von P. Fredegand Callaey O. M.
Cap. in den Kanonisationsakten (Romae 1931), mit den mehr an Mandonnet
sich anlehnenden Darstellungen von H. Laurent O. P. in Revue Thomiste
1931, 257 ff. oder mit A. Garreau in seiner neuen Albertus Biographie
(Paris 1932 ; war mir zur Rezension leider nicht zugänglich) und desselben
Verfassers kurzer Lebensskizze in Vie Spirituelle 1933, 5-24. Die
Unterschiede werden durch solche Vergleiche sehr sichtbar.

Es soll hier nur ein Punkt besprochen werden. Ich glaube, daß Scheeben
in der umstrittenen Frage nach Alberts Geburtsdatum richtig gesehen hat.
Dagegen kann ich mich kaum davon überzeugen, daß Albert erst um 1229
in den Dominikanerorden eingetreten ist, wenn auch die Mahnung Scheebens,
bei der Benützung der Briefe Jordans von Sachsen Vorsicht walten zu
lassen, in diesem Punkte zu Recht zu bestehen scheint ; im übrigen freilich
möchte ich dem von Scheeben ganz allgemein ausgesprochenen Zweifel
bezüglich der Richtigkeit der von Altaner gebotenen Datierungen der Briefe
Jordans nicht in gleich vollem Umfange beistimmen. Der von Scheeben

zugunsten seiner Datierung des Ordenseintrittes aus der bei Justiniani
zitierten Chronik des Johannes Molitor herangezogene Text scheint mir
nicht ganz klar zu sein ; könnte nicht vielleicht statt MCCXXVIII ein
MCCXXXIII zu lesen sein, so daß bei Molitor nicht der Ordenseintritt,
sondern die erste Anstellung Alberts als Lektor (in Köln gemeint wäre
Wenigstens scheint mir Justiniani den Text Molitors in diesem Sinne



224 Literarische Besprechungen

verstanden zu haben ; ob er damit Molitors Angaben richtig
interpretierte, ist kaum zu sagen, da Justinianis Zitat aus Molitor
unvollständig ist. Anscheinend spricht Molitor zwar vom Ordenseintritt.
Wer kann uns aber garantieren, daß das Zitat genau ist Justiniani
wird die Jahreszahl kaum erfunden haben ; denn er verweist auch
für sie auf Molitor. Für die obige Textemendation aber spräche ein
doppeltes : erstens ist die Jahreszahl 1228, weil im Zusammenhang mit
einem Priorat des Br. Leo vorgebracht, ohnehin höchst wahrscheinlich
falsch : denn Leo wurde fast gewiß erst 1229 Prior in Köln, vgl. Analecta
O. P., I, 463 und 465 ; QF, XV, 155. Anderseits würde die vorgeschlagene
Textverbesserung uns ins Jahr 1233 führen, also genau in jene Zeit, zu
welcher Albert auch nach Scheeben seine Lehrtätigkeit begann, und
Justiniani hat aus Molitor wirklich das Datum des Beginnes der Lehrtätigkeit
und nicht des Ordenseintrittes herausgelesen Dabei würde sich freilich
ergeben, daß auf Grund dieses Textes Molitors der Schluß nicht mehr
zulässig wäre, daß Albert erst 1228 oder 1229 in den Orden eintrat ; denn,
hat Justiniani den Text Molitors so verstanden, so wird sein Zitat des

Textes wahrscheinlich ungenau sein. Wir würden alsdann auch annehmen
müssen, daß Albert vor Beginn seiner Lehrtätigkeit in den oben erwähnten
deutschen Klöstern wenigstens kurz in Köln weilte. Immerhin möchte
ich meinen Lösungsversuch bloß als einen solchen gewertet wissen. Es darf
in diesem Zusammenhange auch auf die in vielen Stücken recht lehrreiche
Abhandlung von A. Zucchi O. P., in Memorie Domenicane 1933, 393-406,
hingewiesen werden : wenn ich auch die dort für den schon 1223 erfolgten
Ordenseintritt vorgebrachten positiven Gründe als nicht völlig beweiskräftig

halte, so glaube ich doch, daß der Nachweis eindeutig erbracht ist,
daß um 1223 in Padua ein Dominikanerkloster bestand und daß an sich
kein Hindernis besteht, Alberts Eintritt in den Orden schon in diese frühe
Zeit zu verlegen. Ebenso scheint es mir nach allem wahrscheinlicher, daß
Albert seine Ordensstudien noch in Italien begann und sie dort eine

geraume Zeit fortsetzte. Jedenfalls mag man aus dem Gesagten ersehen,
daß die Chronologie der ersten Periode des Lebens Alberts noch manches
Problem in sich birgt. 1

In ähnlicher Weise könnte man auch Zweifel daran hegen, ob Scheeben
in der Frage des Kölner Aufenthaltes des hl. Thomas, des Pariser
Aufenthaltes Alberts, der Pariser Reise zum Zwecke der Verteidigung der
Lehre des hl. Thomas usw. in allem richtig gesehen habe. Anderseits hat
Scheeben in manchen Fragen, so etwa bezüglich der Schiedsrichtertätigkeit
Alberts, sicher zu völlig abgeklärten Ergebnissen geführt. Wie dem auch

1 Wohin es führen kann, wenn man in eklektischer Weise sich die
verschiedenen Daten zusammensucht, ohne auf eine einheitliche Interpretation der
Quellen zu achten, das mag man aus A. Puccetti O. P., Sant' Alberto Magno.
Roma 1932, ersehen : Puccetti nimmt als Geburtsdatum 1206 an ; Albert studiert
in Italien «le arti liberali », tritt 1223 in den Dominikanerorden ein und wird
bereits 1228 als Lektor nach Deutschland geschickt (mit 22 Jahren Solche
Daten sind natürlich ebensoviele Ungereimtheiten.



Literarische Besprecnungen 225

sei, es darf festgestellt werden, daß Scheebens Darlegungen auch in den

etwa noch strittigen Punkten immer überaus lehrreich sind. Denn Scheeben

hat unzweifelhaft eine Unmenge von Kleinarbeit geleistet, und selbst,
wenn nicht alle seine Einzelresultate die gleiche Sicherheit beanspruchen
können, so besitzen wir doch in seinem Werk einen im großen und ganzen
zuverlässigen Führer durch die nicht ganz einfach geschichteten
Lebensverhältnisse des hl. Albert.

Es darf zum Schlüsse auch hervorgehoben werden, daß die Schrift im
allgemeinen fehlerfrei und gefällig gedruckt wurde ; und das will bei der

ganzen Anlage des Buches nicht wenig besagen. Ein Druckfehler ist S. 55,
Zeile8, stehen geblieben: Anschluß statt Ausschluß. Ebenso wird im Register
unter Chur, Kloster O. P., auf S. 113, Anm. 6, verwiesen ; dort ist aber
nicht von einer Domus Churiensis, sondern Thuricensis (Zürich) die Rede.

In jedem Falle erachte ich Scheebens Buch als einen wichtigen und
in der Hauptsache auch vollauf gelungenen Versuch einer sichern
Wegleitung durch die Chronologie des Lebens Alberts des Großen.

2. Scheeben hat seine vorzüglichen Kenntnisse der Lebensgeschichte
Alberts und die Ergebnisse seiner Voruntersuchungen recht bald in einer
eigentlichen Biographie Alberts verwenden können. Er war zur Abfassung
derselben aus besagten Gründen in besonderem Maße berufen. Wenn wir
darin Schritt auf Tritt den in der Chronologie entwickelten Thesen begegnen
und infolgedessen auch hier die wenigen Vorbehalte anbringen müssen, von
welchen wir oben sprachen, so ist doch die Biographie eine überaus
erfreuliche Leistung. Sie ist lebendig und mit viel Liebe geschrieben und
enthält ganz ausgezeichnete Partien ; das Leben Alberts ist mit Geschick
in den zeitgeschichtlichen Rahmen eingespannt worden. Etwa Ausführungen,

wie die kurze Skizze der Entwicklungsgänge im deutschen Mittelalter

in der Einführung, die Darstellung der Geschichte der Dominikaner
innerhalb der Pariser Universität oder der wechselvollen Stadien des Streites
zwischen der Stadt Köln und ihrem Erzbischof usw., sind ebenso viele kleine
Musterleistungen. Ich habe auch mit Freude vermerkt, daß Scheeben
S. 15 f. seine Ansichten über Entstehung und Wesen des Dominikanerordens
im Vergleich zu seiner Biographie des hl. Dominikus gemäßigt hat und sich
vor überspitzten Formulierungen hütet : er ist damit auch den geschichtlichen

Tatsachen näher gekommen. In der Verwendung von Gedichten
dürfte der Verfasser zu viel des Guten getan haben. — Die Bonner Buch-
gemeinde, die sich der Ausgabe des Buches annahm, hat es verstanden,
dem Werke ein überaus würdiges und ansprechendes Gewand zu geben :

die 50 beigefügten, gut ausgewählten Tafeln, sind eine wertvolle Ergänzung
des geschriebenen Wortes.

3. Von einem völlig andern Standpunkte aus hat P. Hieronymus
Wilms O. P. in seinem Buche die Person Alberts des Großen behandelt.
Eine kurze Lebensgeschichte Alberts dient nur als Einleitung zum eigentlichen

Werke (darf ich auf einen Druckfehler S. 35 aufmerksam machen :

Bischaf statt Bischof P. Wilms bietet dann eine vorzügliche Einführung
in die Persönlichkeit Alberts des Großen : er behandelt Albert als
Naturforscher, als Philosophen, als Theologen und als Mystiker. Es ist dem



226 Literarische Besprechungen

Verfasser gelungen durch gut ausgewählte Zitate ein farbenprächtiges
Mosaik aus den Werken Alberts zusammenzustellen ; eine Kunst, die
P. Wilms in besonderem Maße zu eigen ist. Trotz aller Buntheit der
Materialien wirkt das Buch einheitlich, man liest es mit Genuß und Freude
und erquickt sich an der einfachen und anspruchslosen, aber so gefälligen
Stilkunst des Verfassers. Man lese etwa die schöne Sammlung von Texten
aus den naturwissenschaftlichen Werken Alberts, über die Vögel, die Fische,
die Blumen ; oder den Abschnitt über Albert als Mystiker, über die Grundlagen

seiner Frömmigkeit. Die Darlegungen sind aus den Quellen oder
doch aus neuern wissenschaftlichen Monographien erarbeitet worden : das
gibt dem Werk den soliden Unterbau. Soviel ich sehen konnte, ist die
einschlägige Literatur in Vollständigkeit vermerkt : S. 41 hätte vielleicht
noch auf die neueste Monographie über den Physiologus : M. Wellmann,
Der Physiologus Philologus Suppl. 22, 1), Leipzig 1930, verwiesen werden
können, wo die Quellen dieser Schrift und deren Geschichte auf neuer Grundlage

behandelt werden. Wenn das Buch von P. Wilms auch keine streng
wissenschaftlichen Ansprüche erhebt, so darf es doch ob seiner
Zuverlässigkeit gerühmt werden. Auch der Fachmann wird demselben mannigfaltige

Belehrung und Anregung entnehmen können. Insbesondere aber
freuen wir uns, daß das Buch wie geschaffen dazu ist, den gebildeten Kreisen
im allgemeinen die ansprechende Persönlichkeit desFIeiligen näher zubringen.

Eine zuverlässige italienische Übersetzung besorgte P. I. Marega O.P.,
Bologna 1931.

4. 5. 6. Es darf hier auf einige kleinere Veröffentlichungen der
bekannten Albertus-Forscher M. Grabmann und H. Doms hingewiesen
werden : beide bieten eine kurze Einführung in die Persönlichkeit des

Fleiligen. Sie bedürfen als kleine Gelegenheitsschriften bekannter Gelehrter,
die sich Jahre lang mit Albert beschäftigten, keiner weitern Empfehlung.
Grabmanns Schrift ist durch die Beigabe von Literatur und Anmerkungen
besonders wertvoll. Prälat Meyenberg gibt die begeisternde Festpredigt,
die er anläßlich der von der Universität Freiburg i. d. Schweiz gehaltenen
Feier der Fleiligsprechung Alberts am 10. Juni 1932 in der Kapelle des

Theologenkonviktes Albertinum hielt, in gefälliger Weise heraus.
7. Dekan Melchior Weiß ist heute der eigentliche Nestor der

Albertusforschung. — Seit beinahe dreißig Jahren hat er sich immer und immer
wieder mit Albert beschäftigt : wir verdanken ihm die immer noch
maßgebende und so wertvolle Edition des Jobkommentars Alberts des Großen
(1904) und die Primordia novae bibliographiae B. Alberti Magni (1905),
die zum ersten Mal einen Überblick über den Umfang der Überlieferung
des albertinischen Schrifttums gestatteten. In den letzten Jahren, als die
Bestrebungen um die Fleiligsprechung Alberts endlich sichern Erfolg
zeitigten, war er unermüdlich für die Sache tätig, um allüberall die Liebe
zum Heiligen zu wecken : wir verdanken ihm auch die reiche Bibliographie
der Albertusliteratur der letzten Jahre, auf welche ich eingangs hinweisen
konnte. In der Schrift, die uns hier zur Besprechung vorliegt, bietet er uns
eine zusammenfassende Geschichte der Albertusreliquien, die zugleich ein
recht wertvoller Beitrag zur Geschichte der Albertusverehrung in Vergangen-



Literarische Besprechungen 227

heit und Gegenwart ist. Der Stoff dieser Studien wurde aus archivalischen
Akten oder alten Drucken mit Bienenfleiß erarbeitet ; und die wertvollen
Mitteilungen aus denselben in den beigedruckten Quellen und Bemerkungen
geben uns einen getreuen Einblick in das interessante und wertvolle Material.

Weiß berichtet in seiner Reliquiengeschichte von Alberts Tod und

Begräbnis, von der bedeutsamen Eröffnung des Grabes im Jahre 1483,
und umreißt die Geschichte des Grabes seit dem XVII. Jahrhundert
bis zur Gegenwart. Er erwähnt dann auch die verschiedenen größern
Reliquien, die heute überall hin zerstreut sind. Es wäre der Liste dieser
Reliquien nun noch jene Reliquie beizufügen, welche nach erfolgter
Heiligsprechung dem Ordensgeneral überreicht wurde und die sich heute im
Generalhause der Dominikaner in Rom befindet. Das von Weiß wiederholt
zitierte Manuskript Scheebens über Alberts Tod ist nun in Scheebens

Chronologie (oben n. 1) ediert worden.
8. H. C. Scheeben hat in Gemeinschaft mit P. Angelus Walz O. P.

auch eine Iconographia Albertina ediert. Das Buch bietet eine gut gewählte
Übersicht über die wichtigsten Albertusdarstellungen seit den frühesten
Anfängen bis in die Gegenwart. In einer doppelten Einleitung erörtert
A. Walz O. P. nach einer kurzen Darstellung der Lebensgeschichte des

Heiligen die wichtigsten Stadien der bildlichen Darstellungen, während
Scheeben ein sehr reichhaltiges Verzeichnis von Albertusbildern beisteuert.
Es folgen 87 Tafeln, die einen ausgezeichneten Einblick in die Entwicklung
der albertinischen Ikonographie gestatten. Die Sammlung ist auch vom
rein kunsthistorischen Gesichtspunkte aus lehrreich. Während man in der
Frühzeit Albert in ruhigen klaren Umrissen, ohne jeden sentimentalen
Einschlag, monumental und kräftig darstellte (man vgl. etwa Taf. 1 mit
dem prächtigen Bild aus Treviso, saec. 14., den feinen Linienriß auf einem
Bucheinband, saec. 14 auf Taf. 2, das Kolmarer Glasfenster, Taf. 4, oder
die ausdruckvolle Emmericher Statue auf Taf. 13, das innige Tafelgemälde
des Joos von Gent auf Taf. 18), wird mit dem Barock alles zu Bewegung ;

der innerliche Gehalt der Bilder ist trotz aller künstlerischen Qualitäten
zu Gunsten einer äußerlichen Formgebung abgewandelt worden (vgl. etwa
Taf. 35 und 36). Die Übergangszeit bis zum XIX. Jahrhundert bietet im
allgemeinen wenig, was künstlerische Bedeutung in Anspruch nehmen kann :

die Albertusdarstellungen teilen hierin das Geschick der Heiligendarstellungen

im allgemeinen. Beinahe trostlos aber wird es mit der Gegenwart :

schlechte Neugotik treibt ihr Unwesen, Süßlichkeit wird mit Innigkeit
verwechselt, romantische Aufmachung oder pathetische und theaterhafte
Deklamationen müssen den Mangel innern Gehaltes ersetzen helfen (vgl.
etwa Taf. 71 und 85). Nur selten wagt man in dieser Zeit einen Schritt
über das Mittelmaß hinaus (merkwürdigerweise trifft dies am ehesten
noch für die Bildhauerei zu : Taf. 63, 68, 86) ; im übrigen macht sich

geringes Können, noch öfters aber ein bloß bescheidenes künstlerisches
Wollen in beängstigendem Maße breit. 1 Die beiden Herausgeber sind an

1 Es wäre für einen tüchtigen modernen Künstler eine prächtige Aufgabe,
ein ansprechendes Bild des Heiligen zu schaffen. Denn die im Jahre 1931 von den



228 Literarische Besprechungen

diesen Zuständen nicht schuld : sie waren bei ihrer Auswahl an das Gegebene
gebunden. Und man wird ihnen Dank dafür wissen, daß sie in ihrem Werk
einen recht wertvollen Beitrag zu Entwicklung der christlichen Kunst
überhaupt geboten haben. — Es darf hier erwähnt werden, daß die
Ausstattung des Buches buchtechnisch ausgezeichnet ist und daß der Druck
der Tafeln überaus wohl gelang.

q. Neben den Veröffentlichungen, welche die Lebensgeschichte oder die
geistesgeschichtliche Stellung des hl. Albertus betreffen, ist die Literatur
zu vermerken, die sich mit dem Schrifttum und der Lehre Alberts des Großen
beschäftigt.

Eine zentrale Stellung innerhalb dieser Literaturgruppe nimmt die
Untersuchung von P. G. Meersseman O. P. über die Werke des Heiligen
ein. Der gelehrte Verfasser hat sich mit seinem Buche unbestreitbar sehr
große Verdienste um die Kenntnis des albertinischen Schrifttums erworben.
Wohl besaßen wir als Einführung in die Werke Alberts die auch heute
noch wertvollen durch M. Weiß 1905 edierten Primordia novae
bibliographie B. Alberti Magni ; aber so anerkennenswert auch die dort geleistete
Arbeit ist, so sollte dort doch nicht eine eigentliche Einführung und
Sichtung der albertinischen Schriften geboten werden : Weiß begnügte
sich damit, in aller Kürze (sogar die Hss. werden ohne Ouote verzeichnet)
die gedruckte und ungedruckte Textüberlieferung zusammenzustellen. Aber
eine Untersuchung darüber, ob und inwieweit die Zuteilung eines Werkes
an Albert zu Recht bestehe, wurde dort nicht angestellt : eine solche
Untersuchung blieb der Zukunft vorbehalten. Wohl hat man sich auch nach
Weiß immer wieder mit Alberts Schriften beschäftigt, aber eine zusammenfassende

Darstellung wurde nie geboten. So kam es, daß eine praktische
und zuverlässige Einführung in die Echtheitsfragen, wie sie etwa Grabmann
in vorbildlicher Weise für die Schriften des hl. Thomas von Aquin geboten
hat, für Albertus leider immer noch zu schaffen war.

P. Meersseman hat nun mit seinem Buche diese Lücke größtenteils
ausgefüllt. Der Verfasser hat zwar nicht das ganze Problem der Albertusschriften

neu aufgerollt : er hat auch nicht den Versuch gemacht, aus den
handschriftlichen Quellen selbst die Lösung der verschiedenen literar-
geschiclitlichen Probleme zu erarbeiten, die Alberts Schrifttum immer noch
belasten. Er steckte sich vielmehr das Ziel, einen Überblick über den Stand
der heutigen Albertusforschung zu bieten und die bisherige Kritik an den
einzelnen Werken genau zu verzeichnen, damit auf Grund dieser Angaben
weiter geforscht werden könne, und damit jeder, der sich mit Albertus
beschäftigt, eine nach Möglichkeit zuverlässige Grundlage besitze. Diesen
Zweck scheint mir P. Meersseman mit seinem Buche voll und ganz erreicht
zu haben. Die Zielsetzung des Buches verdient schon deshalb
hervorgehoben zu werden, weil sie allein der wirklichen Sachlage durch ihre
vorsichtige Formulierung entspricht : denn, so bedauerlich es auch an sich

« egregi e illustri scultori Domenico e Alberto Mastroianni » geschaffenen
Gipsmontagen, welche Puccetti seiner Albertusvita in Abbildung beifügt, können selbst
bescheidenen künstlerischen Ansprüchen nicht genügen.



Literarische Besprechungen 220

sein mag, die Grundlagen zu einer abschließenden Kritik des Schrifttums
Alberts sind noch längst nicht gegeben, die Handschriften sind noch nicht
gesichtet und der gedruckte Albertustext liegt meist sehr im Argen. Eine
abschließende Kritik wird also erst nach langen Jahren der Forschung
möglich sein ; erst dann werden auch die schwierigen Fragen nach der

Chronologie der Werke Alberts im Zusammenhang besprochen werden
können. Unter solchen Voraussetzungen entsprachen das Vorgehen und die

Zielsetzung des Verfassers allein den tasächlichen Verhältnissen und den
Regeln wissenschaftlicher Zurückhaltung und Klugheit.

Dem eigentlichen Corpus des Buches sind Prolegomena vorausgeschickt,
worin in Kürze auf die verschiedenen Arten der Aristoteleskommentierung und
deren Auswirkungen bei Albert eingegangen wird ; auch Alberts Stellung
zum Piatonismus und zu den Experimentalwissenschaften werden daselbst
kurz besprochen. Dann aber setzt die Besprechung der einzelnen Werke
Alberts ein : es werden der Reihe nach die philosophischen und die
theologischen Werke besprochen. Der Verfasser hat hier sachlich und methodisch
sehr gründliche Arbeit geleistet : er verzeichnet nicht nur die modernen
Ausgaben der einzelnen Schriften, sondern verweist auch auf deren
Vorkommen in den alten Listen albertinischer Werke. Diese Werklisten und
vor allem die Erwähnungen der eigenen Werke bei Albert selbst gestatten
vorerst die genaue Fixierung des Titels, dann aber auch die Bestimmung
des Umfanges und der Echtheit der einzelnen Schriften : der Verfasser
unterläßt es auch nicht, den Platz zu bestimmen, den die einzelnen Werke
innerhalb des ganzen Schrifttums Alberts einnehmen. Die Literatur wird
meiner Wahrnehmung nach recht vollständig angeführt, so daß die Bildung
eines selbständigen Urteils und die Weiterführung der Forschung erleichtert
werden. P. Meersseman unterläßt es auch nicht, wenigstens auf die
wichtigsten Handschriften hinzuweisen, welche bisher innerhalb der bereits
bestehenden Literatur herangezogen worden sind ; er hat aber gerade hier
sehr viel eigenes beigesteuert und auf manchen unbekannten Textzeugen
erstmals hingewiesen. Man wird ihm dafür besondern Dank wissen.

Ich möchte hier nur wenige Ergänzungen bieten : Zu S. 124 ff. : Es
wäre logischer gewesen, die Abhandlungen über den Paradisus animae und
das Büchlein De adherendo deo in die dritte Abteilung unter die Opera
dubia oder spuria einzureihen. In den Ausführungen über den Paradisus
animae schreibt der Verf. : Omnes hodie concordant auctores in repiciendo
(sie) authenticitatem albertinam huius opusculi. Man hüte sich, den Druckfehler

repiciendo in reeipiendo zu korrigieren ; es muß dort, wie mir der
Verfasser mitzuteilen die Güte hatte, rejiciendo heißen Der Verf. hat die
Ansicht Berthiers O. P., daß der Paradisus animae aus der Hand Humberts
de Romans O. P. stamme, nicht vermerkt : vgl. Humbertus, Opera de vita
regulari I. xvn und Berthiers französische Übersetzung des Paradisus ;

daß diese Meinung nicht haltbar ist, hat neuerdings F. Heintke, Humbert
von Romans, Berlin 1933, 145 f., nachgewiesen. Wer in Wirklichkeit der
Verfasser ist, wird wohl sehr schwer zu sagen sein ; die ältesten Hss. sind
ja anonym. So trägt auch der bei Meersseman nach Weiß erwähnte
Münchener Kodex mit der deutschen Übertragung des Paradisus keinen

Dims Thomas.



230 Literarische Besprechungen

Verfassernamen (es handelt sich um cgm. 142 ; die Datierung XIII. Jahrh.
ist wohl zu früh ; nach freundlicher Mitteilung von Dr. Hartmann an der
Bayr. Staatsbibliothek wird man die Hs. um 1300 herum ansetzen müssen).
Über Unstimmigkeiten in der Titelgebung und deren Entwicklung vgl. diese

Zeitschrift 1932, 263, 270, 274. Zum Paradisus animae überhaupt vgl. man
die ausgezeichnete Studie von A. Vonlanthen, Geilers Seelenparadies im
Verhältnis zur Vorlage. Archiv f. Elsässische Kirchengesch. 6 (1931),

229-234. — Zu S. 148 : Daß De abundantia exemplorum ein Exzerpt aus
dem Tractatus de donis Spiritus sancti des Stephan von Bourbon sei, wird
neuerdings von Heintke, 1. c. 96 ff., bestritten.

Wohl der großen Eile bei der Korrektur ist es zuzuschreiben, daß
der Druckfehlerteufel dem Werke leider sehr stark mitgespielt hat ; es ist
schade, daß dieser Schönheitsfehler nicht zeitig behoben wurde. So wurde
S. 104 aus Thomas Gallus ein Franziskaner ; der Dominikaner Franz von
Retz heißt S. 110 Fr. de Renz, S. 167 Franciscus de Rentz. Sein Leben wird
S. 110 zu unrecht um 10 Jahre verlängert, denn er starb nicht 1437, sondern
schon 1427, vgl. G. Häfele O. P., Franz von Retz. Innsbruck 1918, 399.
Dagegen stirbt Heinr. Seuse O. P. auf S. 126 schon 1365 statt erst 1366.
In den Büchertiteln haben sich manche Fehler eingeschlichen ; so etwa,
wenn der Verf. S. ix von einem « Catalogus codicum hagiographi Bollan-
diani » spricht usw. Es will mir auch manchmal scheinen, daß etwas größere
Klarheit und bessere Anordnung der Materialien in den einzelnen
Abhandlungen wünschenswert gewesen wäre. — Zum Schema operis S. xi ff.
hätten unbedingt die Seitenzahlen des Buches beigedruckt werden müssen.
Ebenso wäre es gegeben gewesen, dem Werke ein bereinigtes Verzeichnis
der Incipit der Werke Alberts beizufügen ; denn die bei Weiß gebotene
Liste ist weder vollständig noch fehlerfrei. 1 — Es mag hier darauf
hingewiesen werden, daß ein teilweise verbesserter Abdruck des vorliegenden
Werkes in den Akten des Heiligsprechungsprozesses Alberts (Extensionis
seu concessionis officii et missae ad universam ecclesiam in honorem
B. Alberti. Romae 1931) erfolgt ist.

Freilich sollen mich alle diese Hinweise nicht davon abhalten, den
innern Wert des Buches mit Freuden anzuerkennen : es ist der beste Führer

1 Wie zweckmäßig ein solches Incipitverzeichnis gewesen wäre, mag man
an einem Fehler ersehen, der mir in dieser Zeitschrift 1932, 387, Anm. und 397,
Anm. unterlief und auf welchen ich soeben aufmerksam gemacht wurde : ich
zitierte dort aus dem alten Katalog der Bibliothek der Wiener Dominikaner einen
Ethikkommentar mit dem Incipit: Ptolomaeus in Almagesto. Im Anschluß an
A. Goldmann « verbesserte » ich auf Grund des Incipit ethicorum in politicorum
und glaubte dem entsprechend in der Hs. Alberts Kommentar zur Politik des
Aristoteles wahrzunehmen, der mit : Ptolomeus in almagesto dicit, qnod non est
mortuus beginnt. Nun hat aber der alte Katalog doch Recht gehabt und
Goldmanns und meine Korrektur besteht zu Unrecht ; die Hs. bietet den unedierten
Kommentar zur nikomachischen Ethik, der mit Ptolomeus in Almagesto, Disciplina
hominis beginnt. Die erwähnte Wiener Hs. ist in der dortigen Dominikanerbibl.
als Hs. 129 immer noch erhalten. Vgl. A. Pelzer, Le cours inédit d'Albert le Grand
sur la morale à Nicomaque (SA. aus RevNéosc. 1922), 5 und 8 f.



Literarische Besprechungen 231

durch das albertinische Schrifttum, den wir heute besitzen. Die Tatsache,
daß sich der Verfasser in Hinsicht auf die kritische Ausgabe der Werke
Alberts in sehr eingehender Weise mit den Handschriften beschäftigt, hält
in uns die Hoffnung wach, daß er uns zu gegebener Zeit eine zweite Ausgabe

dieser wichtigen Einführung schenken wird, und daß alsdann die
Grundlagen gegeben sein mögen, auch das Problem der Chronologie der
albertinischen Schriften auf Grund der Quellen darzustellen und die Frage
nach Echtheit und Umfang der einzelnen Schriften auf Grund neuer
Ergebnisse zu behandeln.

10. Das umfangreiche Buch, das uns Josef Goergen über Alberts Lehre
von der göttlichen Vorsehung und dem Fatum schenkt, verdient in jeder
Hinsicht große Anerkennung. Diese Anerkennung betrifft nicht nur den

Inhalt, sondern vor allem die vom Verfasser angewandte Methode. Es gibt
in der Tat zwei Möglichkeiten, sich über die Lehre eines Scholastikers zu
verbreiten : entweder sucht man nur auf Grund der Werke eine Übersicht
über den Lehrgehalt zu gewinnen und sie aus Text und Zusammenhang
zu verstehen : oder man entscheidet sich dazu, genetisch vorzugehen, indem
man nicht nur den Text des betreffenden Scholastikers an sich interpretiert,
sondern auch auf die Quellen zurückgeht, deren Assimilation überprüft und
die Lehrentwicklung innerhalb eines gegebenen Systems verfolgt. Goergen
hat sich — und damit ist er der Schule Martin Grabmanns, aus welcher
er hervorgegangen, treu geblieben — mit Entschiedenheit dieser zweiten
Methode zugewandt. Wir können Studien dieser Art nie freudig genug
begrüßen : denn sie sind der einzige Weg, der uns zum vollen Verständnis
der Geistesströmungen des Mittelalters führen kann. Nur so kann man
an der Klippe, einen Scholastiker aus seinem geistesgeschichtlichen
Zusammenhang herauszureißen und ihn dadurch nur mangelhaft zu
interpretieren, völlig vorbeikommen.

Es genügt, einen Blick auf die reiche gedruckte und ungedruckte
Literatur zu werfen, die Goergen herangezogen hat, um sich ein Bild davon
zu machen, wie weit und wie gut er sich in den einschlägigen Quellen und
Darstellungen umgesehen hat. Ein kleiner Fehler ist S. xv anzumerken,
wo aus unserm « Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie »

eine « Zeitschrift für Phil. usw. » geworden ist.
Das Buch beginnt (S. 9 ff.) mit dem Nachweis, daß Wilhelm von

Auxerre Alberts Vorsehungs- und Fatumslehre nur in ganz bescheidenen
Grenzen beeinflußt hat. Vor allem interessant ist die Gegenüberstellung von
Alexander von Haies und Albert dem Großen (S. 11 ff.) : es ist dem Verfasser
geglückt, sich über das gegenseitige Verhältnis der beiden eine wesentlich
genauere Meinung zu bilden, als etwa jene, die Minges O. F. M. seinerzeit
vertrat. Albert hat sich wohl bei der Bearbeitung des Stoffes sehr stark
an Alexander angelehnt, ja es ist sogar wahrscheinlich, daß Albert durch
Alexander zur Behandlung der Lehre von Vorsehung und Fatum angeregt
wurde, so daß Alexander als eigentliche Hauptvorlage Alberts zu gelten
hat. Aber Albert ging doch selbständig über seine Vorlage hinaus ; in der
Vorsehungslehre gruppierte er die einzelnen Quaestionen in anderer Weise,
er baute das Zitatenmaterial, welches er bei Alexander vorfand, um



232 Literarische Besprechungen

wenigstens das Doppelte weiter aus und — hierin liegt eine sehr wichtige
Feststellung — er ersetzte das philosophische Traditionsgut der alten
Schule durch Aristoteles : Alexanders Zitate sogar aus Augustinus werden
bei Albert durch solche aus dem Stagiriten ersetzt. Dagegen wird man
nach Goergen S. 25 ff. einen Einfluß der theologischen Summe des hl. Thomas
von Aquin auf Albert aus äußern und innern Gründen verneinen müssen ;

er hat dieselbe bei Abfassung seiner eigenen Quaestionen wahrscheinlich
nicht benutzt. Bonaventura (S. 35 ff.) hängt ebenfalls von Alexander von
Haies ab : von dieser Seite scheinen keine Fäden zu Albert hinüber zu ziehen.

Ich habe mit voller Absicht diese wichtigen Ergebnisse hervorgehoben :

sie beweisen uns, wie wertvoll für die Erkenntnis der geschichtlichen
Zusammenhänge eine kritische Überprüfung des Zitatenschatzes der Scholastiker

sein kann. Goergen hat in der Folge seiner Untersuchungen immer
wieder diese Gesichtspunkte betont und die Zusammenhänge auch auf
Grund des eigentlichen Lehrgehaltes eingehend erörtert.

Bezüglich der Darstellung der Vorsehungs- und Schicksalslehre Alberts
muß ich leider auf die Ausführungen Goergens (S. 39-15) selbst verweisen :

sie bewältigen ein außerordentlich reiches Material. Der Entwicklung der
Lehre Alberts wird immer Rechnung getragen : Quellen und Vorgänger
Alberts werden in weitestem Umfang zur Erläuterung herangezogen. Xur
ist, soweit ich bemerken kann, Alberts ungedruckter Kommentar zur niko-
machischen Ethik nie verwendet worden. Dagegen finden sich zahlreiche
Hinweise auf die ungedruckten Teile vorzüglich der Summa de creaturis.
Man wird dem gelehrten Verfasser gerade dafür besonders dankbar sein.
Die Ergebnisse, die sich aus Goergens musterhafter Untersuchung ergeben,
dürften als völlig gesichert gelten.

In einem sehr umfangreichen Anhang behandelt Goergen S. 152-218
auch die Schicksals- und Vorsehungslehre des Schülers Alberts des Großen,
des Dominikaners Ulrich von Straßburg. Goergens Untersuchungen, meist
auf Grund ungedruckter Quellen erarbeitet, sind geeignet, das Verhältnis
zwischen Lehrer und Schüler in ein völlig neues Licht zu stellen. Ulrichs
Lehre von der Providentia ist in der Hauptsache durch Augustinus und
den Ps.-Areopagiten beeinflußt, trägt also neuplatonisches Gepräge. Alberts
Kommentare zu Dionysius sind von Ulrich sehr wahrscheinlich nur in ganz
geringem Umfange herangezogen worden. « In inhaltlicher Hinsicht stellen
Ulrichs Ausführungen eine durchaus selbständige und eigenartige Gestaltung
des Vorsehungsproblems dar, wie wir sie bei keinem der von uns zum
Vergleich herangezogenen Theologen der Hochscholastik finden konnten
(S. 216). » Ulrich ging in diesem Punkte über seinen Lehrer, der sich in
diesem Stücke in mehr traditionellem Rahmen bewegte, bedeutend hinaus.
Dagegen wird in der Lehre vomFatum deutlich, daß Ulrich mit Vorliebe sich
an Alberts Physikkommentar anlehnte und von dieser Seite her unmittelbar
beeinflußt wurde ; aber auch hier haben Augustinus, Boëthius und Ps.-
Dionysius als weitere Quellen der Lehre Ulrichs zu gelten. In jedem Falle
scheint es, daß gerade Alberts Lehre vom Fatum, die bei Albert selbst besser
und selbständiger ausgebaut wurde, als bei seinen Vorgängern, auf Ulrich
von maßgebendem Einfluß war. Goergen weißt auch darauf hin, daß diese



Literarische Besprechungen 233

Ergebnisse ein wichtiger Beitrag zur Chronologie der Schriften Ulrichs
bieten könnten : ich möchte wünschen, daß er sich über dieses interessante
Problem eigens äußern möge.

Es bedarf keines Hinweises mehr, daß Goergens Buch als ein
außerordentlich wichtiger Beitrag zur Geschichte der mittelalterlichen Theologie
angesprochen werden muß : es verrät ein außerordentliches Können und
weitausgebreitetes Wissen. Ich wünsche nur, daß die hier so erfolgreich
angewandte Methode für ähnliche Untersuchungen wegweisend und
vorbildlich sein möge.

11. Es war vielleicht ein etwas ungünstiger Umstand, daß ich P. Karl
Schmieders Buch über Alberts Lehre vom natürlichen Gotteswissen (der
Titel hätte zur Vermeidung von Mißverständnissen anders gefaßt werden
sollen), im Zusammenhang mit Goergens so wertvollem Buche zu beurteilen
hatte ; die Unterschiede in methodischer Hinsicht wurden durch den

Vergleich der beiden Werke, der sich mir immer wieder aufdrängte, wohl
etwas zu deutlich. Ich will nicht leugnen, daß es dem Verfasser gelungen
ist, eine sachlich richtige und zuverlässige Darstellung der Lehre Alberts
über die natürliche Gotteserkenntnis zu bieten ; daß er aus Albert ein
verhältnismäßig reiches Material sammelte und dasselbe mit Geschick zu
einem System aufbauen konnte. Der Verfasser hat es auch nicht
unterlassen, auf die Zusammenhänge zwischen Albert und seinen Vorgängen
hinzuweisen; er hat auch die Unterschiede zwischen der Lehre des frühen Albert
und der theologischen Summe hervorgehoben, und ist so der Entwicklung
innerhalb des albertinischen Lehrsystems einigermaßen gerecht geworden.

Aber es fehlt bei all dem die Feinheit des genauen Nachweises. In
großen Partien ersetzt die spärlich herangezogene Literatur den Hinweis
auf die eigentlichen Quellen. Sobald der Verfasser nicht von Albert spricht,
ist das sogar mehrheitlich der Fall. Der Verfasser verweist auch nicht
selten auf die Vorbilder Alberts, er bestimmt sogar die Quellen, aus
welchen Albert seine Einteilungen herholte. Aber so reichlich etwa in
diesem Punkte die Ausführungen bei Goergen waren, so spärlich sind sie
bei Schmieder. Insbesondere kommt die Frühscholastik bei diesen
Hinweisen um sehr vieles zu kurz ; und die für die genaue Darstellung der
Zusammenhänge so unentbehrliche Gegenüberstellung zwischen der Lehre
Alberts und jener seiner Zeitgenossen, ist fast immer ein Desideratum
geblieben. Am ehesten begegnen uns auffallenderweise Parallelen zu
Bonaventura freilich meist nur nach Rosenmöller. Ich muß diese
Feststellungen einigermaßen zu erhärten suchen.

Ich nehme zwei Abschnitte her : S. 14 ff. : «Die logischen Voraussetzungen
des unmittelbaren Wissens und das Dasein Gottes. » Der Verfasser gibt
uns S. 15-18 eine kurze Skizze der Lehrentwicklung bezüglich des mittelbaren

und des unmittelbaren Gotteserkennens « im Altertum und im
Mittelalter » : aber wir werden hier ausschließlich auf Monographien, nie
auf Quellen verwiesen Zudem geht die Darstellung nicht über Augustin
hinaus. Die Zeit zwischen Augustin und Albert wird mit folgenden Sätzen
überbrückt : « Schneider nennt vor allem Kassiodor und Gregor den Großen.
Diese Gesinnung beseelte vor allem die Mystiker des ganzen Mittelalters,



234 Literarische Besprechungen

von Bernhard von Clairvaux bis Eckehardt (sie) und Suso. » Das ist
furchtbar wenig, in dieser Verallgemeinerung überhaupt nicht einmal wahr.
Ebenso verhält es sich im folgenden Abschnitt S. 18-20 bezüglich der Lehre
vom Angeborensein des Gottesbegriffes : die Frühscholastik bis Bonaventura
wird in 9 und einer halben Zeile erledigt unter Hinweis auf die Monographien
von Daniels und Rosenmöller Damit sind wir bei Albert angelangt. —
Ähnlich steht es mit der Darstellung der Lehre von der Analogie : Wir
erfahren S. 4T-45 etwas über die Analogielehre vor Albert : aber wie ist
man überrascht, hier nur von Plato, dem Neuplatonismus, von Augustin
und Ps.-Dionysius zu hören Bezüglich der voralbertinischen Scholastik
begegnet uns S. 45 ein Satz, und zwar der folgende : « Diese Lehre übernahm
die Scholastik, die eine weitere Vertiefung versuchte (Hinweis auf Feckes). »

Damit sind wir bereits bei Albert angelangt. Es wäre doch interessant
gewesen, etwas von dieser «weitern Vertiefung» zu hören! Wir erfahren
ferner nichts, aber auch gar nichts über die Möglichkeit, daß für die Analogielehre

der Scholastiker neben den genannten auch noch andere Quellen in
Frage kommen könnten. Doch : Schmieder verweist S. 45 auf Albert,
Summa theol. II, 4 m. 1. a. 1, part. 2 (ed. Vives, 32, 64 b ; MB. : dort habe
ich den Ausspruch in dieser Form nicht gefunden), wo er sage, daß Analogie
ein aristotelischer Begriff sei. Das hätte den Verfasser doch auf andere
Spuren führen müssen. Man vergleiche etwa mit den Ausführungen des
Verfassers die lichtvollen Darlegungen in G. Manser O. P., Das Wesen
des Thomismus, Freiburg 1932, 256 ff., insbesondere 276 ff., Über den

Ursprung der Analogielehre. — Das große Werk Mansers scheint Schmieder
mit dem Rest der Literatur über Analogie, Feckes ausgenommen, unbekannt
zu sein. — Ähnlich liegen die Verhältnisse im Reste des Buches.

Ich will mit dieser Kritik nicht sagen, daß Schmieders Buch nicht
manches recht wertvolle zu bieten vermöge. Der Verfasser hat auch nicht
den Anspruch erhoben, eine eigentliche historisch-kritische Untersuchung
zu bieten. Aber gerade diese Anspruchslosigkeit ruft der Kritik : denn die
Darstellung der Lehre eines mittelalterlichen Scholastikers ist schließlich
nicht nur die Angelegenheit einer rein philosophischen Interpretation ; um
wirklich genau zu sein, darf die Anwendung der historischen Methode nicht
umgangen werden. Man muß der vorangehenden Entwicklung und den
zeitgenössischen Ideengängen volle Rechnung tragen, sonst läuft man
Gefahr, entweder seine eigenen Anschauungen in einen andern Schriftsteller
hineinzutragen oder Bücher in usum Delphini zu schreiben ; mit beidem
aber ist der wissenschaftlichen Erkenntnis recht wenig' gedient. Schmieder
hat wohl einen ersten Schritt in der Richtung auf das historische
Verständnis Alberts hin gewagt ; er ist jedoch leider gerade dort stehen
geblieben, wo die eigentliche historische Forschung erst beginnen sollte.
Und das ist überaus zu bedauern, da der Gegenstand einer weitern Erörterung

würdig gewesen wäre ; die Schatten, die dadurch entstanden, mußten
unvermeidlich auch den Rest des Buches, trotz seines Wertes, in ungünstige
Beleuchtungsverhältnisse stellen.

Rom. Dominikus Planzer O. P.



Literarische Besprechungen -35

12. Laut Vorwort liegt der Schwerpunkt vorliegender Arbeit W. Arendt's
in der Darstellung des Systems, nach den gedruckten Schriften Alberts in der
Ausgabe von Borgnet.

Der Verf. stellt vorerst in der Einleitung (S. 1-6) den universalistischen
Standpunkt Alberts fest, behandelt sodann dessen Lehre vom Wesen (8-24),
von der Aufgabe (24-43) und den Formen des Staates (44-47), endlich die
Pädagogik (49-61). In einem Anhang wird die Quellenfrage zu Alberts
Staatslehre, und eine kurze problemgeschichtliche Würdigung derselben
gegeben.

Diese letztere erschöpft sich in einem Vergleich der staatsphilosophischen
Lehren Alberts mit den diesbezüglichen des hl. Thomas von Aquin, welche
letztern nach W. Müllers Werk : « Der Staat in seinen Beziehungen zur
sittlichen Ordnung bei Thomas von Aquin » (Münster 1916) dargestellt
werden. Im großen Ganzen sind die Lehren beider identisch, so daß sich
eine Aufzählung der einzelnen Lehrstücke erübrigt. Viel Eigenes über
pädagogische Fragen, das sich bei Thomas nicht findet, hat Albert im
Kommentar zum 7. und 8. Buch der Politik (die Thomas nicht kommentiert
hat) S. 42 ff.

Der Verf. stellt Thomas von Aquin über Albert, nicht bloß wegen der
größeren Fülle der Probleme, der Klarheit und Systematik, sondern auch
deshalb, weil Thomas, « wenigstens sehr oft », staatsphilosophisch, während
Albert «immer und nur als Theologe» (85, 86) denke.

Hier fehlen dem Verf. die notwendigen Vorbegriffe über den Unterschied

zwischen Theologie und Philosophie,, die ihn zu einem derartigen
Urteil befähigen könnten. Eine Vergleichung der Beweisführungen Alberts
in theologischen und philosophischen Fragen, der grundsätzlich verschiedenen

Stellung, die er in beiden zur Autorität einnimmt, hätten ihn belehrt,
daß Albert sehr scharf zwischen Theologie und Philosophie zu scheiden
weiß, und hätten ihn nicht Sätze niederschreiben lassen wie folgende : «Nun
war aber der Inbegriff aller Wahrheit für den mittelalterlichen Menschen in
d:r auctoritas (Lehrautorität) verkörpert, an dem alle (von uns unterstrichen)
Erzeugnisse menschlichen Geistes gemessen wurden, um als wahr oder falsch
erkannt zu werden » (75). « Unde Augustinus dicit, quod maior est Scripturae
auctoritas, quam omnis humani ingenii perspicacitas ; in aliis autem scientiis
locus ex auctoritate infirmus est, et infirmior ceteris : quia perspicacitati
humani ingenii, quae fallihilis est, innititur » (S. Th. P. I, tr. 1, q. 5 m 2.).
(Vgl. hiezu Manser, Alberts Stellung zur Autorität seiner Vorgänger,
«Divus Thomas» 1915, S. 75 ff.; und Feckes, Wissen, Glauben und
Glaubenswissenschaft nach Albert dem Großen, Zeitschr. f. kath. Theologie 1930,
S. 1-39.)

Die Untersuchungen zur Quellenfrage, die wohl an den Anhang gehört
hätten, gipfeln in der Frage, in wieweit Alberts Paraphrasen und Kommentare

als Belege für dessen eigene Ansichten angerufen werden können.
Diese ist durch die wiederholten Verwahrungen Alberts (so z. B. am Schluß
der Metaphysik und Politik), er wolle nicht seine eigenen, sondern nur die
Ansichten der Peripatiker vorbringen, begründet. Hier kommt der Verf.
mit Manser u. a. gegen Michael und v. Hertling zum Ergebnis, daß die



236 Literarische Besprechungen

genannten Erklärungen Alberts geschichtlich bedingt und nicht zu pressen
sind. Mit Recht. Entschieden kann die Tragweite solcher Äußerungen
doch nur aus der Einsicht in die Kommentare selbst werden, in welchen
Albert oft genug den Grund angibt, warum er Aristoteles bevorzuge (De
praedicabil. tr. 2, c. 2 ; de praedicamentis, tr. 1, c. 1 ; Ethic., 1. x, tr. 1, c. 7 ;

de anima, 1. III, tr. 2, c. 3, die Stellen bei Manser, a. a. O.), ihn kritisiert
oder bestätigt und ergänzt, sowie aus dem Vergleich der Kommentare mit
den übrigen Schriften. Was hätten übrigens die gigantischen Bemühungen
Alberts in die Einführung des Gesamt Aristoteles in den Gesichtskreis
des Abendlandes für einen Sinn, wenn er nicht von der Wahrheit von dessen
Philosophie im Ganzen überzeugt gewesen wäre

Nicht beistimmen können wir dem Verf. darin, daß er die Adressaten
der erwähnten temperamentvollen Verwahrungen Alberts unter den
Vertretern des Augustinismus sucht. Von anderen Erwägungen abgesehen,

passen doch Attribute wie « inertes, torpentes in inertia » am Schluß der
Politik nicht auf die glänzenden Vertreter der augustinischen Richtung, die
dem hl. Thomas so stark zugesagt haben. Wir haben wohl eher, wie auch
Manser andeutet, an ängstliche, philosophiefeindliche Ordensbrüder zu
denken, die gegen seine philosophischen Bemühungen Opposition machten.
(Vgl. Wehofer : Gerard de Brächet, Vitas Fratrum eine noch unbenutzte
Quelle für die Philosophiegeschichte des XIII. Jahrhunderts. Jahrb. f.
Phil. u. spek. Theol. 1 1, S. 17 ff.)

Die näheren Ausführungen des Verf. in seiner Polemik gegen Michael,
die übrigens in ihrem Gedankengang nicht sehr klar sind, wollen wir nicht
ins einzelne verfolgen. Die allgemeine Würdigung Alberts am Schlüsse
seiner Abhandlung sagt zu wenig. Sein staatsphilosophisches Verdienst
bestehe nicht in der Weiterführung der Probleme, sondern an dem
Festhalten und in der Hauptsache an dem Tradieren des überkommenen Lehrgutes

» (87). Albert hat nicht nur Überkommenes tradiert und festgehalten,
sondern die Probleme, die in der Politik und Ethik des Aristoteles
aufgeworfen werden, erst in das Gesichtsfeld des Abendlandes gebracht. Grabmann
bezeichnet die Einführung des Aristotelismus, Alberts Werk, als das größte
Ereignis der mittelalterlichen Scholastik. (Der Einfluß Alberts des Großen
auf das mittelalterliche Geistesleben, Innsbrucker Zeitschr. f. Theol. 1928).
Albert trat, wie Wilms in seiner Albertusbiographie (Verlag Kösel) hervorhebt,

mit seinem Plane « in Gegensatz zur gesamten damaligen
wissenschaftlichen Welt, zu den Theologen, weil sie an Plato festhielten, zu den
Artisten, weil sie einen anderen Aristoteles wollten ». (94) Es geht doch nicht
an, einem Mann, der im Geistesleben des Mittelalters einen Umschwung
von welthistorischer Bedeutung herbeigeführt hat, ein bloß « philosophiehistorisches

Verdienst zuzuerkennen, wie es der Verf. (a. a. O.) tut.
Im übrigen kann das vorliegende Buch als Symptom des erwachenden

Interesses an der Scholastik und an Albert begrüßt werden.

Graz. Hyacinth Amschl O. P.



Literarische Besprechungen 237

Heilige Schrift.

1. Ed. Kalt, Biblisches Reallexikon. Paderborn, Schöningh. 1931.
2 Bde. 1047 u. 1050 Sp.

2. H. Hoepfl 0. S. B„ Tractatus de Inspiratione sacrae Scripturae et
compendium hermeneuticae biblicae catholicae. Editio altera. Romae,
Biblioteca d'arte éditrice. 1929. 312 pp.

3. F. Albanese, LaBibbia scevra di errori contiene alcune inaccuratezze.
Ricerche esegetiche sui Padri e sull' Aquinate che rilevano un principio
di soluzione di molte questioni bibliche. Palermo. 1929. 155 p.

4. Ae. Sclioepfer, Bibel und Wissenschaft. Die katholische Lehre und
ihr Verhältnis zur Naturforschung über Weltentstehung und Weltsystem.
Zweite umgearbeitete Aufl. Innsbruck, Tyrolia. (1931.)

1. Mit einer staunenswerten Arbeitskraft hat Prof. Kalt (Mainz) ohne
jeden Beizug von Mitarbeitern die alt- und neutestamentlichen Teile des

neuen Reallexikons allein geliefert. Das Werk will in erster Linie dem
vielbeschäftigten Seelsorgeklerus eine rasche und zuverlässige Orientierung
in allen biblischen Fragen ermöglichen. Deshalb sind die Artikel kurz und
knapp, ohne Rhetorik und Polemik, in klarer, eindeutiger Sprache alles
Wesentliche und Wissenswerte bietend. Das Werk scheint mir eine sehr
vorteilhafte Kombination von Guthes Kurzem Bibelwörterbuch, Luegs
Realkonkordanz und Vigoroux's Dictionnaire de la Bible, darzustellen ; denn
es behandelt nicht nur alle durch den heiligen Text nahegelegten Fragen der
biblischen Archäologie, Geographie, Topographie und Personenkunde —
natürlich immer mit genauer Angabe der betreffenden Bibelstellen — ;

es orientiert kurz (zuweilen doch wohl zu sicher und apodiktisch) über
die einzelnen Bücher, ihre Entstehungszeit, Verfasser- und Echtheitsfragen

und gibt Auskunft über die Geschichte des Volkes Israel und der
christlichen Urkirche. Dem Hauptzweck des Lexikons entsprechend behandelt

es besonders eingehend alle von der Bibel berührten dogmatischen
und moralischen Wahrheiten und Probleme, wobei die entsprechenden
Schriftstellen übersichtlich geordnet, meist im vollen Wortlaut und, wenn
nötig, mit solidem Kommentar geboten werden. Manche Artikel erreichen
so eine ordentliche Ausdehnung (Christ, 12 Sp., Gericht 12, Gnade 15,
Jesus Christus 27, Messias 25, Paulus 19 usf.). Neutestamentliches erscheint
gelegentlich zu materiell geordnet ; Artikel wie Kirche, Gnade,
Rechtfertigung, Reich Gottes, Paulus u. ä. würde ein Neutestamentier zweifellos
anders gesehen und aufgebaut haben. An Literatur zu den wichtigeren
Fragen wird in erster Linie leicht Erreichbares aus dem katholischen Schrifttum

deutscher Sprache vermerkt. Karten, Pläne oder Bilder wurden keine
aufgenommen.

Das Werk wird nicht nur Exegeten und Dogmatikern nützlich sein,
sondern vor allem Predigern und Katecheten, Studierenden und Leitern
von Bibelstunden, Lehrern und gebildeten Laien überhaupt wertvollste
Dienste leisten.



238 Literarische Besprechungen

2. Das ausgezeichnete Werk von Hoepfl, das 1922 zum ersten Mal
erschien, liegt in zweiter Bearbeitung vor. Nicht nur die übersichtliche
Anordnung und die typographische Darbietung (die allerdings die Höhe
wünschenswerter Vollendung noch nicht erreicht), sondern auch der Inhalt
selber hat manche beachtenswerte Verbesserung erfahren. Besonders in der
Frage, ob der hl. Thomas die Einheit oder Vielheit des Literalsinnes gelehrt
habe, ist eine fühlbare Umstellung und Annäherung an die These von der
Einheit des Wortsinnes festzustellen. Wenn der Verf. immerhin sich noch
nicht ganz entschieden zu dieser Ansicht stellt, so dürfte er, wie die meisten
Thomasinterpreten in dieser Frage, zu wenig den organischen Beweisgang
der Texte und die Tatsache beachtet haben, daß gerade in den umstrittensten
Texten jeweils die schonende Rücksichtnahme auf Augustinus eine fühlbare
Umbiegung der zuvor klar gewonnenen Sätze, oder eine umdeutende An-
gleichung augustinischer Worte an die eigenen veranlaßt hat, wie vor
P. Synave (Rev. bibl. 1926, S. 40 ff.) schon P. Blanche (Rev. thomiste 1906,
S. 192 ff.) und andere mit Recht betont haben.

Im übrigen, besonders auch in der Lehre von Wesen und Umfang
der Inspiration, erweist sich der Verf. als feinsinniger und überzeugter
Interpret der thomistischen Auffassung. Die Verbalinspiration wird kurz,
aber mit der richtigen Präzision und mit sehr vernünftigen Argumenten
vorgelegt. Hervorzuheben ist, gegenüber manchen ähnlichen Handbüchern,
die eingehende und übersichtliche Behandlung der heiklen « Quaestio
biblica » (S. 57-101), die man selten mit solcher Ruhe und Objektivität
des Urteils behandelt findet. Den Schluß (S. 248-309) bildet ein besonders
für die ältere Zeit vorzüglicher Überblick zur Geschichte der katholischen
Exegese.

Die Benützung der besten Literatur aller Sprachgebiete, die Klarheit
und Sicherheit der Doktrin und der vornehme Takt in der Behandlung
umstrittener Fragen verdienen dem Werke weiteste Verbreitung.

3. Ausgehend vom Ergebnis seines früheren Buches (La veritä nella
Sacra Scrittura e le questioni bibliche, 1925) wiederholt Albanese in der
vorliegenden Schrift als grundlegende Einleitung drei Sätze : 1. Die Kirchenväter

und die orthodoxen Lehrer aller Zeiten halten ohne Ausnahme fest
an der allseitigen Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift. 2. Sie behaupten
einhellig, daß auch in nebensächlichen Dingen, die also die Substanz der
Aussagen nicht direkt berühren, keine Unrichtigkeiten und Fehler
anzunehmen sind. 3. Aus der tatsächlichen Art, wie die Väter und die
rechtgläubigen Exegeten die Heilige Schrift erklärten, geht aber hervor, daß
sie doch zuweilen im heiligen Text kleinere Ungenauigkeiten der Ausdrucksweise

(imprecisioni, inesattezze, oder, wie der Autor mit einem Neologismus
lieber sagen möchte « inaccuratezze »), kleinere Mängel in der Darstellung
annahm, die aber der prinzipiellen Irrtumslosigkeit der Bibel keinen Eintrag
tun. Diesen dritten Satz will der Verfasser nun an über hundert Beispielen
aus den Schriften einzelner Väter (besonders Chrysostomus, Augustinus,
Hieronymus, Viktor von Antiochien, Prokop von Gaza) sowie des hl. Thomas
von Aquin nachweisen und illustrieren. Nach dem Vorbild dieser Autoren,
deren Rechtgläubigkeit über allen Zweifel erhaben sei, dürfe es also auch



Literarische Besprechungen 239

den katholischen Exegeten von heute nicht verwehrt sein, zur Beseitigung
der Schwierigkeiten in bestimmten Fällen Ungenauigkeiten der Darstellung,
mangelhafte Ausdrucksweise im Wortlaut der Bibel anzunehmen, ohne daß
sie dadurch in Widerspruch mit dem Dogma von der Irrtumslosigkeit der
Heiligen Schrift geraten. Diese bestimmten Fälle ordnet der Verfasser in
20 Kategorien, je nachdem die Ungenauigkeit auf volkstümlicher Redensart,
auf primitiver Denkweise, auf semitischer Schreibweise und Kompositionsart,

auf Eigentümlichkeiten orientalischer Genealogien, ungenauen Ortsund

Zeitangaben beruhen usw. Nirgends kämen in den angeführten
Beispielen wesentliche Aussagen oder wichtige Glaubens- und Sittenlehren,
sondern nur nebensächliche Partikeln in den Verdacht der Ungenauigkeit.

Daß Ungenauigkeiten im heutigen Text der Heiligen Schrift vorkommen,
ist wohl eine Binsenwahrheit, die von keinem Theologen geleugnet wird ;

daß sehr viele dieser Ungenauigkeiten der wechselvollen Geschichte des
biblischen Textes und den Übersetzern zur Last fallen, vergißt der Verfasser
zu betonen. Man kann auch bezüglich der hier gebotenen 100 Beispiele
den Eindruck nicht losbekommen, daß sie geschickt aus den unschuldigsten
Texten der Väter ausgewählt wurden ; die gleichen Väter haben in ihrer
Exegese zuweilen Freiheiten der Deutung sich gestattet, die heute kaum
mehr ungestraft blieben. Ob das Ergebnis der Studie, so richtig und in
jeder Hinsicht gesichert es ist, den heutigen Bedürfnissen so wesentliche
Dienste leisten wird, wie der Verfasser hofft, dürfte zweifelhaft sein : die
brennenden Probleme der heutigen Bibelwissenschaft sind doch ungleich
ernster, tiefgreifender und komplizierter und liegen vielmehr auf tcxt-
kritischem, literargeschichtlichem und religionsvergleichendem Gebiete.

4. Die ehemalige Kampfschrift des aufgeschlossenen Brixener Alt-
testamentlers gegen Prof. Kaulen erscheint hier in vielfach erneuerter und
veränderter Auflage. Die Polemik ist völlig ausgeschieden, da die Gegner
von ehemals oder geistesverwandte Exegeten heute kaum mehr zu finden
sind. Das erste der 7 Kapitel gibt einen klaren und leicht verständlichen
Überblick über die Entstehung und weittragende Bedeutung des im Titel
genannten Problems. An Hand der Enzykliken « Providentissimus Deus »

(1893), «Spiritus Paraclitus » (1920) und des tridentinischen Dekrets über
die Schriftauslegung, sowie auf Grund der Lehre der Väter und Theologen
(Augustinus, Albertus, Bonaventura, Thomas usw.) gewinnt der Verf. in
umsichtiger und sehr solider Diskussion die scharf umrissenen und dennoch
weitherzigen kirchlichen Grundsätze für die Schriftauslegung und im
besonderen für die Lösung des heiklen Problems vom Verhältnis zwischen
biblischer Darstellungsweise und naturwissenschaftlicher bezw. geschichtlicher

Forschung. Das 5. Kapitel (Die Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift)
gibt dem Verf. Gelegenheit, die « biblische Frage der Gegenwart » mit ihren
lebhaften Auseinandersetzungen klar und bündig zu charakterisieren und
zum Abschluß einige Wege zu zeigen, auf denen die scheinbaren
wissenschaftlichen Irrtümer der Bibel mit dem Dogma der Irrtumslosigkeit in
Einklang zu bringen sind.

Der 2. Teil des Buches (139-201) bietet, in praktischer Anwendung
der gewonnenen Grundsätze, den biblischen Schöpfungsbericht im Lichte



240 Literarische Besprechungen

der wissenschaftlichen Forschung, sowie das biblische Weltbild und den
Galilei-Streit. Für weitere ähnliche Problemstellungen verweist der Verf.
auf die Lösungsversuche in seiner « Geschichte des Alten Testaments »

(6. Aufl. 1923).
Furchtlose Aufgeschlossenheit allen unleugbaren Schwierigkeiten gegenüber,

Klarheit und Bestimmtheit der Darstellung und Diskussion,
großzügige und gutbegründete Interpretation der patristischen Texte und
kirchlichen Erlasse sind besondere Vorzüge des Werkes. Es wird auch interessierten

Laien solide Orientierung und vertieftes Schriftverständnis
vermitteln und gute Dienste leisten in der Abwehr freidenkerischer Bibelkritik.

B. Hofstetter.

Berichtigung.

Im ersten Heft des laufenden Jahrganges haben sich leider
sinnstörende Druckfehler eingeschlichen. S. 108, Z. 22, soll es « kathartische >

statt « katharische » heißen ; S. 109, Z. 7, von oben : « im wachen Zustande »,

statt «im wahren Zustande»; S. 109, Z. 9, « A w/schließung » statt « Ab-
schließung » ; S. no, Z. 13, von unten : « allen » statt « allem ».


	Literarische Besprechungen

