Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 11 (1933)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Albert der Grofle.

1. H. C. Scheeben, Albert der GroBe. Zur Chronologie seines Lebens.
(= Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in
Deutschland, 27.) Vechta, Albertus-Magnus-Verlag. 1931. xv-167 SS.

2. H. C. Scheeben, Albertus Magnus. Mit 50 Abbildungen. (= Buch-
gemeinde Bonn. Religiése Schriftenreihe, 8.) Bonn, Verlag der Buch-
gemeinde. 1932. 238 SS. und Bildanhang.

3. H. Wilms Q. P., Albert der GroBe. Miinchen, Kosel-Pustet. s. a.
(1930). 237 SS.

4. M. Grabmann, Der hl. Albert der GroBe. Miinchen, Hueber. 1932.
30 SS.

5. H. Doms, Der selige Albertus Magnus. Eine Skizze seiner Person-
lichkeit und seiner Bedeutung. Breslau, Miiller und Seiffert. 1930. 26 SS.

6. A. Meyenberg, Albert der Groe mit der gro3en Seele. Freiburgi. B.,
Herder. 1933. 40 SS.

7. M. Weiss, Reliquiengeschichte Alberts des Groflen, Seligen des
Predigerordens, weiland Bischof von Regensburg. Aus®den Quellen zu-
sammengestellt. (Mit 15 Tafeln.) Miinchen, . X. Seitz. 1930. 56 SS.

8. (H. C. Scheeben-A. Walz 0. P.). Iconographia albertina. Freiburg
1. Br., Herder. 1932. 58 SS. und 87 Tafeln.

9. G. Meersseman O. P., Introductio in opera omnia B. Alberti
Magni O. P. Brugis, Beyaert. s. d. (1931). 173-SS.

10. J. Goergen, Des hl. Albertus Magnus Lehre von der gottlichen
Vorsehung und dem Fatum unter besonderer Beriicksichtigung der Vor-
sehungs- und Schicksalslchre des Ulrich von Stralburg. Vechta, Albertus-
Magnus-Verlag. 1932. XxXvI-222 SS.

11. K, Schmieder C. S. Sp., Alberts des GroBen Lehre vom natiirlichen
Gotteswissen. Freiburg i. Br., Herder, 1932. x11-178 SS.

12. W. Areadt: Die Staats- und Gesellschaftslehre Alberts des Grof3en.
Nach den Quellen dargestellt. Jena, Gustav Fischer. 1929.

Die Bemiihungen um die Heiligsprechung Alberts des Groflen und dann
die Heiligsprechung selbst haben eine beachtenswerte Bereicherung der
Literatur iiber Albert den GroBSen hervorgerufen. Ich will hier nicht die
zahlreichen kleineren Gelegenheitsschriften, Zeitschriften- und Zeitungs-
artikel erwahnen, welche beinahe wie Pilze iiber Nacht emporschossen
(vgl. die Bibliographie von M. Weil3 in : Archivum Fratrum Praedicatorum,



222 Literarische Besprechungen

I, 437-469, im ganzen 305 Nummern) ; der Strom solcher Publikationen
ist noch lingst nicht verebbt. Aber neben dieser Hochflut von Veréffent-
lichungen mehr populdren Charakters, die als solche gewill die Kenntnis
Alberts des Grolen in weiteste Kreise des Volkes trugen und deshalb ihren
Wert behalten, ging und geht noch eine Erneuerung der wissenschaftlichen
Studien iiber die Person und die Lehre des Heiligen einher. Is ist auf diese
Weise in rund drei Jahren bedeutenderes und wichtigeres geschaffen worden
als in vielen Jahrzehnten zuvor. Ich habe vor, in diesem Sammelbericht
einige Haupttypen dieser Verdffentlichungen zu besprechen.

1. Der d4uBere Rahmen der Lebensgeschichte Alberts des Groflen war
bisher hauptsichlich von vier Gelehrten im Zusammenhang behandelt
worden : K. Michael S. J., P. von Loé¢ O.P., P. Mandonnet O.P. und
F. Pelster S. J. Wir waren immer auf ihre FForschungen angewiesen, und
die seither erschienenen Einzeluntersuchungen iiber gewisse Lebensab-
schnitte des Heiligen bewegten sich trotz einzelner Divergenzen im grof3en
und ganzen innerhalb der von den genannten Gelehrten abgesteckten
Grenzen. Nun hat der schon als Biograph des hl. Dominikus bekannte
Heribert Christian Scheeben in seinem « Albert der GroB3e, Zur Chronologie
seines Lebens» {oben, n. 1) die ganze Frage auf Grund der Quellen neu
erortert ; ich zogere nicht, das Buch als in seinen Ergebnissen wichtig zu
bezeichnen, und will auch nicht mit der Anerkennung zuriickhalten, daf
der gelehrte Verfasser einen tiichtigen Schritt {iber seine Vorginger hinaus
macht. Seine Untersuchungen sind keine darstellende Biographie, sondern
quellenkritische Voruntersuchungen, die als Grundlage einer Biographie
gelten miissen ; die chronologische Einordnung der Schriften Alberts wurde
nicht in Untersuchung gezogen, obwohl Scheeben auch hier gelegentliche
Wahrnehmungen verzeichnet, vgl. S. 28 f. Die Lektiire des Buches ist zu-
weilen ob seiner konzisen Form etwas mithsam, — das liegt im Stoff und
im Zwecke der Schrift begriindet — aber die gebotenen Darlegungen sind
iiberaus lehrreich. ‘

Der Verfasser bietet vorerst cine Ubersicht iiber die vorhandenen
Quellen (S. 1-3); ich bedauere, daB hier nicht gleich die in Aussicht
gestellte Untersuchung iiber das Verhiltnis der Quellen geboten wurde ;
denn der Rest der Darlegungen hingt doch allzu sehr von der neuen Wertung
und Zuordnung der Quellen ab. Wir miissen hier also noch die weitern
Untersuchungen des Verfassers abwarten.

Den Grundstock des Buches bilden die Untersuchungen iiber die Chrono-
logie des Lebens Alberts; Scheeben geht hier sachgemidl3 nach Lebens-
abschnitten vor. Er umreiBt Alberts Leben in folgenden Daten : Albert
ist um 1193 in Lauingen geboren ; seine Herkunft aus der Familie der
Bollstidt ist unwahrscheinlich (S. 3-7). Albert kommt um 1222 nach
Ttalien und tritt, nicht wie man bisher meist annahm, schon um 1223,
sondern erst um 1229 unter dem Einflul des sel. Jordan von Sachsen in
Padua in den Dominikanerorden ein; sein Noviziat machte er sicher in
einem deutschen Kloster (S. 8-15). Scheeben nimmt auch an, da3 Albert,
bevor er 1248 als Magister theologie in Paris eine Urkunde mitunterzeichnet,
seit etwa 1233 in verschiedenen deutschen Kléstern als Lektor tatig war :



Literarische Besprechungen 223

in Hildesheim, Freiburg, StraBburg und Regensburg; die Ubersiedelung
nach Paris diirfte 1243 oder 1244 erfolgt sein (S. 16-23). 1248-54 ist Albert
wieder Lesemeister in KX6In ; dort ist er r252 Schiedsrichter im Streit zwischen
dem Erzbischof Konrad von Hochstaden und der Stadt Kéln (S. 24-35).
Die Jahre 1254—57 werden durch seine Tatigkeit als Provinzial der Teutonia
ausgefiillt ; er wirkt 1256-57 an der pipstlichen Kurie (S. 36-47). Von
1257-60 ist er erneut Lesemeister in Kéln ; 1260-61 Bischof von Regens-
burg (S. 48-64). In die Jahre 1261-63 fillt Alberts zweiter Aufenthalt
an der romischen Kurie (S. 65-71); 1263-64 widmet er sich der Kreuz-
zugspredigt in Deutschland (S. 72-77). Die Jahre 1264-70 verbringt er
in Wiirzburg und StraBburg (S. 78-92). 1271-80 weilt Albert zum letzten
Male in Koln ; er unternimmt von hier aus groBere Reisen, insbesondere
zum Lyoner Konzil 1274 und, wie Scheeben meint, im Winter 1276-77
(nicht spiter), nach Paris zur Verteidigung der Lehre des hl. Thomas
(S. 93-122). Albert stirbt am 15. November 1280 (S. 123-136).

Der kleine Abrif3, den ich hier von den in Scheebens Buch gewonnenen
Resultaten bieten konnte, erschopft den reichen Inhalt des Buches keines-
wegs. Scheeben hat, was wir anerkennen miissen, ein iiberaus reiches
Material in aller wiinschenswerten Vollstindigkeit herangezogen. Seine
Forschungen gestatteten ihm S. 137-161 auch die Publikation eines reich-
haltigen Anhanges mit Urkunden und Quellen.

Man wird das Neue der Forschungen Scheebens am ehesten dann
wiirdigen, wenn man sie mit den Darstellungen anderer Albertusforscher
vergleicht : etwa mit Pelsters zusammenfassendem Artikel im Lexikon fiir
Theologie und Kirche, I, 214 ff., mit der kurzen Lebensskizze von Wilms
(unten, n. 3), mit den guten Ausfiihrungen von P. Fredegand Callaey O. M.
Cap. in den Kanonisationsakten (Romae 1931), mit den mehr an Mandonnet
sich anlehnenden Darstellungen von H. Laurent O. P. in Revue Thomiste
1931, 257 ff. oder mit A. Garreau in seiner neuen Albertus Biographie
(Paris 1932 ; war mir zur Rezension leider nicht zuginglich) und desselben
Verfassers kurzer Lebensskizze in Vie Spirituelle 1933, 5-24. Die Unter-
schiede werden durch solche Vergleiche sehr sichtbar.

Es soll hier nur ein Punkt besprochen werden. Tch glaube, daB3 Scheeben
in der umstrittenen Frage nach Alberts Geburtsdatum richtig gesehen hat.
Dagegen kann ich mich kaum davon iiberzeugen, daB Albert erst um 1229
in den Dominikanerorden eingetreten ist, wenn auch die Mahnung Scheebens,
bei der Bentitzung der Briefe Jordans von Sachsen Vorsicht walten zu
lassen, in diesem Punkte zu Recht zu bestehen scheint ; im iibrigen freilich
mochte ich dem von Scheeben ganz allgemein ausgesprochenen Zweifel
beziiglich der Richtigkeit der von Altaner gebotenen Datierungen der Briefe
Jordans nicht in gleich vollem Umfange beistimmen. Der von Scheeben
zugunsten seiner Datierung des Ordenseintrittes aus der bei Justiniani
zitierten Chronik des Johannes Molitor herangezogene Text scheint mir
nicht ganz klar zu sein; kénnte nicht vielleicht statt MCCXXVIII ein
MCCXXXIII zu lesen sein, so daf3 bei Molitor nicht der Ordenseintritt,
sondern die erste Anstellung Alberts als Lektor (in Kéln ?) gemeint ware ?
Wenigstens scheint mir Justiniani den Text Molitors in diesem Sinne



224 Literarische Besprechungen

verstanden zu haben; ob er damit Molitors Angaben richtig inter-
pretierte, ist kaum zu sagen, da Justinianis Zitat aus Molitor unvoll-
stindig ist. Anscheinend spricht Molitor zwar vom Ordenseintritt.
Wer kann uns aber garantieren, dall das Zitat genau ist ? Justiniani
wird die Jahreszahl kaum erfunden haben ; denn er verweist auch
fiir sie auf Molitor. Fiir die obige Textemendation aber spriche ein
doppeltes : erstens ist die Jahreszahl 1228, weil im Zusammenhang mit
einem Priorat des Br. Leo vorgebracht, ohnehin hochst wahrscheinlich
falsch : denn Ieo wurde fast gewill erst 1229 Prior in Koln, vgl. Analecta
0. P, I, 463 und 465 ; QF, XV, 155. Anderseits wiirde die vorgeschlagene
Textverbesserung uns ins Jahr 1233 fithren, also genau in jene Zeit, zu
welcher Albert auch nach Scheeben seine Lehrtitigkeit begann, und
Justiniani hat aus Molitor wirklich das Datum des Beginnes der Lehrtitigkeit
und micht des Ovdenseintritles herausgelesen ! Dabei wiirde sich freilich
ergeben, daB auf Grund dieses Textes Molitors der Schlull nicht mehr
zulidssig wire, daB3 Albert erst 1228 oder 1229 in den Orden eintrat ; denn,
hat Justiniani den Text Molitors so verstanden, so wird sein Zitat des
Textes wahrscheinlich ungenau sein. Wir wiirden alsdann auch annehmen
miissen, da Albert vor Beginn seiner Lehrtitigkeit in den oben erwidhnten
deutschen Kldstern wenigstens kurz in Koéln weilte. Immerhin moéchte
ich meinen Losungsversuch bloB als einen solchen gewertet wissen. Es darf
in diesem Zusammenhange auch auf die in vielen Stiicken recht lehrreiche
Abhandlung von A. Zucchi O. P., in Memorie Domenicane 1933, 393-400,
hingewiesen werden : wenn ich auch die dort fiir den schon 1223 erfolgten
Ordenseintritt vorgebrachten positiven Griinde als nicht voéllig beweis-
kriftig halte, so glaube ich doch, daf3 der Nachweis eindeutig erbracht ist,
dal um 1223 in Padua ein Dominikanerkloster bestand und dal3 an sich
kein Hindernis besteht, Alberts Eintritt in den Orden schon in diese friithe
Zeit zu verlegen. Ebenso scheint es mir nach allem wahrscheinlicher, da@3
Albert seine Ordensstudien noch in Italien begann und sie dort eine
geraume Zeit fortsetzte. Jedenfalls mag man aus dem Gesagten ersehen,
daB die Chronologie der ersten Periode des Lebens Alberts noch manches
Problem in sich birgt. ?

In dhnlicher Weise konnte man auch Zweifel daran hegen, ob Scheeben
in der Frage des Kolner Aufenthaltes des hl. Thomas, des Pariser Auf-
enthaltes Alberts, der Pariser Reise zum Zwecke der Verteidigung der
Lehre des hl. Thomas usw. in allem richtig gesehen habe. Anderseits hat
Scheeben in manchen Fragen, so etwa beziiglich der Schiedsrichtertiatigkeit
Alberts, sicher zu vollig abgeklarten Ergebnissen gefithrt. Wie dem auch

1 Wohin es fithren kann, wenn man in eklektischer Weise sich die ver-
schiedenen Daten zusammensucht, ohne auf eine einheitliche Interpretation der
Quellen zu achten, das mag man aus A. Puccettt O.P., Sant’ Alberto Magno.
Roma 1932, ersehen : Puccetti nimmt als Geburtsdatum 1206 an ; Albert studiert
in Ttalien «le arti liberali», tritt 1223 in den Dominikanerorden ein und wird
bereits 1228 als Lektor nach Deutschland geschickt (mit 22 Jahren!). Solche
Daten sind natiirlich ebensoviele Ungereimtheiten.



Literarische Besprechungen 225

sei, es darf festgestellt werden, daBl Scheebens Darlegungen auch in den
etwa noch strittigen Punkten immer iiberaus lehrreich sind. Denn Scheeben
hat unzweifelhaft eine Unmenge von Kleinarbeit geleistet, und selbst,
wenn nicht alle seine Einzelresultate die gleiche Sicherheit beanspruchen
koénnen, so besitzen wir doch in seinem Werk einen im groBen und ganzen
zuverldssigen Iiihrer durch die nicht ganz einfach geschichteten Lebens-
verhdltnisse des hl. Albert.

Es darf zum Schlusse auch hervorgehoben werden, daf3 die Schrift im
allgemeinen fehlerfrei und gefillig gedruckt wurde ; und das will bei der
ganzen Anlage des Buches nicht wenig besagen. Ein Druckfehler ist S. 55,
Zeile 8, stehen geblieben: Anschlull statt Ausschlufl. Ebenso wird im Register
unter Chur, Kloster O. P., auf S. 113, Anm. 6, verwiesen ; dort ist aber
nicht von einer Domus Churiensis, sondern Thuricensis (Ziirich) die Rede.

In jedem Falle erachte ich Scheebens Buch als einen wichtigen und
in der Hauptsache auch vollauf gelungenen Versuch einer sichern Weg-
leitung durch die Chronologie des Lebens Alberts des Groflen.

2. Scheeben hat seine vorziiglichen Kenntnisse der Lebensgeschichte
Alberts und die Ergebnisse seiner Voruntersuchungen recht bald in einer
eigentlichen Biographie Alberts verwenden kénnen. Er war zur Abfassung
derselben aus besagten Griinden in besonderem Male berufen. Wenn wir
darin Schritt auf Tritt den in der Chronologie entwickelten Thesen begegnen
und infolgedessen auch hier die wenigen Vorbehalte anbringen miissen, von
welchen wir oben sprachen, so ist doch die Biographie eine iiberaus
erfreuliche Leistung. Sie ist lebendig und mit viel Liebe geschrieben und
enthdlt ganz ausgezeichnete Partien ; das Leben Alberts ist mit Geschick
in den zeitgeschichtlichen Rahmen eingespannt worden. Etwa Ausfiih-
rungen, wie die kurze Skizze der Entwicklungsginge im deutschen Mittel-
alter in der Einfiihrung, die Darstellung der Geschichte der Dominikaner
innerhalb der Pariser Universitit oder der wechselvollen Stadien des Streites
zwischen der Stadt Koln und ihrem Erzbischof usw., sind ebenso viele kleine
Musterleistungen. Ich habe auch mit Freude vermerkt, dall Scheeben
S. 15 f. seine Ansichten iiber Entstehung und Wesen des Dominikanerordens
im Vergleich zu seiner Biographie des hl. Dominikus gemiBigt hat und sich
vor iiberspitzten Formulierungen hiitet : er ist damit auch den geschicht-
lichen Tatsachen nidher gekommen. In der Verwendung von Gedichten
diirfte der Verfasser zu viel des Guten getan haben. — Die Bonner Buch-
gemeinde, die sich der Ausgabe des Buches annahm, hat es verstanden,
dem Werke ein iiberaus wiirdiges und ansprechendes Gewand zu geben :
die 50 beigefiigten, gut ausgewihlten Tafeln, sind eine wertvolle Erganzung
des geschriebenen Wortes.

3. Von einem véllig andern Standpunkte aus hat P. Hieronymus
Wilms O. P. in seinem Buche die Person Alberts des GroBen behandelt.
Eine kurze Lebensgeschichte Alberts dient nur als Einleitung zum eigent-
lichen Werke (darf ich auf einen Druckfehler S. 35 aufmerksam machen :
Bischaf statt Bischof ?). P. Wilms bietet dann eine vorziigliche Einfiihrung
in die Personlichkeit Alberts des GroBen : er behandelt Albert als Natur-
forscher, als Philosophen, als Theologen und als Mystiker. Es ist dem



226 - Literarische Besprechungen

Verfasser gelungen durch gut ausgewidhlte Zitate ein farbenprichtiges
Mosaik aus den Werken Alberts zusammenzustellen ; eine Kunst, die
P. Wilms in besonderem MaBe zu eigen ist. Trotz aller Buntheit der
Materialien wirkt das Buch einheitlich, man liest es mit Genul3 und Freude
und erquickt sich an der einfachen und anspruchslosen, aber so gefilligen
Stilkunst des Verfassers. Man lese etwa die schéne Sammlung von Texten
aus den naturwissenschaftlichen Werken Alberts, iiber die Végel, die Fische,
die Blumen ; oder den Abschnitt iiber Albert als Mystiker, iiber die Grund-
lagen seiner Frommigkeit. Die Darlegungen sind aus den Quellen oder
doch aus neuern wissenschaftlichen Monographien erarbeitet worden : das
gibt dem Werk den soliden Unterbau. Soviel ich sehen konnte, ist die
einschligige Literatur in Vollstindigkeit vermerkt: S. 41 hitte vielleicht
noch auf die neueste Monographie iiber den Physiologus: M. Wellmann,
Der Physiologus (= Philologus Suppl. 22, 1), Leipzig 1930, verwiesen werden
kénnen, wo die Quellen dieser Schrift und deren Geschichte auf neuer Grund-
lage behandelt werden. Wenn das Buch von P. Wilms auch keine streng
wissenschaftlichen Anspriiche erhebt, so darf es doch ob seiner Zuver-
lassigkeit geriihmt werden. Auch der Fachmann wird demselben mannig-
faltige Belehrung und Anregung entnehmen kénnen. Insbesondere aber
freuen wir uns, daB3 das Buch wie geschaffen dazu ist, den gebildeten Kreisen
im allgemeinen die ansprechende Personlichkeit des Heiligen ndher zu bringen.

Eine zuverlissige italienische Ubersetzung besorgte P. I. Marega O. P.,
Bologna 1931.

4. 5. 6. Es darf hier auf einige kleinere Veréffentlichungen der
bekannten Albertus-Forscher M. Grabmann und H. Doms hingewiesen
werden : beide bieten eine kurze Einfithrung in die Personlichkeit des
Heiligen. Sie bediirfen als kleine Gelegenheitsschriften bekannter Gelehrter,
die sich Jahre lang mit Albert beschiftigten, keiner weitern Empfehlung.
Grabmanns Schrift ist durch die Beigabe von Literatur und Anmerkungen
besonders wertvoll. Prilat Meyenberg gibt die begeisternde Festpredigt,
die er anliBlich der von der Universitit Freiburg i. d. Schweiz gehaltenen
Feier der Heiligsprechung Alberts am 10. Juni 1932 in der Kapelle des
Theologenkonviktes Albertinum hielt, in gefialliger Weise heraus.

7. Dekan Melchior Weil3 ist heute der eigentliche Nestor der Albertus-
forschung. — Seit beinahe dreiBig Jahren hat er sich immer und immer
wieder mit Albert beschaftigt : wir verdanken ihm die immer noch mal-
gebende und so wertvolle Edition des Jobkommentars Alberts des GroBen
(1904) und die Primordia novae bibliographiae B. Alberti Magni (1905),
die zum ersten Mal einen Uberblick iiber den Umfang der Uberlieferung
des albertinischen Schrifttums gestatteten. In den letzten Jahren, als die
Bestrebungen um die Heiligsprechung Alberts endlich- sichern Erfolg
zeitigten, war er unermiidlich fiir die Sache tédtig, um alliiberall die Liebe
zum Heiligen zu wecken : wir verdanken ihm auch die reiche Bibliographie
der Albertusliteratur der letzten Jahre, auf welche ich eingangs hinweisen
konnte. In der Schrift, die uns hier zur Besprechung vorliegt, bietet er uns
eine zusammenfassende Geschichte der Albertusreliquien, die zugleich ein
recht wertvoller Beitrag zur Geschichte der Albertusverehrung in Vergangen-



Laterarische Besprechungen 227

heit und Gegenwart ist. Der Stoff dieser Studien wurde aus archivalischen
Akten oder alten Drucken mit Bienenfleil erarbeitet ; und die wertvollen
Mitteilungen aus denselben in den beigedruckten Quellen und Bemerkungen
geben uns einen getreuen Einblick in das interessante und wertvolle Material.

Weill berichtet in seiner Reliquiengeschichte von Alberts Tod und
Begrabnis, von der bedeutsamen Eréffnung des Grabes im Jahre 1483,
und umreiBt die Geschichte des Grabes seit dem XVII. Jahrhundert
bis zur Gegenwart. Er erwidhnt dann auch die verschiedenen groBern
Reliquien, die heute iiberall hin zerstreut sind. Es wire der Liste dieser
Reliquien nun noch jene Reliquie beizufiigen, welche nach erfolgter Heilig-
sprechung dem Ordensgeneral iiberreicht wurde und die sich heute im
Generalhause der Dominikaner in Rom befindet. Das von Weil wiederholt
zitierte Manuskript Scheebens iiber Alberts Tod ist nun in Scheebens
Chronologie (oben n. 1) ediert worden.

8. H. C. Scheeben hat in Gemeinschaft mit P. Angelus Walz O. P.
auch eine Iconographia Albertina ediert. Das Buch bictet eine gut gewihlte
Ubersicht iiber die wichtigsten Albertusdarstellungen seit den frithesten
Anfingen bis in die Gegenwart. In einer doppelten Einleitung erdrtert
A. Walz O. P. nach einer kurzen Darstellung der Lebensgeschichte des
Heiligen die wichtigsten Stadien der bildlichen Darstellungen, wahrend
Scheeben ein sehr reichhaltiges Verzeichnis von Albertusbildern beisteuert.
Es folgen 87 Tafeln, die einen ausgezeichneten Einblick in die Entwicklung
der albertinischen Ikonographie gestatten. Die Sammlung ist auch vom
rein kunsthistorischen Gesichtspunkte aus lehrreich. Wihrend man in der
Friihzeit Albert in ruhigen klaren Umrissen, ohne jeden sentimentalen
Einschlag, monumental und kriftig darstellte (man vgl. etwa Taf. 1 mit
dem prichtigen Bild aus Treviso, saec. 14., den feinen Linienri3 auf einem
Bucheinband, saec. 14 auf Taf. 2, das Kolmarer Glasfenster, Taf. 4, oder
die ausdruckvolle Emmericher Statue auf Taf. 13, das innige Tafelgemalde
des Joos von Gent auf Taf. 18), wird mit dem Barock alles zu Bewegung ;
der innerliche Gehalt der Bilder ist trotz aller kiinstlerischen Qualititen
zu Gunsten einer duBlerlichen Formgebung abgewandelt worden (vgl. etwa
Taf. 35 und 36). Die Ubergangszeit bis zum XIX. Jahrhundert bietet im
allgemeinen wenig, was kiinstlerische Bedeutung in Anspruch nehmen kann :
die Albertusdarstellungen teilen hierin das Geschick der Heiligendar-
stellungen im allgemeinen. Beinahe trostlos aber wird es mit der Gegenwart :
schlechte Neugotik treibt ihr Unwesen, Siiflichkeit wird mit Innigkeit
verwechselt, romantische Aufmachung oder pathetische und theaterhafte
Deklamationen miissen den Mangel innern Gehaltes ersetzen helfen (vgl.
etwa Taf. 71 und 85). Nur selten wagt man in dieser Zeit einen Schritt
iiber das MittelmaB3 hinaus (merkwiirdigerweise triftt dies am ehesten
noch fiir die Bildhauerei zu: Taf. 63, 68, 86); im iibrigen macht sich
geringes Konnen, noch 6fters aber ein bloB bescheidenes kiinstlerisches
Wollen in beingstigendem MaBe breit. * Die beiden Herausgeber sind an

1 Es wire fiir einen tiichtigen modernen Kiinstler eine prachtige .Aufgabe,
ein ansprechendes Bild des Heiligen zu schaffen. Denn die im Jahre 1931 von den



228 Literarische Besprechungen

diesen Zustianden nicht schuld : sie waren bei ihrer Auswahl an das Gegebene
gebunden. Und man wird ihnen Dank dafiir wissen, daB sie in ihrem Werk
einen recht wertvollen Beitrag zu Entwicklung der christlichen Kunst
iiberhaupt geboten haben. — Es darf hier erwahnt werden, daB3 die Aus-
stattung des Buches buchtechnisch ausgezeichnet ist und daB der Druck
der Tafeln {iberaus wohl gelang.

9. Neben den Verdéffentlichungen, welche die Lebensgeschichte oder die
geistesgeschichtliche Stellung des hl. Albertus betreffen, ist die Literatur
zu vermerken, die sich mit dem Schrifttum und der Lehre Alberts des GroBen
beschaftigt.

Eine zentrale Stellung innerhalb dieser Literaturgruppe nimmt die
Untersuchung von P. G. Meersseman O. P. iiber die Werke des Heiligen
ein. Der gelehrte Verfasser hat sich mit seinem Buche unbestreitbar sehr
grofle Verdienste um die Kenntnis des albertinischen Schrifttums erworben.
Wohl besaBBen wir als Einfithrung in die Werke Alberts die auch heute
noch wertvollen durch M. Weill 1905 edierten Primordia novae biblio-
graphie B. Alberti Magni ; aber so anerkennenswert auch die dort geleistete
Arbeit ist, so sollte dort doch nicht eine eigentliche Einfiihrung und
Sichtung der albertinischen Schriften geboten werden: Weill begniigte
sich damit, in aller Kiirze (sogar die Hss. werden ohne Quote verzeichnet)
die gedruckte und ungedruckte Textiiberlieferung zusammenzustellen. Aber
eine Untersuchung dariiber, ob und inwieweit die Zuteilung eines Werkes
an Albert zu Recht bestehe, wurde dort nicht angestellt : eine solche Unter-
suchung blieb der Zukunft vorbehalten. Wohl hat man sich auch nach
Weill immer wieder mit Alberts Schriften beschaftigt, aber eine zusammen-
fassende Darstellung wurde nie geboten. So kam es, dal} eine praktische
und zuverldssige Einfiihrung in die Echtheitsfragen, wie sie etwa Grabmann
in vorbildlicher Weise fiir die Schriften des hl. Thomas von Aquin geboten
hat, fiir Albertus leider immer noch zu schaffen war.

P. Meersseman hat nun mit seinem Buche diese Liicke gréBtenteils
ausgefiillt. Der Verfasser hat zwar nicht das ganze Problem der Albertus-
schriften neu aufgerollt ; er hat auch nicht den Versuch gemacht, aus den
handschriftlichen Quellen selbst die Losung der verschiedenen literar-
geschichtlichen Probleme zu erarbeiten, die Alberts Schrifttum immer noch
belasten. Er steckte sich vielmehr das Ziel, einen Uberblick iibev den Stand
dev heutigen Albertusforschung zu bieten und die bisherige Kritik an den
einzelnen Werken genau zu verzeichnen, damit auf Grund dieser Angaben
weiter geforscht werden koénne, und damit jeder, der sich mit Albertus
beschiftigt, eine nach Méglichkeit zuverldassige Grundlage besitze. Diesen
Zweck scheint mir P. Meersseman mit seinem Buche voll und ganz erreicht
zu haben. Die Zielsetzung des Buches verdient schon deshalb hervor-
gehoben zu werden, weil sie allein der wirklichen Sachlage durch ihre
vorsichtige Formulierung entspricht : denn, so bedauerlich es auch an sich

«egregi e illustri scultori Domenico e Alberto Mastroianni» geschaffenen Gips-
montagen, welche Puccetti seiner Albertusvita in Abbildung beifiigt, kénnen selbst
bescheidenen kunstlerischen Anspriichen nicht gentigen.



Literarische Besprechungen 229

sein mag, die Grundlagen zu einer abschlieBenden Kritik des Schrifttums
Alberts sind noch lingst nicht gegeben, die Handschriften sind noch nicht
gesichtet und der gedruckte Albertustext liegt meist sehr im Argen. Eine
abschlieBende Kritik wird also erst nach langen Jahren der Forschung
moglich sein ; erst dann werden auch die schwierigen Fragen nach der
Chronologie der Werke Alberts im Zusammenhang besprochen werden
konnen. Unter solchen Voraussetzungen entsprachen das Vorgehen und die
Zielsetzung des Verfassers allein den tasiichlichen Verhiltnissen und den
Regeln wissenschaftlicher Zuriickhaltung und Klugheit.

Dem eigentlichen Corpus des Buches sind Prolegomena vorausgeschickt,
worin in Kiirze aufdie verschiedenen Arten der Aristoteleskommentierung und
deren Auswirkungen bei Albert eingegangen wird ; auch Alberts Stellung
zum Platonismus und zu den Experimentalwissenschaften werden daselbst
kurz besprochen. Dann aber setzt die Besprechung der einzelnen Werke
Alberts ein : es werden der Reihe nach die philosophischen und die theo-
logischen Werke besprochen. Der Verfasser hat hier sachlich und methodisch
sehr griindliche Arbeit geleistet: er verzeichnet nicht nur die modernen
Ausgaben der einzelnen Schriften, sondern verweist auch auf deren Vor-
kommen in den alten Listen albertinischer Werke. Diese Werklisten und
vor allem die Erwahnungen der eigenen Werke bei Albert selbst gestatten
vorerst die genaue Fixierung des Titels, dann aber auch die Bestimmung
des Umfanges und der Echtheit der einzelnen Schriften: der Verfasser
unterlifBt es auch nicht, den Platz zu bestimmen, den die cinzelnen Werke
innerhalb des ganzen Schrifttums Alberts einnehmen. Die Literatur wird
meiner Wahrnehmung nach recht vollstindig angefiihrt, so daB3 die Bildung
eines selbstandigen Urteils und die Weiterfiihrung der Forschung erleichtert
werden. P. Meersseman unterliBBt es auch nicht, wenigstens auf die
wichtigsten Handschriften hinzuweisen, welche bisher innerhalb der bereits
bestehenden Literatur herangezogen worden sind ; er hat aber gerade hier
sehr viel cigenes beigesteuert und auf manchen unbekannten Textzeugen
erstmals hingewiesen. Man wird ihm dafiir besondern Dank wissen.

Ich mochte hier nur wenige Erginzungen bieten: Zu S. 124 ff.: Es
wire logischer gewesen, die Abhandlungen iiber den Paradisus animae und
das Biichlein De adherendo deo in die dritte Abteilung unter die Opera
dubia oder spuria einzureihen. In den Ausfiithrungen iiber den Paradisus
animae schreibt der Verf. : Omnes hodie concordant auctores in repiciendo
(sic) authenticitatem albertinam huius opusculi. Man hiite sich, den Druck-
fehler repiciendo in recipiendo zu korrigieren ; es muf3 dort, wie mir der
Verfasser mitzuteilen die Giite hatte, rejiciendo heiBen ! Der Verf. hat die
Ansicht Berthiers O. P., daB der Paradisus animae aus der Hand Humberts
de Romans O. P. stamme, nicht vermerkt : vgl. Humbertus, Opera de vita
regulari 1. xviI und Berthiers franzésische Ubersetzung des Paradisus ;
daB3 diese Meinung nicht haltbar ist, hat neuerdings F. Heintke, Humbert
von Romans, Berlin 1933, 145 f., nachgewiesen. Wer in Wirklichkeit der
Verfasser ist, wird wohl sehr schwer zu sagen sein ; die dltesten Hss. sind
ja anonym. So trdagt auch der bei Meersseman nach Weill erwidhnte
Miinchener Kodex mit der deutschen Ubertragung des Paradisus keinen

Diyus Thomas. 16



230 Literarische Besprechungen

Verfassernamen (es handelt sich um cgm. 142 ; die Datierung XIII. Jahrh.
ist wohl zu frith ; nach freundlicher Mitteilung von Dr. Hartmann an der
Bayr. Staatsbibliothek wird man die Hs. um 1300 herum ansetzen miissen).
Uber Unstimmigkeiten in der Titelgebung und deren Entwicklung vgl. diese
Zeitschrift 1932, 263, 270, 274. Zum Paradisus animae iiberhaupt vgl. man
die ausgezeichnete Studie von A. Vonlanthen, Geilers Seelenparadies im
Verhiltnis zur Vorlage. Archiv f. Elsdssische Kirchengesch. 6 (1931),
220-234. — Zu S. 148 : DaB3 De abundantia exemplorum ein Exzerpt aus
dem Tractatus de donis Spiritus sancti des Stephan von Bourbon sei, wird
neuerdings von Heintke, 1. c. 96 ff., bestritten.

Wohl der groflen Eile bei der Korrektur ist es zuzuschreiben, daf3
der Druckfehlerteufel dem Werke leider sehr stark mitgespielt hat ; es ist
schade, da dieser Schonheitsfehler nicht zeitig behoben wurde. So wurde
S. 104 aus Thomas Gallus ein Franziskaner ; der Dominikaner Franz von
Retz heiBt S. 110 Fr. de Renz, S. 167 Franciscus de Rentz. Sein Leben wird
S. 110 zu unrecht um 1o Jahre verlingert, denn er starb nicht 1437, sondern
schon 1427, vgl. G. Hifele O. P., Franz von Retz. Innsbruck 1918, 399.
Dagegen stirbt Heinr. Seuse O. P. auf S. 126 schon 1365 statt erst 1366.
In den Biichertiteln haben sich manche Fehler eingeschlichen ; so etwa,
wenn der Verf. S. 1X von einem « Catalogus codicum hagiographi Bollan-
diani » spricht usw. Es will mir auch manchmal scheinen, dall etwas grollere
Klarheit und bessere Anordnung der Materialien in den einzelnen Ab-
handlungen wiinschenswert gewesen wire. — Zum Schema operis S. x1 ff.
hédtten unbedingt die Seitenzahlen des Buches beigedruckt werden miissen.
Ebenso wire es gegeben gewesen, dem Werke ein bereinigtes Verzeichnis
der Incipit der Werke Alberts beizufiigen ; denn die bei Weill gebotene
Liste ist weder vollstindig noch fehlerfrei.* — Es mag hier darauf hin-
gewiesen werden, dafl ein teilweise verbesserter Abdruck des vorliegenden
Werkes in den Akten des Heiligsprechungsprozesses Alberts (Extensionis
seu concessionis officii et missae ... ad universam ecclesiam in honorem
B. Alberti. Romae 1931) erfolgt ist.

Freilich sollen mich alle diese Hinweise nicht davon abhalten, den
innern Wert des Buches mit Freuden anzuerkennen : es ist der beste Fiithrer

1 Wie zweckmifBig ein solches Incipitverzeichnis gewesen wire, mag man
an einem Fehler ersehen, der mir in dieser Zeitschrift 1932, 387, Anm. und 397,
Anm. unterlief und auf welchen ich soeben aufmerksam gemacht wurde : ich
zitierte dort aus dem alten Katalog der Bibliothek der Wiener Dominikaner einen
Ethikkommentar mit dem Incipit: Ptolomaeus in Almagesto. Im AnschluBl an
A. Goldmann «verbesserte » ich auf Grund des Incipit ethicorum in politicorum
und glaubte dem entsprechend in der Hs: Alberts Kommentar zur Politik des
Aristoteles wahrzunehmen, der mit : Ptolomeus in almagesto dicit, quod non est
mortuus beginnt, Nun hat aber der alte Katalog doch Recht gehabt und Gold-
manns und meine Korrektur besteht zu Unrecht; die Hs. bietet den unedierten
Kommentar zur nikomachischen Ethik, der mit Ptolomeus in Almagesto, Disciplina
hominis beginnt, Die erwdhnte Wiener Hs. ist in der dortigen Dominikanerbibl.
als Hs. 129 immer noch erhalten. Vgl. 4. Pelzer, Le cours inédit d’Albert le Grand
sur la morale a Nicomaque (SA. aus RevNéosc. 1922), 5 und 8 f.



Literarische Besprechungen 23I

durch das albertinische Schrifttum, den wir heute besitzen. Die Tatsache,
daB sich der Verfasser in Hinsicht auf die kritische Ausgabe der Werke
Alberts in sehr eingehender Weise mit den Handschriften beschaftigt, hilt
in uns die Hoffnung wach, daB er uns zu gegebener Zeit eine zweite Aus-
gabe dieser wichtigen Einfiithrung schenken wird, und dafB alsdann die
Grundlagen gegeben sein mégen, auch das Problem der Chronologie der
albertinischen Schriften auf Grund der Quellen darzustellen und die Frage
nach Echtheit und Umfang der einzelnen Schriften auf Grund neuer
Ergebnisse zu behandeln.

10. Das umfangreiche Buch, das uns Josef Goergen iiber Alberts Lehre
von der gottlichen Vorsehung und dem Fatum schenkt, verdient in jeder
Hinsicht grofle Anerkennung. Diese Anerkennung betrifft nicht nur den
Inhalt, sondern vor allem die vom Verfasser angewandte Methode. Es gibt
in der Tat zwel Moglichkeiten, sich iiber die Lehre eines Scholastikers zu
verbreiten : entweder sucht man nur auf Grund der Werke eine Ubersicht
iiber den Lehrgehalt zu gewinnen und sie aus Text und Zusammenhang
zu verstehen : oder man entscheidet sich dazu, genetisch vorzugehen, indem
man nicht nur den Text des betreffenden Scholastikers an sich interpretiert,
sondern auch auf die Quellen zuriickgeht, deren Assimilation {iberpriift und
die Lehrentwicklung innerhalb eines gegebenen Systems verfolgt. Goergen

hat sich — und damit ist er der Schule Martin Grabmanns, aus welcher
er hervorgegangen, treu geblieben — mit Entschiedenheit dieser zweiten

Methode zugewandt. Wir kénnen Studien dieser Art nie freudig genug
begriiffen : denn sie sind der einzige Weg, der uns zum vollen Verstiandnis
der Geistesstromungen des Mittelalters fithren kann. Nur so kann man
an der Klippe, einen Scholastiker aus seinem geistesgeschichtlichen Zu-
sammenhang herauszureien und ihn dadurch nur mangelhaft zu inter-
pretieren, vollig vorbeikommen.

Es gentigt, einen Blick auf die reiche gedruckte und ungedruckte
Literatur zu werfen, die Goergen herangezogen hat, um sich ein Bild davon
zu machen, wie weit und wie gut er sich in den einschlagigen Quellen und
Darstellungen umgesehen hat. Ein kleiner Fehler ist S. xv anzumerken,
wo aus unserm « Jahrbuch fiir Philosophie und spekulative Theologie »
eine « Zeitschrift fiir Phil. usw. » geworden ist.

Das Buch beginnt (S. 9 ff.) mit dem Nachweis, daB Wilhelm von
Auxerre Alberts Vorsehungs- und Fatumslehre nur in ganz bescheidenen
Grenzen beeinflu3t hat. Vor allem interessant ist die Gegeniiberstellung von
Alexander von Hales und Albert dem Groflen (S. 11 ff.) : es ist dem Verfasser
gegliickt, sich iiber das gegenseitige Verhiltnis der beiden eine wesentlich
genauere Meinung zu bilden, als etwa jene, die Minges O. F. M. seinerzeit
vertrat. Albert hat sich wohl bei der Bearbeitung des Stoffes sehr stark
an Alexander angelehnt, ja es ist sogar wahrscheinlich, dafl Albert durch
Alexander zur Behandlung der Lehre von Vorsehung und Fatum angeregt
wurde, so dall Alexander als eigentliche Hauptvorlage Alberts zu gelten
hat. Aber Albert ging doch selbstiandig iiber seine Vorlage hinaus ; in der
Vorsehungslehre gruppierte er die einzelnen Quaestionen in anderer Weise,
er baute das Zitatenmaterial, welches er bei Alexander vorfand, um



232 Literarische Besprechungen

wenigstens das Doppelte weiter aus und — hierin liegt eine sehr wichtige
Feststellung — er ersetzte das philosophische Traditionsgut der alten
Schule durch Aristoteles : Alexanders Zitate sogar aus Augustinus werden
bei Albert durch solche aus dem Stagiriten ersetzt. Dagegen wird man
nach Goergen S. 25 ff. cinen Einfluf3 der theologischen Summe des hl. Thomas
von Aquin auf Albert aus duBern und innern Griinden verneinen miissen ;
er hat dieselbe bei Abfassung seiner eigenen Quaestionen wahrscheinlich
nicht benutzt. Bonaventura (S. 35 ff.) hingt ebenfalls von Alexander von
Hales ab : von dieser Seite scheinen keine Fiden zu Albert hiniiber zu ziehen.

Ich habe mit voller Absicht diese wichtigen Ergebnisse hervorgehoben :
sie beweisen uns, wie wertvoll fiir die Erkenntnis der geschichtlichen Zu-
sammenhinge eine kritische Uberpriifung des Zitatenschatzes der Schola-
stiker sein kann. Goergen hat in der Folge seiner Untersuchungen immer
wieder diese Gesichtspunkte betont und die Zusammenhinge auch auf
Grund des eigentlichen Lehrgehaltes eingehend erortert.

Beziiglich der Darstellung der Vorsehungs- und Schicksalslehre Alberts
muf} ich leider auf die Ausfithrungen Goergens (S. 39-15) selbst verweisen :
sie bewiltigen ein auBerordentlich reiches Material. Der Entwicklung der
Lehre Alberts wird immer Rechnung getragen : Quellen und Vorginger
Alberts werden in weitestem Umfang zur Erlduterung herangezogen. Nur
ist, soweit ich bemerken kann, Alberts ungedruckter Kommentar zur niko-
machischen Ethik nie verwendet worden. Dagegen finden sich zahlreiche
Hinweise auf die ungedruckten Teile vorziiglich der Summa de creaturis.
Man wird dem gelehrten Verfasser gerade dafiir besonders dankbar sein.
Die Ergebnisse, die sich aus Goergens musterhafter Untersuchung ergeben,
diirften als vollig gesichert gelten.

In einem sehr umfangreichen Anhang behandelt Goergen S. 152-218
auch die Schicksals- und Vorsehungslehre des Schiilers Alberts des GroBen,
des Dominikaners Ulrich von Straflburg. Goergens Untersuchungen, meist
auf Grund ungedruckter Quellen erarbeitet, sind geeignet, das Verhiltnis
zwischen Lehrer und Schiiler in ein véllig neues Licht zu stellen. Ulrichs
Lehre von der Providentia ist in der Hauptsache durch Augustinus und
den Ps.-Areopagiten beeinflufit, trigt also neuplatonisches Geprige. Alberts
Kommentare zu Dionysius sind von Ulrich sehr wahrscheinlich nur in ganz
geringem Umfange herangezogen worden. «In inhaltlicher Hinsicht stellen
Ulrichs Ausfiihrungen eine durchaus selbstindige und eigenartige Gestaltung
des Vorschungsproblems dar, wie wir sie bei keinem der von uns zum
Vergleich herangezogenen Theologen der Hochscholastik finden konnten
(5. 216).» Ulrich ging in diesem Punkte iiber seinen Lehrer, der sich in
diesem Stiicke in mehr traditionellem Rahmen bewegte, bedeutend hinaus.
Dagegen wird in der Lehre vom Fatum deutlich, daB3 Ulrich mit Vorliebe sich
an Alberts Physikkommentar anlehnte und von dieser Seite her unmittelbar
beeinflulit wurde ; aber auch hier haben Augustinus, Boéthius und Ps.-
Dionysius als weitere Quellen der Lehre Ulrichs zu gelten. In jedem Falle
scheint es, daf3 gerade Alberts Lehre vom Fatum, die bei Albert selbst besser
und selbstdndiger ausgebaut wurde, als bei seinen Vorgingern, auf Ulrich
von mafigebendem Einflul war. Goergen weillit auch darauf hin, dal3 diese



Literarische Besprechungen 233

Ergebnisse ein wichtiger Beitrag zur Chronologie der Schriften Ulrichs
bieten konnten : ich méchte wiinschen, da3 er sich iiber dieses interessante
Problem eigens dullern moge.

Es bedarf keines Hinweises mehr, dall Goergens Buch als ein auller-
ordentlich wichtiger Beitrag zur Geschichte der mittelalterlichen Theologie
angesprochen werden muB : es verrdat ein auBerordentliches Kénnen und
weitausgebreitetes Wissen. Ich wiinsche nur, daf3 die hier so erfolgreich
angewandte Methode fiir dhnliche Untersuchungen wegweisend und vor-
bildlich sein moége.

11. Es war vielleicht ein etwas unglinstiger Umstand, dafl ich P. Karl
Schmieders Buch iiber Alberts Lechre vom nattirlichen Gotteswissen (der
Titel hitte zur Vermeidung von MiBverstindnissen anders gefalit werden
sollen), im Zusammenhang mit Goergens so wertvollem Buche zu beurteilen
hatte ; die Unterschiede in methodischer Hinsicht wurden durch den
Vergleich der beiden Werke, der sich mir immer wieder aufdriangte, wohl
etwas zu deutlich. Ich will nicht leugnen, dall es dem Verfasser gelungen
ist, eine sachlich richtige und zuverlissige Darstellung der Lehre Alberts
iiber die natiirliche Gotteserkenntnis zu bieten; daBl er aus Albert ein
verhidltnismiaBig reiches Material sammelte und dasselbe mit Geschick zu
einem System aufbauen konnte. Der Verfasser hat es auch nicht unter-
lassen, auf die Zusammenhinge zwischen Albert und seinen Vorgdngen hin-
zuweisen ; er hat auch die Unterschiede zwischen der Lehre des frithen Albert
und der theologischen Summe hervorgehoben, und ist so der Entwicklung
innerhalb des albertinischen Lehrsystems einigermafllen gerecht geworden.

Aber es fehlt bei all dem die Feinheit des genauen Nachweises. In
groBen Partien ersetzt die spirlich herangezogene Literatur den Hinweis
auf die eigentlichen Quellen. Sobald der Verfasser nicht von Albert spricht,
ist das sogar mehrheitlich der Fall. Der Verfasser verweist auch nicht
selten auf die Vorbilder Alberts, er bestimmt sogar die Quellen, aus
welchen Albert seine Einteilungen herholte. Aber so reichlich etwa in
diesem Punkte die Ausfithrungen bei Goergen waren, so spirlich sind sie
bei Schmieder. Insbesondere kommt die Friihscholastik bei diesen Hin-
weisen um sehr vieles zu kurz; und die fir die genaue Darstellung der
Zusammenhinge so unentbehrliche Gegeniiberstellung zwischen der Lehre
Alberts und jener seiner Zeitgenossen, ist fast immer ein Desideratum
geblieben. Am ehesten begegnen uns auffallenderweise Parallelen zu
Bonaventura (!), freilich meist nur nach Rosenmdéller. Ich mull diese
Feststellungen einigermallen zu erhdrten suchen.

Ich nehme zweiAbschnitte her: S. 14 ff. : « Die logischen Voraussetzungen
des unmittelbaren Wissens und das Dasein Gottes.» Der Verfasser gibt
uns S. 15-18 eine kurze Skizze der Lehrentwicklung beziiglich des mittel-
baren und des unmittelbaren Gotteserkennens « im Altertum und im
Mittelalter » : aber wir werden hier awusschlieflich auf Monographien, nie
auf Quellen verwiesen ! Zudem geht die Darstellung nicht itber Augustin
hinaus. Die Zeit zwischen Augustin und Albert wird mit folgenden Sitzen
iiberbriickt : « Schneider nennt vor allem Kassiodor und Gregor den Grof3en.
Diese Gesinnung beseelte vor allem die Mystiker des ganzen Mittelalters,



234 Literarische Besprechungen

von Bernhard von Clairvaux bis Eckehardt (sic) und Suso.» Das ist
furchtbar wenig, in dieser Verallgemeinerung iiberhaupt nicht einmal wahr.
Ebenso verhilt es sich im folgenden Abschnitt S. 18-20 beziiglich der Lehre
vom Angeborensein des Gottesbegriffes : die Friihscholastik bis Bonaventura
wird in g und einer halben Zeile erledigt unter Hinweis auf die Monographien
von Daniels und Rosenméller ! Damit sind wir bei Albert angelangt. —
Ahnlich steht es mit der Darstellung der Lehre von der Analogie: Wir
erfahren S. 41-45 etwas iiber die Analogielehre vor Albert: aber wie ist
man iiberrascht, hier nur von Plato, dem Neuplatonismus, von Augustin
und Ps.-Dionysius zu horen ! Beziiglich der voralbertinischen Scholastik
begegnet uns S. 45 ein Satz, und zwar der folgende : « Diese Lehre iibernahm
die Scholastik, die eine weitere Vertiefung versuchte (Hinweis auf Feckes). »
Damit sind wir bereits bei Albert angelangt. Es wire doch interessant
gewesen, etwas von dieser « weitern Vertiefung » zu héren ! Wir erfahren
ferner nichts, aber auch gar nichts iiber die Méglichkeit, dafl fiir die Analogie-
lehre der Scholastiker neben den genannten auch noch andere Quellen in
Frage kommen koénnten. Doch: Schmieder verweist S. 45 auf Albert,
Summa theol. IT, 4 m. 1. a. 1, part. 2 (ed. Vives, 32, 64 b ; NB. : dort habe
ich den Ausspruch in dieser Form nicht gefunden), wo er sage, daB3 Analogie
ein aristotelischer Begriff sei. Das hitte den Verfasser doch auf andere
Spuren fithren miissen. Man vergleiche etwa mit den Ausfiihrungen des
Verfassers die lichtvollen Darlegungen in G. Manser O. P., Das Wesen
des Thomismus, Freiburg 1932, 256 ff., insbesondere 276 ff., Uber den
Ursprung der Analogielehre. — Das groBe Werk Mansers scheint Schmieder
mit dem Rest der Literatur iiber Analogie, Feckes ausgenommen, unbekannt
zu sein. — Ahnlich liegen die Verhiltnisse im Reste des Buches.

Tch will mit dieser Kritik nicht sagen, daBl Schmieders Buch nicht
manches recht wertvolle zu bieten vermoége. Der Verfasser hat auch nicht
den Anspruch erhoben, eine eigentliche historisch-kritische Untersuchung
zu bieten. Aber gerade diese Anspruchslosigkeit ruft der Kritik : denn die
Darstellung der Lehre eines mittelalterlichen Scholastikers ist schlie3lich
nicht nur die Angelegenheit einer rein philosophischen Interpretation ; um
wirklich genau zu sein, darf die Anwendung der historischen Methode nicht
umgangen werden. Man mul3 der vorangehenden Entwicklung und den
zeitgenossischen Ideengingen volle Rechnung tragen, sonst liuft man
Gefahr, entweder seine eigenen Anschauungen in einen andern Schriftsteller
hineinzutragen oder Biicher in usum Delphini zu schreiben ; mit beidem
aber ist der wissenschaftlichen Erkenntnis recht wenig” gedient. Schmieder
hat wohl einen ersten Schritt in der Richtung auf das historische Ver-
stindnis Alberts hin gewagt; er ist jedoch leider gerade dort stehen
geblieben, wo die eigentliche historische Forschung erst beginnen sollte.
Und das ist iiberaus zu bedauern, da der Gegenstand einer weitern Erdrter-
ung wiirdig gewesen wire ; die Schatten, die dadurch entstanden, muften
unvermeidlich auch den Rest des Buches, trotz seines Wertes, in ungiinstige
Beleuchtungsverhiltnisse stellen.

Rom. Domintkus Planzer O, P.



Literarische Besprechungen 235

12. Laut Vorwort liegt der Schwerpunkt vorliegender Arbeit W . Arendt's
in der Darstellung des Systems, nach den gedruckten Schriften Alberts in der
Ausgabe von Borgnet.

Der Verf. stellt vorerst in der Einleitung (S. 1-0) den universalistischen
Standpunkt Alberts fest, behandelt sodann dessen Lehre vom Wesen (8-24),
von der Aufgabe (24-43) und den Formen des Staates (44-47), endlich die
Padagogik (49-61). In cinem Anhang wird die Quellenfrage zu Alberts
Staatslehre, und eine kurze problemgeschichtliche Wiirdigung derselben
gegeben. _

Diese letztere erschopft sich in einem Vergleich der staatsphilosophischen
Lehren Alberts mit den diesbeziiglichen des hl. Thomas von Aquin, welche
letztern nach W. Miillers Werk : « Der Staat in seinen Bezichungen zur
sittlichen Ordnung bei Thomas von Aquin» (Miinster 1916) dargestellt
werden. Im groflen Ganzen sind die Lehren beider identisch, so daB sich
eine Aufzihlung der einzelnen Lehrstiicke eriibrigt. Viel Eigenes iiber
pidagogische Fragen, das sich bei Thomas nicht findet, hat Albert im
Kommentar zum 7. und 8. Buch der Politik (die Thomas nicht kommentiert
hat) S. 52 ff.

Der Verf. stellt Thomas von Aquin iiber Albert, nicht bloB wegen der
gréBeren Fiille der Probleme, der Klarheit und Systematik, sondern auch
deshalb, weil Thomas, « wenigstens sehr oft », staatsphilosophisch, wihrend
Albert «immer und nur als Theologe » (85, 86) denke.

Hier fehlen dem Verf. die notwendigen Vorbegriffe iiber den Unter-
schied zwischen Theologie und Philosophie, die ihn zu einem derartigen
Urteil befihigen konnten. Eine Vergleichung der Beweisfithrungen Alberts
in theologischen und philosophischen Iragen, der grundsitzlich verschie-
denen Stellung, die er in beiden zur Awuforitdt einnimmt, hiatten ihn belehrt,
daB Albert sehr scharf zwischen Theologic und Philosophie zu scheiden
weil}, und hidtten ihn nicht Sétze niederschreiben lassen wie folgende : « Nun
war aber der Inbegriff aller Wahrheit fiir den mittelalterlichen Menschen in
d-r auctoritas (Lehrautoritit) verkorpert, an dem alle (von uns unterstrichen)
Erzeugnisse menschlichen Geistes gemessen wurden, um als wahr oder falsch
erkannt zu werden » (75). « Unde Augustinus dicit, quod maior est Scripturae
auctoritas, quam omnis humani ingenii perspicacitas ; in aliis autem scientiis
locus ex auctoritate infirmus est, et nfirmior ceteris: quia perspicacitati
humani ingenii, quae fallibilis est, innititur» (S. Th. P. I, tr. 1, q. 5 m 2.).
(Vgl. hiezu Manser, Alberts Stellung .zur Autoritdt seiner Vorginger,
«Divus Thomas» 1915, S. 75 ff.; und Feckes, Wissen, Glauben und Glaubens-
wissenschaft nach Albert dem GroBlen, Zeitschr. f. kath. Theologie 1930,
S. 1-39.)

Die Untersuchungen zur Quellenfrage, die wohl an den Anhang gehort
hiatten, gipfeln in der Frage, in wieweit Alberts Paraphrasen und Kommen-
tare als Belege fiir dessen eigene Ansichten angerufen werden kénnen.
Diese ist durch die wiederholten Verwahrungen Alberts (so z. B. am Schluf3
der Metaphysik und Politik), er wolle nicht seine eigenen, sondern nur die
Ansichten der Peripatiker vorbringen, begriindet. Hier kommt der Verf.
mit Manser u. a. gegen Michael und v. Hertling zum Ergebnis, daB die



236 Literarische Besprechungen

genannten Erklirungen Alberts geschichtlich bedingt und nicht zu pressen
sind. Mit Recht. Entschieden kann die Tragweite solcher AuBerungen
doch nur aus der Einsicht in die Kommentare selbst werden, in welchen
Albert oft genug den Grund angibt, warum er Aristoteles bevorzuge (De
praedicabil. tr. 2, c. 2 ; de praedicamentis, tr. 1, c. 1 ; Ethic,, 1. 1, tr. 1, ¢. 7 ;
de anima, 1. III, tr. 2, c. 3, die Stellen bei Manser, a. a. O.), ihn kritisiert
oder bestitigt und ergéinzt, sowie aus dem Vergleich der Kommentare mit
den iibrigen Schriften. Was hatten {ibrigens die gigantischen Bemiihungen
Alberts in die Einfiihrung des Gesamt Aristoteles in den Gesichtskreis
des Abendlandes fiir einen Sinn, wenn er nicht von der Wahrheit von dessen
Philosophie im Ganzen iiberzeugt gewesen wire ?

Nicht beistimmen koénnen wir dem Verf. darin, dall er die Adressaten
der erwahnten temperamentvollen Verwahrungen Alberts unter den Ver-
tretern des Awgustinisimus sucht. Von anderen Erwigungen abgesehen,
passen doch Attribute wie «inertes, torpentes in inertia» am Schluf3 der
Politik nicht auf die glanzenden Vertreter der augustinischen Richtung, die
dem hl. Thomas so stark zugesagt haben. Wir haben wohl cher, wie auch
Manser andeutet, an &ngstliche, philosophiefeindliche Ordensbriider zu
denken, die gegen seine philosophischen Bemiihungen Opposition machten.
(Vgl. Wehofer : Gerard de Frachet, Vitas Fratrum eine noch unbenutzte
Quelle fiir die Philosophiegeschichte des XIII. Jahrhunderts. Jahrb. f.
Phil. u. spek. Theol. 11, S. 17 {f.)

Die ndheren Austiihrungen des Verf. in seiner Polemik gegen Michael,
die iibrigens in ihrem Gedankengang nicht sehr klar sind, wollen wir nicht
ins einzelne verfolgen. Die allgemeine Wiirdigung Alberts am Schlusse
seiner Abhandlung sagt zu wenig. Sein staatsphilosophisches Verdienst
bestehe nicht in der Weiterfithrung der Probleme, sondern an dem Iest-
halten und in der Hauptsache an dem Tradieren des {iberkommenen Lehr-
gutes » (87). Albert hat nicht nur Uberkommenes tradiert und festgehalten,
sondern die Probleme, die in der Politik und Ethik des Aristoteles auf-
geworfen werden, evst in das Gesichtsfeld des A bendlandes gebracht. Grabmann
bezeichnet die Einfiihrung des Aristotelismus, Alberts Werk, als das gréBte
Ereignis der mittelalterlichen Scholastik. (Der Einflul Alberts des Grolen
auf das mittelalterliche Geistesleben, Innsbrucker Zeitschr. f. Theol. 1928).
Albert trat, wie Wilms in seiner Albertusbiographie (Verlag Késel) hervor-
hebt, mit seinem Plane «in Gegensatz zur gesamten damaligen wissen-
schaftlichen Welt, zu den Theologen, weil sie an Plato festhielten, zu den
Artisten, weil sie einen anderen Aristoteles wollten ». (94) Es geht doch nicht
an, cinem Mann, der im Geistesleben des Mittelalters einen Umschwung
von welthistorischer Bedeutung herbeigefiihrt hat, ein blof « philosophie-
historisches Verdienst zuzuerkennen, wie es der Verf. (a. a. O.) tut.

Im tbrigen kann das vorliegende Buch als Symptom des erwachenden
Interesses an der Scholastik und an Albert begriilt werden.

Graz. Hyacinth Amschl O. P.



Literarische Besprechungen 237

Heilige Schrift.

1. Ed. Kalt, Biblisches Reallexikon. Paderborn, Schéningh. 1931.
2 Bde. 1047 u. 1050 Sp.

2. H. Hoepil 0. S. B., Tractatus de Inspiratione sacrae Scripturae et
compendium hermeneuticae biblicae catholicae. Editio altera. Romae,
Biblioteca d’arte editrice. 1929. 312 pp. :

3. F. Albanese, La Bibbia scevra di errori contiene alcune inaccuratezze.
Ricerche esegetiche sui Padri e sull’ Aquinate che rilevano un principio
di soluzione di molte questioni bibliche. Palermo. 1929. 155 p.

4. Ae. Schoepfer, Bibel und Wissenschaft. Die katholische Lehre und
ihr Verhaltnis zur Naturforschung iiber Weltentstehung und Weltsystem.
Zweite umgearbeitete Aufl. Innsbruck, Tyrolia. (1931.)

1. Mit einer staunenswerten Arbeitskraft hat Prof. Kalt (Mainz) ohne
jeden Beizug von Mitarbeitern die alt- und neutestamentlichen Teile des
neuen Reallexikons allein geliefert. Das Werk will in erster Linie dem
vielbeschiftigten Seelsorgeklerus eine rasche und zuverldassige Orientierung
in allen biblischen Fragen erméglichen. Deshalb sind die Artikel kurz und
knapp, ohne Rhetorik und Polemik, in klarer, eindeutiger Sprache alles
Wesentliche und Wissenswerte bietend. Das Werk scheint mir eine sehr
vorteilhafte Kombination von Guthes Kurzem Bibelwérterbuch, Luegs
Realkonkordanz und Vigoroux’s Dictionnaire de la Bible, darzustellen ; denn
es behandelt nicht nur alle durch den heiligen Text nahegelegten Fragen der
biblischen Archiologie, Geographie, Topographie und Personenkunde —
natiirlich immer mit genauer Angabe der betreffenden Bibelstellen — ;
es orientiert kurz (zuweilen doch wohl zu sicher und apodiktisch) {iiber
die einzelnen Biicher, ihre Entstehungszeit, Verfasser- und Echtheits-
fragen und gibt Auskunft iiber die Geschichte des Volkes Israel und der
christlichen Urkirche. Dem Hauptzweck des Lexikons entsprechend behan-
delt es besonders eingehend alle von der Bibel beriihrten dogmatischen
und moralischen Wahrheiten und Probleme, wobei die entsprechenden
Schriftstellen t{ibersichtlich geordnet, meist im vollen Wortlaut und, wenn
notig, mit solidem Kommentar geboten werden. Manche Artikel erreichen
so eine ordentliche Ausdehnung (Christ, 12 Sp., Gericht 12, Gnade 15,
Jesus Christus 27, Messias 25, Paulus 19 usf.). Neutestamentliches erscheint
gelegentlich zu materiell geordnet; Artikel wie Kirche, Gnade, Recht-
fertigung, Reich Gottes, Paulus u. 4. wiirde ein Neutestamentler zweifellos
anders gesehen und aufgebaut haben. An Literatur zu den wichtigeren
Fragen wird in erster Linie leicht Erreichbares aus dem katholischen Schrift-
tum deutscher Sprache vermerkt. Karten, Pline oder Bilder wurden keine
aufgenommen.

Das Werk wird nicht nur Exegeten und Dogmatikern niitzlich sein,
sondern vor allem Predigern und Katecheten, Studierenden und Leitern
von Bibelstunden, Lehrern und gebildeten Laien iiberhaupt wertvollste
Dienste leisten.



238 : Literarische Besprechungen

2. Das ausgezeichnete Werk von Hoepfi, das 1922 zum ersten Mal
erschien, liegt in zweiter Bearbeitung vor. Nicht nur die iibersichtliche An-
ordnung und die typographische Darbietung (die allerdings die Hohe
wiinschenswerter Vollendung noch nicht erreicht), sondern auch der Inhalt
selber hat manche beachtenswerte Verbesserung erfahren. Besonders in der
Frage, ob der hl. Thomas die Einheit oder Vielheit des Literalsinnes gelehrt
habe, ist eine fiihlbare Umstellung und Anniherung an die These von der
Einheit des Wortsinnes festzustellen. Wenn der Verf. immerhin sich noch
nicht ganz entschieden zu dieser Ansicht stellt, so diirfte er, wie die meisten
Thomasinterpreten in dieser Frage, zu wenig den organischen Beweisgang
der Texte und die Tatsache beachtet haben, daB3 gerade in den umstrittensten
Texten jeweils die schonende Riicksichtnahme auf Augustinus eine fiihlbare
Umbiegung der zuvor klar gewonnenen Sitze, oder eine umdeutende An-
gleichung augustinischer Worte an die eigenen veranlaBt hat, wie vor
P. Synave (Rev. bibl. 1926, S. 40 ff.) schon P. Blanche (Rev. thomiste 1906,
S. 192 ff.) und andere mit Recht betont haben.

Im iibrigen, besonders auch in der Lehre von Wesen und Umfang
der Inspiration, erweist sich der Verf. als feinsinniger und iiberzeugter
Interpret der thomistischen Auftassung. Die Verbalinspiration wird kurz,
aber mit der richtigen Prazision und mit sehr vernunftigen Argumenten
vorgelegt. Hervorzuheben ist, gegeniiber manchen dhnlichen Handbiichern,
die eingehende und ibersichtliche Behandlung der heiklen «Quaestio
biblica » (S. 57-1o1), die man selten mit solcher Ruhe und Objektivitit
des Urteils behandelt findet. Den Schlufl (S. 248-309) bildet ein besonders
fiir die dltere Zeit vorziiglicher Uberblick zur Geschichte der katholischen
Exegese.

Die Beniitzung der besten Literatur aller Sprachgebiete, die Klarheit
und Sicherheit der Doktrin und der vornehme Takt in der Behandlung
umstrittener Fragen verdienen dem Werke weiteste Verbreitung.

3. Ausgehend vom Ergebnis seines fritheren Buches (La wverita nella
Sacra Scrittura e le questioni bibliche, 1925) wiederholt Albanese in der
vorliegenden Schrift als grundlegende Einleitung drei Siatze : 1. Die Kirchen-
viter und die orthodoxen Lehrer aller Zeiten halten ohne Ausnahme fest
an der allseitigen Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift. 2. Sie behaupten
einhellig, daB auch in nebensidchlichen Dingen, die also die Substanz der
Aussagen nicht direkt beriihren, keine Unrichtigkeiten und Fehler anzu-
nehmen sind. 3. Aus der tatsdchlichen Avt, wie die Viter und die recht-
gliubigen Exegeten die Heilige Schrift erkldarten, geht aber hervor, dal
sie doch zuweilen im heiligen Text kleinere Ungenauigkeiten der Ausdrucks-
weise (Imprecisioni, inesattezze, oder, wie der Autor mit einem Neologismus
lieber sagen mochte «inaccuratezze »), kleinere Miangel in der Darstellung
annahm, die aber der prinzipiellen Irrtumslosigkeit der Bibel keinen Eintrag
tun. Diesen dritten Satz will der Verfasser nun an iiber hundert Beispielen
aus den Schriften einzelner Viter (besonders Chrysostomus, Augustinus,
Hieronymus, Viktor von Antiochien, Prokop von Gaza) sowie des hl. Thomas
von Aquin nachweisen und illustrieren. Nach dem Vorbild dieser Autoren,
deren Rechtgliubigkeit iiber allen Zweifel erhaben sei, diirfe es also auch



Literarische Besprechungen 239

den katholischen Exegeten von heute nicht verwehrt sein, zur Beseitigung
der Schwierigkeiten in bestimmten Fillen Ungenauigkeiten der Darstellung,
mangelhafte Ausdrucksweise im Wortlaut der Bibel anzunehmen, ohne dal3
sie dadurch in Widerspruch mit dem Dogma von der Irrtumslosigkeit der
Heiligen Schrift geraten. Diese bestimmten Fille ordnet der Verfasser in
20 Kategorien, je nachdem die Ungenauigkeit auf volkstiimlicher Redensart,
auf primitiver Denkweise, auf semitischer Schreibweise und Kompositions-
art, auf Eigentiimlichkeiten orientalischer Genealogien, ungenauen Orts-
und Zeitangaben beruhen usw. Nirgends kidmen in den angefiihrten Bei-
spielen wesentliche Aussagen oder wichtige Glaubens- und Sittenlehren,
sondern nur nebensichliche Partikeln in den Verdacht der Ungenauigkeit.

DaB Ungenauigkeiten im heutigen Text der Heiligen Schrift vorkommen,
ist wohl eine Binsenwahrheit, die von keinem Theologen geleugnet wird ;
daBl sehr viele dieser Ungenauigkeiten der wechselvollen Geschichte des
biblischen Textes und den Ubersetzern zur Last fallen, vergiBt der Verfasser
zu betonen. Man kann auch beziiglich der hier gebotenen 100 Beispiele
den Eindruck nicht losbekommen, dal sie geschickt aus den unschuldigsten
Texten der Viter ausgewahlt wurden ; die gleichen Viter haben in ihrer
Exegese zuweilen Freiheiten der Deutung sich gestattet, die heute kaum
mehr ungestraft blichen. ODb das Ergebnis der Studie, so richtig und in
jeder Hinsicht gesichert es ist, den heutigen Bediirfnissen so wesentliche
Dienste leisten wird, wie der Verfasser hofft, diirfte zweifelhaft sein : die
brennenden Probleme der heutigen Bibelwissenschaft sind doch ungleich
ernster, tiefgreifender und komplizierter und liegen vielmehr auf text-
kritischem, literargeschichtlichem und religionsvergleichendem Gebiete.

4. Die ehemalige Kampfschrift des aufgeschlossenen Brixener Alt-
testamentlers gegen Prof. Kaulen erscheint hier in vielfach erneuerter und
verdnderter Auflage. Die Polemik ist vollig ausgeschieden, da die Gegner
von ehemals oder geistesverwandte Exegeten heute kaum mehr zu finden
sind. Das erste der 7 Kapitel gibt einen klaren und leicht verstandlichen
Uberblick iiber die Entstehung und weittragende Bedeutung des im Titel
genannten Problems. An Hand der Enzykliken « Providentissimus Deus »
(1893), « Spiritus Paraclitus » (1920) und des tridentinischen Dekrets iiber
die Schriftauslegung, sowie auf Grund der Lehre der Viter und Theologen
(Augustinus, Albertus, Bonaventura, Thomas usw.) gewinnt der Verf. in
umsichtiger und sehr solider Diskussion die scharf umrissenen und dennoch
weitherzigen kirchlichen Grundsatze fir die Schriftauslegung und im
besonderen fiir die LLosung des heiklen Problems vom Verhiltnis zwischen
biblischer Darstellungsweise und naturwissenschaftlicher bezw. geschicht-
licher Forschung. Das 5. Kapitel (Die Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift)
gibt dem Verf. Gelegenheit, die « biblische Frage der Gegenwart » mit ihren
lebhaften Auseinandersetzungen klar und biindig zu charakterisieren und
zum Abschlufl einige Wege zu zeigen, auf denen die scheinbaren wissen-
schaftlichen Irrtiimer der Bibel mit dem Dogma der Irrtumslosigkeit in
Einklang zu bringen sind.

Der 2. Teil des Buches (139-z01) bietet, in praktischer Anwendung
der gewonnenen Grundsitze, den biblischen Schopfungsbericht im Lichte



240 Literarische Besprechungen

der wissenschaftlichen Forschung, sowie das biblische Weltbild und den
Galilei-Streit. Fiir weitere dhnliche Problemstellungen verweist der Verf.
auf die Losungsversuche in seiner « Geschichte des Alten Testaments»
(6. Aufl. 1923).

Furchtlose Aufgeschlossenheit allen unleugbaren Schwierigkeiten gegen-
iiber, Klarheit und Bestimmtheit der Darstellung und Diskussion, grof3-
ziigige und gutbegriindete Interpretation der patristischen Texte und kirch-
lichen Erlasse sind besondere Vorziige des Werkes. Es wird auch interes-
sierten Laien solide Orientierung und vertieftes Schriftverstindnis ver-
mitteln und gute Dienste leisten in der Abwehr freidenkerischer Bibelkritik.

B. Hofstetter.

Berichtigung.

Im ersten Heft des laufenden Jahrganges haben sich leider sinn-
storende Druckfehler eingeschlichen. S. 108, Z. 22, soll es « kathartische>
statt « katharische » heiBen ; S. 109, Z. 7, von oben : « im wachen Zustande »,
statt «im wahren Zustande »; S. 109, Z. 9, « AufschlieBung » statt « Ab-
schlieBung » ; S. 110, Z. 13, von unten : «allen » statt «allem ».



	Literarische Besprechungen

