
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Vertrag und Band der christlichen Ehe als Träger der sakramentalen
Symbolik

Autor: Ternus, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762600

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vertrag und Band der christlichen Ehe

als Träger der sakramentalen Symbolik.
Von Jos. TERNUS S. J., Professor an Sankt Georgen, Frankfurt a. M.

(Schluß.)

III.

Auch am Ehesakrament lassen sich die drei Seiten unterscheiden,
die man in der Sakramententheologie seit den ältesten Zeiten der
Scholastik unter die Trilogie faßt von « sacramentum, res et sacra-
mentum, res ». Nur-Sakrament sind die kontrahierenden Akte der
Brautleute. Sakrament und schon Wirkung, noch wirksames Zeichen
und schon zeichengewirkte Folge ist jenes heilige und unverletzliche
Eheband, das aus der Bundschließung der Seelen erwachsen ist, das

Pfand ihrer gegenseitigen Rechte und Pflichten darbietet und zugleich
ein Unterpfand darstellt für den Schutz und Gnadenbeistand Gottes
im Ehestand. Der dem Sakrament als Zeichen (sei es als Nur-Zeichen,
sei es als Sachzeichen) entsprechende und als Erfüllung zugeordnete
Inhalt ist beim Ehesakrament ein doppelter 1 : ein angezeigter Inhalt,
der nicht im Empfänger gelegen ist, sondern unabhängig von ihm —
als ,res non contenta' — besteht ; und ein bezeichneter Inhalt, der zum

Empfang von Seiten des Empfängers bestimmt ist — die ,res contenta'.

Jenen kann man — der Kürze des Ausdruckes halber — den transzendenten

Inhalt der sakramentalen Anzeige, diesen hingegen den

immanenten Inhalt des Sakramentes nennen.
Was zunächst den immanenten Gnadengehalt des Ehesakramentes

betrifft, so stand bekanntlich noch der Sentenzenmeister unter der

irrigen Anschauung seiner Zeit befangen, als habe das Sakrament der
Ehe nur, eine transzendente sakrale Zeichenbedeutung ; eine sakrale
immanente Zeichenbedeutung gehe ihm ab. Das schien im Einklang
zu stehen mit der Sonderstellung der Ehe in der Reihe der Sakramente

1 Von der darunter mitbefaßten Dreiteilung beim hl. Thomas (III q. 60 a. 3)

wird weiter unten zu handeln sein.



Vertrag und Band der christlichen Ehe 20J

überhaupt. Die anderen Sakramente alle waren reine Erlösungszeichen
und ausgesprochen übernatürliche Heilsmittel. Die Ehe aber war ein

,Natursakrament', vor dem Sündenfalle schon da « ad officium », nach

dem Sündenfall « ad remedium ». Es schien also bei dem bloß heilenden
Zweck der Ehe als Sakrament sein Bewenden zu haben. « Magister
erat huius opinionis, quod matrimonium non haberet rem aliquam
contentam. »1

Thomas hat gegen die kanonistische Sentenz vom rein medizineilen

Wert des Ehesakramentes mit Recht geltend gemacht, daß sie

nicht nur die Ehe auf die Stufe alttestamentlicher Sakralriten herab-
driicke, sondern auch eine theologisch unhaltbare Auffassung von der
Wirksamkeit sakramentaler Gnade vertrete. « Dicunt quod matrimonium

facit recedere a malo, in quantum constringit concupiscentiam,
ne extra bona matrimonii fcratur ; non autem per gratiam illam fit
aliquod auxilium ad bene operandum. Sed hoc non potest stare, quia
eadem gratia est, quae impedit peccatum et quae ad bonum inclinât. » 2

Die Ehe im Neuen Bund ist nicht weniger gottgewollt und
gotteingesetzt als die Ehe in der Natur und die Ehe im Gesetz des Alten
Bundes. Die Bestimmung und Aufgabe der Ehe im Neuen Bunde

geht aber nicht in der Naturbestimmung der Ehe auf. Wesentlich

neue Ziele und Aufgaben sind ihr im Reiche Gottes gesetzt. Nicht nur
die apostolische Sorge um die übernatürlichen Güter, die der Ehe im
Neuen Bunde anvertraut sind, läßt das erkennen, sondern schon die

naheliegende Überlegung, daß ja vom Naturzweck der Zeugung die

Erziehung gar nicht getrennt werden darf, demnach die Ehe im Neuen

Bunde schon deswegen vor ganz neue Aufgaben gestellt ist. So wie
also dem Sakrament der Hierarchie und geistlichen Vaterschaft
sakramentale Hilfe mitgegeben wird, so ist auch der Pflichtenlast leiblicher
Elternschaft Heilsgnade des Neuen Bundes durch das Ehesakrament

zugesichert. 3

1 Suppl. q. 42, a. 1 ad 4. — Mag. Sent. lib. IV, dist. 26. — Zu Durandus'
Zeiten hatte sich unter den Theologen die Sentenz von der Gnadenwirksamkeit
des Ehesakramentes durchgesetzt. Der Trennungsstrich verlief, wie es scheint
und bezeichnend wäre, immer nur zwischen den Kanonisten und den Theologen :

«aliter opinantur iuristae et aliter theologi » (In IV. Sent. dist. 26, q. 3 ad 1).
2 Suppl. q. 42, a. 3 c.
3 Diese Parallele mit dem Weihesakrament — übrigens vielfach in der

Sakramenttheologie durchgeführt — entnehme ich dem hl. Thomas : « Cum in
matrimonio detur homini ex divina institutione facultas utendi uxore sua ad

proereationem prolis, datur etiam gratia, sine qua id convenienter facere non
posset, sicut etiam de potestate ordinis supra dictum est » (Suppl. q. 42, a 3 c)



204 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Der Theologie der Ehe, vor allem der scholastischen Schultheologie
lag immer viel daran, auf das sakramentale Zwischenglied hinzuweisen,
das zwischen dem äußeren Zeichenvorgang und der innern Letztwirkung
der Gnade gelegen ist und von der Scholastik, seit ältesten Zeiten schon,
« res et sacramentum » genannt wird. Der Fürst der Schule, der
hl. Thomas, legt sogar sichtlichen Wert auf die Erkenntnis, daß in diesem
sakramentalen Mittelglied das eigentliche sakramentale Wesen der Ehe
beschlossen liegt. « Matrimonium non est ipse consensus, sed quaedam
unio ordinatorum ad unum, quam consensus facit. Nec consensus

proprie loquendo coniunctionem Christi ad Ecclesiam significat, sed

vokintatem eius, qua factum est, ut Ecclesiae coniungeretur » (Suppl.

q. 45, a. i ad 2). 1

Das sakramental gewirkte und selbst noch erst sakramental bedeutsame

Reale des Ehesakramentes ist ein bleibendes Zeichen, ein Bund
und Siegel von unantastbarer Heiligkeit und unzerreißbarer Festigkeit,
eine Ausstattung der Seele mit heiligen Gewalten samt Vorrechten
und Verantwortung, ein Unterpfand und unausschöpfbarer Quell der
ehesakramentalen Gnaden. Von einem sakramentalen Charakter zu
reden liegt kein Recht vor. Das Wesen eines sakramentalen Charakters
und das Wesen des sakramentalen Ehebandes liegen gar nicht in der
gleichen Ebene. « In sacramentis in quibus imprimitur character,
traditur potcstas ad actus spirituales, sed in matrimonio ad actus
corporales » (Suppl. q. 49, a. 3 ad 5). 2 So hoch die Ehe als Hort so

hoher Güter wie Gemahlschaft, Vaterschaft, Mutterschaft, die der

Schöpfer hineingebettet hat, und um der sakramentalen Weihe willen,
die Christus durch sie der Familie hat mitgeben wollen, in der Schätzung
der Gläubigen dastehen muß, kultische Anteilnahme am Hohenpriester-

1 Wenn gerade die beiden Sozial-Sakramente der Priesterweihe und der Ehe
auch darin eine besondere Ähnlichkeit untereinander aufweisen, daß ihr
eigentlichstes Wesen in dem Mittelglied « res et sacramentum » liegt (vgl. Billot, De Ecclesiae

sacramentis II (Romae 1929), p. 355 tlics. XXXVI. ad 3), so darf das
nicht 'den Unterschied des sondersakramentalen Grundes übersehen lassen, weshalb

das so ist. Siehe meine « Dogmatischen Untersuchungen zur Theologie des
hl. Thomas über das Sakrament der Weihe » (erschienen als Artikelfolge in :

Scholastik, Viertelj. f. Theol. u. Phil. 7 (1932) 161 ff. 354 ff. 8 (1933) 161 ff.).
2 Noch im XIX. Jahrhundert hat sich die Theologie wiederholt gegen das

Bestreben wehren müssen, die Bezeichnung von einem « sakramentalen » oder
« quasi-sakramentalen Charakter » der Ehe theologisch einzubürgern. Siehe die
Belege dafür bei Moureau, im Art. .Caractère sacramentel' im DThC II, 1708.
Neuerdings kann übrigens die ausdrückliche Ablehnung der Bezeichnung in der
Eheenzyklika Pius XI. (n. 42 und 116) angerufen werden.



als Träger der sakramentalen Symbolik 205

tum Christi gibt sie nicht einmal in dem Sinne, wie sie die Taufe allen
Christen gibt. Die sakramentalen Gewalten und Gnaden, die in der Ehe
erteilt werden, sind bemessen für die Ehe im Fleische. Denn die Güter
der Ehe sind wie die Bindung der Ehe gedacht und gegeben für die

Zeit im Fleische. « Nuptiae sunt bonum mortalium » (Suppl. q. 49,
a. 3 ad 3). Die Gebundenheit im Fleische und an das Fleisch weist
darum der Ehe auch die letzte Stelle an unter den geistigen Gütern
der Sakramente. « Secundum quod habet aliquid spiritualitatis (matri-
monium), est sacramentum ; et quia minimum habet de spiritualitate,
ultimo ponitur inter sacramenta » (III q. 65, a. 2 ad 1).

So sehr es nun geboten bleibt, der gedachten Übertreibungen sich

zu enthalten, es darf aber nicht dazu verleiten, das sakramental Bleibende
an der christlichen Ehe zu übersehen oder zu unterschätzen. Die jüngste
Eheenzyklika hat ja mit pastorellem Bedacht und Nachdruck das

Wort eines heiligen Theologen und heutigen Kirchenlehrers 1 zur steten

Erinnerung vorgelegt : « Est enim (coniugii sacramentum) sacramentum
simile Eucharistiae, quae non solum dum fit, sed etiam dum permanet,
sacramentum est ; dum enim coniuges vivunt, semper eorum societas

sacramentum est Christi et Ecclesiae 2.

Augustinus sowohl wie die großen Scholastiker, vom Sentenzenmeister

angefangen, leiten die besondere Unlösbarkeit der Sakramentalen

Ehe her gerade aus diesem bleibenden Band, seiner
immerfortbestehenden Bedeutung und Gewalt und dem in ihm niedergelegten
Christuspfand der Gnade. « Manet inter viventes quoddam coniugale
vinculum, quod nec separatio nec cum altero copulatio possit auferre ;

sicut apostatae anima de coniugio Christi reccdens, etiam fide

pcrdita sacramentum fidei non amittit, quod lavacro regenerationis
accepit. » 3

Jeder Ehe ist es eigentümlich, eine Beziehung herzustellen. Richtiger

gesagt : sie besteht wesentlich und formell in der Gemeinschaftsbeziehung

von Mann und Frau, die sie zu einem überindividuellen
« Eins im Fleische » verbunden hält. Dieses Wechselseitige « Hin zu »

ist an erster Stelle das Sakrament der Ehe, seine eigentliche Symbolik
und Symbolmächtigkeit. Die Sinnfälligkeit eignet ihm allerdings nur
von seinem Ursprung her aus dem gesprochenen Ja der beiden Ehe-

1 S. Rob. Bellarminus, De matrimonio. Controv. II, cap. 6.
2 Encycl. ,Casti Connubii', n. 116.
3 S. Augustinus, De nuptiis et concupiscentia, lib. I, cap. 10 (ML 44, 420).

Vgl. Petr. Lomb., Sent. lib. IV, aist. 31 ; Comment, in h. 1. passim.



20 f) Vertrag und Band der christlichen Ehe

leute. Mehr ist zur Sinnfälligkeit des Sakramentes aber auch nicht
erfordert. 1 Die Bildbedeutung und Bildkraft des Ehesakramentes ruht
im ehesakramentalen Band. Von der Sinnbildbedeutung der Ehe hat
an der früher schon2 in ihrem Zusammenhang erwähnten Stelle der
hl. Thomas ausdrücklich erklärt: «Nec consensus, proprie loquendo,
coniunctionem Christi ad Ecclesiam significat, sed voluntatem eius,

qua factum est ut Ecclesiae coniungeretur » (Suppl. q. 45, a. 1 ad 2).
Und wenn Thomas in dem Frühwerk seiner Sentenzen die Gnaden-
ursächlichkeit der Sakramente noch nicht mit jener Bestimmtheit
vorgetragen hat, wie in der neugeschriebenen Sakramententheologie seiner
Summa 3, so hat er doch immer dem ehesakramentalen Band die
nächstunmittelbare Wirksamkeitsbedeutung an der Sakramentsgnade
zuerkannt : « Sicut aqua baptismi cum forma verborum non operatur
immediate ad gratiam, sed ad characterem ; ita actus exteriores et

verba exprimentia consensum directe faciunt nexum quendam, qui
est sacramentum matrimonii ; et huiusmodi nexus ex virtute divinae
institutionis dispositive operatur ad gratiam» (Suppl. q. 42, a. 3 ad 2).

Über aller Theologie der Sakramente steht gleichsam als

positivtheologischer Leitsatz : « Determinare quo signo sit utendum ad signi-
ficandum, pertinet ad significantem » (III q. 60, a. 5 ad 1). Der Stifter
des N. B. hat sich die Einsetzungsgewalt des Zeichens und seiner

sakramentalen Kraft vorbehalten. Die Ehe hatte zwar auch schon

vor Christus ihre tiefe geheimnisvolle Bedeutung, nicht nur jene, die

ihr natürlicherweise schon innewohnt und Ehrfurcht weckt, sondern
eine vorchristliche übernatürliche Bedeutung, sofern sie von vornherein
unter dem Prädestinationsplan auf Christus hin angelegt war. 4 « Matri-
monium fuit institutum in statu innocentiae, non secundum quod est

sacramentum, sed secundum quod est in officium naturae ; ex conse-

1
» Ouamvis ipsa relatio (coniunctionis) non sit sensibile accidens, tarnen

causae eius possunt esse sensibiles. Nec in sacramento requiritur quod sit sensibile
illud quod est res et sacramentum ; hoc enim modo se habet in hoc sacramento
praedicta coniunctio ; sed verba exprimentia consensum, quae sunt sacramentum
tantum et causa praedictae coniunctionis, sunt sensibilia» (Suppl. q. 44, a. 1 ad 2).

2 Siehe in dieser Zeitschr. 1932, S. 466.
3 Caietan, in III q. 62, a. 1, n. VI: « Quid quid enim secundum aliorum

opinionem ut probabiliorem dixerit Auetor in 4. Sententiarum, hoc in loco secundum

proprium sententiam longe altius sensit, gratiam gratum facientem a
Deo principaliter et a sacramento instrumentaliter efiici. »

4 So scheint ja auch die Berufung des hl. Paulus im Epheserbrief (5, 31)
auf Gen. 2, 24 gemeint zu sein : « Propter hoc (ivri zo-j-o-j) relinquct homo
Vgl. Mt. 19, 5.



als Träger der sakramentalen Symbolik 207

quenti tarnen aliquid significabat futurum circa Christum et Ecclesiam,
sicut et omnia alia quae in figura Christi praecesserunt » (III q. 61,

a. 2 ad 3). Die Ohnmacht des Symbols, das Gott in den Teppich der

Offenbarung schon hineinverwoben hatte, als Menschenauge es noch
kaum zu erkennen vermochte 1, wich erst der Zeichenmächtigkeit eines

neubundlichen Sakramentes, als Christus die Erlöserkraft seines Leidens

an dieses Sinnbild knüpfte. Welchen Sinn wollte Christus an der Ehe
der Glieder seines Leibes versinnbildet und im Sinnbild verwirklicht
werden lassen Den naturhaft bürgerlichen Sinn des Ehevertrages hat
er im Sinnbild des Ehesakramentes nicht untergehen lassen, gleich
als wenn das Verlöschen dieser Züge die Bedingung für das Erscheinen
der sakramentalen Bedeutung hätte sein müssen. Wie Christus für die
Taufe das Wasser um seiner besondern Eignung willen zur Darstellung
der übernatürlichen Reinigung und das linde öl für das

Krankensakrament gewählt hat, so wollte er auch den tiefen menschlichen
Sinn der Ehe nach Weise einer gefügigen Potenz (potentia oboedientialis)
in das spezifische Sinnbild des Ehesakramentes einbeziehen und geradezu
auf ihm aufbauen, unbeschadet seiner transzendenten Übernatur und

ganz freien Wahl und Festsetzung durch Christus. « Res sensibiles

aptitudinem quandam habent ad significandum spirituales effectus ex
sui natura ; sed ista aptitudo determinatur ad specialem significa-
tionem ex institutione divina » (III q. 64, a. 2 ad 2).

Kur eine Theologie, die zum Occamismus hielte, würde sich

begnügen können, zu sagen : zum Wesen eines Sakramentes gehört ein

sinnfälliges Erscheinungszeichen ; zum Wesen eines bestimmten
Sakramentes gehört ein unverwechselbares Eigenzeichen ; aber Sinn und
Sinnerscheinung sind Angelegenheit rein positiver Festsetzung, über die uns
die Offenbarung des freien göttlichen Willens belehrt ; jedes Fahnden
nach Zusammenhängen mit dem natürlichen Erscheinungssinn der

mitbeteiligten Materie oder Akte führt theologisch zu nichts oder nur
leerer Spekulation. Thomas und mit ihm die gesamte von der Kirche
bevorzugte nicht nominalistische Theologie ist anderer Meinung. « In
omnibus sacramentis est aliqua spiritualis operatio mediante materiali
operatione, quae earn significat ; sicut per ablutionem corporalem in
baptismo fit ablutio interior spiritualis. Unde cum in matrimonio sit

1
« Per incrementa temporum crevit divinae cognitionis augmentum » —

zitiert Thomas (III q. 61, a. 3 ad 2) frei nach dem hl. Gregor, Horn, in Ezech.,
lib. II, hom. 4 (ML 76, 980).



2O8 Vertrag und Band der christlichen Ehe

quaedam spiritualis coniunctio, in quantum matrimonium est sacra-
mentum, et aliqua materialis, secundum quod est in officium naturae
et civilis vitae, oportet, quod mediante materiali fiat spiritualis virtute
divina » (Suppl. q. 45, a. 1 c).

Es darf zwar nicht daran gedacht werden, als ob der natürliche
Ehevertrag irgendwie von sich aus den geheimnisvollen sakramentalen
Sinn schon verhüllt oder keimhaft oder naturanteilig oder auch nur
naturpotential in sich berge. Es kann sich nur um einen Oboedienz-
anteil unter dem allmächtigen Finger Gottes handeln (potentia oboe-

dientialis). Aber der in Christus sich uns erschließende Offenbarungswille

hat von sich aus den natürlichen Zeichensinn der ehelichen

Vereinbarung als Mittel gewählt, in dem er seinen ehesakramentalen
Christuswillen geheimnisoffenbar macht. Mit dem Recht und unter
Führung der Offenbarung selber läßt sich also aus dem Wesen des

natürlichen Ehevertrages Einsicht gewinnen in die sakramentale
Eheoffenbarung : fides quaerens intellectum.

In der natürlichen Ordnung ist das Wesen der Ehe gegeben,
wofern aus gegenseitiger Willensvereinbarung jene Gemeinschaft von
Mann und Weib hergestellt ist, die als Lebensgemeinschaft mit dem

impliziten Recht auf Geschlechtsgemeinschaft gekennzeichnet ist. Der
Gebrauch der Geschlechtsgemeinschaft gehört schon nicht mehr in den

wesentlichen Seinsbestand der Ehe, sondern stellt ein Vollzugsstadium
des in der Ehe gegebenen Rechtes dar.

Aus dem Wesen der Ehe ist auf den Sinn des ehestiftenden
Konsensus zurückzuschließen. Er zielt seinem naturhaften Sinne nach
auf eheliche Lebens- und Liebesgemeinschaft. In dem Ja zur ehelichen
Liebestreue liegt einschlußweise das Ja zur häuslichen Lebensgemeinschaft,

zum ehelichen Heim und dem anheimgegebenen Recht auf Ehe
im Fleische. 1 Ursprung und Ziel der Ehe als natürlicher Institution
sowie Ursprung und Ziel der Ehe als der freipersönlichen Wahl und

Bindung des einzelnen Ehepaares untereinander läßt erkennen, daß

die Ehe im tiefsten Grunde gestaltete Liebe sein will und sein soll.

Wenn das Kind im Natur- und in gewissem Betracht sogar im Über-
naturzweck der Ehe den Primat einnimmt, sofern Ehe objektiv auf
das Kind hin angelegt ist, so ist damit zugleich die Liebe auf den Thron
der Ehe- und FamiÜengemeinschaft gestellt. Das unbeugsame Rechtsgebilde

der Ehe will für Kind und Gatten, für Ehe und Familiengemein-

1 Vgl. Suppl. q. 45, a. 1 ad 2.



als Träger der sakramentalen Symbolik 209

schaft einen Schutz und pflegenden Hort aufstellen. Die Liebe soll
nicht durch das Recht vergewaltigt werden, sondern gegen Tücke

von innen und außen behütet und zu treuer, gesammelter, geläuterter,
vertiefter « Liebe bis in den Tod » entfaltet werden. Und wäre es so,

daß im einzelnen Fall die Liebe der Gatten und Eltern nur eine

Straße der Leiden mehr zu gehen hätte, — die Treue auf dem Weg
bis ans Ende würde ihnen die Würde der Ehe und der mit solcher
Würde gekrönten Gatten wahren, würde also gegeneinander immer
noch der größte Akt der Liebe sein, den sie sich erweisen könnten.
Es bliebe immer die schönste Erfüllung dessen, was der Römische
Katechismus 1 und neuerdings wieder die Enzyklika 2 als Hauptgrund
und eigentlichen Sinn der Ehe (im weitern Sinn der Lebensgemeinschaft)
bezeichnen : die gegenseitige innere Formung, das beharrliche Bemühen,
einander zur Vollendung zu führen.

Das naturhafte Sinngebilde Ehe stellt eine « coniunctio corporum
et animorum » 3 dar, und zwar eher und inniger der Seele als dem Leibe
nach. 4 In dieser unvergleichlichen Eigenart, die ursprünglich dem

Band der Ehe eigen ist und von dort her in die Absicht des

eheschließenden Vertrags hinüberstrahlt, liegt die Anknüpfung und
Auswertung des sakramentalen Ehesinnes. Dieser ist -— wie oben gesagt

— zwiefältig, sofern er eine transzendente und eine immanente
Sinnrichtung hat. Beide verwirklichen einen Zeichensinn und sind insofern
ausdrücklich sakramental gemeint. Aber nur auf den immanenten Sinn

trifft das Axiom der Sakramententheologie zu : Sacramenta efficiunt
quod figurant et figurando efficiunt.

Eine Hauptoffenbarungsquelle für die Theologie der Ehe und ihres
sakramentalen Sinnes bieten uns die Briefe des hl. Paulus dar. Immer
wieder trägt uns die Kirche mit Worten des Völkerapostels den tief
geheimnisvollen Sinn vor, der in der christlichen Ehe beschlossen ist.
« Gratiam, quae naturalem ilium amorem » (sec. illud : ,Relinquet homo

patrem suum et matrem et adhaerebit uxori suae et erunt duo in carne

una') « perficeret et in indissolubilem unitatem confirmaret coniugesque
sanctificaret, ipse Christus — venerabilium sacramentorum institutor
atque perfector — sua nobis passione promeruit. Quod Paulus Apostolus

1 Catecli. Rom. P. II, cap. 8, q. 24.
2 Encycl. ,Casti Connubii', n. 24. Vgl. etwa auch die Sinnbestimmung der

Ehe bei Bonaventura, in IV. Sent, dist. 26, a. 2, q. 3 concl.
3 Suppl. q. 44, a. 1 c.
4 Encycl. .Casti Connubii', n. 7.



210 Vertrag und Band der christlichen Ehe

innuit, dicens : ,Viri diligite uxores vestras, sicut Christus dilexit
Ecclesiam et seipsum tradidit pro ea' (Eph. 5, 32) ». 1

Man braucht den theologischen Wert der Stelle nicht zu pressen
und gleichsam um jeden Preis aus bloßer Schrift und dieser einen Stelle
einen von der Traditionsquelle unabhängigen Existenzerweis einer

strengen Sakramentalität der Ehe führen wollen. ä Es wäre namentlich
zu bedauern, wenn darüber das wahrhaft Kostbarste an diesem Pauluswort

an seinem Ort bei der theologischen Wesensfrage nicht voll zur
Auswertung käme. Dieses Kostbare, das die gesamte Tradition über
die Ehe an diesem Pauluswort geschätzt hat, ist die Erschließung des

geheimnisvollen sakramentalen Sinnes der Ehe. Um ihn aus der
Paulusstelle recht herauszuhören, muß man dem Wort — wie es übrigens
auch der Vorgang des Tridentinums andeutet — in seinem Zusammenhang

der Paraenese des Epheserbriefes nachgehen.
« Seid einander Untertan in der Furcht Christi. Die Frauen sollen

ihren Männern Untertan sein wie dem Herrn ; denn der Mann ist das

Haupt der Frau, wie Christus das Haupt der Kirche ist, er, der Erlöser
seines Leibes. Wie die Kirche Christus Untertan ist, so sollen es auch

in allem die Frauen ihren Männern gegenüber sein.

Ihr Männer, liebt eure Frauen wie Christus die Kirche geliebt
und sich für sie hingegeben hat, um sie zu heiligen, indem er sie reinigte
im Wasserbade durch das Wort (des Lebens) ; um sich die Kirche
herrlich zu gestalten, so daß sie nicht Fleck oder Runzel oder etwas

dergleichen habe, daß sie vielmehr heilig und makellos sei. So sollen

auch die Männer ihre Frauen lieben wie ihren eigenen Leib. Wer
seine Frau Hebt, liebt sich selbst. Niemand hat noch sein eigenes Fleisch

gehaßt, sondern man hegt und pflegt es. So macht es auch Christus

mit seiner Kirche, weil wir die Glieder seines Leibes sind (Fleisch von
seinem Fleisch und Bein von seinem Bein). « .Darum wird der Mann
Vater und Mutter verlassen und seinem Weibe anhangen, und die beiden
werden zu einem Fleische'. » Dieses Geheimnis ist groß, ich meine

wegen der Beziehung zu Christus und seiner Kirche. So soll auch ein

jeder von euch seine Frau lieben wie sich selbst, die Frau aber soll

vor dem Manne ehrfürchtige Scheu haben» (Eph. 5, 21-33).
Der apostolischen Ermahnung liegt die christliche

Glaubensanschauung vom Christusbräutigam der Kirche zugrunde. Diese An-

1 Trid. sess. 24. cap. de Matrimonio. Denz. 969.
2 Es erübrigt sich das zumal heute, wo die kontroverstheologische Voraussetzung

des XVI. und XVII. Jahrhunderts praktisch kaum mehr gegeben ist.



als Träger der sakramentalen Symbolik 211

schauung ist bildlich und wirklich zugleich. Sie ist bildlich gemeint,
sofern sie eine Wirklichkeit aus dem Menschenleben — nicht ohne

wesentliche Abstriche — bildlich überträgt. Sie ist als Wirklichkeit
gemeint, sofern auch in dem Übertragungsfall unsichtbar geheimnisvoll
ein wahres, wenn auch geistig übernatürliches Bräutigamsverhältnis
vorliegt. 1 Die Gläubigen, die Jünger, die Nachfolger Jesu sind nicht
eine bloße Vielheit der Menge. Sie sind eine unter sich geschlossene

Einheit, weil sie geeint und lebendig verbunden sind in Christus.
Christus das « Haupt », die Kirche der « Leib » seiner « Fülle » ; Christus
der « Eckstein », die Kirche das « Haus », der « Tempel Gottes », die

«heilige Stadt», das «neue Jerusalem»; Christus der «Bräutigam»,
die Kirche die «Braut des Lammes». Alles das sind Bilder, die den

Reichtum, der uns in Christus geworden ist, nicht zu erschöpfen

vermögen, deren jedes aber eine besondere Wirklichkeit an Christus

vor unserm Blick entfaltet. Die Bildwirklichkeit vom Christusbräutigam
und der Kirche als Christusbraut steht — wie uns Paulus, der Apostel,
gesagt hat — als bedeutendes Geheimnis über dem sakramentalen Sinnbild
der christlichen Ehe. Das im Schleier des ehelichen Bildes uns entgegentretende

Geheimnis ist groß (« Sacramentum hoc magnum est »), ja so

unfaßbar groß, daß Augustinus meint : « Occultum et difficile ad intel-
ligendum est, quomodo anima humana Verbo Dei copuletur sive mis-
ceatur sive quid melius vel aptius did potest, cum sit illud Deus,
ista creatura. Secundum hoc enim sponsus et sponsa vel vir et uxor
Christus et Ecclesia dicuntur. » 2 Die Gemahlschaft Christi und die
Brautschaft der Kirche ist eine ganz neue und höhere Wirklichkeit,
gegenüber der die Brautschaft des auserwählten Volkes im Alten Bunde

nur wie ein Schatten war. 3 In der neuen Schöpfung steht der neue
Adam nicht ohne Gefährtin da. Die aus der Seite des am Kreuz
Entschlafenen hervorgehende Kirche ist für Christus die ihm zugedachte
Braut und Mutter der Lebendigen, von der er sagen kann : « Hoc

nunc os ex ossibus meis et caro de carne mea » (Gen. 2, 23). Brauchte

1 So ist ja auch beim hl. Thomas die Corpus-Christi-Lchre (im Traktat ,de
Christo capite', ,de Eucharistia', ,de Ordine' u. ö.) gemeint, wo die Gegenüberstellung
,physicum'-,mysticum' sich deckt mit der Gegenüberstellung .verum'-,simile' bezw.
.figurale', nicht aber mit dem Gegensatz .reale'-,irreale'.

2 S. Augustinus, Contra Faustum, lib. XXII, cap. 40 (ML 42, 425).
3 Auch der Neue Bund selber noch und in ihm — gleichsam als seine Substanz

— das große .Sakrament' der Menschwerdung und die Christusehe mit der Kirche
haben noch eine über sich hinausweisende sakramentale Bedeutung : « Lex Vetus
hgura est Novae Legis, et ipsa Nova Lex est figura futurae gloriae » (I q. 1, a. 10 c).



212 Vertrag und Band der christlichen Ehe

er auch nicht wirklich vom Vater sich zu trennen, die Stärke seiner

Bräutigamsliebe steht aber keiner irdischen Liebe nach. Die Braut seiner

Wahl ist die Kirche, für die er sich in schenkender Liebe ganz hingibt :

«adhaerebit uxorisuae et eruntduo in carne una» (Eph. 5, 31 ; Gen.2, 24).
Die eheliche Liebe Christi zu seiner Kirche gründet in der

beiderseitigen Naturgemeinsamkeit und der daraus quellenden Liebesgemeinschaft.

Die erste Voraussetzung ist die Menschwerdung des Sohnes

Gottes, die zweite — von der ersten nicht unabhängige •— Voraussetzung

ist die Mitteilung des göttlichen Lebens an die Kirche. Dies
übernatürliche Leben ist der Entfaltungsgrund der Lebens- und
Liebesgemeinschaft zwischen Bräutigam und Braut. Es ist ein bei den Vätern
in mannigfacher Version wiederkehrender urchristlicher Gedanke, den

Papst Gregor in der 38. Homilie zu den Evangelien ausführt : « In hoc
Pater Regi Filio nuptias fecit, quod ei per incarnationis mysterium
sanetam Ecclesiam sociavit. » 1 Und durch die ganze Scholastik geht
die wiederkehrende Abhandlung dieses Gedankens in der Erklärung zu
einer klassischen Stelle beim Sentenzenmeister : « Ut enim inter con-
iuges coniunctio est secundum consensum animorum et secundum

permixtionem corporum ; sie Ecclesia Christo copulatur voluntate et

natura, quia idem vult cum eo et ipse formam sumpsit de natura
hominis. Copulata est ergo sponso spiritualiter et corporaliter, id est

caritate et conformitate naturae. Huius utriusque copulae figura est

in coniugio. Consensus enim coniugum copulam spiritualem Christi
et Ecclesiae, quae fit per caritatem, significat ; commixtio vero sexuum
illam significat, quae fit per naturae conformitatem. » 2

Die Sentenzentheologie der erst aufstrebenden Scholastik hat sich

hier teilweise zu einer gewaltsamen Konstruktion verleiten lassen,
indem sie für Vätertheologie hielt, was gar keine Vätertheologie war.
Eine aus Gratian übernommene, ganz verderbte Textüberlieferung
legte den Theologen immer als maßgebenden Vätertext die Stelle vor :

« Cum societas nuptiarum ita a principio sit instituta, ut praeter com-
mixtionem sexuum non habeat in se Christi et Ecclesiae sacramentum »,

während die getreue Überlieferung von der verneinenden Partikel an
der Ursteile bei Papst Leo nichts gewußt und das kontradiktorische
Gegenteil ausgesagt hatte. 3 Die Theologen hatten unter beständigem

1 S. Greg. M., Horn, in Evang., lib. II, hom. 38 (ML 76, 1283).
2 Petr. Lomb., Sent. lib. IV, dist. 26.
3 Siehe die textkritische Note bei den Herausgebern des Bonaventurakommentars

zu den Sentenzen (ed. Quaracclii, torn. IV, 1, pag. 660, nota 3).



als Träger der sakramentalen Symbolik 213

Hinweis auf die Josephsehe die Überbetonung des fleischlichen

Vollzuges der Ehe im Ganzen der Ehe, wie sie namentlich von Kanonisten

vorgetragen wurde, mit zäher Nachhaltigkeit zurückgewiesen.
Bemerkenswert ist, daß Thomas schon in seinem Frühwerk zu den Sentenzen

dem oben bezeichneten und befremdlichen Text gegenüber, den ja auch
der Sentenzenmeister selber schon als Stachel empfunden hatte 1,

auffallende Zurückhaltung übte. Was er später in der Summa als eigenen
Artikel über die Josephsehe ausführte (III q. 29, a. 2), betrachtet
er offensichtlich auch hier als das allein und gewiß Sichere : « Carnalis
commixtio est de secunda integritate matrimonii, 11011 de prima »

(In IV. Sent. dist. 26, q. 2, a. 4 c). Den Bemühungen Anderer z. B.,
eines Bonaventura 2, gegenüber fällt die Kürze auf, mit der Thomas
den aus der ,litera' geschöpften Einwand (« Carnalis commixtio per-
tinet ad significationem sacramenti ») erledigt : « Ad secundum, quod
significatio rei contentae est de necessitate sacramenti, et ad hanc

significationem non pertinet carnalis commixtio, sed ad rem 11011

contentam. »3

Der Vollzug der Ehe im Fleische ist insofern miteinbezogen in den

natürlichen Sinn der Ehe, als erstens Ehe als natürliche Einrichtung
darauf angelegt ist und zweitens im wesensmäßig eingeräumten Recht
jeder echten Ehe dies Recht gerade den fleischlichen Vollzug
mitbeinhaltet. Irgendwie muß also auch dieser fleischliche Vollzug von der
Sakramentalität der Ehe miterfaßt sein — und das ist das Wahrheitskorn,

das auch Thomas in dem oben angezogenen Text mitanerkennt.
So wie der Ehevertrag nicht von denierfüllenden Akt der ,consummatio'
absehen kann, so kann es auch das realidentische Sakrament nicht.
Und auf den Vollzug selbst gesehen, so ist durch die Menschwerdung
und Erlösung die Emanzipation des Fleisches aus der Herrschaft des

Geistes nicht aufgehoben und in die Ordnung der Urstandsgerechtigkeit
zurückgeholt ; wohl aber ist der natursubstantiale Gehalt des ,opus
coniugale in carne' erlöst und in das Reich Christi mit aufgenommen.
Der Inkarnation des Wortes im Fleischesschoß der Jungfrau kommt hierfür

eine ganz eigene soteriologische Bedeutung zu. Wie Christus in
den Jordan hinabgestiegen ist, um — wie die Väter und die Theologen

1 Cf. Sent., lib. IV, dist. 26, cap. 6 Alinea 2.
2 Siehe Comm. in IV. Sent. dist. 26, a. 2, q. i et 2.
3 Merkwürdigerweise ist dieses « Ad secundum » in der Parmenser Ausgabe

(1857) ausgefallen. Ich entnehme den Text der Pariser Ausgabe vom Jahre 1660.

— Vgl. Suppl. q. 42, a. 4 ad 2.

Dipus Thomas. 15



214 Vertrag und Band der christlichen Ehe

sagen 1 — durch die Berührung mit seinem heiligen Leib, dem Organ
seiner Gottheit, das Taufelement Wasser zu konsekrieren, so hat der
ewige Sohn des Vaters — « qui vita est nascendo i>, um mit Augustinus
zu sprechen 2 — durch die Annahme von Fleisch und Leben aus
menschlichem Mutterschoß — um anderer und besonderer Gründe
willen geschah es wunderbar ohne Manneswillen — ein für alle mal
den Eintritt der Menschen ins Leben geheiligt.3 Die zum Kind erblühende
Gemahlschaft gemahnt seitdem die christlichen Eltern nicht nur an
den Spender des Lebens und Schöpfer der Kindesseele, sondern auch

an das Geheimnis der Fleischwerdung des Sohnes Gottes (vgl. Suppl.
q. 6i, a. 2 ad i). Das Geheimnis der Menschwerdung strahlt mit seinem

übernatürlichen Glanz und seiner Weihe hinein in das Sinnbild der Ehe
und den vollzogenen Sinn der Ehe. Es ist für das geweckte Kindesleben

gleichsam ein Adventleuchten vor der Taufe und Wiedergeburt, nachdem

nun einmal « die naturhafte Weckung neuen Lebens zum Todespfad
geworden ist, auf dem die Erbschuld auf die Kinder übergeht. »4

«Ex figurato sumitur ratio figurae » (I-II q. 102, a. 3 c). Das

Bezugsglied der dem Sakrament innewohnenden Zeichendeutung ist
oben schon als eines innen und eines außen genannt worden. Das
immanente heißt in der scholastischen Schulsprache herkömmlicherweise

die « res contenta », das transzendente demgegenüber die « res

non contenta » (vgl. Suppl. q. 42, a. 1 ad 4). Sie stehen übrigens nicht
unverbunden auseinander. Die Einheit des ehesakramentalen Zeichens

widerspräche dem schon, von andern metaphysischen Gründen ganz
abgesehen. Der erste Gesichtspunkt bei jeder sakramentalen
Zeichenbedeutung ist die Beziehung auf unsere Heiligung. « Sacramentum

propric dicitur quod ordinatur ad signihcandam nostram sanctifi-
cationem » (III q. 60, a. 3 c). Diese eine Beziehung und Bezeichnung
kann aber nicht anders, denn mehrstellig sein. « In sanctificatione

1 Die ältere Epiphanieliturgie hat mit die schönsten Ausführungen darüber
geweckt und aufbewahrt.

2 In Jo. tract. 19 (ML 35, 1550).
3 Ein frei wiedergegebenes Augustinuswort — « Verbum prout erat in prin-

cipio apud.Deum, vivificat animas ; secundum autem quod est caro factum, vivi-
ficat corpora » (In Jo. tract. 19. Vgl. ML 35, 1553) — erläutert Thomas dahin :

« Verbum prout erat in principio apud Dcum, vivificat animas, sicut agens principale

; caro tarnen eius et mysteria in ea perpetrata operantur instrumentaliter ad
animae vitam, ad vitam autem corporis non solum instrumentaliter, sed etiam
per quandam exemplaritatem » (III q. 62, a. 5 ad 1).

4 Encycl. ,Casti Connubii', n. 14.



als Träger der sakramentalen Symbolik 215

nostra tria possunt considerari : videlicet ipsa causa sanctificationis

nostrae, quae est passio Christi ; et forma nostrae sanctificationis, quae
consistit in gratia et virtutibus ; et ultimus finis sanctificationis nostrae

qui est vita aeterna. Et haec omnia per sacramenta significantur »

(III q. 60, a. 3 c). Die Einheit und Eindeutigkeit des Zeichens leidet
darunter nicht, weil die Mehrheit der Beziehungen wiederum eine in sich

geordnete Einheit darstellt, die ihrerseits diese Mehrheit wesensmäßig
fordert (ebenda, ad 1, ad 2).

Es wohnt also auch der Ehe die dreifache sakramentale Bedeutung
inne als « Signum rememorativum eius quod praecessit, seil, passionis
Christi, et demonstrativum eius quod in nobis efficitur per Christi
passionem, seil, gratiae, et prognosticum i. e. praenuntiativum futurae
gloriae » (III q. 60, a. 3 c). Der theologische Ort der Sakramente ist
der : Viadukt zu sein von den Erlöserbrunnen am Kreuz hin zum

Empfänger der Erlösungsgnade. « Virtus passionis Christi quodammodo
nobis copulatur per suseeptionem sacramentorum » (III q. 62, a. 5 c).
Die Sakramente sind keine toten Wesenheiten — wie könnten sie als

solche Leben wecken Sakramente gibt es nur in der lebendigen
Kirche, in der Christus fortlebt und fortwirkt. Die Sakramente sind
wie Blut und Lebenssaft, mit dem Christus den Leib seiner Fülle, die

Kirche aufbaut. Herzblut des Erlösers ist in ihnen wirksam. « Quia
ex latere Christi dormientis in cruce sacramenta fluxerunt, quibus
Ecclesia fabricatur, ideo in sacramentis Ecclesiae efficacia passionis
manet » (Suppl. q. 17, a. 1 c ; cf. III q. 62, a. 5 c).

Die Sakramente sind nicht bloß heilsbedeutende, gnadenwirksame
Zeichen. Neben, ja über dieser Heil-Gnade-Bedeutung der sakramentalen

Riten steht die kultische, gottesdienstliche Bedeutung dieser
Zeremonien der christlichen Religion. Der sakramentale Kult hat mit
dem Kreuzesopfer Christi begonnen, insofern damals der Hohepriester
Jesus Christus, der Stifter unserer heiligen Religion, den christlichen
Kult ins Dasein gerufen, mit Gehalt erfüllt und zur sakramentalen

Fortsetzung eingesetzt hat. « Per suam passionem initiavit ritum
christianae religionis, ,offerens se ipsum oblationem et hostiam Deo', ut
dicitur Eph. V. » (III q. 62, a. 5 c). Im Mittelpunkt dieses Kultes steht
das eucharistische Opfer, das auch den irdischen Höhepunkt der

Begnadung darstellt, auf den hin alle Sakramente als irdische Heilsgüter
und Wegebereiter für die Gottesanschauung hingeordnet sind (cf. III
q- 65, a. 3).

Die Ehe als Sakrament verdankt dem Blutbräutigam am Kreuz



2l6 Vertrag und Band der christlichen Ehe

ihren Ursprung, ihren Symbolgehalt und ihre Symbolkraft. « Christus

sua passione illud repraesentavit » (Suppl. q. 43, a. 3 ad 1). Nicht die

Todespein, sondern die bis in den Tod starke Liebe ist die
Symbolgemeinsamkeit zwischen der mystischen Christusehe am Kreuz und der
sakramentalen Ehe der Gläubigen. « Dicendum quod quamvis matri-
monium non conformetur passioni Christi quantum ad poenam, con-
formatur tarnen ei quantum ad charitatem, per quam pro ecclesia sibi
in sponsam coniungenda passus est » (Suppl. q. 42, a. 1 ad 3). Die
Besinnung auf dieses große Sakrament, meint der hl. Paulus, muß
darum auch immer von neuem den christlichen Quell lauterster und
stärkster ehelicher Liebe freilegen. « Ihr Männer, liebet eure Frauen,
wie Christus die Kirche geliebt und sich für sie hingegeben hat, um
sie zu heiligen ...» (Eph. 5, 25 ff.).

Dem Aclel einer echten und lauteren Brautschaft und Gemahlschaft

hat das Leben und der dichterische Lobpreis aller Zeiten

gehuldigt. Für den gläubigen Christen verblaßt all das vor der

Herrlichkeit, die der Ehe geworden ist, seitdem der gottmenschliche
Erlöser ein Bräutigam genannt und sein wollte. In dieser Verklärung der
Ehe durch die Offenbarung erscheinen nun auch die Wesenseigenschaften
der Ehe, zu denen vorzüglich die Einheit und Untrennbarkeit gehören,
in einem ganz neuen Licht. Der persongeistige Rang der ehelichen

Treuliebe, ihre Verantwortung für das leibgeistige Gut der ,proles'
sichern allein schon der Ehe auch im natürlich sittlichen Bereich ihre
Einheit und Unauflöslichkeit — in dem Maße nämlich, daß kein Gattenwille

und kein Menschenanspruch die gottgesetzte Grundsatzstrenge zu
lockern vermag.

1 Seitdem Christus die Ehe seiner Gläubigen zum
Sakrament erhoben hat, ist die Bild-Gegenbild-Entsprechung (Typ-
Antityp) zwischen der Christusehe und der sakramentalen Ehe seiner

Gläubigen zum Gesetz kraft Sakrament geworden. Die Einheit und
Untrennbarkeit der Ehe hat dadurch unvergleichlich an sinnvoller

Bedeutung und verpflichtendem Gewicht gewonnen, ist aber vor allem
auch als Joch und Bürde in Stunden der Prüfung und Bewährung
leichter und süßer geworden. 2

1 Erneuten Verdunkelungsbestrebungen ist die jüngste Eheenzyklika mit aller
nur wünschenswerten Klarheit und Entschiedenheit entgegengetreten. Siehe u. a.
die Zurückweisung von Einwänden, die aus der Handhabung eines ,ius divinum'
im Alten und Neuen Bunde entnommen waren (,Casti Connubii', n. 20, n. 35).

2 In dieser Richtung liegt der echte und richtige Sinn des leicht zu
mißbrauchenden Augustinustextes, der von der Untrennbarkeit des ehelichen Bandes
auch im Fall der Unfruchtbarkeit handelt : « Nec tarnen nisi in civitate Dei nostri,



als Träger der sakramentalen Symbolik 217

Die nach innen weisende Zeichenbedeutung des Ehesakramentes

steht in Abhängigkeitsbeziehung zur außengerichteten Zeichenbedeutung
auf Christus und die Kirche hin. Gerade darin erweist sich die Einheit
und Tiefe des sakramentalen Seins an diesem großen Geheimnis, von dem

Paulus spricht. Es wäre ja auch ein Positivismus, der weder der
positiven noch der spekulativen Theologie Genüge täte, die immanente
und transzendente Zeichenbedeutung des Ehesakramentes rein additiv
nebeneinander zu stellen. Wenn jedes Sein seine eigentümliche innere
Einheit hat, dann auch die sondersakramentale Einheit der Ehe. Es

kann ferner keine befriedigende Aufhellung der Theologie der Ehe
sein, wenn die auf die Christusehe mit der Kirche — also außen —
gerichtete Zeichenbedeutung als eine rein intentional-theoretische
(signum theoreticum) der einwärts — auf die Empfängergnade —
gerichteten Zeichenbedeutung als der wirksamen praktischen Bedeutung
(signum practicum) gegenübergestellt wird.

Gewiß ist Gemahlschaft Christi mit der Kirche eine von jeder
christlichen Ehe unabhängige Tatsache, deren Bestand in der
sakramentalen Ehe der Gläubigen bezeichnet, weil nachgebildet wird. Aber
die Nachbildung ist doch eine solche nicht aus Finden und Befinden
der Menschen, sondern aus dem Gedanken, der Gesinnung, der
Vollziehung und der Einsetzung Christi heraus. Die Einzelehe der Gläubigen
ist Symbol der geheimnisvollen Christusehe mit der Kirche, weil Christus
in seiner Brautwahl und seiner Bräutigamsliebe zur Kirche den exemplarischen

Typ hingestellt und die sakramentale Abbildlichkeit zugleich
mitgesetzt hat. Die Eheleute gehen eine christlich sakramentale Ehe

nur ein, sofern sie beseelt sind von der Gesinnung, im Sinne der Kirche
Vollstrecker eines heiligen Geheimnisses zu sein, das Christus begeht.1
So wie ihr sinnfällig wahrnehmbares Ja des sakramentalen Spendeaktes

nur im Zusammenhang mit der gottgetragenen Menschheit Jesu
Christi als Akt des in der Kirche fortlebenden Christus sakramentale

in monte saneto eius, talis est causa cum uxore » (De Bono Coniugali, cap. 7, ML 40,
379). Vgl. Billot, De Matrimonio (Romae 1929), p. 415 thes. 42 ad 3).

Es ist auch nicht unbeabsichtigte sprachliche Mehrdeutigkeit, wenn in der
augustinischen Drei-Güter-Lehre das dritte Gut der Ehe « sacramentum » genannt
ist. Der darin zuerst und unmittelbar von Augustinus bezeichnete Gehalt ist die
.ratio indivisibilitatis', aber so, wie Eugen IV. es im Dekret an die Armenier
ganz im Sinne des hl. Augustinus auslegt : « Tertium (bonum) est indivisibilitas
matrimonii, propter hoc quod significat indivisibilem coniunctionem Christi et
Ecclesiae » (Denz. 702). Vgl. Encycl. .Casti Connubii', n. 31.

1 Vgl. dazu Suppl. q. 48, a. 2 ad 3.



2x8 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Bedeutung und Wirkung haben kann, so ist auch die dem Akt
innewohnende Zeichenbedeutung auf eben jenen Christus und seine Kirche
gerichtet, dem die Empfänger des Ehesakramentes selber wie Glieder
ein und desselben Leibes angehören.

So wie die Gliedzugehörigkeit zum einen Leib, den Christus als

Haupt und die Gläubigen als seine Glieder bilden, die Personeigenständigkeit

der Glieder nicht aufhebt, sondern erhöht und überhöht,
so sind anderseits die Glieder nicht getrenntgliedrig dem einen Haupt
zugehörig, sondern untereinander vielfach und wechselvoll
organverbunden. Das aus seinem Wesen heraus soziale Sakrament der Ehe
schließt nicht bloß die Eheleute zu einer aktuellen und bleibenden
Einheit der Ehe zusammen ; die in den Ehebund eintretenden
Personindividuen sind ihrer Subjekteignung, Wahleignung und
Willenserklärung nach von vorneherein ehesozial bezogen. Sie schließen ihre
Ehe als öffentlichrechtliche Angelegenheit im Angesicht der Kirche
und als ein Paar in der Kirche. Ihre Ehe ist wesentlich eine — « matri-
monium unum est ex parte eius, in quod fit coniunctio, quamvis sit
multiplex ex parte coniunctorum » (Suppl. q. 45, a. 1 ad 3) 1 — eines

mithin auch das Sakrament, das Christus in seinem fortlebenden Leib,
der die Kirche ist, spendet. Es ist übertrieben, wenn Hegel und seine

Schule den « objektiven Ausgangspunkt der Ehe » in die « freie
Einwilligung der Personen » setzt, « Eine Person auszumachen ». 2 Die

Ehepartner können nur als personständige Individuen Ehe eingehen
und können gar nicht unter Verzicht auf ihre Personständigkeit eine

sittliche Gemeinschaft eingehen. Wohl aber ist die Partnerschaft beim

Eingehen und beim Bestehen der Ehe eine ungleichartige, wenn auch

— auf den Personwert und die Personenwürde gesehen, keineswegs
eine ungleichwertige. 3 Die Ungleichartigkeit kommt auch in der
sakramentalen Zeichenbedeutung zum Ausdruck. Unter Berufung
auf die Epheserstelle 5, 25 (« Viri diligite uxores vestras, sicut et
Christus dilexit Ecclesiam ») wählt Thomas bei einer für seine Zeit
spekulativ bedeutsamen und viel umstrittenen Frage4 die für alle

1 Vgl. Suppl. q. 47, a. 4 c. et ad 1. — Theologiegeschichtlich ist die Abweichung
bei Bonaventura (In IV. Sent. dist. 27, a. 2, q. 2 ad 4) bemerkenswert.

2 Hegel, Philosophie des Rechts, § 162. (Die Sperrung nach der von Glockner
besorgten Faksimileausgabe des Originaldruckes).

3 Siehe die Scheidung von Richtig und Falsch in der Encycl. ,Casti Connubii',
n. 77.

4
« Utrum contrahatur irregularitas ex hoc quod aliquis ducit uxorem non

virginem » (Suppl. q. 66, a. 3 In IV. Sent. dist. 27, q. 3, a. 2 quaestiuncula 3).



als Träger der sakramentalen Symbolik 219

unbestrittene Voraussetzung : « Uxor significat Ecclesiam et sponsus
Christum. »

Diese Unterschiedlichkeit hat ihre tiefe sakramentale Bedeutung
und Folge, wenn man bedenkt : « causae sacramentales significando
efficiunt; unde efficiunt, quod significant» (Suppl. q. 45, a. 3 c). Die
Geschlechtlichkeit am Menschenwesen ist nicht bloß natürlich und
gleichsam negativ übernatürlich, insofern in besonderer Weise

erbsündig betroffen, sondern auch positiv übernatürlich geweiht und
sakramental durchwaltet. Mann und Frau sind nicht bloß in Christus
und Maria, sondern auch in der übernatürlichen Gemahlschaft Christi
mit der Kirche als geschlechtlicher Unterschied miteingesetzt in das

übernatürliche Wesensbild des Reiches der Kinder Gottes. Ebenso

steht auch die Geschlechtsunterschiedenheit und Geschlechtsbezogenheit
im sakramentalen Wesensbild der Ehe. Dort verteilt sie auf Geschlechtspartner

als solche den Aufbau der sakramentalen Wesensgestalt ; dort
schlingt sie ein Band, das nicht bloß Geschlechtsunterschiedenheit
umschließt, sondern Geschlechtsgemeinschaft mit ihrer ganz charakteristischen

Zweipoligkeit darstellt ; dort wirkt sie endlich — der
sakramentalen Zeichenunterschiedenheit entsprechend — Züge eines Gnadenlebens

der Seele, das auch seinerseits der besonderen Geschlechtlichkeit
des Empfängers Rechnung trägt. Gewiß ist die geistige Seele von sich

aus nicht mehr geschlechtsunterschieden, aber — wie früher gesagt —
ist die Menschenseele als Aktform des Leibes wesentlich auf die

Geschlechtsdifferenz bezogen und der Geschlechtlichkeit vom Körper
her und auf dem Wege über die Sinne nicht ohne Absicht des

Schöpfers anheimgegeben. Kleid und Kraft der Seele im Gnadenstand
wird darum auch dem Geschlechtscharakter gerecht werden müssen,

ganz abgesehen davon, daß Gnade ja doch den Menschen erfassen will,
der als Glied des Leibes Christi ganz gewiß nicht leibloser Geist oder
Seele allein ist. Man denke an den von Thomas so oft betonten
Einfluß der ,humanitas Christi' auf die Gliedschaft auch unseres Leibes
im mystischen Leibe des Christus-homo.

Es wird also die Kindschaftsgnade, die Gnade der tugendlichen
Kräfte und Gaben, die besondere Sakraments- und Standesgnade des

Ehesakramentes nebst gleichem Besitz und Reichtum, auch die sonderliche

Fülle und Befähigung gerade für den Mann und gerade für die

Frau als solche mitgeben. Und wenn die Geschlechterliebe das treibende
und gestaltende Element der Ehe im natürlichen Betracht und die

am Kreuze Christi leuchtende Caritas die abgebildete und abbildlicher-



220 Vertrag und Band der christlichen Ehe

weise in die Seele der Brautleute eingesenkte Gnadenmitgift ist, dann
werden Mann und Frau aus dem einen und gleichen Sakrament, das

sie empfangen haben, jeweils die besonderen lebendigen Kräfte
entnehmen können, die gerade der Beanspruchung des Mannes bezw. der

Beanspruchung der Gattin und Mutter genügen können. Das Kreuzesbild

über der Ehe hat ja eine ganz eigene sakramentale Bedeutung,
die vom Herrgott gewiß nicht ohne ganz besondere Fügung eingesetzt
worden ist : « Matrimonium conformatur passioni Christi quantum ad

caritatem, per quam pro Ecclesia sibi in sponsam coniungenda passus
est » (Suppl. q. 42, a. 1 ad 3). Die Enzyklika ,Casti Connubii' hat es

sich angelegen sein lassen, in eindringlichster Form diese « Gedanken

Gottes » den Eheleuten ans Herz zu legen und durch die Seelsorger
immer aufs neue vor Augen rücken zu lassen.1

1 Siehe vor allem den III. Teil (n. 99 ff.).


	Vertrag und Band der christlichen Ehe als Träger der sakramentalen Symbolik

