Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Vertrag und Band der christlichen Ehe als Trager der sakramentalen
Symbolik

Autor: Ternus, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762600

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vertrag und Band der christlichen Ehe
als Trager der sakramentalen Symbolik.

Von Jos. TERNUS 8. ]., Professor an Sankt Georgen, Frankfurt a. M,

(Schiup.)

ITI.

Auch am Ehesakrament lassen sich die drei Seiten unterscheiden,
die man in der Sakramententheologie seit den dltesten Zeiten der
Scholastik unter die Trilogie falt von «sacramentum, res et sacra-
mentum, res». Nur-Sakrament sind die kontrahierenden Akte der
Brautleute. Sakrament und schon Wirkung, noch wirksames Zeichen
und schon zeichengewirkte Folge ist jenes heilige und unverletzliche
Eheband, das aus der BundschlieBung der Seelen erwachsen ist, das
Pfand ihrer gegenseitigen Rechte und Pflichten darbietet und zugleich
ein Unterpfand darstellt fiir den Schutz und Gnadenbeistand Gottes
im Ehestand. Der dem Sakrament als Zeichen (sei es als Nur-Zeichen,
sei es als Sachzeichen) entsprechende und als Erfiilllung zugeordnete
Inhalt ist beim Ehesakrament ein doppelter ! : ein angezeigter Inhalt,
der nicht im Empfinger gelegen ist, sondern unabhingig von ihm —
als ,res non contenta’ — besteht ; und ein bezeichneter Inhalt, der zum
Empfang von Seiten des Empfingers bestimmt ist — die ,res contenta’.
Jenen kann man — der Kiirze des Ausdruckes halber — den transzen-
denten Inhalt der sakramentalen Anzeige, diesen hingegen den imma-
nenten Inhalt des Sakramentes nennen.

Was zunichst den immanenten Gnadengehalt des Ehesakramentes
betrifft, so stand bekanntlich noch der Sentenzenmeister unter der
irrigen Anschauung seiner Zeit befangen, als habe das Sakrament der
Ehe nur eine transzendente sakrale Zeichenbedeutung ; eine sakrale
immanente Zeichenbedeutung gehe ihm ab. Das schien im Einklang
zu stehen mit der Sonderstellung der Ehe in der Reihe der Sakramente

1 Von der darunter mitbefaliten Dreiteilung beim hl. Thomas (I1II q. 6o a. 3)
wird weiter unten zu handeln sein.



Vertrag und Band der christlichen Ehe 203

iiberhaupt. Die anderen Sakramente alle waren reine Erlosungszeichen
und ausgesprochen {ibernatiirliche Heilsmittel. Die Ehe aber war ein
Natursakrament’, vor dem Siindenfalle schon da «ad officium », nach
dem Siindenfall « ad remedium ». Es schien also bei dem blof heilenden
Zweck der Ehe als Sakrament sein Bewenden zu haben. « Magister
erat huius opinionis, quod matrimonium non haberet rem aliquam
contentam. » 1

Thomas hat gegen die kanonistische Sentenz vom rein medizi-
nellen Wert des Ehesakramentes mit Recht geltend gemacht, dal sie
nicht nur die Ehe auf die Stufe alttestamentlicher Sakralriten herab-
driicke, sondern auch eine theologisch unhaltbare Auffassung von der
Wirksamkeit sakramentaler Gnade vertrete. « Dicunt quod matrimo-
nium facit recedere a malo, in quantum constringit concupiscentiam,
ne extra bona matrimonii feratur ; non autem per gratiam illam fit
aliquod auxilium ad bene operandum. Sed hoc non potest stare, quia
eadem gratia est, quae impedit peccatum et quae ad bonum inclinat. » 2

Die Ehe im Neuen Bund ist nicht weniger gottgewollt und gott-
eingesetzt als die Ehe in der Natur und die Ehe im Gesetz des Alten
Bundes. Die Bestimmung und Aufgabe der Ehe im Neuen Bunde
geht aber nicht in der Naturbestimmung der Ehe auf. Wesentlich
neue Ziele und Aufgaben sind ihr im Reiche Gottes gesetzt. Nicht nur
die apostolische Sorge um die iibernatiirlichen Giiter, die der Ehe im
Neuen Bunde anvertraut sind, 1dt das erkennen, sondern schon die
naheliegende Uberlegung, daBl ja vom Naturzweck der Zeugung die
Erziehung gar nicht getrennt werden darf, demnach die Ehe im Neuen
Bunde schon deswegen vor ganz neue Aufgaben gestellt ist. So wie
also dem Sakrament der Hierarchie und geistlichen Vaterschaft sakra-
mentale Hilfe mitgegeben wird, so ist auch der Pflichtenlast leiblicher
Elternschaft Heilsgnade des Neuen Bundes durch das Ehesakrament
zugesichert. ?

1 Suppl. q. 42, a. 1 ad 4. — Mag. Sent. lib. IV, dist. 26. — Zu Durandus’
Zeiten hatte sich unter den Theologen die Sentenz von der Gnadenwirksamkeit
des Ehesakramentes durchgesetzt. Der Trennungsstrich verlief, wie es scheint
und bezeichnend wire, immer nur zwischen den Kanonisten und den Theologen :
«aliter opinantur iuristae et aliter theologi» (In IV. Sent. dist. 26, q. 3 ad 1).

2 Suppl. q. 42, a. 3c.

3 Diese Parallele mit dem Weihesakrament — ftbrigens vielfach in der
Sakramenttheologie durchgefithrt — entnehme ich dem hl. Thomas: « Cum in
matrimonio detur homini ex divina institutione facultas utendi uxore sua ad
procreationem prolis, datur etiam gratia, sine qua id convenienter facere non
posset, sicut etiam de potestate ordinis supra dictum est» (Suppl. q. 42, a 3¢)



204 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Der Theologie der Ehe, vor allem der scholastischen Schultheologie
lag immer viel daran, auf das sakramentale Zwischenglied hinzuweisen,
das zwischen dem dufleren Zeichenvorgang und der innern Letztwirkung
der Gnade gelegen ist und von der Scholastik, seit iltesten Zeiten schon,
«res et sacramentum» genannt wird. Der Fiirst der Schule, der
hl. Thomas, legt sogar sichtlichen Wert auf die Erkenntnis, daf in diesem
sakramentalen Mittelglied das eigentliche sakramentale Wesen der Ehe
beschlossen liegt. « Matrimonium non est ipse consensus, sed quaedam
unio ordinatorum ad unum, quam consensus facit. Nec consensus
proprie loquendo coniunctionem Christi ad Ecclesiam significat, sed
voluntatem eius, qua factum est, ut Ecclesiae coniungeretur » (Suppl.
q. 45, a. T ad 2).!

Das sakramental gewirkte und selbst noch erst sakramental bedeut-
same Reale des Ehesakramentes ist ein bleibendes Zeichen, ein Bund
und Siegel von unantastbarer Heiligkeit und unzerreilbarer Iestigkeit,
eine Ausstattung der Seele mit heiligen Gewalten samt Vorrechten
und Verantwortung, ein Unterpfand und unausschépfbarer Quell der
chesakramentalen Gnaden. Von einem sakramentalen Charakter zu
reden liegt kein Recht vor. Das Wesen eines sakramentalen Charakters
und das Wesen des sakramentalen Ehebandes liegen gar nicht in der
gleichen Ebene. «In sacramentis in quibus imprimitur character,
traditur potestas ad actus spirituales, sed in matrimonio ad actus
corporales » (Suppl. q. 49, a. 3 ad 5).% So hoch die Ehe als Hort so
hoher Giiter wie Gemahlschaft, Vaterschaft, Mutterschaft, die der
Schopfer hineingebettet hat, und um der sakramentalen Weihe willen,
die Christus durch sie der Familie hat mitgeben wollen, in der Schitzung
der Gliubigen dastehen muf}, kultische Anteilnahme am Hohenpriester-

1 Wenn gerade die beiden Sozial-Sakramente der Priesterweihe und der Ehe
auch darin eine besondere Ahnlichkeit untercinander aufweisen, daf ihr cigent-
lichstes Wesen in dem Mittelglied « res et sacramentum » liegt (vgl. Biliof, De Eccle-
siac sacramentis II (Romae 1929), p. 355 = thes. XXXVI. ad 3), so darf das
nicht ‘den Unterschied des sondersakramentalen Grundes iibersehen lassen, wes-
halb das so ist. Siehe meine « Dogmatischen Untersuchungen zur Theologie des
hl. Thomas iiber das Sakrament der Weihe » (erschienen als Artikelfolge in :
Scholastik, Viertelj. f. Theol. u. Phil. 7 (1932) 161 ff. 354 ff. 8 (1933) 101 ff.).

2 Noch im XIX. Jahrhundert hat sich dic Theologie wiederholt gegen das
Bestreben wehren miissen, die Bezeichnung von einem «sakramentalen » oder
« quasi-sakramentalen Charakter » der Ehe theologisch einzubiirgern. Siehe die
Belege dafir bei Moureau, im Art. ,Caractére sacramentel* im DThC II, 1708.
Neuerdings kann iibrigens die ausdriickliche Ablehnung der Bezeichnung in der
Eheenzyklika Pius XI. (n. 42 und 116) angerufen werden.



als Triger der sakramentalen Symbolik 205

tum Christi gibt sie nicht einmal in dem Sinne, wie sie die Taufe allen
Christen gibt. Die sakramentalen Gewalten und Gnaden, die in der Ehe
erteilt werden, sind bemessen fiir die Ehe im Fleische. Denn die Giiter
der Ehe sind wie die Bindung der Ehe gedacht und gegeben fiir die
Zeit im Fleische. « Nuptiae sunt bonum mortalium» (Suppl. q. 49,
a. 3 ad 3). Die Gebundenheit im Fleische und an das Fleisch weist
darum der Ehe auch die letzte Stelle an unter den geistigen Giitern
der Sakramente. «Secundum quod habet aliquid spiritualitatis (matri-
monium), est sacramentum ; et quia minimum habet de spiritualitate,
ultimo ponitur inter sacramenta » (ITT q. 65, a. 2 ad 1).

So sehr es nun geboten bleibt, der gedachten Ubertreibungen sich
zu enthalten, es darf aber nicht dazu verleiten, das sakramental Bleibende
an der christlichen Ehe zu iibersehen oder zu unterschiitzen. Die jiingste
Eheenzyklika hat ja mit pastorellem Bedacht und Nachdruck das
Wort eines heiligen Theologen und heutigen Kirchenlehrers ! zur steten
Erinnerung vorgelegt : « Est enim (coniugii sacramentum) sacramentum
simile Eucharistiae, quae non solum dum fit, sed etiam dum permanet,
sacramentum est ; dum enim coniuges vivunt, semper eorum societas
sacramentum est Christi et Ecclesiae .

Augustinus sowohl wie die grollen Scholastiker, vom Sentenzen-
meister angefangen, leiten die besondere Unlésbarkeit der sakramen-
talen Ehe her gerade aus diesem bleibenden Band, seiner immerfort-
bestehenden Bedeutung und Gewalt und dem in ihm niedergelegten
Christuspfand der Gnade. « Manet inter viventes quoddam coniugale
vinculum, quod nec separatio nec cum altero copulatio possit auferre ;

sicut apostatae anima de coniugio Christi recedens, etiam fide
perdita sacramentum fidei non amittit, quod lavacro regenerationis
accepit. » ?

Jeder Ehe ist es eigentiimlich, eine Beziehung herzustellen. Rich-
tiger gesagt : sie besteht wesentlich und formell in der Gemeinschafts-
beziehung von Mann und TFrau, die sie zu einem iiberindividuellen
« Eins im Fleische » verbunden hilt. Dieses Wechselseitige « Hin zu »
ist an erster Stelle das Sakrament der Ehe, seine eigentliche Symbolik
und Symbolmichtigkeit. Die Sinnfilligkeit eignet ihm allerdings nur
von seinem Ursprung her aus dem gesprochenen Ja der beiden Ehe-

L S, Rob. Bellavminus, De matrimonio. Controv. II, cap. 6.

2 Encycl. ,Casti Connubii‘, n. 116.

3 S. Augustinus, De nuptiis et concupiscentia, lib. I, cap. 1o (ML 44, 420).
Vgl. Petr. Lomb., Sent. lib. 1V, aist. 31 ; Comment. in h. 1. passim.



200 Vertrag und Band der christlichen Ehe

leute. Mehr ist zur Sinnfilligkeit des Sakramentes aber auch nicht
erfordert. 1 Die Bildbedeutung und Bildkraft des Ehesakramentes ruht
im ehesakramentalen Band. Von der Sinnbildbedeutung der Ehe hat
an der frither schon? in ihrem Zusammenhang erwihnten Stelle der
hl. Thomas ausdriicklich erklart : « Nec consensus, proprie loquendo,
coniunctionem Christi ad Ecclesiam significat, sed voluntatem eius,
qua factum est ut Ecclesiae coniungeretur » (Suppl. q. 45, a. 1 ad 2).
Und wenn Thomas in dem Friihwerk seiner Sentenzen die Gnaden-
ursichlichkeit der Sakramente noch nicht mit jener Bestimmtheit vor-
getragen hat, wie in der neugeschricbenen Sakramententheologie seiner
Summa ?, so hat er doch immer dem ehesakramentalen Band die nichst-
unmittelbare Wirksamkeitsbedeutung an der Sakramentsgnade zu-
erkannt : «Sicut aqua baptismi cum forma verborum non operatur
immediate ad gratiam, sed ad characterem ; ita actus exteriores et
verba exprimentia consensum directe faciunt nexum quendam, qui
est sacramentum matrimonii ; et huiusmodi nexus ex virtute divinae
institutionis dispositive operatur ad gratiam » (Suppl. q. 42, a. 3 ad 2).

Uber aller Theologie der Sakramente steht gleichsam als positiv-
theologischer Leitsatz : « Determinare quo signo sit utendum ad signi-
ficandum, pertinet ad significantem » (III q. 60, a. 5 ad 1). Der Stifter
des N. B. hat sich die Einsetzungsgewalt des Zeichens und seiner
sakramentalen Kraft vorbehalten. Die Ehe hatte zwar auch schon
vor Christus ihre tiefe geheimnisvolle Bedeutung, nicht nur jene, die
ihr natiirlicherweise schon innewohnt und Ehrfurcht weckt, sondern
eine vorchristliche ibernatiirliche Bedeutung, sofern sie von vornherein
unter dem Priidestinationsplan auf Christus hin angelegt war. 4 « Matri-
monium fuit institutum in statu innocentiae, non secundum quod est
sacramentum, sed secundum quod est in officium naturae ; ex conse-

1 « Quamvis ipsa relatio (coniunctionis) non sit sensibile accidens, tamen
causae eius possunt esse sensibiles. Nec in sacramento requiritur quod sit sensibile
illud quod est res et sacramentum ; hoc enim modo se habet in hoc sacramento
praedicta coniunctio ; sed verba exprimentia consensum, quae sunt sacramentum
tantum et causa pracdictae coniunctionis, sunt sensibilia» (Suppl. q. 44, a. 1 ad 2).

? Siche in dieser Zeitschr. 1932, S. 466.

8 Caietan, in 1IT q. 62, a. 1, n. VI: «Quidquid enim secundum aliorum
opinionem ut probabiliorem dixerit Auctor in 4. Sententiarum, hoc in loco secun-
dum propriam sententiam longe altius sensit, gratiam gratum facientem ... a
Deo principaliter et a sacramento instrumentaliter effici. »

1 So scheint ja auch die Berufung des hl. Paulus im Epheserbrief (3, 31)
auf Gen. 2, 24 gemeint zu sein : « Propter hoc (avzi zolzeu) relinquet homo ... »
Vgl. Mt. 19, 5.



als Triger der sakramentalen Symbolik 207

quenti tamen aliquid significabat futurum circa Christum et Ecclesiam,
sicut et omnia alia quae in figura Christi praecesserunt » (ITT q. 61,
a. 2 ad 3). Die Ohnmacht des Symbols, das Gott in den Teppich der
Offenbarung schon hineinverwoben hatte, als Menschenauge es noch
kaum zu erkennen vermochte 1, wich erst der Zeichenmichtigkeit eines
neubundlichen Sakramentes, als Christus die Erloserkraft seines Leidens
an dieses Sinnbild kniipfte. Welchen Sinn wollte Christus an der Ehe
der Glieder seines I.eibes versinnbildet und im Sinnbild verwirklicht
werden lassen ? Den naturhaft biirgerlichen Sinn des Ehevertrages hat
er im Sinnbild des Ehesakramentes nicht untergehen lassen, gleich
als wenn das Verloschen dieser Ziige die Bedingung fiir das Erscheinen
der sakramentalen Bedeutung hitte sein miissen. Wie Christus fiir die
Taufe das Wasser um seiner besondern Eignung willen zur Darstellung
der iibernatiirlichen Reinigung und das linde Ol fiir das Kranken-
sakrament gewihlt hat, so wollte er auch den tiefen menschlichen
Sinn der Ehe nach Weise einer gefiigigen Potenz (potentia oboedientialis)
in das spezifische Sinnbild des Ehesakramentes einbeziehen und geradezu
auf ihm aufbauen, unbeschadet seiner transzendenten Ubernatur und
ganz freien Wahl und Festsetzung durch Christus. « Res sensibiles
aptitudinem quandam habent ad significandum spirituales effectus ex
sul natura; sed ista aptitudo determinatur ad specialem significa-
tionem ex institutione divina » (IIT q. 64, a. 2 ad 2).

Nur eine Theologie, die zum Occamismus hielte, wiirde sich
begniigen konnen, zu sagen: zum Wesen eines Sakramentes gehort ein
sinnfilliges Erscheinungszeichen ; zum Wesen eines bestimmten Sakra-
mentes gehort ein unverwechselbares Eigenzeichen ; aber Sinn und Sinn-
erscheinung sind Angelegenheit rein positiver Festsetzung, iiber die uns
die Offenbarung des freien gottlichen Willens belehrt ; jedes Fahnden
nach Zusammenhingen mit dem natiirlichen Erscheinungssinn der
mitbeteiligten Materie oder Akte fithrt theologisch zu nichts oder nur
leerer Spekulation. Thomas und mit ihm die gesamte von der Kirche
bevorzugte nicht nominalistische Theologie ist anderer Meinung. «In
omnibus sacramentis est aliqua spiritualis operatio mediante materiali
operatione, quae eam significat ; sicut per ablutionem corporalem in
baptismo fit ablutio interior spiritualis. Unde cum in matrimonio sit

1 « Per incrementa temporum crevit divinae cognitionis augmentum» —
zitiert Thomas (IIL q. 61, a. 3 ad 2) frei nach dem hl. Gregor, Hom, in Ezech.,
lib. I1I, hom. 4 (ML 76, g80).



208 Vertrag und Band der christlichen Ehe

quaedam spiritualis coniunctio, in quantum matrimonium est sacra-
mentum, et aliqua materialis, secundum quod est in officium naturae
et civilis vitae, oportet, quod mediante materiali fiat spiritualis virtute
divina» (Suppl. q. 45, a. 1 ¢).

Es darf zwar nicht daran gedacht werden, als ob der natiirliche
Ehevertrag irgendwie von sich aus den geheimnisvollen sakramentalen
Sinn schon verhiillt oder keimhaft oder naturanteilig oder auch nur
naturpotential in sich berge. Es kann sich nur um einen Oboedienz-
anteil unter dem allmichtigen Finger Gottes handeln (potentia oboe-
dientialis). Aber der in Christus sich uns erschlieBende Offenbarungs-
wille hat von sich aus den natiirlichen Zeichensinn der ehelichen
Vereinbarung als Mittel gewihlt, in dem er seinen ehesakramentalen
Christuswillen geheimnisoffenbar macht. Mit dem Recht und unter
Fithrung der Offenbarung selber lilit sich also aus dem Wesen des
natiirlichen Ehevertrages Einsicht gewinnen in die sakramentale Ehe-
offenbarung : fides quaerens intellectum.

In der natiirlichen Ordnung ist das Wesen der Ehe gegeben,
wofern aus gegenseitiger Willensvereinbarung jene Gemeinschaft von
Mann und Weib hergestellt ist, die als Lebensgemeinschaft mit dem
impliziten Recht auf Geschlechtsgemeinschaft gekennzeichnet ist. Der
Gebrauch der Geschlechtsgemeinschaft gehoért schon nicht mehr in den
wesentlichen Seinsbestand der Ehe, sondern stellt ein Vollzugsstadium
des in der Ehe gegebenen Rechtes dar.

Aus dem Wesen der Ehe ist auf den Sinn des ehestiftenden
Konsensus zuriickzuschlieBen. Er zielt seinem naturhaften Sinne nach
auf eheliche Lebens- und Liebesgemeinschaft. In dem Ja zur ehelichen
Liebestreue liegt einschluBweise das Ja zur hiuslichen Lebensgemein-
schaft, zum ehelichen Heim und dem anheimgegebenen Recht auf Ehe
im Fleische.® Ursprung und Ziel der Ehe als natiirlicher Institution
sowie Ursprung und Ziel der Ehe als der freipersonlichen Wahl und
Bindung des einzelnen Ehepaares untereinander lillt erkennen, dal}
die Ehe im tiefsten Grunde gestaltete Liebe sein will und sein soll.
Wenn das Kind im Natur- und in gewissem Betracht sogar im Uber-
naturzweck der Ehe den Primat einnimmt, sofern Ehe objektiv auf
das Kind hin angelegt ist, so ist damit zugleich die Liebe auf den Thron
der Ehe- und Familiengemeinschaft gestellt. Das unbeugsame Rechts-
gebilde der Ehe will fiir Kind und Gatten, fiir Ehe und Familiengemein-

! Vgl. Suppl. q. 45, a. 1 ad 2.



als Triger der sakramentalen Symbolik 209

schaft einen Schutz und pflegenden Hort aufstellen. Die Liebe soll
nicht durch das Recht vergewaltigt werden, sondern gegen Tiicke
von innen und aullen behiitet und zu treuer, gesammelter, geliuterter,
vertiefter « Liebe bis in den Tod » entfaltet werden. Und wire es so,
dall im einzelnen Fall die Liebe der Gatten und Eltern nur eine
StraBe der Leiden mehr zu gehen hitte, — die Treue auf dem Weg
bis ans Ende wiirde ihnen die Wiirde der Ehe und der mit solcher
Wiirde gekronten Gatten wahren, wiirde also gegeneinander immer
noch der grote Akt der Liebe sein, den sie sich erweisen konnten.
Es bliebe immer die schonste Erfiilllung dessen, was der Romische
Katechismus ! und neuerdings wieder die Enzyklika * als Hauptgrund
und eigentlichen Sinn der Ehe (im weitern Sinn der Lebensgemeinschaft)
bezeichnen : die gegenseitige innere Formung, das beharrliche Bemiihen,
einander zur Vollendung zu fiihren.

Das naturhafte Sinngebilde Ehe stellt eine « coniunctio corporum
et animorum » ® dar, und zwar eher und inniger der Seele als dem Leibe
nach.* In dieser unvergleichlichen Eigenart, die urspriinglich dem
Band der Ehe eigen ist und von dort her in die Absicht des ehe-
schlieBenden Vertrags hiniiberstrahlt, liegt die Ankniipfung und Aus-
wertung des sakramentalen Ehesinnes. Dieser ist — wie oben gesagt
— zwiefiltig, sofern er eine transzendente und eine immanente Sinn-
richtung hat. Beide verwirklichen einen Zeichensinn und sind insofern
ausdriicklich sakramental gemeint. Aber nur auf den immanenten Sinn
trifft das Axiom der Sakramententheologie zu: Sacramenta efficiunt
quod figurant et figurando efficiunt.

Eine Hauptoffenbarungsquelle fiir die Theologie der Ehe und ihres
sakramentalen Sinnes bieten uns die Briefe des hl. Paulus dar. Immer
wieder trigt uns die Kirche mit Worten des Volkerapostels den tief
geheimnisvollen Sinn vor, der in der christlichen Ehe beschlossen ist.
« Gratiam, quae naturalem illum amorem » (sec. illud : ,Relinquet homo
patrem suum et matrem et adhaerebit uxori suae et erunt duo in carne
una‘) « perficeret et in indissolubilem unitatem confirmaret coniugesque
sanctificaret, ipse Christus — venerabilium sacramentorum institutor
atque perfector — sua nobis passione promeruit. Quod Paulus Apostolus

1 Catech. Rom. P. II, cap. 8, q. 24.
? Encycl. ,Casti Connubii’, n. 24. Vgl. etwa auch die Sinnbestimmung der
Ehe bei Bonaventura, in IV. Sent. dist, 26, a. 2, q. 3 concl.

3 Suppl. q. 44, a. I c.
1 Encycl. ,Casti Connubii’, n. 7.



210 Vertrag und Band der christlichen Ehe

innuit, dicens: ,Viri diligite uxores vestras, sicut Christus dilexit
Ecclesiam et seipsum tradidit pro ea‘ (Eph. 5, 32)».1

Man braucht den theologischen Wert der Stelle nicht zu pressen
und gleichsam um jeden Preis aus bloBer Schrift und dieser einen Stelle
einen von der Traditionsquelle unabhingigen Existenzerweis einer
strengen Sakramentalitiit der Ehe fithren wollen. 2 Es wire namentlich
zu bedauern, wenn dariiber das wahrhaft Kostbarste an diesem Paulus-
wort an seinem Ort bei der theologischen Wesensfrage nicht voll zur
Auswertung kiime. Dieses Kostbare, das die gesamte Tradition iiber
die Ehe an diesem Pauluswort geschitzt hat, ist die ErschlieBung des
geheimnisvollen sakramentalen Sinnes der Ehe. Um ihn aus der
Paulusstelle recht herauszuhéren, mull man dem Wort — wie es {ibrigens
auch der Vorgang des Tridentinums andeutet — in seinem Zusammen-
hang der Paraenese des Epheserbriefes nachgehen.

« Seid einander untertan in der Furcht Christi. Die Frauen sollen
ihren Minnern untertan sein wie dem Herrn ; denn der Mann ist das
Haupt der Frau, wie Christus das Haupt der Kirche ist, er, der Erldser
seines Leibes. Wie die Kirche Christus untertan ist, so sollen es auch
in allem die Frauen ihren Minnern gegeniiber sein.

Ihr Minner, liebt eure Irauen wie Christus die Kirche geliebt
und sich fiir sie hingegeben hat, um sie zu heiligen, indem er sie reinigte
im Wasserbade durch das Wort (des Lebens); um sich die Kirche
herrlich zu gestalten, so dal} sie nicht Fleck oder Runzel oder etwas
dergleichen habe, dalBl sie vielmehr heilig und makellos sei. So sollen
auch die Minner ihre Frauen lieben wie ihren eigenen Leib. Wer
seine I'rau liebt, liebt sich selbst. Niemand hat noch sein eigenes Fleisch
gehalit, sondern man hegt und pflegt es. So macht es auch Christus
mit seiner Kirche, weil wir die Glieder seines Leibes sind (Fleisch von
seinem Ileisch und Bein von seinem Bein). «,Darum wird der Mann
Vater und Mutter verlassen und seinem Weibe anhangen, und die beiden
werden zu einem Fleische'. » Dieses Geheimnis ist grol3, ich meine
wegen der Beziehung zu Christus und seiner Kirche. So soll auch ein
jeder von euch seine Frau lieben wie sich selbst, die Frau aber soll
vor dem Manne ehrfiirchtige Scheu haben » (Eph. 5, 21-33).

Der apostolischen Ermahnung liegt die christliche Glaubens-
anschauung vom Christusbriutigam der Kirche zugrunde. Diese An-

L Trid. sess. 24. cap. de Matrimonio. Denz. g6g.
? Es erubrigt sich das zumal heute, wo die kontroverstheologische Voraus-
setzung des XVI. und XVII. Jahrhunderts praktisch kaum mehr gegeben ist.



als Trager der sakramentalen Symbolik 211

schauung ist bildlich und wirklich zugleich. Sie ist bildlich gemeint,
sofern sie eine Wirklichkeit aus dem Menschenleben — nicht ohne
wesentliche Abstriche — bildlich {ibertrigt. Sie ist als Wirklichkeit
gemeint, sofern auch in dem Ubertragungsfall unsichtbar geheimnisvoll
ein wahres, wenn auch geistig {ibernatiirliches Briutigamsverhiltnis
vorliegt. ! Die Glidubigen, die Jiinger, die Nachfolger Jesu sind nicht
eine bloBe Vielheit der Menge. Sie sind eine unter sich geschlossene
Einheit, weil sie geeint und lebendig verbunden sind in Christus.
Christus das « Haupt », die Kirche der « Leib » seiner « Fiille »; Christus
der « Eckstein », die Kirche das « Haus», der « Tempel Gottes», die
« heilige Stadt», das «neue Jerusalem»; Christus der «Briutigam »,
die Kirche die « Braut des Lammes». Alles das sind Bilder, die den
Reichtum, der uns in Christus geworden ist, nicht zu erschopfen
vermogen, deren jedes aber eine besondere Wirklichkeit an Christus
vor unserm Blick entfaltet. Die Bildwirklichkeit vom Christusbriutigam
und der Kirche als Christusbraut steht — wie uns Paulus, der Apostel,
gesagt hat —alsbedeutendes Geheimnis tiber dem sakramentalen Sinnbild
der christlichen Ehe. Das im Schleier des ehelichen Bildes uns entgegen-
tretende Geheimnis ist gro («Sacramentum hoc magnum est »), ja so
unfalbar groB3, dall Augustinus meint : « Occultum et difficile ad intel-
ligendum est, quomodo anima humana Verbo Dei copuletur sive mis-
ceatur sive quid melius vel aptius dici potest, cum sit illud Deus,
ista creatura. Secundum hoc enim sponsus et sponsa vel vir et uxor
Christus et Ecclesia dicuntur.»? Die Gemahlschaft Christi und die
Brautschaft der Kirche ist eine ganz neue und héhere Wirklichkeit,
gegeniiber der die Brautschaft des auserwihlten Volkes im Alten Bunde
nur wie ein Schatten war.® In der neuen Schopfung steht der neue
Adam nicht ohne Gefihrtin da. Die aus der Seite des am Kreuz
Entschlafenen hervorgehende Kirche ist fiir Christus die ihm zugedachte
Braut und Mutter der Lebendigen, von der er sagen kann: « Hoc
nunc os ex ossibus meis et caro de carne mea » (Gen. 2, 23). Brauchte

1 So ist ja auch beim hl. Thomas die Corpus-Christi-Lehre (im Traktat ,de
Christo capite’, ,de Eucharistia‘, ,de Ordine‘ u. 6.) gemeint, wo die Gegentiberstellung
,physicum’-, mysticum’ sich deckt mit der Gegeniiberstellung ,verum‘- simile‘ bezw.
,figurale’, nicht aber mit dem Gegensatz ,reale’-,irreale’.

2 S. Augustinus, Contra Faustum, lib. XXII, cap. 40 (ML 42, 423).

3 Auch der Neue Bund selber noch und in ihm — gleichsam als seine Substanz
— das groBe ,Sakrament’ der Menschwerdung und die Christusehe mit der Kirche
haben noch eine uber sich hinausweisende sakramentale Bedeutung : « Lex Vetus
figura est Novae Legis, et ipsa Nova Lex est figura futurae gloriae » (I q. 1, a. 10 ¢).



212 Vertrag und Band der christlichen Ehe

er auch nicht wirklich vom Vater sich zu trennen, die Stirke seiner
Briutigamsliebe steht aber keiner irdischen Liebe nach. Die Braut seiner
Wabhl ist die Kirche, fiir die er sich in schenkender Liebe ganz hingibt:
«adhaerebit uxorisuae et erunt duo in carne una» (Eph. 5, 31; Gen. 2, 24).

Die eheliche Liebe Christi zu seiner Kirche griindet in der beider-
seitigen Naturgemeinsamkeit und der daraus quellenden Liebesgemein-
schaft. Die erste Voraussetzung ist die Menschwerdung des Sohnes
Gottes, die zweite — von der ersten nicht unabhiingige — Voraus-
setzung ist die Mitteilung des gottlichen Lebens an die Kirche. Dies
iibernatiirliche Leben ist der Entfaltungsgrund der Lebens- und Liebes-
gemeinschaft zwischen Briutigam und Braut. Es ist ein bei den Vitern
in mannigfacher Version wiederkehrender urchristlicher Gedanke, den
Papst Gregor in der 38. Homilie zu den Evangelien ausfiihrt : « In hoc
Pater Regi Filio nuptias fecit, quod ei per incarnationis mysterium
sanctam Ecclesiam sociavit. » ! Und durch die ganze Scholastik geht
die wiederkehrende Abhandlung dieses Gedankens in der Erklirung zu
einer klassischen Stelle beim Sentenzenmeister : « Ut enim inter con-
iuges coniunctio est secundum consensum animorum et secundum
permixtionem corporum ; sic Ecclesia Christo copulatur voluntate et
natura, quia idem vult cum eo et ipse formam sumpsit de natura
hominis. Copulata est ergo sponso spiritualiter et corporaliter, id est
caritate et conformitate naturae. Huius utriusque copulae figura est
in coniugio. Consensus enim coniugum copulam spiritualem Christi
et Ecclesiae, quae fit per caritatem, significat ; commixtio vero sexuum
illam significat, quae fit per naturae conformitatem. » 2

Die Sentenzentheologie der erst aufstrebenden Scholastik hat sich
hier teilweise zu einer gewaltsamen Konstruktion verleiten lassen,
indem sie fiir Vitertheologie hielt, was gar keine Vitertheologie war.
Eine aus Gratian iibernommene, ganz verderbte Textiiberlieferung
legte den Theologen immer als mallgebenden Vitertext die Stelle vor :
« Cum societas nuptiarum ita a principio sit instituta, ut praeter com-
mixtionem sexuum non habeat in se Christi et Ecclesiae sacramentum»,
wihrend die getreue Uberlieferung von der verneinenden Partikel an
der Urstelle bei Papst Leo nichts gewullt und das kontradiktorische
Gegenteil ausgesagt hatte. > Die Theologen hatten unter bestindigem

S. Greg. M., Hom. in Evang., lib. II, hom. 38 (ML 76, 1283).

Petv. Lomb., Sent. lib. IV, dist. 26.

Siche die textkritische Note bei den Herausgebern des Bonaventura-
kommentars zu den Sentenzen (ed. Quaracchi, tom. IV, 1, pag. 660, nota 3).

W o w =



als Trager der sakramentalen Symbolik 213

Hinweis auf die Josephsehe die Uberbetonung des fleischlichen Voll-
zuges der Ehe im Ganzen der Ehe, wie sie namentlich von Kanonisten
vorgetragen wurde, mit zidher Nachhaltigkeit zuriickgewiesen. Bemer-
kenswert ist, dal Thomas schon in seinem Frithwerk zu den Sentenzen
dem oben bezeichneten und befremdlichen Text gegeniiber, den ja auch
der Sentenzenmeister selber schon als Stachel empfunden hatte 1, auf-
fallende Zuriickhaltung iibte. Was er spiiter in der Summa als eigenen
Artikel iiber die Josephsehe ausfithrte (III q. 29, a. 2), betrachtet
er offensichtlich auch hier als das allein und gewil3 Sichere : « Carnalis
commixtio est de secunda integritate matrimonii, non de prima »
(In TV. Sent. dist. 26, q. 2, a. 4 ¢). Den Bemiihungen Anderer z. B.,
eines Bonaventura ?, gegeniiber fillt die Kiirze auf, mit der Thomas
den aus der litera‘ geschopften Einwand («Carnalis commixtio per-
tinet ad significationem sacramenti») erledigt: « Ad secundum, quod
significatio rei contentae est de necessitate sacramenti, et ad hanc
significationem mnon pertinet carnalis commixtio, sed ad rem non
contentam. » 3

Der Vollzug der Ehe im Fleische ist insofern miteinbezogen in den
natiirlichen Sinn der Ehe, als erstens Ehe als natiirliche Einrichtung
darauf angelegt ist und zweitens im wesensmiBig eingeriumten Recht
jeder echten Ehe dies Recht gerade den fleischlichen Vollzug mitbe-
inhaltet. Irgendwie muf} also auch dieser fleischliche Vollzug von der
Sakramentalitit der Ehe miterfalt sein — und das ist das Wahrheits-
korn, das auch Thomas in dem oben angezogenen Text mitanerkennt.
So wie der Ehevertrag nicht von dem erfiillenden Akt der ,consummatios
absehen kann, so kann es auch das realidentische Sakrament nicht.
Und auf den Vollzug selbst gesehen, so ist durch die Menschwerdung
und Erlésung die Emanzipation des IFleisches aus der Herrschaft des
Geistes nicht aufgehoben und in die Ordnung der Urstandsgerechtigkeit
zuriickgeholt ; wohl aber ist der natursubstantiale Gehalt des ,opus
coniugale in carne‘ erlést und in das Reich Christi mit aufgenommen.
Der Inkarnation des Wortes im Fleischesschol3 der Jungfrau kommt hier-
fiir eine ganz eigene soteriologische Bedeutung zu. Wie Christus in
den Jordan hinabgestiegen ist, um — wie die Viter und die Theologen

1 Cf. Sent., lib. TV, dist. 26, cap. 6 Alinea 2.

2 Siehe Comm. in IV, Sent, dist. 26, a. 2, q. T et 2.

3 Merkwurdigerweise ist dieses « Ad secundum » in der Parmenser Ausgabe
(1857) ausgefallen. Ich entnehme den Text der Pariser Ausgabe vom Jahre 1660,
— Vgl. Suppl. q. 42, a. 4 ad 2.

Divus Thomas. 15



214 Vertrag und Band der christlichen Ehe

sagen 1 — durch die Beriihrung mit seinem heiligen Leib, dem Organ
seiner Gottheit, das Taufelement Wasser zu konsekrieren, so hat der
ewige Sohn des Vaters — « qui vita est nascendo », um mit Augustinus
zu sprechen ? — durch die Annahme von Fleisch und Leben aus
menschlichem Mutterschol — um anderer und besonderer Griinde
willen geschah es wunderbar ohne Manneswillen — ein fiir alle mal
den Eintritt der Menschen ins Leben geheiligt. ® Die zum Kind erblithende
Gemahlschaft gemahnt seitdem die christlichen Eltern nicht nur an
den Spender des Lebens und Schopfer der Kindesseele, sondern auch
an das Geheimnis der Fleischwerdung des Sohnes Gottes (vgl. Suppl.
q. 61, a. 2 ad 1). Das Geheimnis der Menschwerdung strahlt mit seinem
iibernatiirlichen Glanz und seiner Weihe hinein in das Sinnbild der Ehe
und den vollzogenen Sinn der Ehe. Es ist fiir das geweckte Kindesleben
gleichsam ein Adventleuchten vor der Taufe und Wiedergeburt, nachdem
nun einmal «die naturhafte Weckung neuen Lebens zum Todespfad
geworden ist, auf dem die Erbschuld auf die Kinder iibergeht. » 4

« Ex figurato sumitur ratio figurae» (I-II q. 102, a. 3 ¢). Das
Bezugsglied der dem Sakrament innewohnenden Zeichendeutung ist
oben schon als eines innen und eines auflen genannt worden. Das
immanente heilt in der scholastischen Schulsprache herkémmlicher-
weise die «res contenta », das transzendente demgegeniiber die «res
non contenta » (vgl. Suppl. q. 42, a. 1 ad 4). Sie stehen iibrigens nicht
unverbunden auseinander. Die Einheit des ehesakramentalen Zeichens
widerspriiche dem schon, von andern metaphysischen Griinden ganz
abgesehen. Der erste Gesichtspunkt bei jeder sakramentalen Zeichen-
bedeutung ist die Beziehung auf unsere Heiligung. «Sacramentum
proprie dicitur quod ordinatur ad significandam nostram sanctifi-
cationem » (IIT q. 60, a. 3 ¢). Diese eine Beziehung und Bezeichnung
kann aber nicht anders, denn mehrstellig sein. «In sanctificatione

1 Die iltere Epiphanieliturgie hat mit die schonsten Ausfithrungen dariiber
geweckt und aufbewahrt.

2 In Jo. tract. 19 (ML 335, 15350).

3 Ein frei wiedergegebenes Augustinuswort — « Verbum prout erat in prin-
cipio apud.Deum, vivificat animas ; secundum autem quod est caro factum, vivi-
ficat corpora » (In Jo. tract. 19. Vgl. ML 335, 1553) — erliutert Thomas dahin :
« Verbum prout erat in principio apud Deum, vivificat animas, sicut agens princi-
pale ; caro tamen eius et mysteria in ea perpetrata operantur instrumentaliter ad
animae vitam, ad vitam autem corporis non solum instrumentaliter, sed etiam
per quandam exemplaritatem » (III q. 62, a. 5 ad 1).

4 Encycl. ,Casti Connubii’, n. 14.



als Trager der sakramentalen Symbolik 215

nostra tria possunt considerari: videlicet ipsa causa sanctificationis
nostrae, quae est passio Christi ; et forma nostrae sanctificationis, quae
consistit in gratia et virtutibus ; et ultimus finis sanctificationis nostrae
qui est vita aeterna. Et haec omnia per sacramenta significantur»
(IIT q. 60, a. 3 ¢). Die Einheit und Eindeutigkeit des Zeichens leidet
darunter nicht, weil die Mehrheit der Beziehungen wiederum eine in sich
geordnete Einheit darstellt, die ihrerseits diese Mehrheit wesensmiBig
fordert (ebenda. ad 1, ad 2).

Es wohnt also auch der Ehe die dreifache sakramentale Bedeutung
inne als « signum rememorativum eius quod praecessit, scil. passionis
Christi, et demonstrativum eius quod in nobis efficitur per Christi
passionem, scil. gratiae, et prognosticum 1i. e. praenuntiativum futurae
gloriae » (IIT q. 60, a. 3 c¢). Der theologische Ort der Sakramente ist
der : Viadukt zu sein von den Erloserbrunnen am Kreuz hin zum
Empfinger der Erlosungsgnade. « Virtus passionis Christi quodammodo
nobis copulatur per susceptionem sacramentorum» (III q. 62, a. 5 c).
Die Sakramente sind keine toten Wesenheiten — wie koénnten sie als
solche Leben wecken ? Sakramente gibt es nur in der lebendigen
Kirche, in der Christus fortlebt und fortwirkt. Die Sakramente sind
wie Blut und Lebenssaft, mit dem Christus den Leib seiner Fiille, die
Kirche aufbaut. Herzblut des Erlésers ist in ihnen wirksam. « Quia
ex latere Christi dormientis in cruce sacramenta fluxerunt, quibus
Ecclesia fabricatur, ideo in sacramentis Ecclesiae efficacia passionis
manet » (Suppl. q. 17, a. T ¢; cf. IIT q. 62, a. 5 ¢).

Die Sakramente sind nicht bloB heilsbedeutende, gnadenwirksame
Zeichen. Neben, ja liber dieser Heil-Gnade-Bedeutung der sakramen-
talen Riten steht die kultische, gottesdienstliche Bedeutung dieser
Zeremonien der christlichen Religion. Der sakramentale Kult hat mit
dem Kreuzesopfer Christi begonnen, insofern damals der Hohepriester
Jesus Christus, der Stifter unserer heiligen Religion, den christlichen
Kult ins Dasein gerufen, mit Gehalt erfiillt und zur sakramentalen
Fortsetzung eingesetzt hat. «Per suam passionem initiavit ritum
christianae religionis, ,offerens se ipsum oblationem et hostiam Deo¢, ut
dicitur Eph. V.» (III q. 62, a. 5 ¢). Im Mittelpunkt dieses Kultes steht
das eucharistische Opfer, das auch den irdischen Hohepunkt der Be-
gnadung darstellt, auf den hin alle Sakramente als irdische Heilsgiiter
und Wegebereiter fiir die Gottesanschauung hingeordnet sind (cf. III
q- 65, a. 3).

Die Ehe als Sakrament verdankt dem Blutbriutigam am Kreuz



216 Vertrag und Band der christlichen Ehe

ihren Ursprung, ihren Symbolgehalt und ihre Symbolkraft. «Christus
sua passione illud repraesentavit » (Suppl. q. 43, a. 3 ad 1). Nicht die
Todespein, sondern die bis in den Tod starke Liebe ist die Symbol-
gemeinsamkeit zwischen der mystischen Christusehe am Kreuz und der
sakramentalen Ehe der Gliubigen. «Dicendum quod quamvis matri-
monium non conformetur passioni Christi quantum ad poenam, con-
formatur tamen ei quantum ad charitatem, per quam pro ecclesia sibi
in sponsam coniungenda passus est» (Suppl. q. 42, a. 1 ad 3). Die
Besinnung auf dieses grofle Sakrament, meint der hl. Paulus, mul
darum auch immer von neuem den christlichen Quell lauterster und
stiarkster ehelicher Liebe freilegen. « Ihr Minner, liebet eure Frauen,
wie Christus die Kirche geliebt und sich fiir sie hingegeben hat, um
sie zu heiligen ... » (Eph. 5, 25 ff.).

Dem Adel einer echten und lauteren Brautschaft und Gemahl-
schaft hat das Leben und der dichterische Lobpreis aller Zeiten
gehuldigt. Fiir den gliubigen Christen verblaBt all das vor der
Herrlichkeit, die der Ehe geworden ist, seitdem der gottmenschliche
Erléser ein Briutigam genannt und sein wollte. In dieser Verklirung der
Ehe durch die Offenbarung erscheinen nun auch die Wesenseigenschaften
der Ehe, zu denen vorziiglich die Einheit und Untrennbarkeit gehoren,
in einem ganz neuen Licht. Der persongeistige Rang der ehelichen
Treuliebe, ihre Verantwortung fiir das leibgeistige Gut der ,proles
sichern allein schon der Ehe auch im natiirlich sittlichen Bereich ihre
Einheit und Unaufloslichkeit — in dem MaBle nimlich, dal} kein Gatten-
wille und kein Menschenanspruch die gottgesetzte Grundsatzstrenge zu
lockern vermag.! Seitdem Christus die Ehle seiner Gliubigen zum
Sakrament erhoben hat, ist die Bild-Gegenbild-Entsprechung (Typ-
Antityp) zwischen der Christusehe und der sakramentalen Ehe seiner
Glaubigen zum Gesetz kraft Sakrament geworden. Die Einheit und
Untrennbarkeit der Ehe hat dadurch unvergleichlich an sinnvoller
Bedeutung und verpflichtendem Gewicht gewonnen, ist aber vor allem
auch als Joch und Biirde in Stunden der Priifung und Bewihrung
leichter und siiBer geworden. *

1 Erneuten Verdunkelungsbestrebungen ist die juingste Eheenzyklika mit aller
nur wiinschenswerten Klarheit und Entschiedenheit entgegengetreten. Siche u. a.
die Zurickweisung von Einwidnden, die aus der Handhabung eines ,ius divinum’
im Alten und Neuen Bunde entnommen waren (,Casti Connubii’, n. 20, n. 33).

2 In dieser Richtung liegt der echte und richtige Sinn des leicht zu miB-
brauchenden Augustinustextes, der von der Untrennbarkeit des ehelichen Bandes
auch im Fall der Unfruchtbarkeit handelt : « Nec tamen nisi in civitate Dei nostri,



als Triger der sakramentalen Symbolik 217

Die nach innen weisende- Zeichenbedeutung des Ehesakramentes
steht in Abhidngigkeitsbeziehung zur auBengerichteten Zeichenbedeutung
auf Christus und die Kirche hin. Gerade darin erweist sich die Einheit
und Tiefe des sakramentalen Seins an diesem groBen Geheimnis, von dem
Paulus spricht. Es wiire ja auch ein Positivismus, der weder der posi-
tiven noch der spekulativen Theologie Geniige tiite, die immanente
und transzendente Zeichenbedeutung des Ehesakramentes rein additiv
nebeneinander zu stellen. Wenn jedes Sein seine eigentiimliche innere
Einheit hat, dann auch die sondersakramentale Einheit der Ehe. Es
kann ferner keine befriedigende Aufhellung der Theologie der Ehe
sein, wenn die auf die Christusehe mit der Kirche — also aullen —
gerichtete Zeichenbedeutung als eine rein intentional-theoretische
(signum theoreticum) der einwirts — auf die Empfingergnade — ge-
richteten Zeichenbedeutung als der wirksamen praktischen Bedeutung
(signum practicum) gegeniibergestellt wird.

Gewill ist Gemahlschaft Christi mit der Kirche eine von jeder
christlichen Ehe unabhingige Tatsache, deren Bestand in der sakra-
mentalen Ehe der Gliubigen bezeichnet, weil nachgebildet wird. Aber
die Nachbildung ist doch eine solche nicht aus Finden und Befinden
der Menschen, sondern aus dem Gedanken, der Gesinnung, der Voll-
ziehung und der Einsetzung Christi heraus. Die Einzelehe der Glaubigen
ist Symbol der geheimnisvollen Christusehe mit der Kirche, weil Christus
in seiner Brautwahl und seiner Briautigamsliebe zur Kirche den exempla-
rischen Typ hingestellt und die sakramentale Abbildlichkeit zugleich
mitgesetzt hat. Die Eheleute gehen eine christlich sakramentale Ehe
nur ein, sofern sie beseelt sind von der Gesinnung, im Sinne der Kirche
Vollstrecker eines heiligen Geheimnisses zu sein, das Christus begeht. !
So wie ihr sinnfillig wahrnehmbares Ja des sakramentalen Spende-
aktes nur im Zusammenhang mit der gottgetragenen Menschheit Jesu
Christi als Akt des in der Kirche fortlebenden Christus sakramentale

in monte sancto cius, talis est causa cum uxore » (De Bono Coniugali, cap. 7, ML 40,
379). Vgl. Billot, De Matrimonio (Romae 1929), p. 415 (= thes. 42 ad 3).

Es ist auch nicht unbeabsichtigte sprachliche Mehrdeutigkeit, wenn in der
augustinischen Drei-Giiter-Lehre das dritte Gut der Ehe « sacramentum » genannt
ist. Der darin zuerst und unmittelbar von Augustinus bezeichnete Gehalt ist die
,;ratio indivisibilitatis’, aber so, wie Eugen IV. es im Dekret an die Armenier
ganz im Sinne des hl. Augustinus auslegt : « Tertium (bonum) est indivisibilitas
matrimonii, propter hoc quod significat indivisibilem coniunctionem Christi et
Ecclesiae » (Denz. 702). Vgl. Encycl. ,Casti Connubii’, n. 31.

1 Vgl. dazu Suppl. q. 48, a. 2 ad 3.



218 Vertrag und Band der christlichen Ehe

Bedeutung und Wirkung haben kann, so ist auch die dem Akt inne-
wohnende Zeichenbedeutung auf eben jenen Christus und seine Kirche
gerichtet, dem die Empfinger des Ehesakramentes selber wie Glieder
ein und desselben Leibes angehoren.

So wie die Gliedzugehorigkeit zum einen Leib, den Christus als
Haupt und die Gliubigen als seine Glieder bilden, die Personeigen-
stindigkeit der Glieder nicht aufhebt, sondern erhéht und {iberhoht,
so sind anderseits die Glieder nicht getrenntgliedrig dem einen Haupt
zugehorig, sondern untereinander vielfach und wechselvoll organ-
verbunden. Das aus seinem Wesen heraus soziale Sakrament der Ehe
schliet nicht blo die Eheleute zu einer aktuellen und bleibenden
Einheit der Ehe zusammen ; die in den Ehebund eintretenden Person-
individuen sind ihrer Subjekteignung, Wahleignung und Willens-
erklirung nach von vorneherein ehesozial bezogen. Sie schlieBen ihre
Ehe als offentlichrechtliche Angelegenheit im Angesicht der Kirche
und als ein Paar in der Kirche. Ihre Ehe ist wesentlich eine — « matri-
monium unum est ex parte eius, in quod fit coniunctio, quamvis sit
multiplex ex parte coniunctorum » (Suppl. q. 45, a. 1 ad 3) ! — eines
mithin auch das Sakrament, das Christus in seinem fortlebenden Leib,
der die Kirche ist, spendet. Es ist iibertrieben, wenn Hegel und seine
Schule den «objektiven Ausgangspunkt der Ehe» in die « freie Ein-
willigung der Personen » setzt, « Eine Person auszumachen ».? Die
Ehepartner konnen nur als personstindige Individuen Ehe eingehen
und koénnen gar nicht unter Verzicht auf ihre Personstindigkeit eine
sittliche Gemeinschaft eingehen. Wohl aber ist die Partnerschaft beim
Eingehen und beim Bestehen der Ehe eine ungleichartige, wenn auch
— auf den Personwert und die Personenwiirde gesehen, keineswegs
eine ungleichwertige. ® Die Ungleichartigkeit kommt auch in der
sakramentalen Zeichenbedeutung zum Ausdruck. Unter Berufung
auf die Epheserstelle 5, 25 (« Viri diligite uxores vestras, sicut et
Christus dilexit Ecclesiam ») wihlt Thomas bei einer fiir seine Zeit
spekulativ bedeutsamen und viel umstrittenen Frage* die fiir alle

1 Vgl. Suppl. q. 47, a. 4 c. et ad 1. — Theologiegeschichtlich ist die Abweichung
bei Bonaventura (In IV. Sent. dist. 27, a. 2, q. 2 ad 4) bemerkenswert.

% Hegel, Philosophie des Rechts, § 162. (Die Sperrung nach der von Glockner
besorgten Faksimileausgabe des Originaldruckes).

3 Siehe die Scheidung von Richtig und Falsch in der Encycl. ,Casti Connubii’,
n. 77.

1 « Utrum contrahatur irregularitas ex hoc quod aliquis ducit uxorem non
virginem » (Suppl. q. 66, a. 3 = In IV, Sent. dist. 27, q. 3, a. 2 quaestiuncula 3).



als Triger der sakramentalen Symbolik 219

unbestrittene Voraussetzung : « Uxor significat Ecclesiam et sponsus
Christum. » ‘
Diese Unterschiedlichkeit hat ihre tiefe sakramentale Bedeutung
und Folge, wenn man bedenkt : « causae sacramentales significando
efficiunt ; unde efficiunt, quod significant » (Suppl. q. 45, a. 3 ¢). Die
Geschlechtlichkeit am Menschenwesen ist nicht blof natiirlich und
gleichsam negativ ibernatiirlich, insofern in besonderer Weise erb-
siindig betroffen, sondern auch positiv iibernatiirlich geweiht und
sakramental durchwaltet. Mann und Frau sind nicht blof in Christus
und Maria, sondern auch in der tbernatiirlichen Gemahlschaft Christi
mit der Kirche als geschlechtlicher Unterschied miteingesetzt in das
iibernatiirliche Wesensbild des Reiches der Kinder Gottes. Ebenso
steht auch die Geschlechtsunterschiedenheit und Geschlechtsbezogenheit
im sakramentalen Wesensbild der Ehe. Dort verteilt sie auf Geschlechts-
partner als solche den Aufbau der sakramentalen Wesensgestalt ; dort
schlingt sie ein Band, das nicht blof Geschlechtsunterschiedenheit
umschlieBt, sondern Geschlechtsgemeinschaft mit ihrer ganz charakte-
ristischen Zweipoligkeit darstellt ; dort wirkt sie endlich — der sakra-
mentalen Zeichenunterschiedenheit entsprechend — Ziige eines Gnaden-
lebens der Seele, das auch seinerseits der besonderen Geschlechtlichkeit
des Empfingers Rechnung trigt. Gewil} ist die geistige Seele von sich
aus nicht mehr geschlechtsunterschieden, aber — wie frither gesagt —
ist die Menschenseele als Aktform des Ieibes wesentlich auf die
Geschlechtsdifferenz bezogen und der Geschlechtlichkeit vom Koérper
her und auf dem Wege iiber die Sinne nicht ohne Absicht des
Schopfers anheimgegeben. Kleid und Kraft der Seele im Gnadenstand
wird darum auch dem Geschlechtscharakter gerecht werden miissen,
ganz abgesehen davon, dal Gnade ja doch den Menschen erfassen will,
der als Glied des Leibes Christi ganz gewil3 nicht leibloser Geist oder
Seele allein ist. Man denke an den von Thomas so oft betonten
Einflull der ,humanitas Christic auf die Gliedschaft auch unseres Leibes
im mystischen Leibe des Christus-homo. _
Es wird also die Kindschaftsgnade, die Gnade der tugendlichen
Krifte und Gaben, die besondere Sakraments- und Standesgnade des
Ehesakramentes nebst gleichem Besitz und Reichtum, auch die sonder-
liche Fiille und Befihigung gerade fiir den Mann und gerade fiir die
Frau als solche mitgeben. Und wenn die Geschlechterliebe das treibende
und gestaltende Element der Ehe im natiirlichen Betracht und die
am Kreuze Christi leuchtende Caritas die abgebildete und abbildlicher-



220 Vertrag und Band der christlichen Ehe

weise in die Seele der Brautleute eingesenkte Gnadenmitgift ist, dann
werden Mann und Frau aus dem einen und gleichen Sakrament, das
sie empfangen haben, jeweils die besonderen lebendigen Krifte ent-
nehmen koénnen, die gerade der Beanspruchung des Mannes bezw. der
Beanspruchung der Gattin und Mutter geniigen konnen. Das Kreuzes-
bild {iber der Ehe hat ja eine ganz eigene sakramentale Bedeutung,
die vom Herrgott gewill nicht ohne ganz besondere Fiigung eingesetzt
worden 1ist : « Matrimonium conformatur passioni Christi quantum ad
caritatem, per quam pro Ecclesia sibi in sponsam coniungenda passus
est» (Suppl. q. 42, a. 1T ad 3). Die Enzyklika ,Casti Connubii‘ hat es
sich angelegen sein lassen, in eindringlichster Form diese « Gedanken
Gottes» den Eheleuten ans Herz zu legen und durch die Seelsorger
immer aufs neue vor Augen riicken zu lassen. !

1 Siehe vor allem den III. Teil (n. 99 ff.).



	Vertrag und Band der christlichen Ehe als Träger der sakramentalen Symbolik

