Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Ideologie und Idee im sozialen Leben
Autor: Welty, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762599

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ideologie
und Idee im sozialen Leben.

Von P. Eberhard WELTY O. P.

Die Tatsache, daB Biicher wie die Schrift Karl Mannheims :
« Ideologie und Utopie » allenthalben grofles Aufsehen und viel von
sich reden machen?!, ja allein die Tatsache, dall solche Biicher
geschrieben werden, ist fiir den augenblicklichen Stand der « Wissens-
soziologie » wie fiir die gesamte Blickrichtung und Interessenlage unserer
Sozialwissenschaften iiberaus bezeichnend und bedeutungsvoll. In
Mannheims genanntem Buche, in mehreren Aufsitzen des gleichen
Autors, in zahlreichen Arbeiten anderer Gelehrter kommt eine ganz
neue Richtung soziologischen Wissens zum Durchbruch, eine Richtung,
die neben anderen Merkmalen gekennzeichnet ist durch den Gegensatz
gegen jedes sog. «standortgebundene, parteigebundene » Wissen vom
sozialen Leben, durch den Gegensatz gegen jedwede, wie es heilit,
« verabsolutierende » Soziallehre. Dabei darf eins nicht iibersehen
werden : Es handelt sich bei diesen Versuchen einer Neuorientierung
sozialen Wissens keineswegs nur um Hausstreitigkeiten dieses und jenes
Gelehrten, sondern um die wissenschaftliche Formulierung und Fest-
legung von Schwierigkeiten und Zweifeln, die iiberall im gesellschaft-
lichen Leben auftauchen, lingst die Uberzeugung weiter Volkskreise
geworden sind und die Wirklichkeit, den Ablauf des sozialen Lebens
durchgreifend bestimmen. '

Eine neue Sicht der Geschichte und der sozialen Entwicklung
wird wissenschaftlich unterbaut und ausgebaut ; wer genau zusieht,
erkennt leicht, dal3 als geistige Grundhaltung die Dialektik Hegel’scher
und Marx'scher Prigung herhilt, die Uberzeugung von einem unent-
rinnbaren Ausgeliefertsein an eine notwendige gesellschaftliche Weiter-
bewegung, die Uberzeugung von der Unméglichkeit, das soziale Leben
bewuBt und frei zu gestalten, wenigstens entscheidend mitzugestalten.

1 Mannheim Karl, Ideologic und Utopie 2. Bonn 1930 (zitiert: I und U).
Derselbe, Wissenssoziologiec. HdS. Stuttgart 1931, S. 659 ff.



184 Ideologic und Idee im sozialen Leben

Nach Mannheim besteht diese « neue Begegnungsart », wie er diese
Schau des gesellschaftlichen Lebens nennt, auf die einfachste Form
gebracht, darin, «dal}, withrend der frithere naive, ungebrochene Mensch
auf ,Ideengehalte’ fixiert lebte, wir diese Ideen der Tendenz nach
immer mehr als Ideologien und Utopien erleben ». 1 Anders ausgedriickt :
Es klafft ein uniiberbriickberer Spalt zwischen Idee und Wirklichkeit.
Die sozialen Ideen erweisen sich immer mehr als ideologisch, als
wirklichkeitsfremd, als wirklichkeitsfeindlich, das ist gleichbedeutend
mit : gegenwartsfremd, unbrauchbar fiir die Gestaltung des Gegen-
wirtigen. Mannheim gilt als wirklich nur der dynamische Fluf sozialen
Werdens und Sichverdnderns ; eine Statik im Sozialen wird abgelehnt.
Die Ideenschau mufl darum ersetzt werden durch das « seinsverbundene
Wissen », das « Wissen vom FlieBenden, Werdenden, von der schépfe-
rischen Tat ». 2 Der Wissenschaftler mul3 sich vollkommen vom Strome
des Gegenwiirtigen tragen lassen, gidnzlich unbekiimmert um irgend-
welche Schaubilder oder Voraussetzungen, und in diesem Getragen-
werden seine Erkenntnisse formen.

Wenn wir die Schwierigkeit, soweit sie uns interessieren soll, in
eine freiere Form kleiden, wird sie lauten : Was niitzen uns Schaubilder,
was niitzen uns allgemeine Leitsitze und Regeln, die die Denker des
Altertums und des Mittelalters gesehen und ersonnen haben, die gegen-
wartsfremde Denker unserer Tage ihnen gliubig nachsprechen ? Was
beginnen wir mit der « Idealfamilie», dem «Idealstaat», wenn die
Wucht des sozialen Lebens uns rastlos weitertreibt und weiterhetzt,
wenn alles ideale Streben und Wollen an der harten, unausweichbaren,
unabwendbaren Entwicklung zerbricht ? Ist uns irgendwie geholfen,
wenn wir z. B. wissen, ob und inwieweit dieser oder jener moderne Staat
eine Ausprigung des allgemeinen Naturdranges zum sozialen Leben
ist 7 Konnen diese iiberlieferten Ideen iiberhaupt als wahr angesprochen
werden, sind sie nicht zeitbedingt, nicht der Niederschlag mittelalter-
lichen Denkens, mittelalterlicher Verhiltnisse ? eine absolute Setzung
relativer Zeitsicht ? Die alten Ideale mdgen, so wiederholt man, in
anderen Epochen der Geschichte Kraft und Geltung gehabt haben ;
sie mogen uns zeugen von der Eigenart damaliger Vorstellungen und
Arbeitsweisen ; fiir uns sind sie undurchfiihrbar, gegenstandslos und
damit abgetan ; sie haben sich iiberlebt, sie sind « die falsch gewordene

1 Tund U 6.
2T und U 71.



Ideologic und Idee im sozialen Leben 185

Sicht einer schwach gewordenen Gruppe. ... Dies ist die historische
Dialektik, dal die Wahrheit zur Ideologie wird, wenn sie festgehalten
wird, wihrend die Wirklichkeit weiterschreitet ». !

Diese Frage nach dem Sinn und der Bedeutung, nach dem Wirk-
lichkeitscharakter, dem Realwert der iiberlieferten sozialen Ideen und
Grundsiitze steht zur Stunde im Mittelpunkte des Interesses und der
wissenschaftlichen Forschung. Nicht nur die Anhinger der eben er-
wahnten soziologischen Richtung, auch jene, die auf Grund ihrer welt-
anschaulichen, metaphysisch-ethischen Grundeinstellung diese Ideale
nur bejahen konnen 2, verlangen Rechenschaft dariiber, ob die gesell-
schaftlichen Ideale ihre Lebendigkeit, ihre Lebensnihe nicht verloren
haben, ob sie nicht zu Ideologien verblaf3t sind, m. a. W. wir erwarten
Klarheit dariiber, ob im sozialen ILeben Idee nicht so viel bedeutet
wie Ideologie : Ideologie, d. h. nicht nach dem urspri'mglichén Wort-
sinne Ideenlehre, sondern in anderer Sinngebung des Wortes « perspek-
tivisch verzerrte Wahrheit ». > Somit wird die Idee, wenn nicht zur
Liige, aber doch zum Phantom.

I.

Um zu erkennen, wie der eben angedeutete neuzeitliche Stand-
punkt, diese Auflésung der Ideen in Ideologien, aufkommen und sich
weithin durchsetzen konnte, und um damit unsere Lésung vorzubereiten,
sei auf drei Punkte hingewiesen :

Ein erster Grund, der gegen die sozialen Ideen zu sprechen scheint,
liegt in der unleugbaren Dynamik des gesellschaftlichen Lebens, in dem
tatsdchlichen, geschichtlich nachzuweisenden, sich geradezu aufdringen-
den Wandel und Wechsel der sozialen Verhiltnisse. Wohl wenige
Tatsachen sind so offenkundig wie diese, dal} das soziale Leben sich in
stindiger Verinderung befindet. Das Leben des Einzelmenschen wie
der menschlichen Gemeinschaft hat stets unter dem Zwiespalt von Ideal
und Wirklichkeit, von Sollen und Tun gelitten. Dieser Zwiespalt wuchs
sich allmihlich zum offenen und vollendeten Gegensatze aus. Die

1 Heimann Eduard, Sozialwissenschaft und Wirklichkeit. Tubingen 1932.
5= .5 T

2 Vgl. die etwas befremdende Stellung von Waldemar Gurian, Die Gestaltungs-
kraft sozialer Theorie der Katholiken. In: Soziale Revue, 30. Jahrg. 1930. H. 6.
S. 241 ff. — Als Antwort : Gustav Gundlach, Gewerkschaften und Klasse. In:
Decutsche Arbeit. 15. Jahrg. 1930. H. 7. S. 354 ff.

3 Heimann, 1. c. S. 6.



186 Ideologie und Idee im sozialen Leben

gesellschaftlichen Strémungen der letzten Jahrhunderte unterscheiden
sich gegeniiber friiheren, differieren sogar untereinander nicht nur duler-
lich, etwa durch kleinere oder gréBere Anderungen in der Organisation ;
sie streiten nicht nur um periphere, an der Aullenseite haftende Dinge ;
nein, sie sind geleitet von durchaus entgegengesetzten Zielstrebungen ;
die Menschen von frither und von heute haben véllig andere soziale
Grundanschawungen, vertreten die widersprechendsten Ansichten iiber
die innerste Struktur, den wesentlichen Sinn der Gesellschaftsformen.
Erinnern wir uns z. B. an das Gesellschaftsbild des Individualismus
und an jenes des Sozialismus, die beide mit dem mittelalterlichen wenig
oder gar nichts gemein haben. Wo bleibt bei solcher Dynamik, bei
solchem Wechsel, bei solchem Flusse das statische, das beharrende,
das wihrende Element ? Sollen diese Gebilde, die sich gegenseitig
beinahe ausschlieBen, der verschiedene Ausdruck einer einzigen Idee
sein ?

Einen zweiten Grund sehen wir hierin : Die Schriften, die unsere
iiberlieferte christliche Soziallehre — denn um sie handelt es sich im
Grunde —- verteidigen, sind zum Teil bedauerlicherweise hinter der
sozialen Entwicklung zuriickgeblieben. Ungeniigend und mangelhaft sind
mitunter die Anstrengungen und Versuche, das ererbte Lehrgut scharf
und eindeutig zu begriinden, vor allen Dingen klar zu zeigen, weshalb
und wieweit die sozialen Ideen der Wirklichkeit entsprechen, ja ent-
sprechen miissen, weshalb sie auch bei verdnderter Sachlage ihre
Bedeutung behalten. Diese Untitigkeit, oder besser diese oftmals
verfehlten Versuche erkliren, wie die sozialen Ideen bei denen in
MiBkredit kommen konnten, die weltanschaulich mit uns auf gleichem
Boden stehen. Wir haben den Eindruck erweckt, eine zeitgemiille
Rechtfertigung der Ideale sei nicht moglich, und um zu retten, was
noch retten zu sei, klammerten wir uns an die Autoritit fritherer Meister.

Den Hauptgrund fiir den Umschwung sozialen Denkens finden wir
jedoch in der ganzlich verinderten Sachlage auf erkenntnistheoretischem
Gebiete. Die modernen «Soziologisten» gehen mit anderen Voraus-
setzungen an das schwer zu entwirrende Kniuel des sozialen Lebens
heran ; sie haben ihre eigene Meinung von der Erkenntniskraft und
-fihigkeit des menschlichen Geistes, vom Werte und von der Geltung
des Erkannten. Jedenfalls sind sie weithin im Unklaren iiber die
erkenntniskritischen Grundlagen der Seinsphilosophie, deren Ideen hier
gemeint sind. Die Folge ist : Was sie als « Ideen » dieser Seinsphilo-
sophie ausgeben, sind gar nicht deren Ideen, sondern hidufig genau



Idcologie und Idee im sozialen Leben 187

nur ihre Entstellung. Mannheim z. B. schreibt in seinem Ziiricher
Referat : « Das Denken besteht hier (im Mittelalter) im wesentlichen
darin, dall man jede auftauchende neuz Tatsache in ecine vorgegebene,
herangebrachte ,Ordo‘ eingliedert, was zumeist durch Interpretation
oder Uminterpretation der ,Tatsache’ gelingt.»! Gegen eine solche
einseitige, schablonenhafte und gewalttitige Verengung unseres Denkens
wird sich die Seinsphilosophie entschieden verwahren. Heute gilt, wie
M. sagt, im Denken ein anderes Gesetz, heute, « wo das Denken nicht
darin bestehen wird, neue Tatsachen in einen Ordo einzufiigen, sondern
umgekehrt darin, einer jeden in das herangebrachte Ordnungssystem
nicht hineinpassenden Tatsache zuliebe den Ordo in Frage zu stellen ». *

1.

Damit beziiglich unserer I'rage, ob im sozialen Leben Idee gleich
Ideologie sei, von vornherein jeder Zweifel ausgeschlossen und die
Richtung unserer Losung eindeutig gekennzeichnet sei: Die Seins-
philosophie, die Philosophia perennis, ist der festen Uberzeugung, daf3
die von thr gewonnenen Ideen aus der Wirklichkeit und fiiv die Wirk-
lichkeit sind, d. h. daB sie dem Reiche des Wirklichen entstammen,
Wirkliches zum Inhalt haben und darum im Leben Geltung bean-
spruchen. Gegeniiber der Wirklichkeitsfremde, die bei modernen Sozio-
logisten als das Signum der sozialen Ideen erscheint, behaupten wir
deren- Wirklichkeitsnihe, so zwar, dal3 all jene Abstraktionen und
Theorien, die nicht wirklichkeitsbestimmt, nicht real fundiert sind,
auch nicht als soziale Ideen und Leitsitze, sondern hochstens als
Phantasien, als Scheinbilder und Trugschliisse angesehen werden kénnen.
Nur sei jetzt schon bemerkt: Wirklichkeit ist micht identisch mat
Gegenwart, umfalit nicht nur die augenblickliche soziale Lage, die je-
weils zeitgeschichtlichen gesellschaftlichen Verhiltnisse. Wirklichkeit
besagt vielmehr das ganze Gebiet, die Gesamtkette, die Gesamtent-
wicklung des Gemeinschaftslebens. Und weiter : wir anerkennen eine
metaphysische Wirklichkeit ; doch davon gleich.

Ihren Anspruch vom Wirklichkeitscharakter ihrer sozialen Ideen
und Gesetze stiitzt die Seinsphilosophie durch drei erkenntnistheore-
tische Grundlehren.

Die erste lautet: Alles menschliche Erkennen beginnt beim tat-

1 Mannheim, I und U 51,
2 Ibid. o7.



188 " Ideologie und Idee im sozialen Leben

sdchlich Gegebenen, d. h. unser ganzes Erkennen ist irgendwie der
Erfahrung, der Beobachtung entnommen. ! Unser Verstand ist urspriing-
lich ein unbeschriebenes Blatt, eine leere Tafel, auf die, um ein Bild
zu gebrauchen, die Wirklichkeit ihre Linien aufzeichnen muf}. Unser
Geist mull in Verbindung stehen mit der Welt des Seienden, damit
er iiberhaupt in Titigkeit treten, d. h. erkennen kann. Erkennen
bedeutet in Kontakt kommen und in Kontakt bleiben mit dem realen
Sein, zu dem unsere Sinne gleichsam das Einfallstor, die Verbindungs-
briicke darstellen. Unsere geistige Betitigung mul fortlaufend, fort-
wahrend an der Welt des Seienden orientiert sein, damit sie sich nicht
verliert, damit sie sich nicht in weltferne, lebensunwirkliche Speku-
lationen verrennt. Je vielgestaltiger dabei der Lebenskreis ist, dem
unser Geist sich hingibt und dessen Gesetze er untersucht, je bewegter,
flieBender, je unruhiger und mannigfaltiger das vorgeworfene Gebiet
ist, desto genauere und sorgfiltigere Beobachtung tut not, desto all-
seitiger und umsichtiger soll die Erfahrung sein, desto notwendiger und
dringlicher mull der Kontakt mit der Wirklichkeit aufrechterhalten
werden und bleiben — alles das bereits eine ernste Mahnung an den
Sozialwissenschaftler, sich nicht vor den Eigenarten und Besonderheiten
der augenblicklichen Gesellschaftslage zu sperren. Denn wohl kein
Leben ist bewegter, reger und dynamischer als das Leben, das zwischen
uns Menschen hin- und herflie(3t.

Die zweite erkenntniskritische Voraussetzung : In diesem Erfah-
rungsmaterial, in diesen Tatsachen erkemnt unser Geist, und zwar in
erster Linie, also direkt und unmitielbar — das Bleibende, das Statische,
das Beharrende, das hinter den Erscheinungen Liegende, das Wesen,
kurz: die Idee. M. a. W., der Verstand dringt zum Inneren, zum
tiefsten Seinsgrund, zum letzten Sinn der Dinge vor, er bleibt nicht
an den Erscheinungen, dem Phinomen haften, weil er als geistige
Fiahigkeit selber iiber den Stoff und die stofflichen Bedingungen hinaus-
gehoben ist. « Penetrans ad essentias rerum», er dringt zum Wesens-
kern der Dinge vor, sagt Thomas von Aquin einmal kurz und treffend ;
unmittelbar vorher sagt er: «intus legens», der Geist gibt sich nicht
zufrieden mit einem Streifen der AuBenseite, mit einem Haftenbleiben
an der Oberfliche, sondern «liest im Innern» der Dinge. ® Mit dieser
Voraussetzung hingt die Einsicht zusammen, da3 wir das Einzelne gar

LS. Thom., Summa Theol. I 84, 2.
2 Ibid. II-IT 8, 1.



Ideologie und Idee im sozialen Leben 189

nicht gedanklich erfassen koénnen, ohne das Allgemeine erkannt,.ohne
den allgemeingiiltigen Begriff, ohne die allgemeine Idee gewonnen zu
haben. Zur Erhirtung dieser Behauptung, die {ibrigens von hervor-
ragenden modernen Erkenntniskritikern eingestanden wird, sei an die
einfache Wahrnehmung erinnert : Wer aussagen will, ob dieses oder
jenes Wesen ein Mensch ist, mull zunichst wissen, was das Wort
« Mensch » bedeutet. Wer untersucht, ob dieses oder jenes soziale
Gebilde, das deutsche Reich, die franzésische Republik, die Sowjetunion
ein Staat ist, mul sich zuerst iiber den Sinn dieses Wortes « Staat »
klar sein.

Aus den beiden bisher genannten erkenntnistheoretischen Voraus-
setzungen folgert die Seinsphilosophie als dritte Grundlehre den Satz,
der fiir die Losung unseres Problems ausschlaggebend 1st : Die Wesens-
schau wunseres Geistes ist eine Wirklichkeitsschau, keine Konstruktion ;
unsere Ideen sind, wenn der Ausdruck gestattet ist, aus der Wirklichkeit
geboren, aus der realen Verklammerung herausgelost, nicht willkiirlich
gesetzt. Unser Intellekt ist auf die Wahrheit, und das heillt, auf das
reale Sein angelegt ; deshalb sind seine Erkenntnisse wa#hr, d. h. wirk-
lichkeitsentsprechend. Die Aufgabe, der Sinn unseres Verstandes besteht
eben in der Erfassung, der Durchdringung der Wirklichkeit. — Die Seins-
philosophie geht sogar noch einen Schritt weiter : Wie die Erstbegrifte,
die unmittelbar geschépften Ideen aus der Wirklichkeit und somit fiir
die Wirklichkeit sind, so sind auch die weiteren Erkenntnisse, die durch
Urteilen und SchluBfolgern, durch Vergleichen und Verbinden ge-
wonnenen Einsichten wahr, d. h. wirklichkeitsentsprechend. Denn
unser Geist, einmal vom Reiche des Wirklichen bestimmt, hilt sich
dem Reiche des Wirklichen gleichsam verhaftet, sofern er folgerichtig
das Gefundene, das Gesehene weiterdenkt. Wir stollen bei dieser ganzen
Erdrterung auf ein heil3 umstrittenes und stets umkédmpftes Problem,
das sog. Universalienproblem, d. h. auf die gerade heute viel verschriene
und vielgeschmihte Lehre der Seinsphilosophie, dall sich die Idee im
Einzelding ausprigt, dal das Allgemeine im Besonderen enthalten ist,
dal sich das Besondere erst auf Grund des Allgemeinen gestaltet und
gestalten kann, dal3 hinter aller Dynamik das Statische, ein Bleibendes
verborgen ist, dall Ideenschau bedeutet : Herausfinden, Herausschilen
dieses Bleibenden und Allgemeinen. Die scharfe Ablehnung, der diese
Lehre begegnet, ist u. E. damit zu erkliren, dal} sie weithin entstellt,
geradeswegs umgekehrt und damit verkannt wird. Die Seinsphilosophie
setzt micht apriori allgemeine Ideen, wie ihr immer wieder vorgeworfen



190 Ideologie und Idee im sozialen Leben

wird, sie konstruiert keine Ideale, sondern sie sucht Ideen, sie findet
Ideen, sie lost die Wesenheiten von und aus aller individuellen
Besonderung heraus ; erst auf Grund dieser lgsenden und reinigenden
Titigkeit erkennt und behauptet sie die Allgemeingiiltigkeit der Idee
und stellt der Wirklichkeit das Ideal vor : aus der Realitit und fiir
die Realitit.

IT1.

Wenn wir versuchen, auf Grund dieser erkenntnistheoretischen
Voraussetzungen den Ideengehalt der Seinsphilosophie zu verstehen und
zu werten, uns zu fragen, ob die iiberlieferte Soziallehre der Philosophia
perennis tatsidchlich Allgemeingiiltigkeit beanspruchen kann und bean-
spruchen mul}, bezw. wenn wir festzustellen versuchen, wo und wieweit
diese Soziallehre einer Neuorientierung und Neugestaltung bedarf, so
werden wir erwarten, dall in einer erkenntniskritisch so fundierten
Gesellschaftswissenschaft die Beobachtung des wirklichen sozialen Lebens,
die Erfahrung auf gesellschaftlichem Gebiete einen breiten Raum ein-
nehmen mull. Sonst widerspriche diese Wissenschaft ihren eigenen
Prinzipien, ihrer eigenen Metaphysik. Nun hat z. B. Thomas von Aquin
immer wieder an die Pflicht sorgfiltiger Beobachtung, eingehender
Einzelforschung erinnert und selber nachweislich alle ihm bekannten
Erfahrungstatsachen als Erkenntnismittel, als Unterlage seiner Doktrin
benutzt. Und gerade fiir die Wissenschaft der Ethik fordert er eine
besonders genaue und allseitige Beobachtung des konkreten Lebens,
eben weil es sich darum handelt, Normen und Grundsitze zu suchen
fiir das sittliche Handeln, das seinem ganzen Charakter entsprechend
ungemein vielgestaltig ist und den Menschen fast jeden Augenblick
vor neue Situationen und neue Entschlulnotwendigkeiten stellt. !

Wir geben darum jenen unbedingt Recht, die sagen: Es kann
niemals im Sinne der Seinsphilosophie liegen, die Erfahrung auf halbem
Weg abzubrechen, die ganze nachmittelalterliche Entwicklung des
Gesellschaftslebens einfachhin zu ignorieren, sich auf die Anwendung
der gewonnenen Einsichten zu beschrinken, sich vielleicht entriistet
von der spiteren und heutigen Periode abzuwenden, die so bizarre
Formen im Gemeinschaftsleben angenommen hat. Wir kénnen uns
nicht mit einem gedankenlosen Nachreden mittelalterlicher Soziallehre
zufrieden geben ; wir sind entschieden der Meinung, mit bloBem Wieder-

LS. Thom., in Ethic. Arist. 1. I, lect. 3.



Idcologie und Idee im sozialen Leben 191

holen des iiberlieferten Gutes sei unsere heutige Aufgabe keineswegs
erschopft. Das Gebot der Stunde verlangt vielmehr ein redliches,
unverdrossenes Bemiihen, das, was unsere Vorgénger durch angestrengte
Beobachtung und harte Gedankenarbeit gefunden haben, mit cben
diesem wissenschaftlichen Ernst wiederzufinden, die Ideen an der
augenblicklich mdglichen Erfahrung zu tiberpriifen, das Allgemeine,
Uberzeitliche sorglich vom Besonderen, Zeit- und Raumbedingten zu
scheiden.

Eine neue Gesellschaftsordnung birgt zudem neue Probleme in sich,
bringt die alten Schwierigkeiten in neuer Gestaltung wieder. Darum
kann es nicht nur, es muf sein, dall uns heute viele Aufgaben geworden
sind, von denen f{rithere Zeiten nichts wullten oder die fiir sie nicht
so verbindlich, nicht so wichtig waren.

Kurz gesagt : Zur Losung des Problems, ob Idee oder Ideologie
im sozialen Leben, bedarf es der vorbereitenden Mitarbeit der Soziologie,
der beobachtenden, vergleichenden Gesellschaftslehre, der sozialen
Wirklichkeitsschau, denn das ist u. E. die Soziologie. Nur die Soziologie,
nicht die Sozialphilosophie unterrichtet iiber die tatsichliche Struktur
der gesellschaftlichen Strémungen in einer bestimmten Zeit; nur die
Soziologie vermag die eigenartigen Sonderauffassungen und Sonderein-
stellungen der verschiedenen Epochen zu erkennen, vermag ihre kon-
kreten Gemeinsamkeiten und Unterschiede zu entdecken.

Der Sozialphilosoph mufBl diese Ubereinstimmungen und Ver-
schiedenheiten hinnehmen und werten, um in der Anwendung seiner
allgemeinen Grundsiitze nicht fehlzugehen, um seine Ideen und Prin-
zipien zu kldren, sich zu fragen, ob er nicht Besonderes fiir Allgemeines
gehalten hat, ob er nicht als wesentlich angesehen hat, was nur zeit-
bedingte Eigenheit war.

Soziologische Beobachtung tut not. Aber die Soziologie darf nicht
in Soziologismus ausarten. Sie darf sich nicht als die einzige und letzte
Quelle sozialen Wissens ausgeben, mit welchem Anspruche sie heute
vielfach auftritt. Neben ihr und iiber ihr mull die Sozialphilosophie
zu ihrem Rechte kommen. Nur die Sozialphilosophie kann allgemein-
giiltige Gesetze herausbringen, nur sie dringt bis zu der Idee, bis zum
Ideal vor.

Denn entgegen allem Sichstrduben und aller Ablehnung mancher
moderner Soziologen sind wir, wie gesagt, der festen Uberzeugung :
Es gibt allgemeine soziale Ideen und allgemeinverbindliche soziale Gesetze
— ich sage : Gesetze, nicht : Regelmifigkeiten —, die auch die augen-



192 Ideologic und Idee im sozialen Leben

blickliche Gesellschaftsordnung verpflichten, mag die Entwicklung tiber
sie zur Tagesordnung iibergehen, mag sie sich nicht an sie kehren, sich
nicht um sie kiimmern. So dynamisch die Wirklichkeit sein mag, es
gibt eine Statik des sozialen Lebens. Wir sind auch der Meinung, dal
die Denker des Altertums und des Mittelalters weithin diese Ideen
sehen konnten und sehen mubBten, sofern sie — was niemand ihnen
abstreiten wird — ernstlich nachdachten, trotzdem die damalige Welt
einen anderen gesellschaftlichen Aufbau zeigt wie unsere.
Nur auf Weniges kénnen wir hier hinweisen.

IV.

Den Anfangspunkt aller Sozialphilosophie bildet die allen Zeiten
und Denkern zugingliche Einsicht in das Wesen des Menschen, in die
mit diesem Wesen gegebenen Notwendigkeiten und Erfordernisse, die
Erkenntnis, dall diese Anspriiche der Menschennatur Anerkennung,
Beachtung verlangen, dal} sie ein unbedingt zu verwirklichendes Ziel
sind. Der Mensch als leib-geistiges Wesen, als denkende und frei-
wollende Person, hat nun einmal kraft seiner Natur Rechte und
Pflichten, die jeden einzelnen Menschen aller Zeiten und aller Zonen
binden, eben weil er Mensch ist. An diesen Rechten kann ein sozial
noch so eigenartig orientiertes Jahrhundert nicht vorbeigehen, ohne
schwer zu irren und sich ungeheuer zu belasten.

Niemand mége — wir bitten darum — die Bedeutung dieser schein-
bar so selbstverstindlichen, vielleicht « banalen» Bemerkung unter-
schitzen. Seit Jahrhunderten quilen sich die Sozialwissenschaftler ab,
die richtige Losung zu finden des alten, verwickelten Problems : Der
Einzelne und die Gemeinschaft. Eine befriedigende Antwort wird nicht
gelingen, wenn immer wieder nur verglichen wird, wie die Linzelnen
sich tatsdchlich der Gemeinschalt gegeniiber verhalten haben, sondern
nur dann, wenn grundsiitzlich die Frage geklirt wird, d. h. wenn aus-
gegangen wird von dem uns anhaftenden, philosophisch erkennbaren
Doppelcharakter : unserer Individualitit und Personalitit sowie der aus
beiden folgenden Gemeinschaftsfunktionen. Um ein weiteres Beispiel
zu nennen : Die « Entproletarisierung des Proletariates », die ordnungs-
gemiille und sinngetragene Eingliederung der Proletarier in das Gesell-
schaftsganze erwarte niemand allein von dkonomisch-politischen Ande-
rungen, von wirtschaftlicher Hebung und politischer Miindigkeit ; die
personalen Rechie des Lohnarbeiters miissen anerkannt sein und es



Ideologie und Idee im sozialen Leben ] 103

mul dem Proletarier ermoglicht werden, eine seiner personalen Menschen-
wiirde entsprechende Stellung im Gesellschaftsleben zu finden. !

Den mittelalterlichen Gelehrten konnte weiter die Tatsache von der
Notwendigkeit sozialen Lebens und sozialen Handelns nicht verborgen
bleiben. Der Mensch ist ein geselliges, ein Gemeinschaftswesen: Diesen
Fundamentalsatz aller Sozialwissenschaft diirfen wir als einen Kern-
punkt und Zentralgedanken aristotelisch-thomistischer Lehrweisheit hin-
stellen. Aus diesemn Satze vermag richtiges Denken eine Menge eindeutig
bestimmter Folgerungen zu ziehen, die so wahr und giiltig sind wie
das Prinzip selber. Thomas z. B. folgert aus diesem Satze die sozialen
Pflichten gegenseitiger Hilfe 2, unbedingter Wahrhaftigkeit 3, edler
Menschengiite, gerechter Behandlung, zuvorkommender Freundlichkeit. 4

Diese Lehre vom Naturdrang des Menschen zum sozialen Leben
ist geradezu grundlegend und ausschlaggebend, wenn ein wertendes
Urteil gewagt werden soll iiber das Gesellschaftsbild unserer liberal-
individualistischen Ara. Die Hinkehr der Gegenwart zu all dem, was
wir Gemeinschaft nennen, ist doch letzten Endes nichts anderes
als eine natiirliche Gegenwirkung gegen eine soziale Vergangenheit, die
unwillkiirliche Ablehnung des einseitig auf sich selbst bezogenen
« Individuums ».

Dabei mache man wenigstens den mittelalterlichen Denkern nicht
den Vorwurf, sie unterschitzten den Einzelmenschen, lésten das Indi-
viduum in der Gemeinschaft, vor allem im Staate auf, m. a. W. sie
achteten den Menschen nur als Teilwesen, als Glied im Ganzen. Gewil
die Ganzheits- und Ordnungsidee steht im Mittelpunkte der mittelalter-
lichen Scholastiker ; sie sahen die Welt als Kosmos und fanden den
Menschen sinnvoll in diesen Kosmos eingeordnet ; diese Ganzheitsidee
kann der heutigen Auflsung, Mechanisierung und Atomisierung nicht
scharf genug entgegengehalten werden. Aber daneben betonten die
groBen Theologen des Mittelalters mit Nachdruck den Eigenwert jeder
einzelnen menschlichen Person ® und fanden die individuellen Unter-
schiede tief in der Menschennatur verankert : ¢ all das bedeutet ecine

1 Vgl. des Verfassers Artikel : Person-sein und proletarische Lebensgestaltung :
in Theologie und Glaube 1933. 1. H. S. 71-84.

2111 c. G. 1371.

3 11-1T 109, 3 ad 1.

4 II-1T 114, 2 ad 1.

5 Vgl. Thom., I 91, 1; 96, 2.
6 Ibid. I 76, =.



104 @ Idecologic und Idee im sozialen Leben

scharfe Ablehnung neuzeitlich iibertriebener Vergesellschaftungsten-
denzen, moderner Vermassung und Gleichmacherei.

Es geht unmoglich an, eine Soziallehre aufzubauen ohne meta-
physische Grundlagen. Es geht auch nicht an, an der Heilung und
Erneuerung der heutigen gesellschaftlichen Wirklichkeit zu arbeiten,
ohne auf metaphysische und naturrechtliche Grundlagen zuriickzu-
greifen. Wir wissen, daB dieser Standpunkt auch manchem katholischen
Sozialwissenschaftler nicht gefillt. Aber nie koénnen wir eine voll-
stindige Relativierung des Sozialen gutheillen.

Wie notwendig die Metaphysik fiir die Gesellschaftslehre ist, sei
an zwei Beispielen gezeigt. Der ganze Streit zwischen Individualismus,
Solidarismus und Universalismus dreht sich eigentlich um die Frage :
Wie ist der einzelne der Gemeinschaft verhaftet und zugeordnet ?
BloB #dulerlich und gedanklich oder innerlich und wirklich ? d. h. ist
die Gemeinschaft blofe Summe oder etwas Eigenstindiges 7 Wenn
eigenstindig, ist sie dann eine Wesens- oder Ordnungseinheit ? Anders
ausgedriickt : Ist der Einzelmensch der Gemeinschaft auf Leben und
Tod verschrieben oder steht er als bewuBit-freies Glied in ihr und auch
noch iiber ihr ? Das alles sind Fragen, die fundamental entscheiden
iiber die sozialen Funktionen des Einzelnen, die Rechte der Gemein-
schaft, iiber die Art der Zuordnung von Gruppe und Einzelmensch.

Erinnert sei sodann an die Metaphysik des Zieles, des viel-
gelisterten Gemeinwohles. Wir glauben, der scharfe Protest, dem mit-
unter die Lehre vom Gemeinwohl begegnet, beruhe nicht allein auf einem
Mangel konkreter Bestimmtheit und eindeutiger Feststellung dessen,
was das Gemeinwohl hier und dort nun eigentlich sei, sondern dieser
Protest sei ebensosehr zu erkliren aus der falschverstandenen oder
gar nicht gesehenen besonderen Wirkweise des Gemeinwohles. Die
eigenartige Wirkweise der « leitenden Idee » wird unterschitzt oder nicht
richtig gefalit ; die metaphysischen Prinzipien iiber Transzendenz und
Immanenz des Zieles sind unbekannt ; so erscheint die Zweckursache
als in ihrer Titigkeitsart der Wirkursache vollstindig adiquat ; grobe
MiBverstindnisse sind dann unvermeidlich.

Um ein Letztes anzufiihren : Es gab im Altertum und im Mittel-
alter eine Wirklichkeitsschan und eine Wesensanalyse der bestehenden
gesellschaftlichen Formen, z. B. der Familie, des Staates. Die gefundenen
Ergebnisse wurden dann in Beziehung gesetzt zur individuellen wie
sozialen Menschennatur, ihren Gesetzen und Forderungen. Aus diesem
Vergleich mulBte die Bedeutung dieser Gesellschaftsformen fiir den



Ideologie und Idee im sozialen Leben 105

Menschen und die Menschheit hervorgehen ; es mulite klar werden, ob
und wieweit diese Sozialgebilde notwendig oder niitzlich seien, ob es
sich nur um zeitbedingte oder um schlechthin gegebene soziale Ein-
richtungen handle. Man unterschied genau die Frage, ob iiberhaupt
ein dhnliches Gebilde zur naturgemiflen Entwicklung der Menschheit
gehore, von jener anderen, ob dieses Gebilde unbedingt in dieser oder
jener konkreten Gestalt naturgegeben sei. Es konnten aus solchem
Vergleiche weiterhin Schliisse gezogen werden auf die innere Struktur
der Gemeinschaften ; man konnte die Ziele erkennen, denen sie dienen
mubten, die Gesetze, nach denen sie zu griinden bezw. zu gestalten
selen ; es war erlaubt, allgemeine Richtlinien und Regeln aufzustellen,
und damit der Entwicklung Wege zu weisen, Moglichkeiten zu ent-
hiillen und Grenzen zu ziehen. Je niher aber eine Gemeinschaft der
Menschennatur steht, je unmittelbarer sie dem Menschen niitzt, desto
eher ist ein solches Urteil gestattet, desto leichter sind ihre Wesens-
elemente zu erkennen, desto sicherer ist die Gefahr des Irrtums und
der Ubertreibung ausgeschlossen.

Wir glauben daher, sagen zu diirfen : Der Vorwurf, unserve gesamten
sozialen Ideen seien michls als Ideologien, ist unberechtigi. Er verkennt
vollstindig den Wirklichkeitswert des Ideals. GewiB, ein Ideal iiber-
ragt die tatsdchliche Wirklichkeit ; sonst wire es kein Ideal. Aber
darum ist es noch nicht unwirklich, noch nicht «ideologisch ».

V.

Ein der thomistischen Erkenntniskritik ausgesprochener Vorwurf
mul} uns noch in wenigen Sitzen beschiftigen.

Eine Richtung der heutigen Wissenssoziologie verwirft, wie ein-
gangs mitgeteilt, jedwedes parteigebundene, standortgebundene Wissen,
da dieses notwendig eine Verengung des Blickfeldes bedeute, nur einen
Ausschnitt aus dem sozialen Leben zu sehen vermoge. Auch die Denk-
basis der mittelalterlichen Philosophen, die Mannheim ein auf der
Monopolsituation einer Schicht basiertes Wissen nennt, die Denkbasis
der Seinsphilosophie gilt dieser Denkrichtung selbstverstindlich als
parteibeschrinkt, als standortgebunden. Hat dieser Einwand nicht
seine Berechtigung ? Ist nicht schlieBlich alles Denken subjektive
Schau ? Es kann jemand sagen : Jede bestimmte erkenntnistheoretische
Haltung besagt eine Einengung, den Riickzug von der unermeBlichen
Mannigfaltigkeit des sozialen Werdens und Geschehens.



196 Ideologic und Idee im sozialen Leben

Wir glauben nicht, der also orientierten Wissenssoziologie gegeniiber
viel ausrichten zu kénnen, auch nicht durch den Hinweis, dal es
erkenntniskritische Vorraussetzungslosigkeit nicht gibt und daf3 auch
die heutigen Sozialgelehrten ihre eindeutig festgelegte erkenntnis-
kritische Einstellung mitbringen, da also ihr Glaube, das stand-
ortfreie, parteilose, iiberparteiliche Wissen gefunden zu haben, eine
Tauschung ist, daB eine « freischwebende Intelligenz » immer frommer
Wunsch bleiben wird. Wir moéchten nur die Haltung der Seins-
philosophie kurz kennzeichnen. ,

Sertillanges hat die Philosophia perennis gelegentlich « die Philo-
sophie des gesunden Menschenverstandes » genannt. Damit ist alles mit
fast verbliiffender Einfachheit gesagt. Die Seinsphilosophie bemiiht
sich so zu denken, wie der naive, ungebrochene, unkomplizierte Mensch
zu denken pflegt, oder besser, wie unser Verstand, seinem natiirlichen
Drange, seiner natiirlichen Bewegung folgend, denken muf. Sie will die
Naturordnung verstehen, nicht vergewaltigen ; sie erschrickt nicht,
wenn weitausgreifende Folgerungen sich aus ihren Primissen ergeben,
auch dann nicht, wenn diese Folgerungen der heutigen Meinung und
gesellschaftlichen Wirklichkeit widersprechen und wenn der ernsthafte
Versuch ihrer Durchfithrung den glatten Bruch mit gegenwirtigen
Gesellschaftsformen zur Voraussetzung hat. Wenn die Seinsphilosophie
vom «Sensus communis» redet, so meint sie damit keine Massen-
psychose, sondern eben dieses Sichhingeben an die naturgemile, natur-
hafte Ordnung und Folge unserer Erkenntnis. Kann das als « partei-
gebundener Standpunkt» bezeichnet werden oder ist das nicht die
selbstverstindliche, unumgingliche Grundhaltung, die ohne weiteres
gegeben ist 7 M. a. W. ist das nicht ein allgemeinmenschlicher Stand-
punkt, ohne den gar kein Wissen und Denken zustandekommt ? Nur
ein Vergessen auf die Beobachtung, ein iiberstiirztes, gewagtes Urteilen
oder ein Sichverlieren in die besonderen konkreten Umstinde wiirden
dieses Denken allerdings zu einem parteigebundenen machen. ---

VI.

Der bisherige Abschnitt dieser Arbeit sollte einen Beitrag liefern
zur spekulativen Begriindung unserer Sozialideen und ihres Wirklich-
keitscharakters. Die gewonnene Erkenntnis wird fiir das praktische
Leben in doppelter Weise von Bedeutung. Einmal haben wir einen
MaBstab, um tiiber zeitgeschichtliche Strémungen bewertend zu urteilen.
Zweitens — und darauf soll hier unser Blick gerichtet sein — kdnnen



Ideologic und Idee im sozialen Leben 197

wir verlangen, daf die Praxis auf die Ideen Riicksicht nimmi, dal} eine
Zeit und ihre Menschen sich am Ideal orientieren, es anstreben, mit seiner
Verwirklichung Ernst machen. Wenngleich diese letzte Forderung heute
vielfachem Widerspruche begegnen wird, wenngleich — und das soll
keineswegs verkannt werden — infolge der gegenwirtigen Umstinde
und Zwangsverhiltnisse eine Durchfithrung des Ideals unendlich er-
schwert ist, wenngleich deshalb Umsicht und Geduld ein Hauptgebot
der Stunde sind, bietet uns trotzdem das augenblickliche soziale Leben
selber den Beweis fiir die Notwendigkeit gesellschaftlicher Ideale. So
widersinnig es scheinen mag : Wihrend wir auf der einen Seite dem
Ideal den Riicken kehren, rufen wir es auf der anderen Seite zu Hilfe,
um Bestrebungen zu rechtfertigen, um falsche Ansichten zuriickzu-
welisen, um m. a. W. wieder einen ertriglichen Gesellschaftszustand
zu schaffen. Der bloBe Soziologismus bringt uns nicht die Losung der
Ritsel, die uns aufgegeben sind und an denen wir soviel herumraten.

Wir kénnen, um mit einer allgemeinen Beobachtung zu beginnen,
gar nicht iiber das soziale Leben, seine Bedingungen, Anspriiche und
Moglichkeiten verhandeln, ohne immer wieder von Ideen auszugehen
und auf sie zuriickzugreifen. Schon das laute oder leise Stéhnen iiber
die schlechten und die Sehnsucht nach besseren Zeiten beweist, dall wir
irgendwie an ein Ideal glauben. Wer insbesondere bei ausgesprochenen
Gegnern der iiberlieferten Sozialideen darauf achtet, ob sie tatsdchlich
ohne diese Ideen und Ideale auskommen, der wird zu seinem Erstaunen
feststellen, wie diese Anti-Ideellen in der Praxis stillschweigend, unbe-
wullt jene Ideen anerkennen, die sie theoretisch als Idole und Ideologien
verschreien. Eine Soziologie ohne sozialphilosophische Voraussetzungen
gibt es nicht, kann es nicht geben.

Vergleichen wir, um einige Einzelbeispiele zu nennen, die Lehre
iiber den Staat. Die Soziologie sagt uns, welches Ziel der heutige Staat
tatsdichlich hat, was er augenblicklich erveichen kann. Die Sozialphilo-
sophie sagt, welches Ziel der Staat haben, bezw. anstreben muf, zu
welchen Aufgaben er grundsiitzlich da ist, welche Giiter er verwirklichen,
was er dem Einzelmenschen und den kleineren Gruppen bieten mul.
Die Sozialphilosophie setzt dem Staat feste Grenzen, bestimmt sein
Verhiltnis zu den Individuen und Gruppen ; sie urteilt, ob und wieweit
die faktischen Unternehmungen des Staates vor der Vernunft und dem
Sittengesetz zu rechtfertigen sind. Darf der Staat diese urspriinglichen
Verpflichtungen einfachhin vernachlissigen, oder verlangen wir nicht
von ihm, dal} er die naturgegebenen Rechte des Einzelnen anerkennt,

Divus Thomas. 14



198 Ideologie und Idee im sozialen Leben

daB er sich des Ausnahmezustandes zeitgebotener Eingriffe und Zwangs-
vorkehrungen bewullt bleibt, dafl er seinen naturgesetzten Verpflich-
tungen wenigstens zu geniigen versucht ? Wenn gar keine idealen
MaBstibe angelegt werden diirfen, wenn grundsitzliche, sagen wir
getrost, naturgegebene, aus dem Wesen des Staates flieBende Leistungen
ein Unding sind : wieso dann die Forderung an den Staat, fiir Ab-
stellung neuauftretender oOffentlicher Millstinde zu sorgen, wieso die
Forderung, hier und da smiisse der Staat eingreifen ? Entschuldigungen
der Regierung, sie konne jetzt nicht helfen, oder gar die Versicherung
der leitenden Kreise, das falle nicht unter das Staatsprogramm, werden
von uns stets mit der Bemerkung abgeéwiesen : das mull aber unter
sein Programm fallen ; ist kein Weg vorhanden, so mul} einer gesucht
werden ; wenn der Staat sich nicht um diese Angelegenheiten kiimmert,
wozu ist er denn da ? Um den Staat auf neue Aufgaben zu binden,
um bzgl. dieser neuen Aufgaben mit wirklichen Rechtsanspriichen an
ihn heranzutreten, werden und miissen wir auf grundsitzliche Erwi-
gungen kommen. — Und andererseits : Wenn das einzige Gesetz des
sozialen Lebens, des politischen Lebens die Entwicklung ist, wenn nur
das gegenwirtig Zweckgemifle Ansporn und Motiv politischen Handelns
sein darf, wenn allein die Praxis Richtung geben soll : Weshalb die
Klagen iiber unseren augenblicklichen Parteistaat, weshalb die Auf-
regung, der Staat mische sich in viele Angelegenheiten, die « an und fiir
sich», so sagen wir fast metaphysisch, anderen Gruppen zustehen ?
Schwebt uns nicht doch ein Ideal vor, mit dem wir unbewul}t vergleichen
und an dem wir den heutigen Zustand messen ?

Eine in den letzten Jahrzehnten aufgetretene Form staatlicher
Betitigung ist die Sozialpolitik. Schon die Frage, ob der Staat das
Recht und vor allem die Pflicht hat, Sozialpolitik zu treiben, ob der
Staat zur Wohlfahrtspflege gehalten ist, wird nicht einzig und allein
von den Tatsachen, von der modernen Notlage her entschieden, erst
recht nicht jene andere Frage, wieweit diese Verpflichtung gehen mul,
was der Staat anstreben mull, da er allen Untertanen Fortkommens-
und Verbesserungsmaglichkeiten zu gewidhren hat, ob die &ffentliche
Sozialfiirsorge die Einzel- und Gruppenfiirsorge ersetzen oder sogar
ausschliefen darf, ob es fiir die Biirger Gewissens- und somit vom
Staat erzwingbare Pflicht ist, sich im Interesse des Staates und der
Mitbiirger sozial zu betitigen. Moderne Bestrebungen, das ganze Gebiet
der Wohlfahrtspflege und sozialen Fiirsorge als die ausschliefliche
Domiine des Staates zu betrachten, gelten uns aus grundsitzlichen



Ideologic und Idee im sozialen Leben 109

Erwigungen heraus als abwegig. Man denke nur an die grund-
verschiedenen Wirtschaftsfunktionen, die die Familie friiher erfiillt hat
und denen sie jetzt gemeinhin nochnachkommt. Es ist sehr bezeichnend,
dal} Brauer in seinem Buche « Sozialpolitik und Sozialreform » folgenden
Nachweis erbringt 1 : Unsere deutsche Sozialpolitik muBite versagen,
weil sie schon im Ansatz falsch war, weil es ihr von vorneherein gefehlt
hat an einer klaren Leitidee, weil sie sich nur von rein praktischen
Erwigungen, nicht aber wvon Idealen und idealen Iorderungen
bestimmen lie3.

Hart geht der Kampf augenblicklich um die familiec und ihre
groe Aufgabe, die Erziehung. Im Laufe der Geschichte hat die Familie
durchgreifende Wandlungen erlebt ; das 146t sich nicht leugnen. Unsere
Zeit scheint ernst machen zu wollen mit der volligen Auflésung dieser
sozialen Einrichtung. Das praktische Elend, die Zerrissenheit ungezihlter
Familien sind sattsam bekannt. Wir erinnern vor allem an die
Bestrebungen um die Erleichterung der Ehescheidung, selbst um
Wiedereinfiihrung der Vielehe. Es wird der Versuch gemacht, die
Zeitanschauungen zum allgemeinen Gesetze zu erheben. Marianne
Weber z. B., deren Schrift : « Die Idee der Ehe und die Ehescheidung »
einen schiitzenswerten Beitrag zum Eheproblem bildet, und die aner-
kennt, daf3 die Ehe der Idee nach unaufloslich sei, schreibt trotzdem :
« Es fragt sich, ob es nicht trotz aller praktischen Bedenken Aufgabe
des Gesetzgebers wiire, sich mit den sittlichen Vorstellungen seiner Zeit
in Einklang zu setzen ? » — Welche Anschauungen sich bzgl. der Kinder-
erziehung breitmachen, welche Tendenzen hier zur Auswirkung dringen,
erhellt aus dem Ringen und Kiampfen um die konfessionelle oder
konfessionslose Schule, aus der Anstrengung moderner Staaten, sich
allseitigen EinfluB auf die Erziehung der Kinder zu sichern, d. h. sie
ganz in seine Hand zu bringen, hinter welchen Versuchen sich oftmals
die Uberzeugung verbirgt, die Erziehung sei gar nicht das Recht der
Eltern, sondern eine rein staatliche Angelegenheit. — Wir mochten
hier einige Fragen anschlieBen. Wer wird sich bei einer so wichtigen
Sache einzig auf den Boden der gegebenen Tatsachen stellen ? Wer
wird bloB} zeitgebundene Familienpolitik treiben wollen ? Wonach sind
die Rechte, die Pflichten, die Aufgaben der Familie zu beurteilen ?
Wer bestimmt die Rechte der Eltern an ihren Kindern, wer befiehlt
oder verbietet, erlaubt oder verwehrt ihnen, fiir die geistigsittliche

1 Brauer Theodor, Sozialpolitik und Sozialreform. Jena 1931.



200 Ideologic und Idee im sozialen Ieben

Ausbildung ihrer Kinder zu sorgen ? Ist fiir all dies die Praxis des
heutigen Staates mallgebend 7 Hingt das ab von der allgemeinen
Stimmung und der jeweiligen Zeitmeinung ? Oder mulBl das nicht
entschieden werden nach prinzipiellen Uberlegungen, aus dem Wesen,
der Idee und der naturrechtlichen Stellung der Familie, aus dem natur-
haft gegebenen Verhiltnis von Eltern und Kindern ? Ist somit die
Idee der Familie ideologisch ? — Die sozialistische Schriftstellerin
Gertrud Hermes schildert — und das ist bezeichnend — in ihrem Buche :
« Rote IFahne in Not», wie alle Familienerneuerungen endet, bei der
Wiederanerkennung und Wiedereinfithrung des iiberlieferten Familien-
ideales. 1

Selbst auf dem schwierigen Terrain der Lohnpolitik wird sich
niemand zurechtfinden, der sich einzig von den gegebenen Verhiltnissen
bestimmen lit. Gewil gibt es kein allgemein-philosophisches Gesetz
dariiber, wie hoch in concreto der Lohn sein muf3, wie hoch er bei
dieser oder jener Wirtschaftslage sein kann. Gewill spielen bei der
Lohnfrage Konjunkturen und Krisen eine grofle Rolle. Aber es geht
durchaus nicht an, sich mit den herrschenden Zeitansichten einfachhin
auszusohnen, sich abzufinden mit dem wvielleicht hic et nunc berech-
tigten Hinweis : Augenblicklich vertrigt die Wirtschaft keine Lohn-
verbesserung. Sondern es miissen Forderungen gemacht werden,
Forderungen im Namen der Gerechtigkeit, die Gleichmal} verlangt
zwischen Leistung und Gegenleistung, Forderungen im Namen allgemein-
menschlicher Erwigungen, die lauten : Der Mensch arbeitet, um zu
leben. Deshalb kann jeder fiir die Hingabe seiner Arbeitskraft zum
mindesten soviel an Gegenwert beanspruchen, dal} er ein menschen-
wiirdiges Dasein zu fristen vermag, wir betonen : ein menschenwiirdiges
Dasein, nicht dal3 er sich zur Not iiber Wasser halten kann ; wir vertei-
digen nicht die Abfindung weiter Arbeiterschichten mit dem sog.
Existenzminimum. Eigenartig : Gewthnlich wird z. B. von sozialistischer
Seite gespottelt iiber die Sozialideen der groBen gesellschaftlichen Rund-
schreiben. Aber wenn der Papst den Famuilienlohn verlangt, so findet
er weitgehende Zustimmung und Gutheiung, trotzdem seine Forderung
nicht 6konomisch, sondern «ideologisch » fundiert ist, d. h. obwohl
der Papst von grundsitzlichen, sozialethischen Erwigungen ausgeht. ®

Wenn es schon weiterhin unmoglich ist — wir streiften eben einen

1 Hevrmes Gertvud, Rote Fahne in Not. S. 301 ff.
2 Rundschreiben : Quadragesimo anno. Ausgabe Herder. S. 53 ff.



Ideologic und Idee im sozialen Leben 201

dhnlichen Gedanken — wenn es gerade bei den Arbeitern auf Wider-
spruch stéft, das patriarchalische Verhiiltnis der fritheren GroBfamilie
oder der einstigen Kleinbetriebe auf das Verhiltnis von Arbeitgeber
und Arbeitnehmer zu iibertragen, das soziale Gebot der Achtung des
Menschtums und einer echtmenschlichen Behandlung bleibt bestehen,
sollte einstimmig versichert und unaufhérlich wiederholt werden ; die
neue Arbeitsmethode verlange eine andere Einstellung zu den « Leuten »,
wie es heilft. Bei all diesen Dingen ist auszugehen von der personalen
Wiirde eines jeden Menschen, also von einem echt metaphysischen
Gedanken.

Nur angedeutet sei die heikle Frage nach dem heutigen Wirt-
schaftssystem. Wie sollen wir uns zur privatkapitalistischen Wirtschaft
einstellen ? Ist auch hier ein Riickgreifen auf irgendwelche Ideen und
Ideale untersagt ? Hierzu nur ein Wort: Mag die kapitalistische
Wirtschaftsordnung die 7relativ beste sein, mag sie mehr Menschen
und diese besser ernihren als Natural- und Agrarwirtschaft und alle
sonstigen historischen Wirtschaftsformen dazu imstande ‘waren, mag
es noch so wahr sein, dall ein Wirtschaftssystem nicht von heute auf
morgen fillt und einem anderen Platz macht, mag man uns Ideologisten,
Utopisten oder wie immer schelten : — wenn Kapitalismus Profitgier,
personifizierten Gewinn bedeutet, wenn der kapitalistische Geist der
Idee eines reinen Menschentums schnurstracks zuwiderliuft, wenn sich
der Kapitalismus in einer Weise auswirken muf}, dafl wichtigste Grund-
forderungen sozialethischer Natur, dal} heiligste Menschenrechte not-
wendig zertreten werden: — dann kann trotz aller soziologischen
Bedenken und aller zeitgeschichtlichen Zwangsverhiltnisse die theo-
retische wie praktische IFolgerung nur lauten: Zertriimmerung des
kapitalistischen Gotzen ; Wandel im Wirtschaftssystem !

Wir wiederholen : Ohne die Zahl der lebenskriiftigen Ideen abzu-
grenzen, d. h. ohne zu behaupten, simtliche iiberlieferten Sozialforde-
rungen seien heute noch brauchbar, glauben wir uns zu dem Schluf
berechtigt : Die {iberlieferte Soziallehre ist weithin wirklichkeits- und
gegenwartsnahe, deshalb von bindender Kraft fiir unsere verworrenen
gesellschaftlichen Verhiltnisse, und nicht jede Idee ist ohne weiteres
Ideologie.



	Ideologie und Idee im sozialen Leben

