
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Ideologie und Idee im sozialen Leben

Autor: Welty, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ideologie
und Idee im sozialen Leben.

Von P. Eberhard WE LT Y 0. P.

Die Tatsache, daß Bücher wie die Schrift Karl Mannheims :

« Ideologie und Utopie » allenthalben großes Aufsehen und viel von
sich reden machen1, ja allein die Tatsache, daß solche Bücher
geschrieben werden, ist für den augenblicklichen Stand der «

Wissenssoziologie » wie für die gesamte Blickrichtung und Interessenlage unserer
Sozialwissenschaften überaus bezeichnend und bedeutungsvoll. In
Mannheims genanntem Buche, in mehreren Aufsätzen des gleichen
Autors, in zahlreichen Arbeiten anderer Gelehrter kommt eine ganz
neue Richtung soziologischen Wissens zum Durchbruch, eine Richtung,
die neben anderen Merkmalen gekennzeichnet ist durch den Gegensatz

gegen jedes sog. «standortgebundene, parteigebundene » Wissen vom
sozialen Leben, durch den Gegensatz gegen jedwede, wie es heißt,
« verabsolutierende » Soziallehre. Dabei darf eins nicht übersehen

werden : Es handelt sich bei diesen Versuchen einer Neuorientierung
sozialen Wissens keineswegs nur um Hausstreitigkeiten dieses und jenes

Gelehrten, sondern um die wissenschaftliche Formulierung und
Festlegung von Schwierigkeiten und Zweifeln, die überall im gesellschaftlichen

Leben auftauchen, längst die Überzeugung weiter Volkskreise
geworden sind und die Wirklichkeit, den Ablauf des sozialen Lebens

durchgreifend bestimmen.
Eine neue Sicht der Geschichte und der sozialen Entwicklung

wird wissenschaftlich unterbaut und ausgebaut ; wer genau zusieht,
erkennt leicht, daß als geistige Grundhaltung die Dialektik Hegel'scher
und Marx'scher Prägung herhält, die Überzeugung von einem
unentrinnbaren Ausgeliefertscin an eine notwendige gesellschaftliche
Weiterbewegung, die Überzeugung von der Unmöglichkeit, das soziale Leben
bewußt und frei zu gestalten, wenigstens entscheidend mitzugestalten.

1 Mannheim Karl, Ideologie und Utopie 2. Bonn 1930 (zitiert : I und U).
Derselbe, Wissenssoziologie. HdS. Stuttgart 1931, S. 659 ff.



184 Ideologie und Idee im sozialen Leben

Nach Mannheim besteht diese « neue Begegnungsart », wie er diese

Schau des gesellschaftlichen Lebens nennt, auf die einfachste Form
gebracht, darin, « daß, während der frühere naive, ungebrochene Mensch

auf .Ideengehalte' fixiert lebte, wir diese Ideen der Tendenz nach
immer mehr als Ideologien und Utopien erleben ». 1 Anders ausgedrückt :

Es klafft ein unüberbrückbarer Spalt zwischen Idee und Wirklichkeit.
Die sozialen Ideen erweisen sich immer mehr als ideologisch, als

wirklichkeitsfremd, als wirklichkeitsfeindlich, das ist gleichbedeutend
mit : gegenwartsfremd, unbrauchbar für die Gestaltung des

Gegenwärtigen. Mannheim gilt als wirklich nur der dynamische Fluß sozialen
Werdens und Sichveränderns ; eine Statik im Sozialen wird abgelehnt.
Die Ideenschau muß darum ersetzt werden durch das « seinsverbundene
Wissen », das « Wissen vom Fließenden, Werdenden, von der schöpferischen

Tat ».2 Der Wissenschaftler muß sich vollkommen vom Strome
des Gegenwärtigen tragen lassen, gänzlich unbekümmert um irgendwelche

Schaubilder oder Voraussetzungen, und in diesem Getragenwerden

seine Erkenntnisse formen.
Wenn wir die Schwierigkeit, soweit sie uns interessieren soll, in

eine freiere Form kleiden, wird sie lauten : Was nützen uns Schaubilder,
was nützen uns allgemeine Leitsätze und Regeln, die die Denker des

Altertums und des Mittelalters gesehen und ersonnen haben, die
gegenwartsfremde Denker unserer Tage ihnen gläubig nachsprechen Was

beginnen wir mit der « Idealfamilie », dem « Idealstaat », wenn die
Wucht des sozialen Lebens uns rastlos weitertreibt und weiterhetzt,
wenn alles ideale Streben und Wollen an der harten, unausweichbaren,
unabwendbaren Entwicklung zerbricht Ist uns irgendwie geholfen,
wenn wir z. B. wissen, ob und inwieweit dieser oder jener moderne Staat
eine Ausprägung des allgemeinen Naturdranges zum sozialen Leben
ist Können diese überlieferten Ideen überhaupt als wahr angesprochen
werden, sind sie nicht zeitbedingt, nicht der Niederschlag mittelalterlichen

Denkens, mittelalterlicher Verhältnisse eine absolute Setzung
relativer Zeitsicht Die alten Ideale mögen, so wiederholt man, in
anderen Epochen der Geschichte Kraft und Geltung gehabt haben ;

sie mögen uns zeugen von der Eigenart damaliger Vorstellungen und
Arbeitsweisen ; für uns sind sie undurchführbar, gegenstandslos und
damit abgetan ; sie haben sich überlebt, sie sind « die falsch gewordene

1 I und U 6.
2 I und U 71.



Ideologie und Idee im sozialen Leben 185

Sicht einer schwach gewordenen Gruppe. Dies ist die historische

Dialektik, daß die Wahrheit zur Ideologie wird, wenn sie festgehalten
wird, während die Wirklichkeit weiterschreitet ». 1

Diese Frage nach dem Sinn und der Bedeutung, nach dem

Wirklichkeitscharakter, dem Realwert der überlieferten sozialen Ideen und
Grundsätze steht zur Stunde im Mittelpunkte des Interesses und der
wissenschaftlichen Forschung. Nicht nur die Anhänger der eben
erwähnten soziologischen Richtung, auch jene, die auf Grund ihrer
weltanschaulichen, metaphysisch-ethischen Grundeinstellung diese Ideale

nur bejahen können 2, verlangen Rechenschaft darüber, ob die
gesellschaftlichen Ideale ihre Lebendigkeit, ihre Lebensnähe nicht verloren
haben, ob sie nicht zu Ideologien verblaßt sind, m. a. W. wir erwarten
Klarheit darüber, ob im sozialen Leben Idee nicht so viel bedeutet
wie Ideologie : Ideologie, d. h. nicht nach dem ursprünglichen Wortsinne

Ideenlehre, sondern in anderer Sinngebung des Wortes « perspektivisch

verzerrte Wahrheit ». 3 Somit wird die Idee, wenn nicht zur
Lüge, aber doch zum Phantom.

I.

Um zu erkennen, wie der eben angedeutete neuzeitliche Standpunkt,

diese Auflösung der Ideen in Ideologien, aufkommen und sich

weithin durchsetzen konnte, und um damit unsere Lösung vorzubereiten,
sei auf drei Punkte hingewiesen :

Ein erster Grund, der gegen die sozialen Ideen zu sprechen scheint,
liegt in der unleugbaren Dynamik des gesellschaftlichen Lebens, in dem

tatsächlichen, geschichtlich nachzuweisenden, sich geradezu aufdrängenden

Wandel und Wechsel der sozialen Verhältnisse. Wohl wenige
Tatsachen sind so offenkundig wie diese, daß das soziale Leben sich in
ständiger Veränderung befindet. Das Leben des Einzelmenschen wie
der menschlichen Gemeinschaft hat stets unter dem Zwiespalt von Ideal
und Wirklichkeit, von Sollen und Tun gelitten. Dieser Zwiespalt wuchs
sich allmählich zum offenen und vollendeten Gegensatze aus. Die

1 Heimann Eduard, Sozialwissenschaft und Wirklichkeit. Tübingen 1932.
S. 5 f.

2 Vgl. die etwas befremdende Stellung von Waldemar Gurian, Die Gestaltungskraft

sozialer Theorie der Katholiken. In : Soziale Revue, 30. Jahrg. 1930. H. 6.
S. 241 ff. — Als Antwort : Gustav Gundlach, Gewerkschaften und Klasse. In :

Deutsche Arbeit. 15. Jahrg. 1930. H. 7. S. 354 ff.
3 Heimann, 1. c. S. 6.



186 Ideologie und Idee im sozialen Leben

gesellschaftlichen Strömungen der letzten Jahrhunderte unterscheiden
sich gegenüber früheren, differieren sogar untereinander nicht nur äußerlich,

etwa durch kleinere oder größere Änderungen in der Organisation ;

sie streiten nicht nur um periphere, an der Außenseite haftende Dinge ;

nein, sie sind geleitet von durchaus entgegengesetzten Zielstrebungen ;

die Menschen von früher und von heute haben völlig andere soziale

Grundanschauungen, vertreten die widersprechendsten Ansichten über
die innerste Struktur, den wesentlichen Sinn der Gesellschaftsformen.
Erinnern wir uns z. B. an das Gesellschaftsbild des Individualismus
und an jenes des Sozialismus, die beide mit dem mittelalterlichen wenig
oder gar nichts gemein haben. Wo bleibt bei solcher Dynamik, bei
solchem Wechsel, bei solchem Flusse das statische, das beharrende,
das währende Element Sollen diese Gebilde, die sich gegenseitig
beinahe ausschließen, der verschiedene Ausdruck einer einzigen Idee
sein

Einen zweiten Grund sehen wir hierin : Die Schriften, die unsere
überlieferte christliche Soziallehre — denn um sie handelt es sich im
Grunde — verteidigen, sind zum Teil bedauerlicherweise hinter der
sozialen Entwicklung zurückgeblieben. Ungenügend und mangelhaft sind
mitunter die Anstrengungen und Versuche, das ererbte Lehrgut scharf
und eindeutig zu begründen, vor allen Dingen klar zu zeigen, weshalb
und wieweit die sozialen Ideen der Wirklichkeit entsprechen, ja
entsprechen müssen, weshalb sie auch bei veränderter Sachlage ihre
Bedeutung behalten. Diese Untätigkeit, oder besser diese oftmals
verfehlten Versuche erklären, wie die sozialen Ideen bei denen in
Mißkredit kommen konnten, die weltanschaulich mit uns auf gleichem
Boden stehen. Wir haben den Eindruck erweckt, eine zeitgemäße

Rechtfertigung der Ideale sei nicht möglich, und um zu retten, was
noch retten zu sei, klammerten wir uns an die Autorität früherer Meister.

Den Hauptgrund für den Umschwung sozialen Denkens finden wir
jedoch in der gänzlich veränderten Sachlage auf erkenntnistheoretischem
Gebiete. Die modernen « Soziologisten » gehen mit anderen
Voraussetzungen an das schwer zu entwirrende Knäuel des sozialen Lebens
heran ; sie haben ihre eigene Meinung von der Erkenntniskraft und
-fähigkeit des menschlichen Geistes, vom Werte und von der Geltung
des Erkannten. Jedenfalls sind sie weithin im Unklaren über die

erkenntniskritischen Grundlagen der Seinsphilosophie, deren Ideen hier
gemeint sind. Die Folge ist : Was sie als « Ideen » dieser Seinsphilo-
sophic ausgeben, sind gar nicht deren Ideen, sondern häufig genau



Ideologie und Idee im sozialen Leben

nur ihre Entstellung. Mannheim z. B. schreibt in seinem Züricher
Referat : « Das Denken besteht hier (im Mittelalter) im wesentlichen

darin, daß man jede auftauchende neue Tatsache in eine vorgegebene,

herangebrachte ,Ordo' eingliedert, was zumeist durch Interpretation
oder Uminterpretation der ,Tatsache' gelingt. »1 Gegen eine solche

einseitige, schablonenhafte und gewalttätige Verengung unseres Denkens
wird sich die Seinsphilosophie entschieden verwahren. Heute gilt, wie
M. sagt, im Denken ein anderes Gesetz, heute, « wo das Denken nicht
darin bestehen wird, neue Tatsachen in einen Ordo einzufügen, sondern

umgekehrt darin, einer jeden in das herangebrachte Ordnungssystem
nicht hineinpassenden Tatsache zuliebe den Ordo in Frage zu stellen ».

2

II.
Damit bezüglich unserer Frage, ob im sozialen Leben Idee gleich

Ideologie sei, von vornherein jeder Zweifel ausgeschlossen und die

Richtung unserer Lösung eindeutig gekennzeichnet sei : Die
Seinsphilosophie, die Philosophia perennis, ist der festen Überzeugung, daß

die von ihr gewonnenen Ideen aus der Wirklichkeit und für die
Wirklichkeit sind, d. h. daß sie dem Reiche des Wirklichen entstammen,
Wirkliches zum Inhalt haben und darum im Leben Geltung
beanspruchen. Gegenüber der Wirklichkeitsfremde, die bei modernen Sozio-

logisten als das Signum der sozialen Ideen erscheint, behaupten wir
deren- Wirklichkeitsnähe, so zwar, daß all jene Abstraktionen und
Theorien, die nicht wirklichkeitsbestimmt, nicht real fundiert sind,
auch nicht als soziale Ideen und Leitsätze, sondern höchstens als

Phantasien, als Scheinbilder und Trugschlüsse angesehen werden können.
Nur sei jetzt schon bemerkt : Wirklichkeit ist nicht identisch mit
Gegenwart, umfaßt nicht nur die augenblickliche soziale Lage, die
jeweils zeitgeschichtlichen gesellschaftlichen Verhältnisse. Wirklichkeit
besagt vielmehr das ganze Gebiet, die Gesamtkette, die Gesamtentwicklung

des Gemeinschaftslebens. Und weiter : wir anerkennen eine

metaphysische Wirklichkeit ; doch davon gleich.
Ihren Anspruch vom Wirklichkeitscharakter ihrer sozialen Ideen

und Gesetze stützt die Seinsphilosophie durch drei erkenntnistheoretische

Grundlehren.
Die erste lautet : Alles menschliche Erkennen beginnt beim tat-

1 Mannheim, I und U 51.
2 Ibid. 67.



I SS Ideologie und Idee im sozialen Leben

sächlich Gegebenen, d. h. unser ganzes Erkennen ist irgendwie der

Erfahrung, der Beobachtung entnommen.1 Unser Verstand ist ursprünglich

ein unbeschriebenes Blatt, eine leere Tafel, auf die, um ein Bild
zu gebrauchen, die Wirklichkeit ihre Linien aufzeichnen muß. Unser
Geist muß in Verbindung stehen mit der Welt des Seienden, damit
er überhaupt in Tätigkeit treten, d. h. erkennen kann. Erkennen
bedeutet in Kontakt kommen und in Kontakt bleiben mit dem realen
Sein, zu dem unsere Sinne gleichsam das Einfallstor, die Verbindungsbrücke

darstellen. Unsere geistige Betätigung muß fortlaufend,
fortwährend an der Welt des Seienden orientiert sein, damit sie sich nicht
verliert, damit sie sich nicht in weltferne, lebensunwirkliche
Spekulationen verrennt. Je vielgestaltiger dabei der Lebenskreis ist, dem

unser Geist sich hingibt und dessen Gesetze er untersucht, je bewegter,
fließender, je unruhiger und mannigfaltiger das vorgeworfene Gebiet

ist, desto genauere und sorgfältigere Beobachtung tut not, desto

allseitiger und umsichtiger soll die Erfahrung sein, desto notwendiger und

dringlicher muß der Kontakt mit der Wirklichkeit aufrechterhalten
werden und bleiben — alles das bereits eine ernste Mahnung an den

Sozialwissenschaftler, sich nicht vor den Eigenarten und Besonderheiten
der augenblicklichen Gesellschaftslage zu sperren. Denn wohl kein
Leben ist bewegter, reger und dynamischer als das Leben, das zwischen

uns Menschen hin- und herfließt.
Die zweite erkenntniskritische Voraussetzung : In diesem

Erfahrungsmaterial, in diesen Tatsachen erkennt unser Geist, und zwar in
erster Linie, also direkt und unmittelbar — das Bleibende, das Statische,
das Beharrende, das hinter den Erscheinungen Liegende, das Wesen,

kurz : die Idee. M. a. W., der Verstand dringt zum Inneren, zum
tiefsten Seinsgrund, zum letzten Sinn der Dinge vor, er bleibt nicht
an den Erscheinungen, dem Phänomen haften, weil er als geistige

Fähigkeit selber über den Stoff und die stofflichen Bedingungen
hinausgehoben ist. « Penetrans ad essentias rerum », er dringt zum Wesenskern

der Dinge vor, sagt Thomas von Aquin einmal kurz und treffend ;

unmittelbar vorher sagt er : « intus legens », der Geist gibt sich nicht
zufrieden mit einem Streifen der Außenseite, mit einem Haftenbleiben
an der Oberfläche, sondern « liest im Innern » der Dinge. 2 Mit dieser

Voraussetzung hängt die Einsicht zusammen, daß wir das Einzelne gar

1 S. Thorn., Summa Theol. I 84, 2.
2 Ibid. 11-11 8, 1.



Ideologie und Idee im sozialen Leben 189

nicht gedanklich erfassen können, ohne das Allgemeine erkannt, • ohne

den allgemeingültigen Begriff, ohne die allgemeine Idee gewonnen zu
haben. Zur Erhärtung dieser Behauptung, die übrigens von
hervorragenden modernen Erkenntniskritikern eingestanden wird, sei an die
einfache Wahrnehmung erinnert : Wer aussagen will, ob dieses oder

jenes Wesen ein Mensch ist, muß zunächst wissen, was das Wort
«Mensch» bedeutet. Wer untersucht, ob dieses oder jenes soziale

Gebilde, das deutsche Reich, die französische Republik, die Sowjetunion
ein Staat ist, muß sich zuerst über den Sinn dieses Wortes « Staat »

klar sein.

Aus den beiden bisher genannten erkenntnistheoretischen
Voraussetzungen folgert die Seinsphilosophie als dritte Grundlehre den Satz,
der für die Lösung unseres Problems ausschlaggebend ist : Die Wesensschau

unseres Geistes ist eine Wirklichkeitsschau, keine Konstruktion ;
unsere Ideen sind, wenn der Ausdruck gestattet ist, aus der Wirklichkeit
geboren, aus der realen Verklammerung herausgelöst, nicht willkürlich
gesetzt. Unser Intellekt ist auf die Wahrheit, und das heißt, auf das

reale Sein angelegt ; deshalb sind seine Erkenntnisse wahr, d. h.

wirklichkeitsentsprechend. Die Aufgabe, der Sinn unseres Verstandes besteht
eben in der Erfassung, der Durchdringung der Wirklichkeit.— Die
Seinsphilosophie geht sogar noch einen Schritt weiter : Wie die Erstbegriffe,
die unmittelbar geschöpften Ideen aus der Wirklichkeit und somit für
die Wirklichkeit sind, so sind auch die weiteren Erkenntnisse, die durch
Urteilen und Schlußfolgern, durch Vergleichen und Verbinden
gewonnenen Einsichten wahr, d. h. wirklichkeitsentsprechend. Denn

unser Geist, einmal vom Reiche des Wirklichen bestimmt, hält sich
dem Reiche des Wirklichen gleichsam verhaftet, sofern er folgerichtig
das Gefundene, das Gesehene weiterdenkt. Wir stoßen bei dieser ganzen
Erörterung auf ein heiß umstrittenes und stets umkümpftes Problem,
das sog. Universalienproblem, d. h. auf die gerade heute viel verschriene
und vielgeschmähte Lehre der Seinsphilosophie, daß sich die Idee im
Einzelding ausprägt, daß das Allgemeine im Besonderen enthalten ist,
daß sich das Besondere erst auf Grund des Allgemeinen gestaltet und

gestalten kann, daß hinter aller Dynamik das Statische, ein Bleibendes

verborgen ist, daß Ideenschau bedeutet : Herausfinden, Herausschälen
dieses Bleibenden und Allgemeinen. Die scharfe Ablehnung, der diese

Lehre begegnet, ist u. E. damit zu erklären, daß sie weithin entstellt,
geradeswegs umgekehrt und damit verkannt wird. Die Seinsphilosophie
setzt nicht apriori allgemeine Ideen, wie ihr immer wieder vorgeworfen



Ideologie und Idee im sozialen Leben

wird, sie konstruiert keine Ideale, sondern sie sucht Ideen, sie findet
Ideen, sie löst die Wesenheiten von und aus aller individuellen
Besonderung heraus ; erst auf Grund dieser lösenden und reinigenden
Tätigkeit erkennt und behauptet sie die Allgemeingültigkeit der Idee
und stellt der Wirklichkeit das Ideal vor : aus der Realität und für
die Realität.

III.
Wenn wir versuchen, auf Grund dieser erkenntnistheoretischen

Voraussetzungen den Ideengehalt der Seinsphilosophie zu verstehen und
zu werten, uns zu fragen, ob die überlieferte Soziallehre der Philosophia
perennis tatsächlich Allgemeingültigkeit beanspruchen kann und
beanspruchen muß, bezw. wenn wir festzustellen versuchen, wo und wieweit
diese Soziallehre einer Neuorientierung und Neugestaltung bedarf, so

werden wir erwarten, daß in einer erkenntniskritisch so fundierten
Gesellschaftswissenschaft die Beobachtung des wirklichen sozialen Lebens,
die Erfahrung auf gesellschaftlichem Gebiete einen breiten Raum
einnehmen muß. Sonst widerspräche diese Wissenschaft ihren eigenen

Prinzipien, ihrer eigenen Metaphysik. Nun hat z. B. Thomas von Aquin
immer wieder an die Pflicht sorgfältiger Beobachtung, eingehender
Einzelforschung erinnert und selber nachweislich alle ihm bekannten
Erfahrungstatsachen als Erkenntnismittel, als Unterlage seiner Doktrin
benutzt. Und gerade für die Wissenschaft der Ethik fordert er eine

besonders genaue und allseitige Beobachtung des konkreten Lebens,
eben weil es sich darum handelt, Normen und Grundsätze zu suchen

für das sittliche Handeln, das seinem ganzen Charakter entsprechend
ungemein vielgestaltig ist und den Menschen fast jeden Augenblick
vor neue Situationen und neue Entschlußnotwendigkeiten stellt. 1

Wir geben darum jenen unbedingt Recht, die sagen : Es kann
niemals im Sinne der Seinsphilosophie liegen, die Erfahrung auf halbem

Weg abzubrechen, die ganze nachmittelalterliche Entwicklung des

Gesellschaftslebens einfachhin zu ignorieren, sich auf die Anwendung
der gewonnenen Einsichten zu beschränken, sich vielleicht entrüstet
von der späteren und heutigen Periode abzuwenden, die so bizarre
Formen im Gemeinschaftsleben angenommen hat. Wir können uns
nicht mit einem gedankenlosen Nachreden mittelalterlicher Soziallehre
zufrieden geben ; wir sind entschieden der Meinung, mit bloßem Wieder-

1 S. Thom., in Ethic. Arist. 1. I, lect. 3.



Ideologie und Idee im sozialen Leben

holen des überlieferten Gutes sei unsere heutige Aufgabe keineswegs

erschöpft. Das Gebot der Stunde verlangt vielmehr ein redliches,
unverdrossenes Bemühen, das, was unsere Vorgänger durch angestrengte
Beobachtung und harte Gedankenarbeit gefunden haben, mit eben

diesem wissenschaftlichen Ernst wiederzufinden, die Ideen an der

augenblicklich möglichen Erfahrung zu überprüfen, das Allgemeine,
Überzeitliche sorglich vom Besonderen, Zeit- und Raumbedingten zu
scheiden.

Eine neue Gesellschaftsordnung birgt zudem neue Probleme in sich,

bringt die alten Schwierigkeiten in neuer Gestaltung wieder. Darum
kann es nicht nur, es muß sein, daß uns heute viele Aufgaben geworden
sind, von denen frühere Zeiten nichts wußten oder die für sie nicht
so verbindlich, nicht so wichtig waren.

Kurz gesagt : Zur Lösung des Problems, ob Idee oder Ideologie
im sozialen Leben, bedarf es der vorbereitenden Mitarbeit der Soziologie,
der beobachtenden, vergleichenden Gesellschaftslehre, der sozialen

Wirklichkeitsschau, denn das ist u. E. die Soziologie. Nur die Soziologie,
nicht die Sozialphilosophie unterrichtet über die tatsächliche Struktur
der gesellschaftlichen Strömungen in einer bestimmten Zeit ; nur die

Soziologie vermag die eigenartigen Sonderauffassungen und Sondereinstellungen

der verschiedenen Epochen zu erkennen, vermag ihre
konkreten Gemeinsamkeiten und Unterschiede zu entdecken.

Der Sozialphilosoph muß diese Übereinstimmungen und
Verschiedenheiten hinnehmen und werten, um in der Anwendung seiner

allgemeinen Grundsätze nicht fehlzugehen, um seine Ideen und
Prinzipien zu klären, sich zu fragen, ob er nicht Besonderes für Allgemeines

gehalten hat, ob er nicht als wesentlich angesehen hat, was nur
zeitbedingte Eigenheit war.

Soziologische Beobachtung tut not. Aber die Soziologie darf nicht

in Soziologismus ausarten. Sie darf sich nicht als die einzige und letzte

Quelle sozialen Wissens ausgeben, mit welchem Ansprüche sie heute
vielfach auftritt. Neben ihr und über ihr muß die Sozialphilosophie
zu ihrem Rechte kommen. Nur die Sozialphilosophie kann allgemeingültige

Gesetze herausbringen, nur sie dringt bis zu der Idee, bis zum
Ideal vor.

Denn entgegen allem Sichsträuben und aller Ablehnung mancher
moderner Soziologen sind wir, wie gesagt, der festen Überzeugung :

Es gibt allgemeine soziale Ideen und allgemeinverbindliche soziale Gesetze

— ich sage : Gesetze, nicht : Regelmäßigkeiten —, die auch die äugen-



ig2 Ideologie und Idee im sozialen Leben

blickliche Gesellschaftsordnung verpflichten, mag die Entwicklung über
sie zur Tagesordnung übergehen, mag sie sich nicht an sie kehren, sich

nicht um sie kümmern. So dynamisch die Wirklichkeit sein mag, es

gibt eine Statik des sozialen Lebens. Wir sind auch der Meinung, daß

die Denker des Altertums und des Mittelalters weithin diese Ideen
sehen konnten und sehen mußten, sofern sie — was niemand ihnen
abstreiten wird — ernstlich nachdachten, trotzdem die damalige Welt
einen anderen gesellschaftlichen Aufbau zeigt wie unsere.

Nur auf Weniges können wir hier hinweisen.

IV.

Den Anfangspunkt aller Sozialphilosophie bildet die allen Zeiten
und Denkern zugängliche Einsicht in das Wesen des Menschen, in die

mit diesem Wesen gegebenen Notwendigkeiten und Erfordernisse, die

Erkenntnis, daß diese Ansprüche der Menschennatur Anerkennung,
Beachtung verlangen, daß sie ein unbedingt zu verwirklichendes Ziel
sind. Der Mensch als leib-geistiges Wesen, als denkende und
freiwollende Person, hat nun einmal kraft seiner Natur Rechte und
Pflichten, die jeden einzelnen Menschen aller Zeiten und aller Zonen

binden, eben weil er Mensch ist. An diesen Rechten kann ein sozial
noch so eigenartig orientiertes Jahrhundert nicht vorbeigehen, ohne

schwer zu irren und sich ungeheuer zu belasten.
Niemand möge — wir bitten darum — die Bedeutung dieser scheinbar

so selbstverständlichen, vielleicht « banalen » Bemerkung
unterschätzen. Seit Jahrhunderten quälen sich die Sozialwissenschaftler ab,

die richtige Lösung zu finden des alten, verwickelten Problems : Der
Einzelne und die Gemeinschaft. Eine befriedigende Antwort wird nicht
gelingen, wenn immer wieder nur verglichen wird, wie die Einzelnen
sich tatsächlich der Gemeinschaft gegenüber verhalten haben, sondern

nur dann, wenn grundsätzlich die Frage geklärt wird, d. h. wenn
ausgegangen wird von dem uns anhaftenden, philosophisch erkennbaren

Doppelcharakter : unserer Individualität und Personalität sowie der aus

beiden folgenden Gemeinschaftsfunktionen. Um ein weiteres Beispiel
zu nennen : Die « Entproletarisierung des Proletariates », die ordnungsgemäße

und sinngetragene Eingliederung der Proletarier in das Gesell-

schaftsganze erwarte niemand allein von ökonomisch-politischen
Änderungen, von wirtschaftlicher Hebung und politischer Mündigkeit ; die

personalen Rechte des Lohnarbeiters müssen anerkannt sein und es



Ideologie und Idee im sozialen Leben 193

muß dem Proletarier ermöglicht werden, eine seiner personalen Menschenwürde

entsprechende Stellung im Gesellschaftsleben zu finden. 1

Den mittelalterlichen Gelehrten konnte weiter die Tatsache von der

Notwendigkeit sozialen Lebens und sozialen Handelns nicht verborgen
bleiben. Der Mensch ist ein geselliges, ein Gemeinschaftswesen: Diesen

Fundamentalsatz aller Sozialwissenschaft dürfen wir als einen

Kernpunkt und Zentralgedanken aristotelisch-thomistischer Lehrweisheit
hinstellen. Aus diesem Satze vermag richtiges Denken eine Menge eindeutig
bestimmter Folgerungen zu ziehen, die so wahr und gültig sind wie
das Prinzip selber. Thomas z. B. folgert aus diesem Satze die sozialen

Pflichten gegenseitiger Hilfe2, unbedingter Wahrhaftigkeit3, edler

Menschengüte, gerechter Behandlung, zuvorkommender Freundlichkeit.4
Diese Lehre vom Naturdrang des Menschen zum sozialen Leben

ist geradezu grundlegend und ausschlaggebend, wenn ein wertendes

Urteil gewagt werden soll über das Gesellschaftsbild unserer
liberalindividualistischen Ära. Die Hinkehr der Gegenwart zu all dem, was

wir Gemeinschaft nennen, ist doch letzten Endes nichts anderes

als eine natürliche Gegenwirkung gegen eine soziale Vergangenheit, die

unwillkürliche Ablehnung des einseitig auf sich selbst bezogenen
« Individuums ».

Dabei mache man wenigstens den mittelalterlichen Denkern nicht
den Vorwurf, sie unterschätzten den Einzelmenschen, lösten das
Individuum in der Gemeinschaft, vor allem im Staate auf, m. a. W. sie

achteten den Menschen nur als Teilwesen, als Glied im Ganzen. Gewiß

die Ganzheits- und Ordnungsidee steht im Mittelpunkte der mittelalterlichen

Scholastiker ; sie sahen die Welt als Kosmos und fanden den

Menschen sinnvoll in diesen Kosmos eingeordnet ; diese Ganzheitsidee

kann der heutigen Auflösung, Mechanisierung und Atomisierung nicht
scharf genug entgegengehalten werden. Aber daneben betonten die

großen Theologen des Mittelalters mit Nachdruck den Eigenwert jeder
einzelnen menschlichen Person 5 und fanden die individuellen
Unterschiede tief in der Menschennatur verankert :6 all das bedeutet eine

1 Vgl. des Verfassers Artikel : Person-sein und proletarische Lebensgestaltung :

in Theologie und Glaube 1933. I. H. S. 71-84.
2 III c. Cr. 131.
3 II-II 109, 3 ad 1.
4 II-II 114, 2 ad 1.
5 Vgl. Thom., I 91, 1 ; 96, 2.
6 Ibid. I 76, 2.



194 Ideologie und Idee im sozialen Leben

scharfe Ablehnung neuzeitlich übertriebener Vergesellschaftungstendenzen,

moderner Vermassung und Gleichmacherei.
Es geht unmöglich an, eine Soziallehre aufzubauen ohne

metaphysische Grundlagen. Es geht auch nicht an, an der Heilung und
Erneuerung der heutigen gesellschaftlichen Wirklichkeit zu arbeiten,
ohne auf metaphysische und naturrechtliche Grundlagen zurückzugreifen.

Wir wissen, daß dieser Standpunkt auch manchem katholischen
Sozialwissenschaftler nicht gefällt. Aber nie können wir eine

vollständige Relativierung des Sozialen gutheißen.
Wie notwendig die Metaphysik für die Gesellschaftslehre ist, sei

an zwei Beispielen gezeigt. Der ganze Streit zwischen Individuaüsmus,
Solidarismus und Universalismus dreht sich eigentlich um die Frage :

Wie ist der einzelne der Gemeinschaft verhaftet und zugeordnet
Bloß äußerlich und gedanklich oder innerlich und wirklich d. h. ist
die Gemeinschaft bloße Summe oder etwas Eigenständiges Wenn
eigenständig, ist sie dann eine Wesens- oder Ordnungseinheit Anders

ausgedrückt : Ist der Einzelmensch der Gemeinschaft auf Leben und
Tod verschrieben oder steht er als bewußt-freies Glied in ihr und auch

noch über ihr Das alles sind Fragen, die fundamental entscheiden

über die sozialen Funktionen des Einzelnen, die Rechte der Gemeinschaft,

über die Art der Zuordnung von Gruppe und Einzelniensch.
Erinnert sei sodann an die Metaphysik des Zieles, des

vielgelästerten Gemeinwohles. Wir glauben, der scharfe Protest, dem
mitunter die Lehre vom Gemeinwohl begegnet, beruhe nicht allein auf einem

Mangel konkreter Bestimmtheit und eindeutiger Feststellung dessen,

was das Gemeinwohl hier und dort nun eigentlich sei, sondern dieser

Protest sei ebensosehr zu erklären aus der falschverstandenen oder

gar nicht gesehenen besonderen Wirkweise des Gemeinwohles. Die

eigenartige Wirkweise der « leitenden Idee » wird unterschätzt oder nicht
richtig gefaßt ; die metaphysischen Prinzipien über Transzendenz und
Immanenz des Zieles sind unbekannt ; so erscheint die Zweckursache
als in ihrer Tätigkeitsart der Wirkursache vollständig adäquat ; grobe
Mißverständnisse sind dann unvermeidlich.

Um ein Letztes anzuführen : Es gab im Altertum und im Mittelalter

eine Wirklichkeitsschau und eine Wesensanalyse der bestellenden

gesellschaftlichen Formen, z. B. der Familie, des Staates. Die gefundenen
Ergebnisse wurden dann in Beziehung gesetzt zur individuellen wie

sozialen Menschennatur, ihren Gesetzen und Forderungen. Aus diesem

Vergleich mußte die Bedeutung dieser Gesellschaftsformen für den



Ideologie und Idee im sozialen Leben I95

Menschen und die Menschheit hervorgehen ; es mußte klar werden, ob

und wieweit diese Sozialgebilde notwendig oder nützlich seien, ob es

sich nur um zeitbedingte oder um schlechthin gegebene soziale

Einrichtungen handle. Man unterschied genau die Frage, ob überhaupt
ein ähnliches Gebilde zur naturgemäßen Entwicklung der Menschheit

gehöre, von jener anderen, ob dieses Gebilde unbedingt in dieser oder

jener konkreten Gestalt naturgegeben sei. Es konnten aus solchem

Vergleiche weiterhin Schlüsse gezogen werden auf die innere Struktur
der Gemeinschaften ; man konnte die Ziele erkennen, denen sie dienen

mußten, die Gesetze, nach denen sie zu gründen bezw. zu gestalten
seien ; es war erlaubt, allgemeine Richtlinien und Regeln aufzustellen,
und damit der Entwicklung Wege zu weisen, Möglichkeiten zu
enthüllen und Grenzen zu ziehen. Je näher aber eine Gemeinschaft der
Menschennatur steht, je unmittelbarer sie dem Menschen nützt, desto

eher ist ein solches Urteil gestattet, desto leichter sind ihre
Wesenselemente zu erkennen, desto sicherer ist die Gefahr des Irrtums und
der Übertreibung ausgeschlossen.

Wir glauben daher, sagen zu dürfen : Der Vorwurf, unsere gesamten
sozialen Ideen seien nichts als Ideologien, ist unberechtigt. Er verkennt
vollständig den Wirklichkeitswert des Ideals. Gewiß, ein Ideal überragt

die tatsächliche Wirklichkeit ; sonst wäre es kein Ideal. Aber
darum ist es noch nicht unwirklich, noch nicht « ideologisch ».

V.

Ein der thomistischen Erkenntniskritik ausgesprochener Vorwurf
muß uns noch in wenigen Sätzen beschäftigen.

Eine Richtung der heutigen Wissenssoziologie verwirft, wie
eingangs mitgeteilt, jedwedes parteigebundene, standortgebundene Wissen,
da dieses notwendig eine Verengung des Blickfeldes bedeute, nur einen

Ausschnitt aus dem sozialen Leben zu sehen vermöge. Auch die Denkbasis

der mittelalterlichen Philosophen, die Mannheim ein auf der

Monopolsituation einer Schicht basiertes Wissen nennt, die Denkbasis
der Seinsphilosophie gilt dieser Denkrichtung selbstverständlich als

parteibeschränkt, als standortgebunden. Hat dieser Einwand nicht
seine Berechtigung Ist nicht schließlich alles Denken subjektive
Schau Es kann jemand sagen : Jede bestimmte erkenntnistheoretische

Haltung besagt eine Einengung, den Rückzug von der unermeßlichen

Mannigfaltigkeit des sozialen Werdens und Geschehens.



ig6 Ideologie und Idee im sozialen Leben

Wir glauben nicht, der also orientierten Wissenssoziologie gegenüber
viel ausrichten zu können, auch nicht durch den Hinweis, daß es

erkenntniskritische Vorraussetzungslosigkeit nicht gibt und daß auch
die heutigen Sozialgelehrten ihre eindeutig festgelegte erkenntniskritische

Einstellung mitbringen, daß also ihr Glaube, das
standortfreie, parteilose, überparteiliche Wissen gefunden zu haben, eine

Täuschung ist, daß eine « freischwebende Intelligenz » immer frommer
Wunsch bleiben wird. Wir möchten nur die Haltung der
Seinsphilosophie kurz kennzeichnen.

Sertillanges hat die Philosophia perennis gelegentlich « die Philosophie

des gesunden Menschenverstandes » genannt. Damit ist alles mit
fast verblüffender Einfachheit gesagt. Die Seinsphilosophie bemüht
sich so zu denken, wie der naive, ungebrochene, unkomplizierte Mensch

zu denken pflegt, oder besser, wie unser Verstand, seinem natürlichen
Drange, seiner natürlichen Bewegung folgend, denken muß. Sie will die

Naturordnung verstehen, nicht vergewaltigen ; sie erschrickt nicht,
wenn weitausgreifende Folgerungen sich aus ihren Prämissen ergeben,
auch dann nicht, wenn diese Folgerungen der heutigen Meinung und
gesellschaftlichen Wirklichkeit widersprechen und wenn der ernsthafte
Versuch ihrer Durchführung den glatten Bruch mit gegenwärtigen
Gesellschaftsformen zur Voraussetzung hat. Wenn die Seinsphilosophie
vom « Sensus communis » redet, so meint sie damit keine
Massenpsychose, sondern eben dieses Sichhingeben an die naturgemäße, naturhafte

Ordnung und Folge unserer Erkenntnis. Kann das als «

parteigebundener Standpunkt » bezeichnet werden oder ist das nicht die

selbstverständliche, unumgängliche Grundhaltung, die ohne weiteres

gegeben ist M. a. W. ist das nicht ein allgemeinmenschlicher
Standpunkt, ohne den gar kein Wissen und Denken zustandekommt Nur
ein Vergessen auf die Beobachtung, ein überstürztes, gewagtes Urteilen
oder ein Sichverlieren in die besonderen konkreten Umstände würden
dieses Denken allerdings zu einem parteigebundenen machen. —

VI.
Der bisherige Abschnitt dieser Arbeit sollte einen Beitrag liefern

zur spekulativen Begründung unserer Sozialideen und ihres Wirklich-
keitscharakters. Die gewonnene Erkenntnis wird für das praktische
Leben in doppelter Weise von Bedeutung. Einmal haben wir einen

Maßstab, um über zeitgeschichtliche Strömungen bewertend zu urteilen.
Zweitens — und darauf soll hier unser Blick gerichtet sein — können



Ideologie und Idee im sozialen Leben 197

wir verlangen, daß die Praxis auf die Ideen Rücksicht nimmt, daß eine

Zeit und ihre Menschen sich am Ideal orientieren, es anstreben, mit seiner

Verwirklichung Ernst machen. Wenngleich diese letzte Forderung heute

vielfachem Widerspruche begegnen wird, wenngleich — und das soll

keineswegs verkannt werden — infolge der gegenwärtigen Umstände
und Zwangsverhältnisse eine Durchführung des Ideals unendlich
erschwert ist, wenngleich deshalb Umsicht und Geduld ein Hauptgebot
der Stunde sind, bietet uns trotzdem das augenblickliche soziale Leben

selber den Beweis für die Notwendigkeit gesellschaftlicher Ideale. So

widersinnig es scheinen mag : Während wir auf der einen Seite dem

Ideal den Rücken kehren, rufen wir es auf der anderen Seite zu Hilfe,
um Bestrebungen zu rechtfertigen, um falsche Ansichten zurückzuweisen,

um m. a. W. wieder einen erträglichen Gesellschaftszustand

zu schaffen. Der bloße Soziologismus bringt uns nicht die Lösung der

Rätsel, die uns aufgegeben sind und an denen wir soviel herumraten.
Wir können, um mit einer allgemeinen Beobachtung zu beginnen,

gar nicht über das soziale Leben, seine Bedingungen, Ansprüche und

Möglichkeiten verhandeln, ohne immer wieder von Ideen auszugehen
und auf sie zurückzugreifen. Schon das laute oder leise Stöhnen über
die schlechten und die Sehnsucht nach besseren Zeiten beweist, daß wir
irgendwie an ein Ideal glauben. Wer insbesondere bei ausgesprochenen

Gegnern der überlieferten Sozialideen darauf achtet, ob sie tatsächlich
ohne diese Ideen und Ideale auskommen, der wird zu seinem Erstaunen
feststellen, wie diese Anti-Ideellen in der Praxis stillschweigend, unbewußt

jene Ideen anerkennen, die sie theoretisch als Idole und Ideologien
verschreien. Eine Soziologie ohne sozialphilosophische Voraussetzungen

gibt es nicht, kann es nicht geben.

Vergleichen wir, um einige Einzelbeispiele zu nennen, die Lehre
über den Staat. Die Soziologie sagt uns, welches Ziel der heutige Staat
tatsächlich hat, was er augenblicklich erreichen kann. Die Sozialphilosophie

sagt, welches Ziel der Staat haben, bezw. anstreben muß, zu
welchen Aufgaben er grundsätzlich da ist, welche Güter er verwirklichen,
was er dem Einzelmenschen und den kleineren Gruppen bieten muß.
Die Sozialphilosophie setzt dem Staat feste Grenzen, bestimmt sein

Verhältnis zu den Individuen und Gruppen ; sie urteilt, ob und wieweit
die faktischen Unternehmungen des Staates vor der Vernunft und dem

Sittengesetz zu rechtfertigen sind. Darf der Staat diese ursprünglichen
Verpflichtungen einfachhin vernachlässigen, oder verlangen wir nicht
von ihm, daß er die naturgegebenen Rechte des Einzelnen anerkennt,

Divus Thomas. 14



Ideologie und Idee im sozialen Leben

daß er sich des Ausnahmezustandes zeitgebotener Eingriffe und
Zwangsvorkehrungen bewußt bleibt, daß er seinen naturgesetzten Verpflichtungen

wenigstens zu genügen versucht Wenn gar keine idealen
Maßstäbe angelegt werden dürfen, wenn grundsätzliche, sagen wir
getrost, naturgegebene, aus dem Wesen des Staates fließende Leistungen
ein Unding sind : wieso dann die Forderung an den Staat, für
Abstellung neuauftretender öffentlicher Mißstände zu sorgen, wieso die

Forderung, hier und da müsse der Staat eingreifen Entschuldigungen
der Regierung, sie könne jetzt nicht helfen, oder gar die Versicherung
der leitenden Kreise, das falle nicht unter das Staatsprogramm, werden

von uns stets mit der Bemerkung abgewiesen : das muß aber unter
sein Programm fallen ; ist kein Weg vorhanden, so muß einer gesucht
werden ; wenn der Staat sich nicht um diese Angelegenheiten kümmert,
wozu ist er denn da Um den Staat auf neue Aufgaben zu binden,

um bzgl. dieser neuen Aufgaben mit wirklichen Rechtsansprüchen an
ihn heranzutreten, werden und müssen wir auf grundsätzliche
Erwägungen kommen. — Und andererseits: Wenn das einzige Gesetz.des
sozialen Lebens, des politischen Lebens die Entwicklung ist, wenn nur
das gegenwärtig Zweckgemäße Ansporn und Motiv politischen Handelns
sein darf, wenn allein die Praxis Richtung geben soll : Weshalb die

Klagen über unseren augenblicklichen Parteistaat, weshalb die

Aufregung, der Staat mische sich in viele Angelegenheiten, die « an und für
sich », so sagen wir fast metaphysisch, anderen Gruppen zustehen
Schwebt uns nicht doch ein Ideal vor, mit dem wir unbewußt vergleichen
und an dem wir den heutigen Zustand messen

Eine in den letzten Jahrzehnten aufgetretene Form staatlicher
Betätigung ist die Sozialpolitik. Schon die Frage, ob der Staat das

Recht und vor allem die Pflicht hat, Sozialpolitik zu treiben, ob der
Staat zur Wohlfahrtspflege gehalten ist, wird nicht einzig und allein

von den Tatsachen, von der modernen Notlage her entschieden, erst
recht nicht jene andere Frage, wieweit diese Verpflichtung gehen muß,
was der Staat anstreben muß, da er allen Untertanen Fortkommensund

Verbesserungsmöglichkeiten zu gewähren hat, ob die öffentliche

Sozialfürsorge die Einzel- und Gruppenfürsorge ersetzen oder sogar
ausschließen darf, ob es für die Bürger Gewissens- und somit vom
Staat erzwingbare Pflicht ist, sich im Interesse des Staates und der

Mitbürger sozial zu betätigen. Moderne Bestrebungen, das ganze Gebiet
der Wohlfahrtspflege und sozialen Fürsorge als die ausschließliche
Domäne des Staates zu betrachten, gelten uns aus grundsätzlichen



Ideologie und Idee im sozialen Leben IQ9

Erwägungen heraus als abwegig. Man denke nur an die
grundverschiedenen Wirtschaftsfunktionen, die die Familie früher erfüllt hat
und denen sie jetzt gemeinhin noch nachkommt. Es ist sehr bezeichnend,
daß Brauer in seinem Buche « Sozialpolitik und Sozialreform » folgenden
Nachweis erbringt1 : Unsere deutsche Sozialpolitik mußte versagen,
weil sie schon im Ansatz falsch war, weil es ihr von vorneherein gefehlt
hat an einer klaren Leitidee, weil sie sich nur von rein praktischen
Erwägungen, nicht aber von Idealen und idealen Forderungen
bestimmen ließ.

Hart geht der Kampf augenblicklich um die Familie und ihre
große Aufgabe, die Erziehung. Im Laufe der Geschichte hat die Familie
durchgreifende Wandlungen erlebt ; das läßt sich nicht leugnen. Unsere

Zeit scheint ernst machen zu wollen mit der völligen Auflösung dieser

sozialen Einrichtung. Das praktische Elend, die Zerrissenheit ungezählter
Familien sind sattsam bekannt. Wir erinnern vor allem an die

Bestrebungen um die Erleichterung der Ehescheidung, selbst um
Wiedereinführung der Vielehe. Es wird der Versuch gemacht, die

Zeitanschauungen zum allgemeinen Gesetze zu erheben. Marianne
Weber z. B., deren Schrift : « Die Idee der Ehe und die Ehescheidung »

einen schätzenswerten Beitrag zum Eheproblem bildet, und die
anerkennt, daß die Ehe der Idee nach unauflöslich sei, schreibt trotzdem :

« Es fragt sich, ob es nicht trotz aller praktischen Bedenken Aufgabe
des Gesetzgebers wäre, sich mit den sittlichen Vorstellungen seiner Zeit
in Einklang zu setzen » — Welche Anschauungen sich bzgl. der

Kindererziehung breitmachen, welche Tendenzen hier zur Auswirkung drängen,
erhellt aus dem Ringen und Kämpfen um die konfessionelle oder
konfessionslose Schule, aus der Anstrengung moderner Staaten, sich

allseitigen Einfluß auf die Erziehung der Kinder zu sichern, d. h. sie

ganz in seine Hand zu bringen, hinter welchen Versuchen sich oftmals
die Überzeugung verbirgt, die Erziehung sei gar nicht, das Recht der

Eltern, sondern eine rein staatliche Angelegenheit. — Wir möchten
hier einige Fragen anschließen. Wer wird sich bei einer so wichtigen
Sache einzig auf den Boden der gegebenen Tatsachen stellen Wer
wird bloß zeitgebundene Familienpolitik treiben wollen Wonach sind
die Rechte, die Pflichten, die Aufgaben der Familie zu beurteilen
Wer bestimmt die Rechte der Eltern an ihren Kindern, wer befiehlt
oder verbietet, erlaubt oder verwehrt ihnen, für die geistigsittliche

1 Brauer Theodor, Sozialpolitik und Sozialreform. Jena 1931.



200 Ideologie und Idee im sozialen Leben

Ausbildung ihrer Kinder zu sorgen Ist für all dies die Praxis des

heutigen Staates maßgebend Hängt das ab von der allgemeinen
Stimmung und der jeweiligen Zeitmeinung Oder muß das nicht
entschieden werden nach prinzipiellen Überlegungen, aus dem Wesen,
der Idee und der naturrechtlichen Stellung der Familie, aus dem naturhaft

gegebenen Verhältnis von Eltern und Kindern Ist somit die
Idee der Familie ideologisch — Die sozialistische Schriftstellerin
Gertrud Hermes schildert — und das ist bezeichnend — in ihrem Buche :

« Rote Fahne in Not », wie alle Familienerneuerungen endet, bei der

Wiederanerkennung und Wiedereinführung des überlieferten Familienideales.

1

Selbst auf dem schwierigen Terrain der Lohnpolitik wird sich
niemand zurechtfinden, der sich einzig von den gegebenen Verhältnissen
bestimmen läßt. Gewiß gibt es kein allgemein-philosophisches Gesetz

darüber, wie hoch in concreto der Lohn sein muß, wie hoch er bei
dieser oder jener Wirtschaftslage sein kann. Gewiß spielen bei der

Lohnfrage Konjunkturen und Krisen eine große Rolle. Aber es geht
durchaus nicht an, sich mit den herrschenden Zeitansichten einfachhin
auszusöhnen, sich abzufinden mit dem vielleicht hic et nunc berechtigten

Hinweis : Augenblicklich verträgt die Wirtschaft keine
Lohnverbesserung. Sondern es müssen Forderungen gemacht werden,

Forderungen im Namen der Gerechtigkeit, die Gleichmaß verlangt
zwischen Leistung und Gegenleistung, Forderungen im Namen
allgemeinmenschlicher Erwägungen, die lauten : Der Mensch arbeitet, um zu
leben. Deshalb kann jeder für die Hingabe seiner Arbeitskraft zum
mindesten soviel an Gegenwert beanspruchen, daß er ein menschenwürdiges

Dasein zu fristen vermag, wir betonen : ein menschenwürdiges
Dasein, nicht daß er sich zur Not über Wasser halten kann ; wir verteidigen

nicht die Abfindung weiter Arbeiterschichten mit dem sog.
Existenzminimum. Eigenartig : Gewöhnlich wird z. B. von sozialistischer
Seite gespöttelt über die Sozialideen der großen gesellschaftlichen
Rundschreiben. Aber wenn der Papst den Familienlohn verlangt, so findet
er weitgehende Zustimmung und Gutheißung, trotzdem seine Forderung
nicht ökonomisch, sondern «ideologisch» fundiert ist, d. h. obwohl
der Papst von grundsätzlichen, sozialethischen Erwägungen ausgeht. 2

Wenn es schon weiterhin unmöglich ist — wir streiften eben einen

1 Hermes Gertrud, Rote Fahne in Not. S. 301 ff.
2 Rundschreiben : Quadragesimo anno. Ausgabe Herder. S. 53 ff.



Ideologie und Idee im sozialen Leben 201

ähnlichen Gedanken — wenn es gerade bei den Arbeitern auf Widerspruch

stößt, das patriarchalische Verhältnis der früheren Großfamilie
oder der einstigen Kleinbetriebe auf das Verhältnis von Arbeitgeber
und Arbeitnehmer zu übertragen, das soziale Gebot der Achtung des

Menschtums und einer echtmenschlichen Behandlung bleibt bestehen,
sollte einstimmig versichert und unaufhörlich wiederholt werden ; die

neue Arbeitsmethode verlange eine andere Einstellung zu den « Leuten »,

wie es heißt. Bei all diesen Dingen ist auszugehen von der -personalen

Würde eines jeden Menschen, also von einem echt metaphysischen
Gedanken.

Nur angedeutet sei die heikle Frage nach dem heutigen
Wirtschaftssystem. Wie sollen wir uns zur privatkapitalistischen Wirtschaft
einstellen Ist auch hier ein Rückgreifen auf irgendwelche Ideen und
Ideale untersagt Hierzu nur ein Wort : Mag die kapitalistische
Wirtschaftsordnung die relativ beste sein, mag sie mehr Menschen

und diese besser ernähren als Natural- und Agrarwirtschaft und alle

sonstigen historischen Wirtschaftsformen dazu imstande waren, mag
es noch so wahr sein, daß ein Wirtschaftssystem nicht von heute auf

morgen fällt und einem anderen Platz macht, mag man uns Ideologisten,
Utopisten oder wie immer schelten : — wenn Kapitalismus Profitgier,
personifizierten Gewinn bedeutet, wenn der kapitalistische Geist der
Idee eines reinen Menschentums schnurstracks zuwiderläuft, wenn sich
der Kapitalismus in einer Weise auswirken muß, daß wichtigste
Grundforderungen sozialethischer Natur, daß heiligste Menschenrechte
notwendig zertreten werden : — dann kann trotz aller soziologischen
Bedenken und aller zeitgeschichtlichen Zwangsverhältnisse die
theoretische wie praktische Folgerung nur lauten : Zertrümmerung des

kapitalistischen Götzen ; Wandel im Wirtschaftssystem
Wir wiederholen : Ohne die Zahl der lebenskräftigen Ideen

abzugrenzen, d. h. ohne zu behaupten, sämtliche überlieferten Sozialforderungen

seien heute noch brauchbar, glauben wir uns zu dem Schluß

berechtigt : Die überlieferte Soziallehre ist weithin wirklichkeits- und

gegenwartsnahe, deshalb von bindender Kraft für unsere verworrenen
gesellschaftlichen Verhältnisse, und nicht jede Idee ist ohne weiteres

Ideologie.


	Ideologie und Idee im sozialen Leben

