
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus

Autor: Landgraf, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwei Gelehrte

aus der Umgebung des Petrus Lombardus.

Von Prof. Dr. Artur LANDGRAF, Bamberg.

Bei der zu Zwecken der Problemgeschichte vorgenommenen Durchsicht

der frühscholastischen Literatur ergab sich eine Summe von
Daten für die Charakterisierung einer Reihe von Gelehrten aus der
Mitte des zwölften Jahrhunderts. Im Folgenden teile ich kurz
diejenigen über Johannes Turonensis und Magister Odo mit.

1. Johannes Turonensis.

Die Geschichte der Scholastik ist bisher achtlos an Johannes
Turonensis vorübergegangen.1 Und dies, obwohl er in den durch Druck
zugänglichen Ouästionen des Odo von Ourscamp erwähnt wird. Da dieser

ihn persönlich gekannt hat, ist sein Bericht doppelt wertvoll. Nach
seinem Zeugnis war Johannes ein Schüler des Anselm [von Laon].
Vielleicht kann er auch als Lehrer des Odo angesprochen werden, der wieder

an anderer Stelle sich als Schüler Abaelards bekennt. 2

In den Quästionen Odos liest man : Quod postea quaesitum est de fide
an defecerit in Petro, maior ac difficilior est quaestio multa ex utraque
parte habens argumenta et auctoritates. Et de caritate, quam dicebat
magister Anseimus, qui glosavit Psalterium, quod non defecit in apostolis
onmino, sed habuerunt omnes apostoli caritatem mortuo Christo ; in radice
quidem habebant earn, non in ramis ; similiter et fidem. Sic audivit eum
determinantem in scholis suis magister Jofhannes] Turonensis, a quo et
nos hic accepimus. 3

Wir finden den Johannes Turonensis außerdem in die durch Abae-

1 Erwähnt wird er von /. B. Pitra, Analecta novissima Spicilegii Soles-
mensis. Altera continuatio. Tom. II, Paris (1888), IX.

2 J. B. Pitra, Analecta novissima, 113: Magister Pfetrus] Abaelardus dicebat,
quod Deus non potest facere, nisi quod facit ; nec dimittere, nisi quod dimittit.
Quod sie volebat probare : Nihil facit Deus sine ratione, nihil dimittit sine ratione.
Itaque si faceret quid, quod modo dimittit, iam ageret contra illam rationem, qua
modo illud dimittit ; et si dimitteret, quod modo facit, contra illam ageret, qua
se facturum illud proposuit. Sic audivi illum dicentem.

3 J. B. Pitra, Analecta, 167.



158 Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus

lard und Gilbert de la Porrée in Bewegung gebrachten Streitfragen über
die Trinitätslehre verwickelt. Die vorletzten noch dem XII. Jahrhundert
angehörigen Ouästionen des Cod. Paris. Nat. lat. 18108 erwähnen ihn
unter voller Namensnennung in folgendem Zusammenhang :

Queritur, cum divina essentia sit Pater, utrum concedendum sit, quod
sit Pater patcrnitate vel Filius filiatione. Quod si detur, inde videtur
posse inferri, quod divina essentia distingitur a Filio paternitate et a Patre
filiatione. Nam quomodo est Pater paternitate, nisi distingatur ab aliquo
paternitate.

Ad hoc inquit : Dicebat magister Johannes Turonensis, quia divina
essentia Pater paternitate, Filius filiatione, nec tarnen divina essentia his
proprietatibus distingitur, sed ille due persone. Et hoc, inquit, ostendebat
per simile : esto, quod idem sit dux et episcopus. Iste est dux ducatu,
episcopus episcopatu. Ecce hec persona non distingitur a se his proprietatibus,

que significantur his nominibus : dux, episcopus, sed ilia duo
officia inter se distinguntur. Sic divina essentia Pater est paternitate,
Filius filiatione, nec tarnen distingitur his proprietatibus, sed ille due

persone. Sic ille. 1

Durch das hier gebrachte Beispiel sehen wir ihn stark in die Nähe
Abaelards gerückt.

Es sind dies äußerst karge Angaben über die Persönlichkeit des

Johannes Turonensis. Sie geben aber Anlaß für eine Vermutung über

1 Fol. 99V Ebenso Cod. Tree. 964 fol. 93. Auf einen Johannes, der ein
Zeitgenosse des Petrus Manducator war, weist die Glosse zum 4. Sentenzenbuch des
Cod. Bamberg. Patr. 128, fol. 5T, hin [zu 4, dist. 6, c. 2 (Quaracchi, 778), n. 600] :

Quidam parvulus de Britannia venit Turonis et factus est postea monachus in
ecclesia [fol. 6T] beati Mar[tini], Tandem tempore procedente factus ibidem
sacerdos missas celebravit et sic tandem vitam finivit. Deinde non post multum
tempus mater illius venit ibidem et quesivit, ubi esset filius suus, et dictum est ei,
quod mortuus esset. Et ipsa flens dixit cum non fuisse baptizatum. Quesitum
est a magistro Johanne, quid esset faciendum de illo vel utrum salvus esset.

[Dixit se (?)] omnino ignorare. Hoc idem dicit magister Petrus manducator, qui
ibidem erat, quando hoc contigit.

Es ist nicht ganz klar, ob mit diesem Zitat Johannes Turonensis, der sich ja der
Tendenz seiner Zeit entsprechend auch mit Fragen praktischen Inhalts beschäftigt
haben dürfte, oder ob Johannes Beleth gemeint sei. Weil es sich um eine Frage
praktischen Inhalts handelt, für die Johannes Beleth vor allem als Autorität
galt, und weil hier die Autorität des zitierten Johannes neben diejenige des
Petrus Manducator gestellt wird, möchte man an Johannes Beleth denken, der
auch in der Glosse des Stephan Langton zur Historia scholastica zusammen
mit dem Manducator genannt wird. (Man vgl. G. Lacombe, The authenticity
of the Summa of Cardinal Stephen Langton. The New Scholasticism, 4, Washington
D. C. [1930], 107.) Da es sich aber um eine Begebenheit handelt, bei der ein
Johannes in Tours befragt wurde, dürfte doch unser Johannes Turonensis in
Betracht kommen.



Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus 159

den Autor der Sententie Anselmi. Mit besonderem Nachdruck hat
0. Lottin1 bereits darauf hingewiesen, daß die beiden von F. Bliemetz-

rieder 2 herausgegebenen und Anselm von Laon zugeschriebenen Werke
nicht gut den gleichen Verfasser haben können. H. Ostlender 3 glaubte
Anselm von Laon auf Grund von Berührungspunkten mit dem späteren
Abaelard beide Werke absprechen zu müssen. Jedenfalls wäre es, was
die Sententie Anselmi angeht, eine Ausnahme, wenn sie als Sammlung der
Sentenzen eines Gelehrten diesen selber zum Verfasser hätten .4 Die Regel
will, daß irgend ein anderer sich der Mühe der Sammlung unterzog.

Wir besitzen nun im Cod. Patr. 98 (13. Jahrh.) der an Handschriften
aus der Schule Anselms reichen Bamberger staatlichen Bibliothek eine

Abschrift der Sententie Anselmi, vor die (fol. 1), allerdings von einer
Hand des XV. Jahrhunderts, die Rubrik gesetzt ist : Summa magistri
Johannis. M. Grabmann 5 glaubt, daß diese Notiz ohne Belang sei.

Vielleicht aber geht sie doch auf eine alte Vorlage zurück. Wäre dem

so, dann läge es nahe, an Johannes Turonensis, den wir bereits als Schüler
Anselms von Laon kennen, auch als an den Kompilator dieser Sentenzensammlung

zu denken. Leider sind die oben gebrachten Zitate nicht
derart, daß wir durch einen Vergleich mit den Sententie ein Argument
pro oder contra gewinnen könnten. Zudem würden auch Zitate dieser

Art selbst im Fall der Divergenz keinen Beweis gegen unsere Vermutung
darstellen, da Johannes ja sehr wohl eine andere Meinung vertreten

1 La Théorie (lu libre arbitre depuis saint Anselme jusqu'à saint Thomas
d'Aquin. Louvain (1929), S, Anm. 3.

2 Anselms von Laon systematische Sentenzen. (Beiträge zur Geschichte
der Philosophie des Mittelalters. Band XVIII, Heft 2-3.) Münster i. W. 1919.

3 H. Ostlender, Peter Abaelards Theologia und die Sentenzenbücher seiner
Schule. Auszug aus einer Schrift zur Erlangung der theologischen Doktorwürde
bei der Hochwürdigen katholisch-theologischen Fakultät der Schlesischen Friedrich-
Wilhelms Universität zu Breslau. Breslau (1926), 5.

4 Man vgl. 1 A. Landgraf, Beiträge zur Erkenntnis der Schule Abaelards.
Zeitschrift für katholische Theologie, 54. Innsbruck (1930), 364 ff., 388. Es ist
zu diesem Aufsatz nachzutragen, daß ich nun auch eine weitere Handschrift der
Sentenzen des Magisters Omnebene im Cod. 386 der Biblioteca Abbaziale in Monte-
cassino gefunden habe. Der Text ist am Anfang und am Ende unvollständig,
was wohl seine Identifizierung bisher verhindert hat. Beginn (Seite 57) : De prede-
stinatione queritur quid sit, et, si aliquid sit causa eins, quid sit. — Der Text endet
auf Seite 87 in der Frage : Queritur, si illud, quod nescimus esse peccatum nec nobis
dictum est, si sit nobis imputandum. Non videtur. XJnde in Johanne super sermone
Domini in cena : Nunc autem exeusationem non habent Iudei de peccatis suis, scilicet
incredulitatis Priores vero, qui sine lege peccaverunt, sine lege peribunt. — Daran
schließen sich zwei Sentenzen.

5 Die Geschichte der scholastischen Methode. II, Freiburg i. Br. (1911), 149.



l6o Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus

haben kann, als er bei seinem Lehrer vorfand. Und zudem würde,
sobald es sich um eine bekannte Lehre des Anselm von Laon handelte,
die auch Johannes teilte, es näher gelegen sein, seinen berühmteren
Lehrer dafür zu nennen.

2. Magister Odo.

Um die Mitte des XII. Jahrhunderts begegnen wir relativ häufig
dem Namen Odo. Wir wissen von einem Odo von St. Viktor1, der bis

1148dort Prior war, und von einem Bischof Odo von Lucca (gest. 1146).2
Ein Abt Odo von S. Martin de Bello ist im Jahr 1146 gestorben.
Berühmter als diese ist Odo von Ourscamp, der im Jahr 1171 als

Kardinalbischof von Frascati starb. 3 Die Geschichte verzeichnet außerdem

noch einen anderen Odo, diesen ohne nähere Namensbezeichnung,
der ungefähr zwischen 1164 und 1168 Kanzler der Pariser Universität
war und als solcher den Petrus Manducator zum Nachfolger hatte. 4

Da die literarische Tätigkeit der beiden letzten in die gleiche Zeit
fällt, ist es schwer gemacht, für den einzelnen Fall festzustellen, wo
mit dem Namen Odo der eine und wo der andere gemeint sei. Zwar
ist das Lebenswerk Odos von Ourscamp in ziemlich vielen Handschriften
erhalten 5, aber wir warten immer noch auf eine kritische Sichtung

1 F. Anders, Die Summa Sententiarum. — Kein Werk des Hugo von St. Viktor.

Der Katholik (1909), 117.
2 B. Geyer, Verfasser und Abfassungszeit der sog. Summa Sententiarum.

Theologische Quartalschrift, 107. Tübingen (1926), 89-107.
3 J. B. Pitra, Analecta novissima.
4 H. Denifle, Ar. Châtelain, Chartularium Universitatis Parisiensis. I, Paris

(1889), IX, Anm. 3 und Seite 8.
5 Man vgl. A. Landgraf, Handschriftenfunde aus der Frühscholastik.

Zeitschrift für kath. Theologie, 53 (1929), 108 f. — Hier möchte ich noch auf weitere
Handschriften hinweisen. Im British Museum Cod. Harley. 1762, fol. 8iT: [Rubrik]
Questiones magistri Odonis, quarum prima hec est super Jeremiam. — Beginn :

Quiequid mali super nos adducitur, nostra peccata merentur. — Ende: fol. I59T:
Augustinus : Nemo, peccat, nisi contra caritatem faciat. Explicit.

Eine andere Handschrift ist in der Bibliotheca Bodleiana zu Oxford, Cod.
Laud. lat. 105. Beginn : fol. 205 : Quicumque transgreditur preceptum euangelii
peccat criminaliter. — Ende : fol. 257 : In tertia rnilitamus, huius munimine quartam
impugnamus et quintam vitamus. Die Quästionen dieser Sammlung sind nur teilweise
identisch mit denjenigen der vorher genannten und des Druckes. Damit haben
wir wohl einen neuen Beweis für die Annahme, daß im zwölften und beginnenden
XIII. Jahrhundert die Quästionen einzeln gesammelt und erst nachträglich in einem
Band vereinigt wurden. Trotz des auf den ersten Blick gegenteiligen Anscheins
gehören nicht zum Bereich des Odo von Ourscamp die letzten Quästionen des für
die Geschichte der Frühscholastik ungemein wertvollen Cod. Paris. Nat. lat. 18108.

Beginn : fol. 103 : Ponatur, quod hie sint duo habentes caritatem et pares in omnibus.



Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus 161

desselben. Auch die durch /. B. Pitra veranstaltete Ausgabe seiner

Quästionen entspricht den kritischen Anforderungen unserer Zeit in
keiner Weise. Ganz abgesehen davon, daß auch in ihr nicht geschieden
ist zwischen dem Eigentum Odos und demjenigen anderer.

So sei nur auf die Quaestio 332 hingewiesen, wo der magister Odo

deutlich vom magister noster, und zwar in der determinatio der Frage
unterschieden wird : Solutio : Magister 0[do] déterminât illam conclu-
sionem [potentia gignendi Filium est potentia Filii, vel Filius habet

potentiam gignendi Filium] sicut hanc : Potentia peccandi fuit Filio.
Sed magister noster non déterminât earn nec recipit, immo falsifkat
argumenti complexionem hoc modo : Nullam fidem habuit Abraham,

quam tu non habeas, vel eamdem fidem, quam habuit Abraham.
Abraham habuit fidem Christi nascituri : ergo tu habes fidem Christi
nascituri.1

Ich bringe nun die in Betracht kommenden Texte, und zwar nicht
in systematischer Reihenfolge, sondern nach den Handschriften geordnet,
in denen ich sie fand.

I. Die anonyme Glosse zum 4. Sentenzenbuch des Cod. Patr. 128 der
staatlichen Bibliothek in Bamberg :

1. Zu 4, dist. 4, c. 7 2 : Nichil enim visibile<]s]> sacramentum sine invisi-
bili sanctificatione prodesset, non propter virtutem aliquant, quam in usu
habeant et qua credant. Concessit enim episcopus, quod parvuli fidem
et caritatem habeant in abitu, non in usu. Sed quod nec in habitu nec in
usu mfagistri] Odo et Mauritius concedunt, ut hie videtur posse haberi,
sicut credere respondetur parvulus a patrinis eorum, quando baptizantur. 3

2. Zu 4, dist. 6, c. 3 4 : « Dicimus. Si sanctificatio. » Istud dubitative.
Dicit magister Odo, quod non de hoc dubitare videtur Augustinus, an,
quod illi sanctificari leguntur in utero, per remissionem peccatorum sit
accipiendum, an hoc ex ratione dicatur, quod in utero aliquod Signum
tantum future sanctificationis acceperunt, unde dicti sunt sanctificati.
Sed melius est, ut magister dicit, hoc de emundatione potest intelligi. Verum
quia talia ex miraculo Dei contingunt, in consequentiam non sunt trahenda. 5

3. Zu 4, dist. 10, c. 1 6 : vel dicitur visibile et palpabile, non quia
non possit palpari in forma humana tactu nostro sic se habente, quod
illud spirituale est, sed in futuro nos facti spirituales illud tangere et palpare

1 J. B. Pitra, Analecta novissima, 180 f.
2 Sentenzen des Petrus Lombardus. Quaracchi (1916), 771, n. 54.
3 Fol. 5. — Der Lombarde (a. a. O.) entscheidet sich nicht zur Frage. Betreff

der Richtigkeit der Zuteilung vgl. man A. Landgraf, Some unknown writings, 16 f.
4 Quaracchi, 779, n. 63.
5 Fol. 6.

Quaracchi, 799, n. 100



IÔ2 Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardes

poterimus. Qui enim non ita crediderit de corpore et sanguine Christi,
quod vere sit super altare, anathema sit. Quod ut certius habeatur,
narravit m[agister] Odo, qualiter quidam nimia egestate compulsus consu-
luit veneficam, que ei intimavit, quod si corpus dominicum secum portaret,
nulla deinceps eum gravaret inopia. Credidit rusticus et eucharistiam in
limbo cape alligavit et secum detulit. An ideo nobilior fuerit deinde, nescio.
Deinde articulo mortis ingruente confessus est alia peccata ; excepit ista,
scilicet de corpore Christi. Cognovit tarnen sacerdos ipsum dicere quasi
mussantem et secum aperte murmurantem, et ei diligenter persuasit, quod,
si aliquid remaneret, quod illud confiteretur. Ille vix valuit confiteri, donec
factus est sacerdos fideiussor, quod, si confiteretur, salvaretur, tantum-
modo haberet contritionem, quam verisimile erat ipsum habere. Flebat
ille inconsolabiliter, et ita factus est sacerdos fideiussor, quod nisi ipse
rusticus salvaretur, sacerdos ei succedcret in peius et locum sacerdotis
obtineret rusticus. Quod ideo fecit sacerdos, quia, nisi sic sese interpolieret,
numquam confiteretur. Indicavit ergo ei locum, ubi fuerit in cappa et
dissutis pannis invenit veram carnem et quasi sanguinolentam, que adhuc
in Carnotensi ecclesia religiose conservatur. Retulit idem m[agister] Odo,
quod quedam anus erat — ut asserebat, hec fuit Lomaci iux,ta civitatem
Parisiensem, — que vivebat tantum de proprio labore manuum suarum
et nichil ab alio aeeipere volcbat. Hec cottidie misterio misse intererat et
videbatur ei, quod, dum sacerdos cantaret missam, quod ibi erant angeli
quasi in humana forma et inter eos erat quidam maximus ferens calicem.
Qui, quamdiu cantabatur missa, aderant, ea finita recedebant. Eodem modo
apparet de miraculo, quod accidit beato Gregorio. 1

4. Zu 4, dist. 44, c. 3 2 : « De maleficii impedimento » etc., scilicet si
propter veneficia non possunt coire, « confessionem faciant » ut sic Deus
misereatur, nec valeant veneficia «per exorcismum » id est per coniura-
tiones. Simili casu convenit quidam monachus m[agistrum] Odonem dicens,
quod soror sua nupserat cuidam militi et per XIII annos iam fuerant, nec
iste earn cognoverat impediente veneficio cuiusdam meretricis, qua miles
abutebatur, antequam convenirent. Tune accessit meretrix ad dominam
et facta conventione, si posset impedimenta ilia separare, dixit domina :

vade et fode sub lecto tuo et quod inveneris, affer. Ivit et invenit caput
pueri. Ilia stupefacta recessit et dimisit caput. Iterum rediit nec invenit,
et sic venefica non potuit veneficium suum adnichilare. Et sic non post
potuerunt vir et nupta convenire. Consuluit magister Odo, quod, si vellent,
in Christo alii nuberent.

« Ulis viventibus » scilicet ultimis. « Ex rigore magis dictum. » Hie
dicit m[agister] Odo, quia m[agister] P[etrus] hoc apposuit, voluntate sua
fecit, quia canonica equitas exigit, ut viventibus ultimis non reconcilientur
prioribus. Quis enim seit, an iterum illi possint convenire.

1 Fol. 8.
2 Quaracchi, 955, n.332
3 Fol. 20T.



Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus 163

5. Z« 4, dist. 38, c. 3 1 : « obprobrio male voluntatis », scilicet quod
putaverit ilium esse mortuum, quod libenter ad ipsum redeat, si reversus
fuerit.

« Incipit excusari do hoc, quod debet reddere poscenti », quasi dicat :

si reddat et non petat, potest excusari. [Magister] 0[do] voce subobscura
et remissa auricularibus suis dixit, quod hec solutio falsa est. Non enim
excusatur, immo sive petat sive reddat, adulteratur nec ecclesie debet
consentire. Et induxit tale simile : Si contingeret, quod et ego et mater
mea peregrinaremur et ego non cognoscens earn nec ipsa me copularer illi
matrimonio et post cognoscerem illam esse meant et vellem discedere,
ipsa vero non cognoscens me esse eius filium rentieret discedere et per iudi-
cium ecclesie me compelleret secum cohabitare et ad proprios ortus redire,
crederem ergo iudicio ecclesie Certe non, quia scirem ecclesiam falli,
quia de occultis non habet certum iudicium. Quid ergo in tali casu vel
primo faciendum est Certe a patria recederem et matri vel uxori false
scriberem me mortuum esse, et nuberet in Christo, cui vellet. Sic ergo hanc
solutionem, quam hic ponit m[agister] P[etrus], non commendat 111 [agister]
O[do], 2

6. Zu 4, dist. 3), c. 5 2 : « Item si quis » etc. Per hoc decretum vult
probare m[agister], quod, si prius fuerint infidèles et alter baptizetur, qui
vivente prima non possit aliant ducere. Nam propter baptismum pecca-
tum remittitur, sed coniugium non ideo solvitur. Sed quare dixit uxorem
virginem Nonne idem erit de nonvirgine Certe non. Ideo dixit
m[agister] Odo, quod hoc decretum datum fuit in alio casu, scilicet pro
clericis ita, scilicet si sit aliquis infidelis, qui ducat aliquam virginem ct
post ille baptizetur et ilia nolit baptizari, ille si velit in clericum promo-
veri, non potest post baptismum aliam ducere, quia sic esset [bigamus]et non
posset deinceps ad ordines promoveri. Détermina ergo «alteram habere non
potest », si ad ordines velit provehi. Alter enim bene potest alteram habere,
scilicet si ipsa velit ab ipso discedere et nomen Christi non abhorreat. 1

7. Zsi 4, dist. 43, c. 4 5 : « Solet » etc. ccleriorem absolutionem : ergo
maiorem gloriam, nam hoc in maiori gloria reputatur, quando celerius absol-
vitur. Fortasse [fol. 23] non est verum, quod ceieriorem nec maiorem.
Utroque enim illam vitam obtinente neuter altero maiorem obtinebit.
Vel possumus dicere, quod non meruerunt iuvaripost mortem, sed meruerunt
iuvari post mortem, si ilia fièrent, non tarnen simpliciter. Dives ergo, quia
meruit iuvari, si fierent ; sed non sunt facta, et ideo non ita cito iuvatur.
Redditur ergo sibi, quod meruit, sed numquam quod meruit, si fierent.

Sed potuit quempiam movere, quod dicit m[agister]. Si enim non
magis valent diviti generalia, quid ergo valent diviti specialia cum ambobus
equaliter valeant generalia Immo valent. Maiori enim devotione fiunt

1 Quaracchi, 971, n. 353 und 972, n. 354.
2 Fol. 2iT. Hier korrigiert also Odo den Lombarden.
:i Quaracclii, 976, n. 359. liier korrigiert Odo wiederum den Lombarden.
4 Fol. 22.
5 Quaracchi, 100S, n. 409.



164 Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus

suffragia specialia quam generalia, quia ibi est maior devotio et inde maior
utilitas. Sed concludes : non ergo generalia tanturn contulerunt pauperi
quantum diviti generalia et specialia, quia hic maior, ibi minor devotio.
Ad quod non minus subtiliter quam vere respondet m[agister] 0[do], Dicit.
quod specialia suffragia maiore devotione fiunt, quam si tantum fierent
generalia, sed ex maiori devotione fiunt, quam si tantum fierent generalia
Si ex maiori devotione, maior utilitas. lila autem utilitas non a generali
suffragio secluditur. Quanto ergo maior utilitas in speciali et maior in
generali. Nam sibi communicatum est. Quia ergo maior in generali, cum
illam omnes communicent, quibus potest conferre, et illa maior confert
etiam pauperi. Sed queretur, an tantum conférât diviti, quantum et pauperi.
Fortasse non. Sed generale suffragium equaliter confert. Plus ergo confert
diviti et generale et speciale quam pauperi generale et speciale. M[agister]
autem P[etrus] dicit, quod equaliter. 1

II. Die dem Petrus von Poitiers zugeschriebene Sentenzenglosse.

8. Zu 1, dist. I, c. 1 2 : « ut aliqua sacramenta » ; non ait omnia, quia
circumcisio iustificabat, sia) tarnen inter sacramenta legalia debet computari.
Non enim habuit in lege princi[fol. 28T]pium ; legale tarnen dicitur, quia
cum lege observabatur. Sed cetera sacramenta legalia etiam cum caritate
facta non iustificabant, ut ait Augustinus, sed Caritas iustificabat. Sed

obicitur : opera illa fiebant ex caritate : ergo erant meritoria. Item cuius-
que operis meritum in voluntate consistit, que sive bona sive mala sit,
ante etiamb) quam perducatur ad effectum, proprium habet meritum.
Sed ilia ex bona intentione et voluntate fiebant. Ergo erant meritoria,
precipue cum dicat auctoritas : si oculus tuus simplex fuerit, totum corpus
tuum lucidum erit. Ideo visum est quibusdam ut m[agistro] Odoni, quod
legalia illa iustificarent. Quod etiam auctori[tate] Bede videtur astrui.
Ait enim : iustitia legis suo tempore custodita non solum bona temporalia,
sed etiam vi[tam] confe[rt] eterfnam]. Quod ergo0) ait Augustinus: non
iustificant a), intelligendam est secundum hos : ex vi sua, ut sit hec
differentia inter sacramenta legalia et evangelica, quod legalia non iustificabant
ex vi sacramenti e), sed ex vi caritatis, ex qua fiebant. Quod forte tarn

1 Fol. 22t. — Die hier dem Odo zugeschriebene Lehre wird als diejenige von
aliqui erwähnt in der dem Präpositinus nahestehenden Summe des Cod. Vat. Iat.
10754, fol. 50.

2 Quaracchi, 14, n. 1.

NB. — Ich bringe im Folgenden die Textvarianten des Cod. Paris. Nat.
Iat. 14423 (P), die mir von Dom Odon Lottin in liebenswürdigster Weise zur
Verfügung gestellt worden sind.

Fol. 42. a) si] sed P.
c) ergo] autem P.
°) sacramenti] sua P.

b) etiam] om. P.
d) iustificant] iustificabant P.



Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus 165

de operatis 1 quam de operantibus operibus a) volunt b) intelligi. Evangelica
vero sacramenta ex vi sua iustificant. Quod inde apparet, quia, si duo in
dispari caritate accédant ad babtismum, non magis purgatur, qui maiorem
habet caritatem, quam qui minorem, quia, si statim moriantur, statim in
celum evolant, quia nichil restât in eis purgandum. Ille tarnen maiorem
habebit coronam, qui magis dilexit.

Set si babtismus ex sua vi iustificat, cum ficte accedentem non iustificet,
videtur vim suam amittere. Quod verum non esse per simile potest videri :

Etsi enim potio istum non sanet, tarnen non vim suam amittit. Non enim
est in potione, quod non sanat, sed in egrotante. A simili, quod babtismus
ficte accedentem non iustificat, non ex eo est, quod vim suam perdat,
sed ex Actione accedentis. Sic magister Odo. Quod quidam tantum de

operantibus operibus dicunt debere intelligi. Opera enim operata non
iustificabant, scilicet °) oblationes ille cerimoniales. Sed m[agistro] non
est visum, quod iustificarent etiam d) cum caritate facta, sive de operatis
sive de operantibus intelligatur operibus. e) Et concedebat ilia posse fieri
in caritate vel cum caritate, sed numquam ex caritate. Dicebat enim illud
solum opus fieri ex caritate, quod ideo facit quis, quia novit illud placere
Deo. Illa autem numquam placuerunt Deo, sed ea ad tempus sustinuit,
quia maluitJ) sibi offeri quam idolis. 2

9. Zu 1, dist. 21, c. 2 3 : « Post hec queritur » etc. Ostenso, qualiter
intelligendum sit, quod dicitur solus Pater esse tantus, quanta tota Trinitas,
queritur, an concedendum sit, quod solus Pater sit Deus et quod Pater
sit solus Deus. Non est concedendum6), quod Pater sit solus Deus, sed

tota Trinitas est solus Deus. Et hoc auctoritate Augustini confirmât
mfagister], Dicit tarnen mfagister] Odo, quod Paterest solus Deus, nec h)

est alius sensus quam *) : Pater est unus Deus. [Am Rand : vel per remo-
tionem pluralitatis intelligatur solus, id est non plures], k) Et auctoritatem

1 Da Petrus von Poitiers (Sentenzen, lib. 5, c. 6. — Erfurt, Bibliotheca
Amploniana Cod. Q. 117, fol. 39) die schüchterne Ausdrucksweise wählte: sed

baptismus est opus operatum, ut ita liceat loqui, erweckte er den Anschein, als habe
er die für unsere heutige Dogmatik unentbehrliche Unterscheidung zwischen
opus operatum und opus operantis geprägt. Wie sich erweist, begegnen wir ihr
bereits in dieser Glosse, die unzweifelhaft vor seinen Sentenzen entstanden ist und
von der noch nicht feststeht, ob sie ihm auch tatsächlich zugehört. Ich habe
über die Urgeschichte dieser Terminologie bereits weitere Mitteilungen gemacht.

2 Cod. Bamberg. Patr. 128, fol. 28U — Odo korrigiert hier den Lombarden.
3 Quaracchi, 141, n. 194.

a) operibus] om. P. b) volunt] voluit P.
c) scilicet] sed P. d) etiam] et P.
e) operibus] om. P. f) maluit] add. ea P.
Fol. 54. s) et quod Pater-concedendum] et dieimus non esse concedendum

quod solus Pater sit Deus, quod et Pater et Filius et Spiritus Sanctus Deus est ;

neque concedendum est P.
b) nec] hec sane concedenda est et non P.
') quam] quod P.
k) [Am Rand — plures] om. P.

Divus Thomas. 12



Zwei Gelehrte aus (1er Umgebung des Petrus Lombardus

Augustini a) déterminât dicens, quod solus Deus b) redundat ad subiectum,
non ad predicatum. Hec autem nullo modo concedenda est °) : solus Pater
est d) Deus. Post pauca tarnen ostenditur 1 e), quod licet diceretur f) : solus
Pater estg) Deus, non excluderetur Filius etb) Spiritus Sanctus, quia ')
idem sunt. 2

10. Zu i, dist. 24, c. 1 3 : « Hic diligenter » etc. Quod trinus et simplex
dicatur Deus et non diversus vel k) multiplex predicta docuerunt. Sed que-
ret aliquis : Cum Deus non sit multiplex vel ') diversus, quid significetur
hac locutione : Deus est très persone m) et similibus, et, ut expressius dicam :

quid predicetur huiusmodi n) locutionibus, si tarnen [fol. 45] aliquid predi-
catur. Hoc igitur déterminât magister dicens et auctoritatibus compro-
bans huiusmodi dictiones °) remotivas esse potius quam positivasp), id
est 1) talibus removeri potius aliquid quam predicari. Tarnen magister
Odo plane asserit his r) aliquid poni vel predicari. Et cum dico : Pater
et Filius et Spiritus Sanctus sunt III persone, ibi predicaturs) essentia. 4

11. Zu 4, dist. 25, c. 3 5 : « Nec Pater Filii vel Spiritus Sancti personam
aliquando excludit. » Dixit enim Sabellius nec Filium nec Spiritum Sanctum
esse quando Pater erat. « Et très ypostases » *) etc. Ecce duo dicta
sunt superius, scilicet quod huiusmodi propositiones : Deus est très persone,
Pater est unus Deus et huiusmodi potius conceduntur ratione negandi
quam affirmandi. Secundo dictum est, quod hic u) Pater et Filius et Spiritus

1 Quaracchi, 143, n. 196.
2 Cod. Bamberg. Patr. 128, fol. 43. — Der Lombarde spielt auf die hier von

Odo gehaltene Ansicht an (Quaracchi, 142, n. 194). Übrigens kann man in der
vierten Glosse des Cod. VII C 14 (fol. io6T) der Biblioteca Nazionale von Neapel
lesen : « solus Pater quasi dicat : hec locutio non est usitata : pater est solus Deus,
vel solus Deus est Pater. Licet enim hec dictio « solus » ponatur ex parte predicati,
non dicitur Pater est solus Deus, cum videtur potius respicere subiectum quam
predicatum, cum dicitur Pater est solus Deus, vel poni pro hoc nomine « solum » solus
Pater est Deus, sicut cum dicitur : iste solus homo. W.

3 Quaracchi, 153, n. 211.
4 Cod. Bamberg. Patr. 128, fol. 44L — Der Lombarde erwähnt diese Ansicht

Odos (Quaracchi, 158, n. 217).
5 Quaracchi, 163, n. 226.

a) Augustini] add. unde magister vult hoc habere, quod Pater sit solus Deus.
Bene P.

b) Deus] om. P. °)
d) est] sit P. e)

f) diceretur] add. quod P. g)

h) et] nec P. ')
hFol. 55. k) vel] nec P.

m) persone] add. vel hac :

") huiusmodi] de his P.
P) positivas] add. esse P.
r) his] in huiusmodi P.
Fol. 55L t) ypostases] add. id est pcrsonas entes
u) hic] hec P.

est] add. quod P.
ostenditur] ostendit P.
est] sit P.
quia] quod P.
vel] ac P.

Deus est plures persone. P.
°) dictiones] locutiones P.
8) est] add. in P.
s) predicatur] add. vel ponitur P.

P.



Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus 167

Sanctus sunt très persone hoc nomen persone non significat essentiam.
Sunt tarnen a) alii, qui de bis duobus contradicunt in contrarium opinantes,
quod b) huiusmodi propositiones predicte sint affirmative. Hoc modo
probare videntur : Deus est Pater, hec est affirmativa. Hoc c) nullus negat.
Similiterd) et hec : Deus est Filius, et hec : Deus est Spiritus Sanctus.
Ergo e) très persone affirmative dicuntur de Deo. Sed hoc nomen Trinitas
significat illas très f) personas, et Deus est Trinitas. Ergo Trinitas
affirmative dicitur de Deo. Sed qua e) propositione nisi ista : Deus est Trinitas
Ergo ista b) est affirmativa. ') Item Trinitas est Deus. Hec propositio est
affirmativa et vera. Habet k) aliquam conversam. Ergo et illa est
affirmativa. Sed hec est eius conversa : Deus est Trinitas. Ergo est affirmativa. ')

— Item: Iste negat Deum esse Trinitatem et tu eicontradicis. Ergo affirmas
Deum esse Trinitatem. Sed qua propositione nisi ista : Deus est Trinitas
Ergo ipsa est affirmativa. Amplius : hec propositio Deus est Trinitas vel
non est Trinitas m) habet11) predicatum disiunctum secundum affi[r]ma[tio-
nem] et °) negationem. Alter p) istorum concedit predicatum i) secundum
negationem, scilicet quod Deus non est Trinitas, alter, quod affir[mat],
scilicet r) quod Deus est Trinitas. s) Igitur affirmât Deum esse Trinitatem. *)

Sed hoc nulla propositione affirmât nisi ista : Deus est Trinitas. Quare u)

ipsa est affir[mativa]. — Item : Idem est Patri T) esse Deum et esse unum
Deum. Sed affirmative dicitur Deus. w) Ergo affirmative dicitur unus
Deus. x) Et sie hec propositio est affirmativa : Pater sive y) Deus est unus
Deus. Item Sabellius dicit, quod Deus non est très persone. Ipse negat Deum
esse très personas. Tu, o catholice, ei contradicis. Ergo affirmas Deum
esse très personas. Similiter tu negas Deum esse très substantias. z) Arrius
tibi contradicit. Ergo ipse affirmât Deum esse très substantias. Ergo hec
est affirmativa : Deus est très substantie. Hinc oportunitatem insistendi

a) tarnen] autem P. b) quod] et quod P.
c) Hoe] Hanc P. ,1) Similiter] om. P.
|J) Ergo] Sunt ergo P. f) très] om. P.

9 S) qua] nulla P. b) ista] hec P.
') affirmativa] add. tantum P. kj Habet] Et habet P.
') affirmativa] add. Amplius hec propositio Deus est Trinitas vel non est

Trinitas. P.
m) Amplius : hec — Trinitas] om. P.
n) habet] et habet P.
°) et] vel P.
P) Alter] alterum P.
•i) predicatum] om. P.
r) alter — scilicet] secundum affirmationem P.
s) Trinitas] eternitas P.
') Trinitatem] eternitatem P.
") Quare] Ergo P.
T) Patri] appunetuatum P.
w) Deus] esse Deum P.
x) unus Deus] Deum esse unum Deum P.
y) Pater sive] om. P.
z) substantias] personas P.



i6S Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus

assumunt. Nos autem compendium et ex credulitate sumentes dicimusa),
quod et hoc et illud sane dici potest.

Tarnen m[agister] Odo13) in hanc partem déclinât, scilicet quod predicte
propositiones sint affirmative et ratione affirmandi concedantur. Quod
autem obicitur ei de auctoritate Hilarii, nichil ei obest. Verum est enim,
quod professio consortii sustulit intelligentiam singularitatis non negando,
sed potius ponendo contrarium. Dum enim dico : Deus est très persone,
satis consignifico c), quod non est tantum una persona. Non tarnen hec

propositio hoc significat, sicut cum dico : Sorftes] est rationalis, satis aufero
intelligentiam irrationalitatis. Non tarnen hoc dicendo dico d) Sortem esse
irrationalem.

Item dictum est supra, quod hoc nomen persone non significet essentiam
in plurali, sed tantum in singulari. Unde, cum queritur, quid très, per
« quid » non queritur ibi de substantia, sed de personis vel proprietatibus.

Ad hoc ergo sic instant : Vide igitur, quod origo qucstionis ex verbis
Johannis, ut dicunt, procedit, his scilicet : très sunt, qui testimonium dant
in celo etc. Cum ergo iam haberemus nomina proprietatum et post
queratur, quid très dicunt6), non queri[tur] ibi do proprietatibus. Iam
enim certificate erant proprietates per antecedentia vocabula, scilicet
Pater, Pilius, Spiritus Sanctus. Supervacuum ergo esset de his querere £),

ut cum sciam, quod iste est Sortes8), stultum esseth) querere: Sortes,
quis es Sed de substantia communi £) bene possem querere, scilicet k)

Sortes quid est, scilicet an homo, an aliud. Sic et de proprietatibus
dicunt. Item dictum est ab Augustino superius, quia Pater est persona,
Filius est persona, Spiritus Sanctus est persona. Ideo pater et Filius et
Spiritus Sanctus sunt m) persone. Et oppositum fuit ab eodem Augustino,
quod eodem modo, quia Pater est Deus, Filius est Deus, Spiritus Sanctus
est Deus ; ideo Pater et Filius et Spiritus Sanctus sunt très dii. n) Quia
Scriptum contradicit, similiter nec très essentie, ne diversitas in essentia

ponatur. °) Per quod videtur innuisse Augustinus, quod nisi Scriptura

v
a) compendium — dieimus] ex credulitate compendium sumamus et

dicamus P.
b) Odo add. quantum concipio potius P.
c) consignifico] significo P.
d) dico] negat P.
e) Fol. J6T. Cum — dicunt] Primo queritur, quid très dicuntur, quod per quid P.
£) Supervacuum — querere] Cum ergo iam habemus nomina proprietatum,

supervacuum esset querere de proprietatibus P.
S) Sortes] homo P. b) esset] videtur P.
i) communi] om. P. Q scilicet] om. P.
') aliud. Sic — dicunt] animal. Similiter cum proprietates habeamus, per

hec nomina Pater et Filius et Spiritus Sanctus et post queritur, quid très, ut
dicunt, per quid non queritur de proprietatibus, sed de substantia P.

m) sunt] add. très P.
n) dii] add. Et fuit talis solutio, quod non esset concedendum, quod très

dii essent P.
°) ponatur] poneretur P.



Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus 169

contradiceret, bene posset concedi, quod essent très dii. Et si hoc concede-
retur, non tarnen hoc nomen Deus in plurali mutat a) significationem, imo
[fol. 46] significaret essentiam, quia ex significatione nominis pluralis plura-
litas in personis ostenderetur, non in essentia. Cum ergo, nisi Scriptura
contradiceret et nisi b) diversitas essentie innueretur, posset concedi, quod
Pater et Filius et Spiritus Sanctus sunt très dii vel essentie, et tarnen hoc

nomen dii vel essentie significaret in plurali essentiam, cur non dicamus,
quod hoc nomen persone significet essentiam, cum bene concedamus plura-
litatem personarum, quia nec Scriptura contradicit nec ideo diversitas
essentie innuitur. Sane, si bene attendas, satis convenienter instant. Nec
magister Odo aliquant adhibuit solutionem, quia furtim in illorum labitur
opinionem. 1

12. Zu 1, dist. 43, c. 1 2 : «hoc <[non)> solum non potest» etc., ita
exposuit m[agister] Odo : « et hoc solum » quod non potest : ita est de

numéro volitorum. Sed hoc falsum videtur, quia et hoc potest solum id
est solum modo [Ms in Christo] est de numéro non volitorum, [quia non]
de numéro volitorum ; sicut dicitur : tantum non-animalia sunt non-
homines id est non-animalia sunt ita de numéro non-hominum tantum,
quod non sunt de numéro - hominum. 3 c)

13. Zu 2, dist. 11, c. 2 4 : In der Frage : utrum angeli proficiant in
merito et praemio usque ad iudicium : [Zu Nr. 76, wo von einem Zuwachs
der Seligkeit in den Engeln gesprochen wird}. Hoc credit esse verum magister
Odo. Si hoc enim esset, non perfecte essent perfecti. Tarnen magister
P[etrus] in alteram partem flectit. Quod ergo secundum magistrum
Odonem merentur, illud quoque iam meruerunt, scilicet Dei fruitione
fortasse

[Zu Nr. 77] : « Quis est iste, qui venit de Edom tinctis vestibus de
Bosra. » Sic legit magister Odo. Alii aliter.

« Absconditi a seculis » quibusdam an[gelis], sed non omnibus.
[Zu Nr. 79] : « Non profecisse in meritis », id est in merendi vi. Non

enim maiorem caritatem prius habuerunt, sed profecerunt in numéro

1 Cod. Bamberg. Patr. 128, fol. 45B
2 Quaracchi, 267, n. 396.
3 Cod. Bamberg. Patr. 128, fol. 57.
4 Quaracchi, 355 ff., n. 76, 77, 79.

a) mutat] numéro mutaret P.
b) nisi] non P.
c) Der Text des Cod. Bamberg. Patr. 128 ist hier völlig verderbt. Ich bringe

darum den ganzen Text des Cod. Paris. Nat. lat. 14423, fol. 64 : ita exponit
mfiagister] Odo; et hoc solum, quod non potest esse ita non volitorum, quia non
est de numéro volitorum. Ideo dicimus, quod solum ad hoc, quod scitur, intelli-
gitur ratio, scilicet hoc, quod non potest solum id est solummodo est de numéro
volitorum, sicut dicitur tantum non-animalia sunt non-homines id est non-animalia

ita sunt de numéro non-hominum tantum, quia non sunt de numéro
hominum.



I70 Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus

multorum, quod plura habuerunt mérita, dum nobis custodiendis invigilant
super nos, Dicimus de « Christo » et « illum ». 1 Verum hoc videtur contra-
rium m[agistro] 0[doni], 2

14. Zu 4, (list. 32, c. 3 3 : « Et licet debitum » etc. De debito uxori
vel viro vicissim solvendo agit hic proponens generalem regulam, quod
omni.scilicet tempore est solvendum, non tarnen semperpetendum. M[agister]
0[do] aliter sentiebat dicens nec omni tempore solvendum, ut in diebus
ieiuniorum, sollempnitatum. Unde, si tunc petat uxor coitum a viro,
dicebat lasciviam illius ieiuniis et fustigationibus a viro reprimendam. 4

15. Zti 4, dist. 41, c. 2 5 : « dispensare usque III gradum. » Dixit
magister Odo : hic plane deceptus fuit magister Petrus, nam talis dis-
pensatio non potest fieri in directa affinitate, sed tantum in indirecta.
Et quod dictum est supra, quod non possunt in IUI gradu copulari, intel-
ligendum est de indirecta. Tria sunt genera affinitatis : primum inter me
et consanguineos uxoris mee, in quo genere prohibetur matrimonium usque
ad VII gradum. Equis enim passibus ambulant hoc genus affinitatis et
consanguinitatis. In secundo genere prohibetur usque ad V gradum. Si
tarnen in IUI inventum fuerit, non solvitur. In tertio genere prohibetur
matrimonium usque ad tertium gradum. Si tarnen inventum fuerit in
secundo, non separatur. Et sciendum, quod persona addita persone per
carnis commixtionem mutat genus affinitatis. 6

III. Die anonyme Sentenzenglosse des Clm. 22288 :

16. Zu 4, dist. 34, c. 3 7 : « confessionem faciant », ut sie Deus mise-
reatur veneficia. « Per exorcismos », id est coniurationes. « Separari vale-
bunt » et secundas nuptias contrahere secundum ma[gistrum] Odonem.
« Reconciliari nequibunt », scilicet ne sortiariis ac maleficis detur iterum
occasio malignandi. « In fine huius » scilicet : reconciliari nequibunt. Hic
dixit magister Odo, quod magister Petrus salva pace hoc minus circums-
pecte apposuit, quod canonica equitas exigit, ne viventibus ultimis non
reconcilientur prioribus. Quis enim seit, an illi iterum possint invicem
convenire. Non est ergo rigor, sed equitas, si non iterum coniungantur. 8

17. Zu 4, dist. 29, c. 5 9: Sed obicitur « [si] fidelis infidelem dimittat »

spontaneus « fidelis ab infideli discedat » « volentes cohabitare » istud.

1 Diese beiden Stichworte lassen sich in der Ausgabe von Quaracchi nicht
nachweisen.

2 Cod. Paris. Nat. lat. 14423, fol. 68. — Odo richtet sich hier gegen den
Lombarden.

3 Quaracchi, 946, n. 321.
4 Cod. Paris. Nat. lat. 14423, fol. ii2va. — Odo richtet sich auch hier gegen

den Lombarden.
5 Quaracchi, 984, n. 369.
6 Cod. Paris. Nat. lat. 14423, fol. 115Ta. — Odo korrigiert hier den Lombarden.
7 N. 332 (955).
8 Fol. 90. — Auf die Handschrift wurde ich durch H. Weißweiler aufmerksam

gemacht.
9 N. 359 (976).



Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus 171

Nota istinc pendet sequens solutio : « Si quis habuerit ». Per hoc decretum
vult magister probare, quod si prius fuerint infideles et alter baptizetur,
vivente prima non potest aliam ducere, nam per baptismum primum
remittitur peccatum, sed coniugium non dissolvitur. Sed quare dixit « uxorem
virginem » Nonne idem erit de non virgine Immo certe. Ideo dixit
m[agister] Odo, quod hoc decretum datum fuit in allio casu, scilicet pro
clericis, ita scilicet, si aliquis infidelis, qui duxit virginem, postea baptizetur

iIIa nolente baptizari, et velit ipse in clericum promoveri, non potest
post baptismum aliam ducere, quia sic esset bigamus et non posset deinceps
ad ordines promoveri. 1

18. Zu 4, dist. 45 c. 4
2 : Ad quod non minus subtiliter respondet m[agis-

ter] Odo. Dicit enim, quod specialia suffragia maiori devotione fiunt quam
si tantum fierent generalia. Sed ex maiori devotione fit maior utilitas
in speciali et maior in generali. Nam si communicant : ergo maior in generali,

cum ilia omnes communice[n]t, quibus potest conferre. Sed illa magis
conl'ert pauperi. Non ergo illa maior specialis utilitas tantum confert
diviti, sed et pauperi. 3

19. Zu 4, dist. 46, c. 5 4.' « Quibusdam placuit », ut m[agistro] Odoni
et etiam m[agistro] Man[ducatori], «non in omni opere [Ms. tempore]».
Nam in puero nuper nato, qui dampnatur, que misericordia, vel, si sal-

vatur, que iustitia. Hic latens {hic]> misericordia [fol. 97], hic latens
iustitia. « Aliis », non nobis sequentibus. Mfagister] autem Anseimus
Cantuariensis dicebat : coniuncta erant misericordia et veritas non quantum

ad eandem personam, sed ad diversas ; cum enim Deus ex iustitia
aliquem punit et alius corrigitur ex misericordia. Sancti enim letantur,
quod mali gehennaliter puniuntur. 5

IV. Die Evangelienglosse des Petrus Comestor.

17. De ha.c apparitione [bei den Jüngern von Emaus) varie videntur
sentire Lucas et Marcus. Et Lucas enim dicit, quod oculi eorum tenebantur,
ne possent eum cognoscere, quia miraculose obscurati sunt, ne posscnt eum
agnoscere. Marcus autem dicit, quod apparuit eis in alia effigie. Ita videtur
secundum Lucam, quod circa discipulos factum sit, quare non agnoscerent
eum ; secundum Marcum videtur, quod circa dominum. Augustinus refert
Paulinum episcopum hoc a se quesisse et sie ei respondisse, quod utrumque
esse potüit. Magistro Odoni videtur, quod tantum circa discipulos factum
sit. Quod autem Marcus dicit : apparuit effigie, intelligendum est in aliéna,
vel quia videbatur illis alia. Sed credendum Augustino, quia potuit esse,

quod apparuit in aliéna figura miraculose sicut in transfiguratione. 6

1 Fol. 92L
2 X. 409 (1008).
3 Fol. 96.
4 X. 421 (1017).
3 Fol. 96v.
6 Zu Marcus, 16 (Cod. Paris. Xat. lat. 15269, fol. 15iL).



172 Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus

V. Die Summe des Petrus von Capua.

21. Quidam dicunt, ut m[agister] Odo, quod, cum dicitur : Pater
et Filius et Spiritus Sanctus sunt très, et in ceteris talibus predicatur
quidam ternarius increatus, qui est divina essentia. Quod etiam videtur
Augustinus sentire, quia super ilium locum psalmi : Et numerus dierum
meorum quis est, ut sciant, quid desit michi, dicit : hie est numerus sine
numéro, quasi dicat : hic est numerus increatus, qui nulli subiacet quanti-
tati. Illa etiam auetoritas : omnia etiam creavit Deus in numéro, pondéré
et mensura, quandoque sic exponitur, id est in se, qui est numerus pondus
et mensura. 1

VI. Die Quästionensammlung des Cod. Harley. 3855 des British
Museums in London.

22. In Frage i8y : Sequaces tarnen magistri Odonis dicunt, quod hec

proprietas personalis [qua Pater est prineipium Spiritus Sancti] et Patrem
facit aliquam personam et Filium aliquam personam. Solent etiam
dicere, quod Pater et Filius sunt prineipium Spiritus Sancti, nec tarnen
idem prineipium nec unum nec aliquod prineipium. 2

23. In Frage igq : Quod autem queritur, utrum assumere carnem
fuerit opus Patris, m[agister] R[obertus] Meludinensis concessit. Sed non
ideo, quod fuerit incarnatus. Dicebat enim, quod assumpsit carnem Filio,
11011 sibi. — Sed secundum hoc queritur, an assumpserit carnem in virgine.
Quod si est, tunc videtur esse incarnatus. Item, si ea ratione dicatur Pater
carnem assumpsisse, quia communiter operatur cum Filio et Filius assumpsit

carnem, eadem ratione videtur assumpsisse nostros defectus, scilicet
famem, sitim, mortalitatem, quod absurdum est dicere de Patre.

Propter hec inconvenientia magister 0[do] non dicebat, quod Pater
assumsit carnem, sed solum Filius. Nam assumere est ad se sumere, quod
Pater non fecit. Et hoc exemplum dedit ad premissa argumenta : quidquid
vult Filius et Pater. Sed Filius voluit mori : ergo et Pater. 3

24. In Frage 45 : Item in contrarium : Iste, qui peccat ignoranter,
reus est peccato ignorantie et peccato adulterii et peccato contemptus,
quia contempnit addiscere legem Dei, quam tarnen posset scire, si vellet.
Ergo iste gravius peccat quam ille.

Ad hoc dicit magister Odo, quod in tali casu magis peccat ignorans

1 Olm. 14508, fol. 12U
2 Fol. 41V — Die Lehre Odos steht in Gegensatz zum Lombarden (1 dist. 29,

c. 4. — Quaracchi, 186, n. 260), zu den Quästionen des Cod. a VI 8 der
Stiftsbibliothek von St. Peter in Salzburg (fol. 28), sowie z. B. noch zur 3. Sentenzenglosse

des Neapeler Cod. VII C 14, die auf fol. 89 schreibt : Responsio : Aliter est
hec impropria : Pater et Filius sunt unum prineipium id est sunt uno prineipium,
quia una.notione sunt prineipium, et ponitur adiective nec ad istud fit relatio. Hec
autem falsa : sunt duo prineipia, quia non duobus sunt prineipia.

3 Fol. 42. — Odo teilt hier die Ansicht des Lombarden (3 dist. I, c. 3. —
Quaracchi, 553, n. 5).



Zwei Gelehrte ans der Umgebung des Petrus Lombardus 173

quam sciens, quia ipse contempnit et ignorât et adulteratur, ut dicit Beda

super ilium locum : multi existimantes se minus vapulandos, si nesci[ajnt,
quid operari debeant, avertunt aurem, ne audiant veritatem. Sed, cum
possint scire, si vellent Studium adhibere, non nescientes, sed contemptores
iudicantur. 1

VII. Die Quästionensammlung des Rawlinson MS C 161 der Bibliotheca
Bodleiana in Oxford.

25. In Frage 53 ; Nota etiam, quod magister Odo dicit, quod non
tenetur aliquis sperare, nisi perseverat. Sine hoc verbo « perseverat » ad-
iuncto concedere non solebat. 2

VIII. Die Summe des Präpositinus im Cod. Paris. Nat. Iat. 15738.

26. Item queritur, quid sumat mus. Magister dicit in sententiis, quod
corpus [Christi] non sumit. Quid tarnen comedat Novit, dicit, Dominus.
Magister Odo dicit, quod inmundius est os peccatorum quam muris, et
sicut potest esse in ore peccatoris sine sui inquinamento, ita et in ore muris.
Non est enim maior ratio, quare possit esse in inmundissima pixide et 11011

possit esse in ore muris. 3

1 Fol. 19. — Odo steht hier im Gegensatz zu Robert von Melun. Man vgl.
A. Landgraf, Some unknown writings of the early scholastic period. (The New
Scholasticism. 4 (Washington 1930), 8 f. Auch der Lombarde behandelt diese Frage
anders (2 dist. 22, c. 5. — Quaracchi, 414 f., n. 187).

2 Fol. 162L — Die Quästionensammlung dieses Manuskripts steht, wie ich
noch bei anderer Gelegenheit dartun werde, im engsten Zusammenhang mit
derjenigen des Cod. British Museum Harley 3855.

3 Fol. 80. — Es wird hier angespielt auf den Lombarden, 4 dist. 13, c. 1

(Quaracchi, 818, n. 130). — Die Frage wird auch behandelt von Hugo von
St. Victor. De Sacramentis, lib. 2, p. 8, c. 12 (SSL 176, 470) ; bei den Abaelard-
schülern, z. B. in der Epitome, c. 29 (SSL 178, 1743 f.) ; in den Sentenzen von
St. Florian (H. Ostlender, Sententiae Florianenses. Bonn [1929], 32) ; in den
Sentenzen des Magisters Omnebene (man vgl. F. Gietl, Die Sentenzen Rolands,
nachmals Papstes Alexander III., Freiburg i. B. (1891) 234, Anm) ; in den
Sentenzen des Magisters Rolandus Bandinelli (F. Gietl, Die Sentenzen Rolands,
234) ; in den Abaelard zugehörigen Sentenzen des Cod. Paris. Nat. Iat. 18108

(fol. 74 : Solet queri, utrum animalia sicut mures corrodant illud corpus. Quod
videtur quantum ad speciem. Dicimus, quod non corroditur, sed Deus transfert illud
in alium locum. Sed quod videtur corrodi, hoc fit ad correptionem eorum, quorum
negligentia contigit). Außerdem sei noch hingewiesen auf das durch das Incipit dem
Petrus Comestor zugeschriebene Bruchstück des Kommentars zum 4. Sentenzenbuch

im Cod. British Museum Additionais 34807 (fol. 65 : Queritur, quid rodatur
a mure. Dicunt quidam, quod corpus Christi roditur et commeditur a mure sicut
et ab homine. Mundius enim est os muris quam os lüde. Aldi dicunt, quod sola
species panis ibi roditur et quiequid in hoc sacramento minus dignum geri videtur,
circa panis et vini speciem geritur, non circa corporis Christi veritatem) ; auf die
Sentenzenabbreviation des Cod. British Museum Royal 7 F XIII (fol. 4 : A brutis
animalibus corpus Christi non sumitur. Quid ergo sumit mus Quid mandu-
cat Deus novit. M[agister] H[ugo de Sancto Victore] dicit hoc fieri in specie) ;

auf die in der Nähe des Präpositinus stehende Summe des Cod. Vat. Iat. 10754



174 Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus

IX. Die Summe des Robert Courson.

27. De illo autem, apud quem queritur occidendus, sive sit perfectus
sive imperfectus, dico, quod sequi debet conscientiam suam, dummodo
discreta sit. Verbi gratia ipse debet considerare omnes circumstantias et
utrum possit liberare occidendum per solam assertionem falsi : quod si est,
laudo, ut dicat falsum, priusquam permittat ilium occidi, et iron propter hoc
dicetur mentiri secundum theologum, quia non loquitur contra conscientiam.
Et hec fuit opinio magistri Odonis dicentis se centies prius dicere falsum,
quam per taciturnitatem vel alio modo dare occasionem occidendi aliquem,
quem posset liberare. Nec est inconveniens recipere aliquem debere dicere
falsum et secundum illam acceptionem mentiri ad hoc, ut alium salvet. 1

X. Die vorletzten Quästionen des Cod. Paris. Nat. lat. 18108.

28. Sed licet Spiritus Sanctus sit de Pâtre, qui est prineipium eius,
et sit etiam prineipium creaturarum, non tarnen Spiritus Sanctus debet dici
prineipium de principio, sed solus Filius, quoniam temporalis relatio designa-
tur per hunc nominativum prineipium, cum dicitur : Spiritus Sanctus est

prineipium ; per ablativum vero, scilicet de principio, eterna relatio designator,

et hec propositio « de » talern iuneturam diversarum scilicet rationum
prohibet coniungi relationes Unde non dicitur prineipium de principio.
Sed cum dicitur Filius prineipium de principio, per nominativum designatur
eterna relatio scilicet spiratio, et per ablativum eterna relatio scilicet
paternitas. Unde, quia ille relationes eiusdem sunt rationis, quia utraque
est eterna, congrue illud dicitur de Filio et non Spiritu Sancto. Nec etiam
potest dici Spiritus Sanctus prineipium sine principio, ne videatur non esse

a Patre et Filio. Quidam tarnen dicunt, quod si hac circumlocutione
prineipium de principio nihil aliud intelligamus, nisi aliquid esse de aliquo,
potest conccdi, quod Spiritus Sanctus est de Patre et Filio. Et quandoque
quasi appropriatur Filio, ut oratio loco proprii nominis Filii ponatur, ut
solus Filius dicatur prineipium de principio, id est Filius de Patre ; sicut
hec locutio Spiritus Sanctus substantiam désignât et tunc convenit Trinitati,
ut dicatur tota Trinitas est Spiritus Sanctus id est Deus, ut ait Augustinus.
Sed appropriatur illa oratio, ut pro proprio nomine illius tertie persone in
Trinitate ponatur, que dicitur Spiritus Sanctus.

Sed premissa sententia secundum magistrum Odonem videtur potior. 2

29. Die letzten Quästionen der gleichen Handschrift : Contra quod
quidam indueuntur auetores dicentes : peccata possunt vitam abbrenuntiare

(fol. 37T : Queritur ergo, si mus sumat corpus Christi. Respondet magister : non ;
set quid sumat, Deus novit. Potest tarnen dici, quod mus sumat. Cum enim pessimus
homo ipsum sumat, quare non mus, non est ratio. Scelerosus enim sumit sacramen-
taliter tantum, id est corpus et sanguinem Christi sub sacramento, set non spiritaliter
id est efßcaciter id est ita, quod habeat efjectum in eo, ut ipse fiat de imitate ecclesie).

1 Brügge, Stadtbibliothek, Cod. lat. 247, fol. 89.
2 Fol. 100. — Der Lombarde, der sich 1 dist. 29, c. 2 (Quaracclii, 183, n. 255)

mit der Frage beschäftigt, scheint der zweiten Ansicht zuzuneigen.



Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus 175

bona vero non possunt cam prolongare. Sed dixit magister Odo sc non
audisse. 1

XI. Die Quästionensammlung des Cod. Harley. 658 des British Museums
in London.

30. Dicunt quidam, ut magister Odo et alii, quod maius peccatum
minori, sicut minus maiori caritate potest remitti, nee tenetur maiorem
habere caritatem, qui gravius peccavit, quam qui minus graviter, nisi forte
voto perfectionis teneatur astrictus. Secundum hanc sententiam quod
absurdum est ineurritur, quod non magis tenetur aliquis confiteri pro
graviori quam pro minus gravi peccato, nec magis dolore ex caritate. Quod
videtur contrarium rationi et auetoritatibus. 2

31. In der Frage : Uttum Caritas possif. extingui : Dicendum ergo secundum

sacrarum auetoritatum tenorem, quod nullus potest minorem habere
caritatem quam habcat, nisi penitus cadat ab ea. Perfectus autem omnis
ad hoc, ut salvetur, tenetur habere perfectam. Quidam tarnen, ut magister
Odo et alii distinguunt de perfectis : alii enim tenentur perfecti esse ex
voto, alii non tenentur. Uli, qui ex voto vel ei annexo tenentur esse perfecti,
non possunt salvari nisi in perfecta caritate, et tarnen iusti possunt salvari
in minori perfectione. Uli vero, qui non tenentur esse perfecti ex voto vel
ei annexo, possunt in caritate imperfecta salvari et resurgere et satisfacere
de peccato. 3

XII. Die Quästionen des Cod. a VI 8 der Stiftsbibliothek von St. Peter
in Salzburg.

32. Item voluntas occidendi erat criminale peccatum. Reatus illius
peccati erat criminale peccatum. Ergo habebat duo criminalia. Verum est,
dicit mlagister Odo], quia impossibile est haberi unum solum criminale. 4

XIII. Die Quästionensammlung des Cod. Harley. 325 des British
Museums in London.

33. In der Frage 36 : Item sequenti capitulo n[otat] 0[do] super
Genesim : nocendi voluntas inest cuique a se ; sed potestas a Deo est. 5

XIV. Der Paulinenkommentar des Stephan Langton im Cod. a X 19
der Stiftsbibliothek von St. Peter in Salzburg.

34. Zu Eplics. 3 : « tensa est ad dexteram in sinistra. » Non dicit cum
sinistra in dexteram. Unde Odo vivus cancellarius Parisiensis, cum
fronti vel faciei sue crucem imprimebat, a dextera in sinistram partem
procedebat. 6

1 Fol. 103.
2 Fol. 74v.
3 Fol. 74y. — Die Quästionen des Cod. a VI 8 der Stiftsbibliothek von

St. Peter in Salzburg zitieren auf fol. 27T die Ansicht Odos als diejenige von quidam.
4 Fol. 30. 5 Fol. 106. 0 Seite 137.



176 Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus

Da in den Werken, in denen wir die von Nr. 1-25 verzeichneten
Zitate fanden, so weit sie anonym sind, Odo ständig in Verbindung
mit den gleichen Gelehrten, nämlich Petrus Lombardus, Mauritius,
Robert von Melun oder Robertus Pullus auftritt, dürfte kaum ein Zweifel
bestehen, daß wir es hier in dem darin genannten Odo stets mit einer
und derselben Person zu tun haben. Diese dürfte sich, wenigstens
solange das Gegenteil nicht bewiesen ist, auch von den übrigen
gleichlautenden Namensnennungen in Handschriften der gleichen Zeit sagen
lassen.

Mit dem Odo ist nun — und das dürfte ziemlich sicher sein —
Odo von Ourscamp nie gemeint. Ich zog zum Vergleich den Druck
von Pitra, ferner außer den erwähnten Handschriften noch den Cod.

Paris. Nat. lat. 14S07 heran.
Für Nr. 1-7 dürfte ein Suchen schon deshalb hoffnungslos sein,

weil sie in der Hauptsache auf mündlichen Unterricht zurückgehen.
Die in Nr. 8 erwähnten Gedanken sind auch bei Odo von Ourscamp 1

ventiliert, aber in ganz anderer Weise.

Die Lehren von Nr. 22 und 23, die dem Cod. Harley 3S55 des

British Museums entnommen sind, treten auch beim Kardinal von
Frascati 2 auf, aber die Zitate überschreiten niemals die Schwelle zur
wörtlichen Identität. In Nr. 23 wird dem Odo ein Beispiel in den
Mund gelegt, das sich beim Kardinal nicht feststellen läßt. 3 Zu Nr. 28

fand sich zwar eine Parallele bei Odo von Ourscamp, nicht aber
wörtlicher Gleichlaut 4, während Nr. 29, das der gleichen Handschrift
entnommen ist, wieder alleinsteht. Nachdem das Schrifttum des Odo
Suessionensis noch nicht vollständig erfaßt ist, so daß unerwartete
Überraschungen durchaus im Bereich der Möglichkeit liegen, läßt sich
bis heute noch nichts endgültiges sagen. Nach dem aber, was wir bisher

kennen, scheint ihm keines der Zitate zuzugehören.
Es ist mit den Zitaten auch allem Anschein nach nicht der unter

1 Man vgl. J. B. Pitra, Analccta novissima, 45 und Cod. British Museum
Harley 1762, fol. 106.

2 /. B. Pitra, Analecta novissima, 76, 7S und 50.
3 Bei J. B. Pitra (a. a. O. 50) heißt es : Nee tarnen dicendum est, quod Pater

carnem assumpserit. Cum enim dico de aliquo, quod carnem assumpsit, non solum
notatur ibi actus ipse, sed etiam persona, in quam transit actus. Idem enim aliquem
assaniere carnem, quod anire sibi carnem, quod soli Filio convenit. Solus igitur
incarnatus Filius, solus sibi carnem univit opere illo, quod est trium personarum
indivisum.

4 J. B. Pitra, a. a. O. 86, 135.



Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus 177

dem Einfluß Abaelards stehende Verfasser, der in dem MS, Nr. 317

(B 14, 33, 548) der Bibliothek des Trinity Colleges in Cambridge
erhaltenen Isagoge 1, gemeint. Nr. 3, 8 und 9, die ich verglichen habe,
scheinen dies darzutun. Eine andere Frage ist freilich, ob der Autor
der Isagoge identisch ist mit Odo von Ourscamp, der sich ebenfalls
als Schüler Abaelards bekennt. Sie ist negativ zu beantworten.

Auch der rätselhafte Udo, dessen Sentenzenkommentar nach dem
Cod. Patr. 127 der Bamberger staatlichen Bibliothek zum Vergleich
herangezogen wurde, kommt nicht in Betracht.

Mit Nr. 33 ist anscheinend Odo, der achte Abt von St. Martin
de Bello (gest. 1x75) 2, gemeint, von dem u. a. ein Kommentar super
quatuor libros Moysi erhalten ist. 3

1 Man vgl. A. Landgraf, Beiträge zur Erkenntnis der Schule Abaelards, 367.
2 H. Harter, Nomenciator literarius theologiae catholicae, 2. Innsbruck

(1906), 185.
3 Cambridge, Bibliothek des Corpus Christi College Nr. 54 (XII. Jahrhundert).

Fol. 1 : Jncipit Odo super Illlor libros Moysi. — Operis subditi materia lex est

— subtilius potuerit perscrutari. — Fol. 2 : Inc. liber genesis. — In principio —
terrain. Primus nobis occurrit liber geneseos. — Das Werk findet sich auch in der
University Librar}' in Cambridge Nr. 423 (Dd. VII. 15). Beginn : Ineipit prologus
Odonis super quinque libros Moysi. Operis subditi materia lex.

Cod. Nr. 1516 (Gg. IV. 17) der University Library in Cambridge enthält von
fol. 59-102a, den Tractatus Odonis Abbatis de Bello in libris Regum. — Beginn :

Post librum iudicum.
Im Cod. XXXVII (XV. Jahrh.) der Bibliothek des Balliol Colleges in Oxford

findet man seinen Kommentar super Psalterium. — Beginn : « Beatus vir ». Sciendum,

quod intentio psalmorum est facere homines virtuosos ; quia igitur iste psalmus.
Im Cod. XXXVIII (XIII. Jahr.) des Balliol Colleges sind seine Sermones

erhalten.
Es dürfte sich erübrigen, zu untersuchen, wem die Excerpta ex tractatu

magistri Odonis de passione Domini zugehören, die im Cod. British Museum
Harley. 106 (XIV.-XV. Jahrh.) von fol. I2ib-i23 neben Exzerpten aus der Summe
des Wilhelm von Auxerre und aus de vitiis et virtutibus des Wilhelm von Auvergne
stehen. — Das gleiche gilt von den zwischen Werken des hl. Augustinus und
Anselms von Canterbury im Cod. 539 (Dd. IX. 52) der University Library in
Cambridge erhaltenen Sancti Odonis abbatis de vitiis et virtutibus anime libri 3

(XIV. Jahrh.), fol. 9-130. Beginn des Prologs: Recolitis, Domine mi... Beginn
des Textes : Auetor igitur et iudex homini Deus. — Ende des Textes : famulis de
Servitute parebit.

Es sei auch noch auf eine einem Odo zugeschriebene Sermonessammlung
hingewiesen, die der Cod. 109 (XIII. Jahrh.) der Petershouse Library in Cambridge
erhalten hat.

Fol. 1 : Dom. 1 adventus domini Matheo XXIo.
« Cum appropinquasset — contra vos » etc.
Presens evangelium bis in anno legitur.

Der zweite Teil bringt Sermones de penitentia. Beginn : « Penitentiam agite —
celorum. Aqua frigida anime sitienti nuntius bonus de terra longinqua.



178 Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus

Bekanntlich weist die handschriftliche Überlieferung teilweise den

Namen eines Odo oder Otho neben andern als den des Verfassers der
Summa Sententiarum auf. R. Seeberg glaubt nun, daß die Überlieferung
Odo oder Otho schwer ins Gewicht falle, da man sehr wohl verstehen
könne, wie das Buch, das in weiten Partien der Summa de sacramentis
des Hugo von St. Viktor folgt, diesem allgemein verehrten Lehrer
fälschlich zugeeignet werden konnte, während es ganz unverständlich
bleibe, warum man den berühmten Verfassernamen — des Hugo —
irrtümlicherweise mit einem unbekannten, dem des Odo oder Otho
vertauschen konnte.1

Wie unsere Ausführungen aber zeigten, gab es gerade um die

Mitte des XII. Jahrhunderts, der ja auch die Summa Sententiarum
entstammt, einen Odo, der nach Ausweis einer im Vergleich zu andern
Autoren verhältnismäßig großen Anzahl von Zitaten ein bedeutendes

Ansehen besaß. Das könnte mit der Grund gewesen sein, warum sein

Name mit der Summa Sententiarum in Zusammenhang gebracht
wurde.

Der Autor unserer Zitate ist aber, so weit sich ersehen läßt, nicht
mit dem Verfasser der Summa Sententiarum identisch, wenigstens
lassen sich entschiedene Lehrdifferenzen feststellen. Während nach

Nr. 2 Odo nicht zugeben will, daß Augustinus sich zweifelnd über die

Erklärung der Heiligung im Mutterleib äußert, liest man in der Summa
Sententiarum : Ecce quod Augustinus dubitanter loquitur inde et nihil
inde asserit.2 Ferner behauptet nach Nr. 10 Odo : Et cum dico : Pater
et Filius et Spiritus Sanctus sunt III persone, ibi predicatur essentia.

Die Summa Sententiarum sagt aber : Pater et Films et Spiritus Sanctus

sunt très personae, id est discreti per très proprietates. 3

Nachdem wir es zudem in unserem Odo mit einem Glossator der
Sentenzen des Lombarden zu tun haben, die 1152 oder kurz nachher

zum Abschluß gekommen sind 4, kann man ihn auch nicht mit dem

Bischof Otto von Lucca (gest. 1146), kaum auch mit dem Prior Odo

von St. Viktor (um 1148) identifizieren.
Ich habe eingehend alle mir unter die Hände kommenden Summen,

Sentenzenkommentare, Sentenzenglossen und Ouästionensammlungen

1 Lehrbuch der Dogmengeschichte III 4. Leipzig (1930), 183, Anm. 2.
2 Tr. 5, c. 12 (SSL 176, 138).
3 Tr. 1, c. 9 (SSL 176, 56).
4 F. Pelster, Wann hat Petrus Lombardus die Libri Sententiarum vollendet

Gregorianum II. Rom (1921), 387-392.



Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus 1JQ

des XII. Jahrhunderts auf die oben aufgeführten Odozitate hin
durchgesehen, konnte aber nirgends in einer solchen Weise Anklänge
feststellen, daß es erlaubt wäre, ihm eines dieser Werke zuzueignen.

Da es sich bei Odo vor allem um eine Sentenzenglosse handeln

dürfte, wäre es zudem aus den bereits in meiner Arbeit über Petrus
Manducator ausgeführten Gründen 1 ein großer Glücksfall, wenn man
Odos Hauptwerk wieder auffinden könnte. Außerdem darf man
vielleicht auch noch an eine Sammlung von Quästionen denken, die ja
die lectio über die Heilige Schrift zu ergänzen hatten.

Hier fielen mir nun vor allem die beiden letzten Quästionen-
sammlungen des Cod. Paris. Nat. lat. 18108 (XII. Jahrhundert) auf.

Fol. gi : Beginn der ersten Sammlung. 2 Am oberen Rand : Sancti Spiritus
adsit nobis gratia.

Beginn : Queritur, quando meruerint angeli beatitudinem, quam habent.
Dicunt quidam, quod simul aeeeperunt et meritum et premium scilicet
beatitudinem.

Fol. io2v : am Ende der zweiten Kolumne wird mit den Worten : Quere
infra in prineipio quinti folii quod hic deest darauf hingewiesen, daß der
Rest dieser Sammlung sich auf fol. ioy findet.

Fol. 107 : Ende : quia invenit cum in merito omnium precedentium
et pro eis dampnat.

Die zweite Quästionensammlung beginnt auf fol. 103. Am oberen Rand :

Sancti Spiritus adsit nichi gratia.
Beginn : Ponatur, quod hic sint duo habentes caritatem et pares in

omnibus. Auctoritas est : contemptus et intensior voluntas sunt causa,

quare maius sit peccatum.
Fol. 106 : Ende : Hoc verbum « est » prédicat de qualibet persona essen-

tiam et tarnen de ipsis tribus.

Das Milieu, dem die verschiedenen Ouästioncnsammlungen dieser

Handschrift angehören, liegt weit vor dem Ende des XII. Jahrhunderts.
Man erinnere sich nur, daß diese verschiedentlich, wenn auch
unvollständig beschriebene3 Handschrift, Sentenzenwerke aus der Schule

Anselms von Laon bringt. Ich konnte außerdem darin eine Sentenzensammlung

Abaelards feststellen. 4

1 Recherches de Théologie ancienne et médiévale, 3. Louvain (1931).
2 Diese Sammlung ist zum Teil mit der Quästionensammlung des Cod. lat. 964

der Bibliothek von Troyes identisch. Jch werde darüber ausführlicher an anderer
Stelle berichten.

3 M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode, II (Freiburg i. Br.
1911), 144. — F. Bliemetzrieder, Anselms von Laon systematische Sentenzen.
(Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Band 18. Heft 2-3.)
Münster i. W. (1910), 10*.

4 Beiträge zur Erkenntnis der Schule Abaelards.



l8o Zwei Gelehrte ans der Umgebung des Petrus Lombardus

Unsere erste Sammlung zählt mit Petrus Comestor — und das ist
für diesen besonders charakteristisch — nur drei Glieder des processus

iustificationis auf1 und wäre also in die unmittelbare Nähe des

Comestors, also spätestens in die siebziger Jahre des XII. Jahrhunderts,
zu rücken. Das gleiche gilt auch von der zweiten Sammlung, die —
und auch dies ist eine dem Manducator eigene Lehre — die gleiche
Tugend es sein läßt, welche je nach der Verschiedenheit des Standes
als Jungfräulichkeit, eheliche Keuschheit oder Enthaltsamkeit bezeichnet
wird. 2

Betreff der ersten Sammlung ist nun vor allem zu bemerken, daß

wir es darin mit einem Reportatum zu tun haben. Begegnen wir darin
doch Ausdrücken, wie Michi autem, inquit, videtur quod3, oder Hoc,

inquit, bene solet concedere magister in quodatn casu 4, oder Solutio :

Si queratur, inquit, a me, utrum caro et Spiritus concupiscant, dico sie. 5

Alles Merkmale des Reportatums.
Das Zitat nun, das wir aus dieser Sammlung brachten 6, hat die

Eigentümlichkeit, daß darin die ganze Frage, nachdem zwei verschiedene

Lösungen vorgelegt sind, beendet wird mit den Worten : Sed premissa
sententia secundum magistrum Odonem videtur potior. 7 Man könnte
darum daran denken, daß der wiederholt genannte magister, der sich

durchaus nicht immer mit dem Lombarden indentifizieren ließ, mit
Odo identisch sei, so daß also diese Sammlung Quästionen brächte, die

unter ihm disputiert wurden. Es fand sich zudem keinerlei Gegensatz
in der Lehre. Vielmehr entspricht der in Nr. 23 dem Odo

zugeschriebenen Lehre auf fol. 92 : Et nota, quia in huiusmodi omnibus

fantasia est sive ex aliquo subintellecto sive ex aliquo supperaddito. Nam

cum dicitur : Filius suseepit carnem, idem est ac si dicatiw : Filius univit
carnem et intelligitur sibi. Zu Nr. 24 findet sich eine Parallele auf fol. 99 :

Item unusquisque tenetur scire legem Dei et implere. Utrumque peccatum
est : ignorare et non implere. Aliquis in utroque peccat, quia et ignorât
et non inplet. Aliquis agnoscit, sed non implet. Iste peccat in alterutrum,
scilicet in non implendo, non in ignorando. Ergo minus peccat. — Hoc,

1 Cod. Paris. Nat. lat. 18108, fol. 93 und 99U
2 Ebda. fol. 105U
3 Fol. 98U
4 Fol. 99.
5 Fol. iooT.
6 Nr. 28.
7 Fol. 100.



Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus 181

inquit bene solet concedere magister in quodam casu. Si enitn in aliquo
sit ignorantia ex contemtu. Forte enim aliquis verbum Dei audire con-

tempnit eo intuitu, ne forte magis transgrediatur, si agnoscat. — Außerdem
nimmt diese Sammlung 1 mit Odo 2 als sichere Lehre an, daß die Engel
täglich an Verdienst zunehmen.

Auf Grund solcher Parallelen, die wörtlicher Anlehnung entbehren,
sind wir noch zu keiner eindeutigen Entscheidung in der Authentizitätsfrage

dieser Quästionensammlung berechtigt, da ja Zitate für gewöhnlich
nur einen, nicht aber den einzigen Vertreter der betr. Lehre namhaft
machen. Liefert uns doch, wie gesagt, diese Sammlung auch eine Lehre,
die besonders für Petrus Manducator charakteristisch ist.

Bei der zweiten Sammlung ist man versucht, den Verfasser in einem
unmittelbaren Schüler Odos zu sehen, da er ähnlich wie derjenige der
Glosse zum vierten Sentenzenbuch im Cod. Bamberg. Patr. 128 eine

Mitteilung aus dem mündlichen Unterricht Odos macht. Odo von Ourscamp

kommt hier, wie auch bei der vorigen Sammlung kaum in Frage.
Wenigstens ist die manchmal gemeinsame Idee niemals mit gleichen
oder auch nur ähnlichen Worten ausgedrückt. Wir begegnen aber auf
der anderen Seite in unserer Sammlung3 den Gedanken von Nr. 22

und Nr. 32.
Ich begnüge mich auch hier mit einer bloßen Vorlage des Materials.

Da es also unmöglich ist, vorläufig ein echtes Werk Odos zu nennen,
sind wir darauf angewiesen, aus den Angaben der Zitate allein uns
ein Bild ihres Urhebers zu rekonstruieren. Nach diesen haben wir es

mit einem Mann zu tun, der selber praktisch im Unterricht tätig war,
und zwar zeitlich nahe mit dem Lombarden, Magister Mauritius von Sully
und Robert von Melun. Damit, daß die Glosse zum 4. Sentenzenbuch
des Cod. Bamberg. 128, der wir eine Reihe von Zitaten verdanken,
allem Anschein nach wenigstens zum Teil, vor 1160 verfaßt wurde —
der Lombarde wird darin als episcopus, Mauritius von Sully dagegen

nur als magister zitiert — wird diese Zeitangabe nur bestätigt.
In den Sentenzen des Lombarden werden die von Odo vertretenen

Lehren wiederholt, freilich ohne Namensangabe zitiert. 4 Unter den

Gegnern des Lombarden scheint er im Vordergrund zu stehen. Dennoch
aber kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, als habe er bei seinem

1 Fol. 91.
2 Xr. 13.
:i 1) Fol. 104 und 106 ; 2) fol. 106.
4 Man vgl. z. B. Nr. 9 und 10.

Divus Thomas. 13



I82 Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus

Unterricht die Sentenzen desselben als Textbuch benützt und diese

glossiert.1 Nachdem die Glosse zum 4. Sentenzenbuch des Cod. Bamberg.

Patr. 128 wiederholt Dinge berührt, die aus Odos mündlichem
Unterricht stammen, dürfte ihr Verfasser zum mindesten dem Kreise

von Odos Schülern nahe gestanden sein. 2 Man könnte das Zitat aus
der Evangelienglosse des Petrus Manducator auch als Hinweis darauf
nehmen, daß Odo sich auch in der Exegese literarisch betätigt hat.

Auf den ersten Blick fällt auf, daß Odo fast nur für Fragen der
Trinitätslehre und des praktischen religiösen Lebens zitiert wird und
sich somit vor allem in ihnen eine Autorität erworben zu haben scheint.
Die Vorliebe für Fragen dieser Art dürfte aber lediglich einer allgemeinen
Tendenz jener Zeit entsprechen.

So schwach auch diese Umrisse sind, so zeichnen sie doch eine

Persönlichkeit, die sich eine bestimmte Selbständigkeit wahrte und
nicht ungehört im Streit der Meinungen ihre Stimme erhob, so daß

sich nach ausdrücklicher Bezeugung um sie eine Schule gebildet hat. 3

Wir dürften nach all dem Gesagten darum nicht fehlgehen, wenn wir
diesen Odo mit dem Pariser Kanzler von 1164-1168 identifizieren —, der

wenn die Namensgebung in der Salzburger Handschrift richtig ist —
noch von Stephan Langton als solcher erwähnt wird.4

Die Reste, die uns von seinem wissenschaftlichen Lebenswerk bisher
bekannt wurden, würden es bedauern lassen, wenn dieses für immer
verschollen bliebe.

1 Man vgl. Nr. 13.
3 So die meisten Zitate aus der Glosse zum 4. Sentenzenbuch des Cod. Bamberg

Patr. 12S.
3 Man vgl. Nr. 22.
4 Man vgl. Nr. 14. — Es wäre aber möglich, daß hier eine Verwechslung mit

Hilduin statthätte.


	Zwei Gelehrte aus der Umgebung des Petrus Lombardus

