
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau : eine Abwehr und
Richtigstellung [Fortsetzung]

Autor: Nussbaumer, P. Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der hl. Thomas

und die rechtliche Stellung der Frau.

Eine Abwehr und Richtigstellung.

Von Dr. P. Arnold NUSSBAUMER O. M. C., Prof. der Theologie.

(Schluss.)

in.
Der Schöpfungszweck der Frau

als Norm für ihre Pflichten und Freiheiten.

Als weitere normgebende These in der Frauenfrage stellt Dr. B.
folgenden Satz auf : « Zweck der Erschaffung der Frau ist nach Thomas

einzig die Kindererzeugung » (S. 50). Gegen diese angebliche Ansicht
des hl. Thomas glaubt sie nun, gestützt auf den Urtext von Gen. 2, iS,
darauf hinweisen zu müssen, daß im Manne nicht bloß eine geschlechtliche,

sondern auch eine « geistige Ergänzungsbedürftigkeit » durch die
Frau vorhanden ist.

Den Anhaltspunkt zu ihrer Aufstellung, wonach der hl. Thomas
lehre, einzig die Kindererzeugung sei Zweck der Frau, findet Frl. Dr. B.
in I q. 92 a. 1 : « Necessarium fuit feminam fieri, sicut Scriptura dicit,
in adiutorium viri, non quidem in adiutorium alterius operis sed

in adiutorium generationis. »

Suchen wir den Gedankengang dieser Ouaestio der Summe als

Ganzes zu erfassen. Der heilige Lehrer handelt, in Anlehnung an den

Bericht in der Genesis 2, über die Erschaffung der Frau (De productione
mulieris). Dabei kommen lichtvoll auch die Grundlagen der rechtlichen
Beziehungen der Frau zum Manne zur Darstellung, und zwar sowohl
ihre Rechtsgleichheit wie ihre Rechtsungleichheit.

1. Die Rechtsgleichheit.

Der Gedankenaufbau des hl. Thomas in dieser Hinsicht ist folgender :

Erste Aufstellung : Mann und Frau sind als menschliche Einzelwesen,

besonders im Hinblick auf ihr geistiges Leben gegeneinander



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 13g

scharf abgegrenzte und selbständige Persönlichkeiten. Deshalb war es

geziemend, daß ihnen Gott bereits am Anfang der Weltschöpfung ein

voneinander getrenntes Dasein gab. Einzig in bezug auf die

Fortpflanzung sind sie mit Naturnotwendigkeit aufeinander angewiesen,

vergleichbar zwei sich ergänzenden Teilsubstanzen.
Zweite Aufstellung : Mann und Frau (sofern sie als maritus und

uxor zu einer ehelichen und häuslichen Gemeinschaft sich verbunden

haben) wirken sich gegenseitig ergänzend mit Naturnotwendigkeit
zusammen : in erster Linie zur Kindererzeugung, in zweiter zur
Hilfeleistung im Familienleben, und zwar als gleichberechtigte Faktoren ;

ausgenommen von dieser Gleichstellung ist nur die Führung des

Hauswesens, die dem Manne als dem Familienhaupte zusteht. « Mas et

femina coniunguntur in hominibus 11011 solum propter necessitatem

generationis ut in animalibus, sed etiam propter domesticam vitam,
in qua sunt alia opera viri et feminae, et in qua vir est caput mulieris »

(1 q. 92 a. 2).
Dritte Aufstellung : Wie die Frau nach dem mosaischen Berichte

nicht aus dem Haupte noch aus dem Fuße des Mannes gebildet ist
(es handelt sich hier mehr um eine typische Bedeutung als um einen

eigentlichen Rechtsgrund), so soll sie weder des Mannes Herrin, noch
seine Magd sein, sondern zwischen Mann und Frau soll ein
gesellschaftliches Verbundensein herschen. «Inter virum et mulierem debet

esse socialis coniunctio » (I q. 92 a. 3).
Vierte Aufstellung : Wenn auch der erste Mann nach dem biblischen

Berichte aus der Erde und die erste Frau aus der Seite des Mannes

geformt worden sind, so verdanken doch Mann und Frau als menschliche

Einzelwesen ihr Dasein einem unmittelbaren Schöpfungsakte
Gottes. « Solus deus potuit vel virum de limo vel mulierem de costa

viri formare » (I q. 92 a. 4).
Das ist der gedankliche Stufengang der Quaestio 92 der thomi-

stischen Summe. Gewiß alles Thesen, die kein « vernünftiger Mensch
als durch unsere Entwicklung vollständig überholt » (vgl. Dr. B., 49,
Fußnote) beurteilen kann, die vielmehr die begeisterte Zustimmung
selbst einer modernen Frauenrechtlerin finden dürften. Es wirkt geradezu

schmerzhch, diese ebenso tiefe wie schöne Frauen-Ouaestion des

heiligen Lehrers ausgerechnet von einer Dame gänzlich mißverstanden
und ins Gegenteil entstellt zu sehen. Es ist wahrhaftig nicht nötig,
anno 1930 den hl. Thomas darauf aufmerksam zu machen, daß, wie
Dr. B. schreibt, «wenn auch die Frau vom Manne ausgegangen sein



I_|.0 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

soll », sie doch nicht vom Manne geschaffen sei, sondern ihren Ursprung
genau gleich wie der Mann einem Schöpferakt Gottes verdanke und,
wenn der Mann für die Frau in geschlechtlicher Hinsicht Ziel sei, so

in genau gleicher Weise die Frau für den Mann, und daß « letztes und
absolutes Ziel, sowohl für den Mann wie für die Frau, katholischer
Lehre zufolge, Gott» sei (S. 50).

Mit feiner Methodik hat der heilige Lehrer seine Thesen über die

vom Schöpfer gewollte Ebenbürtigkeit und die daraus fließende,
weitgehendste natürliche Rechtsgleichheit der Frau mit dem Manne in den
biblischen Bericht von der Bildung der Eva (schon am Schöpfungsmorgen

— aus Adams Seite •— unmittelbar durch Gottes Hand)
angelehnt. Will man aber den Verfasser der Summa theologica
verstehen, darf man nicht bloß irgendwo in seinen Ausführungen
herumnippen, sondern muß die Ouaestio als Ganzes im Auge haben, muß
die planmäßig in corp. art. durch die ganze Quaestio aufsteigende,
tragende Gedankenlinie verfolgen, die in den einzelnen Artikeln vom
heiligen Lehrer isoliert vorgelegten Gedankeneinheiten in ihrer scharf

umgrenzten Geschlossenheit erfassen. Auch innerhalb dieser durch die

Titelfrage der einzelnen Artikel genau umrissenen Einheiten ist klar
zu unterscheiden, ob der heilige Lehrer in magistraler Mitteilung den

Einheitsgedanken zergliedert, erläutert und begründet oder ob er
seinen Schülern aus den Randgebieten des in Frage stehenden
Lehrsatzes Einwände und Schwierigkeiten als Diskussionsstoff herbeischafft
und zu deren Harmonisierung mit der These die Mittel an die Hand
gibt und die Wege weist.

2. Die Rechtsungleichheit.

Als gesprochenes Wort will der Ausdruck Rechtsungleichheit fast

mißtönig in die Ohren klingen. In der Wirklichkeit des Lebens nimmt
man aber mit größter Selbstverständlichkeit die Abstufungen und
Ungleichheiten im Rechtsleben hin und empfindet sie als nichts anderes

als die Voraussetzungen der Symmetrie, Ordnung und Schönheit des

menschlichen Gesellschaftslebens. Rechtsungleichheit ist eben nichts
weniger als LTnrecht und Ungerechtigkeit.

Der hl. Thomas hat seine These über die Rechtsungleichheit der
Frau gegenüber dem Manne nicht ohne weihevolle Poesie mit der
biblischen Tatsache von der Entstehung der Frau aus dem Manne in
Zusammenhang gebracht. « Utrum mulier debuerit fieri ex viro »,

frägt die Überschrift zum zweiten Artikel unserer Ouaestio 92.



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 141

Es sollte durch dieses biblische Faktum dem ersten Manne, dem

Stammvater des Menschengeschlechtes, eine eigene, vor allen Menschen

nur ihm zukommende Würde gewahrt werden, nämlich die Ebenbildlichkeit

mit Gott, dem Urheber aller Dinge, symbolisch, typisch
dargestellt in Adam, in dem das ganze Menschengeschlecht seinen Ursprung
hat. Dann sieht der heilige Lehrer in diesem ursprünglichen körperlichen

Einssein von Mann und Frau Motiv und Symbol lebenslanger,
unverwelklicher Liebe und Treue für alle nach Adam kommenden

Menschenpaare, ebenso Symbol zu treuem Zusammenwirken in der

häuslichen Gemeinschaft. In diesem Hervorgehen der Frau aus Adam
ist für den hl. Thomas in wundersamer Vorbedeutung schließlich ein

großes Geheimnis der Zukunft vorgebildet : das Hervorgehen der Kirche
aus der geöffneten Seite Christi.

In dieser bildlichen Verknüpfung und Gegenüberstellung des

Ursprungsverhältnisses, in welchem die Frau zum Manne steht, mit
dem Hervorgehen der Schöpfung aus dem Schöpfer, des Hervorgehens
der Kirche aus der Seite Christi, liegt nicht bloß das Geheimnisvolle,
Hohe, Heilige, Gottverwandte symbolisch angedeutet, das Mann und
Frau ehelich und häuslich in Liebe und Achtung verbinden soll, es hebt
sich aus dieser bildlichen Gegenüberstellung, wobei das Entstehen der

Frau aus dem Manne bald Nachbild, bald Vorbild ist, unleugbar auch
ein gewisser Vorrang des Mannes gegenüber der Frau ab. Wie der

Allmächtige im Schöpfungswerke, wie Christus in der Erlösungstat,
ähnlich wird durch diese Vergleiche dem Manne ein aktives, führendes,
spendendes, der Frau dagegen ein passives, empfangendes, sich
unterordnendes Verhalten sinnbildlich zuerkannt. Deshalb fließt dem heiligen
Lehrer in diesen Zusammenhängen wie von selbst die Bemerkung in die

Feder, der Mann sei trotz der allgemeinen Gleichstellung der Frau mit
dem Manne im Familienleben (weder seine Herrin noch seine Dienerin)
doch ihr Oberhaupt im häuslichen Verbände (« in qua [sei. in vita
domestica] vir est caput mulieris », I q. 92 a. 2).

Die entscheidende Begründung dieser untergeordneten Stellung der
Frau im häuslichen Leben ist für den Verfasser der Summa theologica
selbstverständlich Gottes Wort, z. B. Gen. 3, 16. Er findet aber auch
in physiologischen, psychologischen und ontologischen Erwägungen und
Beobachtungen dafür die Bestätigung. Die passive Veranlagung des

fraulichen Organismus und die durchschnittliche Überlegenheit des

Mannes im Geistesleben, zusammengehalten mit dem das Universum
beherrschenden Gesetze, wonach das Schwache, Unvollkommene,



142 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

Passive, durch das Starke, Vollkommene, Aktive geführt und regiert
wird, legen eine gewisse Unterordnung der Frau unter die Oberleitung
des Mannes auch für die rechtlichen Bereiche des Lebens nahe.

Hätte die Verfasserin der « Rechtsstellung der Frau in der
katholischen Kirche » sich einen wirklichen Einblick in die Methode und
Lehre des hl. Thomas ernstlich zu verschaffen gesucht, bevor sie

sich an die Interpretation und Kritik seiner Lehre heranmachte, sie

hätte dem heiligen Kirchenlehrer niema's den Vorwurf machen können,
da.ß er « die Rechtlosigkeit der Frau » und ihre « physische, geistige
und rechtliche Unterdrückung » « theoretisch zu begründen versuche »,

obwohl er für das häusliche Leben ausdrücklich dem Manne das Recht
der Oberleitung (« unter gleichen Rechten ein Vorrecht », wie sich
Dr. B. juridisch wohl nicht ganz einwandfrei ausdrückt) zuerkennt.
Zudem würde sie sich auch nicht an der aristotelischen Charakterisierung

des Wesens der Frau mit dem Ausdrucke « ein mißlungener
Mann » (« mas occasionatus », q. 92 a. x ad 1) gestoßen haben, ebensowenig

an seiner Behauptung, wonach der Durchschnitt der
Frauenintelligenz unter dem der Männerwelt stehe.

Wie steht es mit dem Ausdruck « mas occasionatus ». Man tut
dem hl. Thomas Unrecht, wenn man den Ausdruck ihm zuschreibt.
Er stammt aus der Schrift des Aristoteles « De Generatione Animalium »

und nimmt sich in der Summa des hl. Thomas einwenig wie ein
erratischer Block aus. Beim näheren Zusehen sieht man aber, daß

ihn der heilige Kirchenlehrer nach seiner Art mit dem Meißel scharfer

Unterscheidung tüchtig behauen und derart von seinen Härten befreit,
geglättet hat, daß er in das christliche Lehrgebäude wohl hineinpaßt.
Nach Aristoteles wäre die Frau ein menschliches Zufallswesen, das

zufolge der zufälligen Unterlegenheit und Unzulänglichkeit des männlichen

Elementes oder wegen der ungünstigen Einwirkung äußerer
Ursachen und Einflüsse im embryonalen Bildungsprozeß zurückgeblieben
ist und sich nicht zum vollentwickelten männlichen Menschen, auf
dessen Hervorbringung das männliche Zeugungsprinzip naturgemäß an
sich hinziele, durchzuringen vermochte.

Würde ein moderner Somatologe die wesentliche Eigenart der
fraulichen Körperbildung etwa kennzeichnen als « das spezifisch
differenzierende Vorherrschen des passiven Elementes in der Physiologie
des menschlichen Individuums », so dürfte diese Charakterisierung kaum
auf Widerspruch stoßen. Fügte er dann noch bei, daß das entscheidende

Obsiegen dieses passiven Elementes im einzelnen Falle dem Einfluß



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 143

gewisser äußerer Zufälligkeiten und einer durch diese Zufälligkeiten
bedingten Überlegenheit des weiblichen Prinzipes über das männliche
auf die Rechnung zu setzen sei, so haben wir ziemlich genau den

Begriff des « mas occasionatus » bei Aristoteles. Diesen aristotelischen
Ausdruck greift nun auch St. Thomas auf, aber nur als Diskussionsgegenstand,

um ihn mit einer durchgreifenden Unterscheidung zu

korrigieren und des atheistisch-evolutionistischen Beigeschmackes zu
entledigen. Nach der Korrektur durch den hl. Thomas kann der
Ausdruck « mas occasionatus » nicht so verstanden werden, als ob die

Entstehung des weiblichen Einzelwesens, überhaupt die geschlechtliche
Differenzierung der Menschen nur ein Spiel des Zufalles wäre, die

Verschiedenheit von Mann und Frau war vielmehr von Anfang an in
Gottes Schöpfungsplan, und damit übereinstimmend berichtet die
Genesis auch die tatsächliche, getrennte Bildung der beiden Menschentypen

als das Ergebnis eines unmittelbaren göttlichen Schöpfungsaktes,
nicht als das Produkt einer späteren zufälligen Weltentwicklung.

Nicht uninteressant und für die Lehrweise des hl. Thomas
bezeichnend ist die methodische Verknüpfung des « mas occasionatus »-

Einwandes mit der vom heiligen Lehrer vertretenen These. Er hat
I q. 92 a. 1 c. mit Nachdruck den Gedanken entwickelt und begründet,
daß die geschlechtliche Differenzierung und Sonderexistenz der einzelnen
Menschen als Mann und Frau von Anfang an in Gottes Plan gelegen
und deshalb auch gleich zu Beginn der Menschenschöpfung durch Gott
verwirklicht wurde, wie Gen. 3 berichtet. Entschieden lehnt der heilige
Lehrer die Meinung ab, es könnte diese geschlechtliche Differenzierung
von Mann und Frau vielleicht erst nachträglich und zufällig aus einem

ursprünglich doppelgeschlechtlichen Menschenwesen sich herausgebildet,
entwickelt haben. Man beachte hier nebenbei, mit welch « modernen »

Fragen und Problemen der vielgeschmähte Aquinate sich gelegentlich
auseinanderzusetzen gewohnt ist.

Gegen diese seine These von der ursprünglich von Gott geplanten
und bewirkten geschlechtlichen Trennung von Mann und Frau zieht

nun der hl. Thomas seinen Gewährsmann in naturwissenschaftlichen
und philosophischen Dingen, den Griechen Aristoteles, herbei, welcher
die Frau lediglich einen « mas occasionatus », eine Zufallsbildung nennt.
Gewohnt, aus allen, ihm noch so unbequemen fremden Ansichten das

Körnchen Wahrheit herauszufühlen und anzuerkennen, bringt er die

Ansicht des Stagiriten mit Hilfe einer Unterscheidung mit der seinen

in Einklang. Er läßt die aristotelische Auffassung vom mas occasionatus



144 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

insofern gelten, als in der Entstehung des menschlichen Einzelwesens

(natura particularis) Zufälligkeiten einen geschlechtbestimmenden Einfluß

ausüben mögen. Dagegen ist die geschlechtliche Differenzierung
der Menschennatur überhaupt (natura universalis), die Ausscheidung
der Menschheit in männliche und weibliche Einzelwesen ursprünglicher
Schöpferwille und ursprüngliche Schöpfertat, und insofern lehnt auch
der hl. Thomas die aristotelische Bezeichnung der Frau als eines

Zufallwesens entschieden ab.

Für den hl. Thomas war der « mas occasionatus » so etwas wie
eine nicht ganz wertlose aristotelische Antiquität, die als Illustrationsmaterial

zu seiner These ihm Dienste leistete. Es ist nun nicht
verständlich, warum Dr. B. diese Antiquität mit einem fühlbaren
Hohnlächeln wieder ans Licht zieht und im geraden Gegensatz zur
Wirklichkeit den « mas occasionatus » behandelt, als wäre er thomi-
stisches Eigengut und für den heiligen Lehrer mit anderen Erwägungen
der logische Ausgangspunkt zur Erniedrigung und Entrechtung der
Frau im Rechtsleben. Dr. B. hatte in der Schrift des bekannten
Thomaskenners Prof. Manser : « Die Frauenfrage nach Thomas von
Aquin » (S. 9-11), eine Interpretation von I q. 92 a. 1 ad x in den

Händen, die den aristotelischen mas occasionatus in das richtige
thomistische Licht stellt. Aufschluß über die wahre Bedeutung unserer
fraglichen Thomasstelle hätte auch das hervorragende Werk Professor
Schnürers : « Kirche und Kultur im Mittelalter » geboten (Bd. 2,

S. 489 f.), wenn man sich bemüßigt gefühlt hätte, aus kompetentester
Quelle sich über die Frauenfrage im XIII. Jahrhundert zuverlässige

Orientierung zu verschaffen.
Ein weiterer böser Stein des Anstoßes für Frl. Dr. B. ist die

Bemerkung des hl. Thomas über das durchschnittliche Überwiegen
der Verstandesschärfe im Menschen (I q. 92 a. 1 ad 2 : « naturaliter
femina subiecta est viro, quia naturaliter in homine magis abundat
discretio rationis»). Nicht ohne Gereiztheit schreibt sie (S. 51) : «Daß
dieser mas occasionatus dem Manne nicht gleichwertig zur Seite stehen

kann, ist eine logische Folge der obigen Gedankengänge. Und
tatsächlich erklärt Thomas die Frau als naturnotwendig dem Manne

untergeordnet, denn im Manne überwiege in hohem Maße der Verstand.
Hätte Thomas diesen Satz nur auf die Frau seiner Zeit angewandt, so

wäre es erklärlich, denn sicher war der Durchschnitt der Frau jener
Zeit infolge ihrer geistigen, physischen und rechtlichen Unterdrückung,
infolge mangelnder Bildung usw. im allgemeinen geistig nicht sehr



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 145

hochstehend und mochte eine solche Unterordnung natürlich erscheinen.

Sobald aber Thomas die These absolut faiit und die Inferiorität der

Frau sogar vor dem Sündenfall zu behaupten sucht, ist er abzulehnen. »

Auch hier hat Dr. B. den hl. Thomas gründlich mißverstanden
und durch das Herausbrechen eines Thomassatzes aus dem Kontext
und der ganzen gedanklichen Struktur der betreffenden Partie der
Summa theologica bewiesen, daß sie auch nicht den geringsten Einblick
in die Methode und Ideenwelt des heiligen Lehrers hat. Es muß genau
auseinandergehalten werden die These des hl. Thomas, der methodische
Einwand gegen dieselbe und dessen Widerlegung.

Die These, die Aufstellung des hl. Thomas ist gedanklich folgende :

Die Frau ist dem Manne wesentlich ebenbürtig ; deshalb ist es auch

geziemend, daß sie gleich am Anfang auch ebenbürtig neben dem Manne
als eigenes Menschenwesen durch Gott geschaffen und deren Bildung
nicht einem späteren Entwicklungsprozeß der Natur überlassen wurde ;

tatsächlich werde dementsprechend die Erschaffung der Frau vor dem

Sündenfall, im Paradies, gleich am Anfang der Menschenschöpfung
auch von Gen. 2, 18 bezeugt.

Gegen diese These macht sich nun der Verfasser der Summa

unter anderen Einwänden auch diesen : Die Frau werde Gen. 3, 16 als

Untertanin des Mannes bezeichnet. Deshalb könne man ihre Erschaffung
nicht ins Paradies, nicht an den Anfang der Menschenschöpfung verlegen,
denn im Zustand der Unschuld habe es noch gar keine Ausscheidung
der Menschen in Freie und Untertanen gegeben, sondern alle seien

sich als Gotteskinder ebenbürtig gegenübergestanden. Das Untertanenverhältnis

habe sich erst nach der Vertreibung aus dem Paradiese als

Sündenfolge, als Störung der ursprünglichen Harmonie unter den

Menschen durchgesetzt. Konsequenterweise sollte man trotz Gen. 2, 18

die Erschaffung der Frau erst nach den Sündenfall verlegen.
Diesen Einwand löst nun der heilige Lehrer seinen Schülern mit

der Unterscheidung eines zweifachen Untertanenverhältnisses, nämlich
des knechtischen, sklavischen und des gesellschaftlichen, sozialen. Beim

ersteren, dem sklavischen, knechtischen dient der Untertane seinem

Gebieter und Herrn, und dieses Dienstverhältnis, mit anderen Worten
die Sklaverei, habe vor dem Sündenfall nicht bestanden. Beim letzteren
Untertanenverhältnis, d. h. im gesellschaftlichen, das in ein häusliches
und bürgerliches Gesellschaftsverhältnis unterschieden wird, dient der

Untergebene nicht seinem Herrn, sondern beide, der Vorgesetzte und
der Untergebene, dienen als Glieder eines gemeinsamen Ganzen dem



146 Der Iii. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

Gemeinwohle, dem Wohle jenes gesellschaftlichen Verbandes, in dem
sie zu einer Einheit verbunden sind, der eine in führender, der andere in
gehorchender Stellung. Die Vorgesetzten im gesellschaftlichen, sozialen
Leben dürfen also nach Gottes Plan die untergebenen Mitmenschen nicht
zur Förderung ihrer individuellen Interessen gebrauchen, besser gesagt,
mißbrauchen, sondern haben in der Familiengemeinschaft lediglich dem
Wohle aller Hausgenossen und im bürgerlich-staatlichen Zusammenleben
dem Glücke aller Volksgenossen, dem Wohle des Volksganzen zu dienen.
Auch vor dem Sündenfalle, auch im Paradiese war das gesellschaftliche
Vorgesetzten- und Untergebenenverhältnis etwas Naturgegebenes.

Vom Standpunkte dieser Unterscheidung des sklavischen und des

sozialen Untergeordnetseins aus betrachtet, löst sich nun mit Leichtigkeit
die aus Gen. 3, 16 (« sub potestate viri eris ») hergeholte Schwierigkeit
gegen die Erschaffung der Frau schon im Paradiese. Die Frau ist dem

Manne nicht knechtisch, sklavisch unterworfen, sondern bloß
gesellschaftlich seiner Führung in bezug auf das gemeinsame Wohl
untergeordnet, eine Unterordnung, die des paradiesischen Zustandes, der keine
Gleichheit fordere, sondern nur das Unrecht ausschließe, nicht unwürdig
sei. Deshalb sei es kein gedankliches Unding, wenn die Erschaffung
der Frau von Gen. 2, 18 vor den Sündenfall verlegt werde.

Ihre Unterordnung unter die Führung des Mannes habe den Grund
im durchschnittlichen Überwiegen der männlichen Verstandesschärfe
über diejenige der Frauenwelt. Nach einem allgemeinen Naturgesetz
wird aber das Unvollkommenere durch das Vollkommenere ergänzt, das

Schwächere durch das Stärkere geführt, und so komme auch im
gesellschaftlichen Zusammenleben nach diesem allgemeinen Gesetze auch der

männlichen Urteilskraft die Führung zu, da sie im allgemeinen, im
Durchschnitt diejenige des schwachen Geschlechtes nicht zwar dem

Wesen, wohl aber dem Grade, dem Durchschnittsniveau nach zu

übertreffen pflegt.
Das der Gedankengang des heiligen Lehrers. Von einer « geistigen,

physischen und rechtlichen Unterdrückung » (S. 51) demnach auch

nicht eine Spur. Die als etwas Selbstverständliches vom hl. Thomas

hingenommene Voraussetzung, wonach das durchschnittliche Intelligenzniveau

der Frauenwelt dasjenige der Männer graduell im allgemeinen
nicht erreiche, trifft nicht bloß für « den Durchschnitt der Frau jener
Zeit » zu, sondern entspricht sogar, wie man von zuständigen
Fachleuten vernimmt, den Ergebnissen psychotechnischer Experimente und

Messungen nach den psychologischen Methoden der neuesten Zeit.



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 147

IV.

Die rechtliche Stellung der Frau im gesellschaftlichen Leben.

Kachdem die Grundlagen der thomistischen Lehre für die Beurteilung

der rechtlichen Verhältnisse der Frau durch Dr. B. so gründlich
mißverstanden und entstellt worden sind, so ergibt sich aus ihren
vermeintlichen « thomistischen Gedankengängen » in bezug auf « die

Rechtsstellung der Frau in der katholischen Kirche » begreiflicherweise
auch nur ein unerquickliches Zerrbild. Sie schreibt (S. 52) : « Daß die
rechtliche und kirchenrechtliche Stellung, wie sie Thomas der Frau
zuweist, nach diesen Ausführungen nicht sehr günstig sein kann, liegt
auf der Hand. » Was nun Dr. B. auf S. 52 als Lehre des heiligen
Kirchenlehrers über « die bürgerlich-rechtliche » und « kirchenrechtliche »

Stellung der Frau bietet, ist nicht im entferntesten ein « kurzes

Eingehen » auf « seine Thesen in Beziehung auf die rechtliche und
kirchenrechtliche Stellung der Frau », sondern verdient höchstens die

Bezeichnung einiger obenhin aufs Geradewohl zusammengestellter
Glossen, denen man mit einer sachlichen Richtigstellung wahrhaftig
zu viel Ehre antut.

Wir versuchen, den Ausführungen der Dr. B. die Grundzüge der

Lehre des Aquinaten über die Rechtsstellung der Frau gegenüberzustellen,

indem wir die häuslichen und kirchlichen Rechtsbeziehungen

von den bürgerlich-politischen auseinanderhalten.

1. Die häuslichen und kirchlichen Rechtsbeziehungen.

Allgemein kann man die grundlegende thomistische Lehre über
die rechtlichen Beziehungen von Mann und Frau in folgende Thesen

zusammenfassen : Zwischen Mann und Frau als Einzelpersonen besteht

Rechtsgleichheit auf der ganzen Linie ; im gesellschaftlichen Leben
ebenfalls rechtliche Gleichstellung bis auf zwei Punkte, nämlich : 1. in

Familienangelegenheiten steht dem Hausvater oder dem Inhaber
(Inhaberin) seiner Rechte das letztinstanzliche, entscheidende Wort zu.
2. im kirchlichen Gemeinschaftsleben ist die Teilnahme am offiziellen,
öffentlichen Priester-, Hirten- und Lehramte erlaubter- und gültigerweise

ausschließlich Angehörigen der Männerwelt zugänglich:
Es beruht auf einem Mißverständnis der Methoden des hl. Thomas,

wenn Dr. B. unter Hinweis z. B. auf II-II q. 177 a. 2 meint, er
« fordere » auf die angeführten begründenden Erwägungen gestützt die

Unterordnung der Frau unter den Mann. Der heilige Lehrer fordert



148 Der hl. Thomas unci die rechtliche Stellung der Frau

die Unterordnung der Frau unter männliche Führung auf dem Rechtsgebiete

des häuslichen und öffentlich-kirchlichen Lebens gar nicht als

ein apodiktisches Postulat seiner naturrechtlichen und theologischen
Spekulationen. Noch fordert er — es entspricht dies überhaupt seiner
Methode — diese Unterordnung, sondern er nimmt sie lediglich als

göttlichrechtlich gegebene Voraussetzungen aus der katholischen Lehre
und Praxis entgegen, um sie mit seinen theologisch-philosophischen
Erwägungen systematisch zu erläutern, zu begründen und zu vertiefen.
Er sucht in verschiedenen Wissensgebieten nach Konvenienz- und

Analogiegründen zur Motivierung und Vertiefung der feststehenden und

gläubig hingenommenen Verfügungen des göttlichen Gesetzes.

Einen solchen Konvenziengrund für die Unterordnung der Frau
im häuslichen und kirchlichen Gemeinschaftsleben findet nun St. Thomas

nicht, wie Dr. B. glauben machen will, in ihrer geistigen und physischen
« Minderwertigkeit », sondern im natürlichen, durchschnittlichen
Uberwiegen der Verstandesschärfe beim Manne (« naturaliter magis abundat
discretio rationis », I q. 92 a. 1 ad 2) — von einem Überwiegen « in
hohem Maße » ist da gar keine Rede. Nicht eine defekte
Frauenintelligenz stellt hier der heilige Lehrer dem fertigen Männerverstande

gegenüber, der LTnterschied ist gar kein wesentlicher und kein absoluter,
sondern bloß ein gradueller, aber doch ein derartiger, daß er in der
Frau im allgemeinen — von Ausnahmen reden wir hier ja nicht —
naturgemäß das Bedürfnis nach Führung und Stützung durch den

höhergradigen, volleren und aktiveren Männerintellekt bedingt und
wachruft.

Eine weitere Konvenienz- und Analogiebegründung für die göttlich-
rechtlich verfügte Unterordnung der Frau unter die Initiative und

Leitung des Mannes im häuslichen und kirchlichen Zusammenleben

sieht der hl. Thomas in der physiologisch-biologischen Grundveranlagung,
die dem fraulichen Organismus als solchem eigen ist und dann auch

als zartes Anlehnungs- und Anpassungsbedürfnis mehr oder weniger
im ganzen fraulichen Wesen sich auswirkt.

Damit hängt zusammen eine weitere Erwägung des hl. Thomas

mehr psychologischer und volkspädagogischer Art. Die Stammsünde

hatte für die menschliche Natur bekanntlich eine Schwächung der

Vernunftherrschaft über die untergeordneten Kräfte und damit auch

die Störung der ursprünglichen vollen Harmonie im Zusammenspiel
der Kräfte sowohl im menschlichen Einzelwesen wie Gesellschaftsorganismus

zur Folge. So ist es seelisch begründet, daß die aktive



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 149

Veranlagung im Manne zufolge der ererbten Naturverderbnis zum
Exzeß, zur ungeordneten Leidenschaft neigt, demgegenüber der Frau
erbsünd-psychologisch die Notwendigkeit behutsamer Zurückgezogenheit

und einer gewissen schüchternen Flucht vor der Öffentlichkeit
erwächst. Im Hinblick auf diese psychologisch-moralische Notwendigkeit

weist nun der heilige Lehrer auf die Weisheit jener göttlichen
Verfügung hin, welche die öffentlichen Kirchenämter nur den Männern,
nicht auch den Frauen zugänglich macht. Das ist der Sinn der zweiten
Ratio von II-II q. 177 a. 2, wodurch die Zweckmäßigkeit des

paulinischen Predigtverbotes für die Frauen (1. Cor. 14, 34 und 1. Tim.
2, 12) dargelegt wird.

Was insbesondere die rechtliche Unterordnung der Frau unter
männliche Führung im öffentlichen Gemeinschaftsleben der Kirche und
ihr Ausschluß vom Empfang des Sakramentes des Ordo und der
Übernahme der Jurisdiktionsgewalt anbetrifft, ist die Lehre des heiligen
Thomas eindeutig klar. Er bçzeichnet (4. Sent. d. 25 q. 2 a. 1) den

Empfang des Ordo durch Frauenspersonen als unerlaubt und ungültig.
Es ist diese Aufstellung nichts anderes als die Wiedergabe eines

unanfechtbaren Satzes der kirchlichen Lehre und Rechtspraxis. Als
Erklärungsgrund für diesen Ausschluß des Frauengeschlechtes vom Empfang

des Ordo, der Priesterweihe, führt er die natürliche Veranlagung
der Frauen zu einer gewissen Unterordnung unter den Mann, besonders

im häuslichen Gemeinschaftsleben, an, weshalb sie nicht in geeigneter
Weise als sakramentale Zeichen, Symbole jene Führerbefähigung und
Führergnade versinnbilden können, welche durch das Sakrament des

Ordo dem Menschen mitgeteilt werden.

Der hl. Thomas unterläßt in vornehmer Feinfühligkeit auch nicht
den Hinweis, daß die Frauen ganz wohl ebensogut wie die Männer

würdige Gefäße hervorragender Gnadengaben, auch der Führer- und

Vermittlergnaden werden können, was ihnen von Natur abgehe sei

einzig die natürliche Eignung zur sakramentalen Versinnbildung und
äußerlichen Darstellung dieser übernatürlichen Führergnade. Und es

ist, als ob der heilige Lehrer um Entschuldigung zu bitten sich gedrängt
fühlte, daß seine unerbittliche Kirchlichkeit etwas für das frauliche
Gemüt und Empfinden wohl Hartes sagen mußte, wenn er
nachdrücklich betont — wohl im Hinblick auf die große Zahl von
Frauengestalten mit überragender Intelligenz und Gnadenbegabung, deren die

damalige Zeit ebensowenig entbehren mußte als die heutige — in bezug
auf die Seele bestände kein Unterschied zwischen Mann und Frau

Divus Thomas. 11



150 Der Iii. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

(«in his quae sunt animac mulier non differt a viro », 4. Sent. d. 25

q. 2 a. 1, gleichlautend mit Suppl. q. 39, a. 1 ad 1), ja man fände
mitunter Frauen, die in seelischer Hinsicht eine große Zahl von Männern
hoch überragen (« quandoque mulier inveniatur melior quantum ad

animam viris multis », loc. cit.).

2. Die bürgerlich-politischen Rechtsbeziehungen.

Dr. B. macht gegenüber Dr. G. M. Manser (Die Frauenfrage
nach Thomas von Aquin, S. 16) auf eine Bemerkung im Suppl.
aufmerksam (q. 39, a, 1 ad 2 u. 3. — die Stelle stammt aus 4. Sent. d. 25 q. 2

a. 1), worin der heilige Lehrer in bezug auf die öffentlich-rechtliche
Stellung der Frau scharf unterscheidet zwischen den priesterlichen und
den zeitlichen Prälaturen, letztere seien auch « gegenwärtig », d. h. zu
St. Thomas' Zeiten, den Frauen zugänglich. (« Debora in temporalibus
praefuit, non in sacerdotalibus, sicut et nunc possunt mulieres tempo-
raliter dominari », loc. cit.).

Manser formuliert wohl mit allzuscharfer Logik, wenn er schreibt
(S. 16) : « 1st die Frau ihrer Natur nach unvollkommener als der Mann
und daher naturrechtlich ihm unterworfen, so kann sich diese

Unterwerfung nicht allein auf die Ehe und das häusliche Zusammenleben

beziehen, denn die Natur bleibt immer dieselbe, sondern sie muß sich

auch auf das bürgerlich-öffentlich-politische Leben beziehen. » Ebenso

dürften die Schlußfolgerungen etwas über das Ziel hinausgehen, wenn
es weiter heißt : « Wenn auch Thomas in den obigen Stellen nur von
öffentlich-kirchlichen Ämtern und Stellungen spricht, so leuchtet es

doch jedermann ein, daß die Motive, die er anführt, gegen jede

bürgerliche Gleichstellung der Frau mit dem Manne sprechen. Übrigens

spricht er der Frau den Titel des .Vollbürgers' ab, mulieres non competit
simpliciter esse cives' » (I-II q. 105 a. 3 ad 3).

Was zunächst den Titel eines « Vollbürgers » betrifft, so dürfte
wohl dieser Ausdruck kaum ganz gleichbedeutend sein mit demjenigen
eines civis simpliciter. Dem civis simpliciter ist offenbar der civis
secundum quid gegenüberzustellen, und diese Gegenüberstellung deckt
sich sicherlich nicht mit dem Gegensatz zwischen Vollbürger und
Halbbürger, vollberechtigter und nichtvollberechtigter Volksgenosse. Der
Sinn des Ausdruckes civis simpliciter in der von Manser angezogenen
Stelle dürfte vielmehr der sein : Obwohl die Frau als Einzelperson
sicher so gut wie die Söhne, Töchter und Diener des Hauses von der

bürgerlichen und staatlichen Gesetzgebung erfaßt werden können, so



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 151

steht sie doch, wie die übrigen Familienmitglieder und Hausgenossen,
als solche außer und über dem Geltungsbereich der
bürgerlichpolitischen Gesetzgebung, nämlich unter der Kompetenz des ius domesti-

cum, des Hausrechtes. In ihren häuslichen Pflichten und Rechten
steht die Frau als Familienmutter und Hausfrau unmittelbar nicht
unter dem Staatsgesetz, und wenn die einzelnen Hausgemeinschaften
als soziale Einheiten auch in das Interesse der staatsbürgerlichen
Gesetzgebung und Rechtsprechung einbezogen werden und einbezogen werden

müssen, so kommt die Hausfrau, als der Führung des Mannes
unterstehend wie die anderen dem Familienhaupte untergeordneten
Hausgenossen, nicht unmittelbar, nicht simpliciter in Betracht, sondern nur
secundum quid, d. h. durch die Vermittlung des Vorstehers der
häuslichen Gemeinschaft. Dieser dagegen untersteht sowohl in seiner Eigenschaft

als Familienvater wie als Einzelpersönlichkeit unmittelbar unter
der Direktive der staatlichen Gewalt, soweit diese gegenüber den

Einzelpersonen und Familieneinheiten ihres Gebietes eine rechtmäßige
Zuständigkeit zu eigen hat. So aufgefaßt, entspricht der Satz des

hl. Thomas : « mulieres non competit simpliciter esse cives », einer
tatsächlichen und rechtlichen Alltäglichkeit und Selbstverständlichkeit,
die auch im modernen Leben keinem vernünftigen Menschen als etwas

Ungehöriges auffällt. Im Familicnverbande wie in jeder anderen

organisierten Gemeinschaft kommt die Vertretung des Ganzen nach
außen dem Vorstehenden zu, und zwar auch gegenüber dem Staate,
und in diesem reduzierten Sinne kommt der Titel eines civis simpliciter,
meinetwegen eines Vollbürgers, dem Ehemanne, dem Familienhaupte
zu und erst in zweiter Linie, secundum quid, den von ihm vertretenen
Hausgenossen, unter die vor allen anderen die Frau zählt.

Daß diese Auffassung derjenigen des hl. Thomas entspricht, ergibt
sich aus einem Vergleich des Ausdruckes « simpliciter esse cives » (loc.

cit.) mit dem gleichbedeutenden « simpliciter esse politicum iustum »

in II-II q. 57 a. 4 c.

Dort lehnt der heilige Lehrer ausdrücklich die Ausdehnung und

Anwendung des ius paternum und des ius dominativum auf die Ehefrau
ab. Sie untersteht weder der potestas paterna noch der potestas domina-
tiva ihres Gemahls. Eine rechtliche Überordnung des Mannes über sie

ergibt sich lediglich aus dem Umstände, daß dem Ehemann iure divino
die oberleitende Sorge für das bonum commune domesticum anvertraut
ist. Weit mehr noch als der Sohn und der leibeigene Dienstpflichtige
steht die Familienmutter, nicht zwar simpliciter, das heißt, präzis als



152 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

Familienmutter, wohl aber secundum quid, d. h. sofern sie eine menschliche

Einzelperson ist, unter der unmittelbaren Zuständigkeit der
bürgerlich-politischen Gesetzgebung (vgl. loc. cit. ad 2 : «Uterque (filius et

servus) prout consideratur ut quidam homo est aliquis secundum se

subsistens ab aliis distinetum et propter hoc etiam aliquae leges

dantur de his quae sunt patris ad filium vel domini ad servum » ;

ebendaselbst in corp. art. : « Uxor magis distinguitur a viro quam
filius a patre vel servus a domino, assumitur enim in quandam socialem
vitam matrimonii »). Als Familienmutter und Hausfrau mit dem
Manne zu einer häuslichen Lebensgemeinschaft verbunden, die
naturrechtlich vor und über dem Staate steht, ist die Frau nicht einfachhin

Mitbürgerin ihres Mannes noch irgend eines anderen Volksgenossen
(« inter ipsos non est etiam simpliciter politicum iustum », loc. cit. in

corp. art. ; vgl. «non simpliciter cives», l-II q. 105 a. 3 ad 3) ;

vielmehr stehen Ehemann und Ehefrau als solche im Kreise ihres Familienlebens

über das politicum iustum hinaus einfachhin, schlechthin,
simpliciter unter den Normen des Hausrechtes (« inter eos est magis
iustum oeconomicum », loc. cit.), welches dem Manne die häusliche

Oberleitung zuerkennt. Auf diesen Punkt der Rechtsungleichheit wollte
offenbar der hl. Thomas I-II q. 105 a. 3 ad 3 hinweisen, um disputa-
tionis gratia erklärlich zu machen, warum das israelitische Volk entgegen
den Bestimmungen des Gesetzes ausnahmsweise in zwei Fällen
moabitischen Frauen « das Bürgerrecht » verlieh, die Frauen ständen, eben

als Mitglieder einer Familie, nicht unmittelbar, nicht simpliciter in
Verbindung mit dem Volksganzen, sondern nur durch A'ermittlung
ihrer Männer als Familienhäupter.

Darf ich in diesem Zusammenhange als Illustration für die obige

Auslegung des hl. Thomas auf eine Analogie hinweisen. Der Katholik
wird empfindlich — und zwar mit Recht — wenn man ihm den Titel
eines Vollbürgers seines Heimatlandes abspricht. Und doch ist er als

Katholik, reduplikativ als solcher genommen, also als Mitglied eines

neben und über dem staatlichen stehenden kirchlichen Verbände, nicht
der Kompetenz der bürgerlich-politischen Gesetzgebung unterstellt, in
dieser Hinsicht ist er nicht simpliciter civis, sondern nur secundum quid,
d. h. sofern seine Person auch die Zugehörigkeit zu einem staatlichen
oder völkischen Verbände in sich schließt. In diesem Sinne einer gewissen
naturrechtlich oder positivrechtlich bestehenden Exemption der
fraulichen Familienmitglieder von der unmittelbaren Beeinflussung durch
die bürgerliche und politische Rechtsetzungs- und Rechtsprechungs-



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 153

gewalt dürfte der hl. Thomas zu verstehen sein, wenn er im Hinblick
auf ein bestimmtes Ereignis der alttestamentlichen Geschichte den

Frauen das « simpliciter esse cives » abspricht, nicht aber im Sinne, als

ob die Frauenspersonen als solche nicht hundertprozentige
Staatsbürgerinnen, vollwertige Volksgenossinnen wären.

Grundlegenden Aufschluß und maßgebende Wegrichtung für die

Beurteilung der Lehre des hl. Thomas über die Rechtsstellung der Frau
bietet u. E. in erster Linie II-II q. 57 a. 4. Läßt man die dort
ausgesprochenen gedanklichen Grundlagen auf sich wirken und sucht man
sie in ihren Folgen für das Rechtsleben der Frau zu erfassen, so kommt
man schwerlich an dem Schluß vorbei : von seinem theologischen Standpunkt

aus hat der heilige Lehrer grundsätzlich wohl nichts gegen die

bürgerlich-politische Selbständigkeit jener Frauenspersonen einzuwenden,

welche außerhalb der ehelichen und häuslichen Gemeinschaft
stehen. Falls nicht durch positiven Verfügungsakt der bürgerlichpolitischen

Gesetzgebung es anders bestimmt ist, so steht nach der

Lehre des hl. Thomas nichts im Wege, daß man solchen

Frauenspersonen die volle bürgerliche Rechtsgleichheit mit den Männern
zuerkenne. Allerdings sträubt sich das frauliche Gemüt gegen kaum
etwas mehr als gegen die Gefahr der Vereinsamung und sehnt sich

mächtig nach einem Heim. So kommt es auch, daß die Fälle eben

zu den Ausnahmen zählen, obwohl sie sich zufolge ungünstiger
Zeitverhältnisse häufen können, wo Frauenspersonen freiwillig oder

notgedrungen des Anschlusses an eine Familiengemeinschaft entbehren und
deshalb außerhalb des ius domesticum stehen. Es liegt indessen in der

Konsequenz mehrerer Lehrsätze des hl. Thomas, im bloß bürgerlichen
Leben zwischen Bürgern und Bürgerinnen grundsätzlich keinen Unterschied

zu machen, wenn und insofern die letzteren nicht einem natürlichen

Familienverbände angegliedert und deshalb Trägerinnen von
Rechten und Pflichten sind, die über die Obliegenheiten des

bürgerlichpolitischen Lebens h'nausgehen.
Naturrechtlich geht die häusliche Familiengemeinschaft dem

staatlichen Verbände voraus. So steht es außer Zweifel, daß auch die
häuslichen Obliegenheiten vor den bürgerlichen den Vorrang haben. Anderseits

scheint auch nach der Gründung des Familienherdes gemäß der
Lehre des Aquinaten die Hausfrau nur insoweit vom Hausrecht, vom
ius domesticum beherrscht zu sein, als das gemeinsame Familienwohl
und derjenige, der es letzinstanzlich verwaltet, es notwendig verlangen.
Daß die Ehefrau durch den Ehebund nicht aus dem Bereiche bürger-



154 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

lieber Freiheitsrechte einfachhin ausgeschaltet wird, sondern neben der

neuen häuslichen Rechtssphäre sich auch noch ein freies Feld bürgerlicher

Rechtsbetätigung wahrt, zeigt der heilige Lehrer in der
theologischen Summa sehr klar anläßlich der Behandlung der Almosenfrage

(II-II q. 32 a. 8 ad 2). Dort stellt er die These auf, daß die Personen,
welche Untergebene sind, nur mit der Erlaubnis ihrer Vorgesetzten
Almosen geben dürfen. Dagegen macht er sich den Einwand, von der
hl. Lucia wisse man, sie habe trotz Gottes Befehl, Gen. 3, 16, « sub

potestate viri eris », ohne Vorwissen ihres Bräutigams Almosen gegeben.
Diesen Einwurf erledigt der heilige Lehrer wie folgt : «Wenn die Ehefrau
außer ihrer Mitgift, die zum Unterhalt der Familienlasten bestimmt ist,
noch anderweitige Güter besitzt, sei es zufolge eigenen Gewinns oder
eines anderen erlaubten Erwerbstitels, so kann sie daraus Almosen

spenden, auch ohne daß sie hiefür um die Zustimmung des Mannes

nachsuchen muß, allerdings mit vernünftigem Maßhalten, damit nicht
durch die Verschleuderung derselben ihr Mann verarme. Andere
Almosen soll sie aber ohne ausdrückliche oder vorausgesetzte
Zustimmung ihres Mannes nicht machen außer im Notfall. Obwohl
nämlich die Frau in den ehelichen Beziehungen mit dem Manne
gleichgestellt ist, so ist sie doch in den Angelegenheiten, welche die Verwaltung
des Hauswesens anbelangen, gemäß 1. Cor. 11, 3, der Mann das Haupt
der Frau. Was aber das Almosenspenden der hl. Lucia betreffe, so

hatte sie eben keinen Mann, sondern nur einen Bräutigam. Daher

genügte ihr zum Almosenspenden die Zustimmung ihrer Mutter. »

Diese wenigen Sätze des heiligen Lehrers beleuchten scharf und
schön seine weitherzige Auffassung über « die Rechtsstellung der Frau
in der katholischen Kirche » : Auch eine Ehefrau behält eine von
ihrem Manne unabhängige Sphäre selbständiger bürgerücher
Rechtsfähigkeit, sie hat in den eigentlichen ehelichen Beziehungen volle
Rechtsgleichheit mit dem Manne, nur in der Verwaltung des Hauswesens

muß sie sich dem Familienhaupte unterordnen, es ist aber nicht
ausgeschlossen, daß auch die Frau unter Umständen die Oberleitung des

Hauswesens innehat (die Mutter der Lucia). Ziehen wir aus 4. Sent,
d. 25 q. 2 a. 2 noch die Stelle « possunt mulieres temporaliter dominari »

herbei, so ist zu sagen, daß nach dem hl. Thomas der Frau auch im
bürgerlich-politischen Leben der Zutritt zu führenden Amtsstellen
grundsätzlich nicht verwehrt ist.

Selbstverständlich anerkennt der hl. Thomas auch in der Frauenfrage

für die einzelnen Länder und staatlichen Gebilde die applizierende



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 155

und modifizierende Autorität der positiven bürgerlichen Gesetzgebung,
sofern dieselbe nicht störend eingreifen will in den Geltungsbereich der

bestehenden persönlichen, ehelichen, häuslichen und kirchlichen Rechtskreise

naturgegebenen oder positiv-göttlichen Ursprungs. Und es ist

lediglich eine Frage der Zweckmäßigkeit sowie des Taktes und
Feingefühls der gesetzgeberischen Faktoren und Instanzen, ob und inwieweit

sie mit vornehmer, ritterlicher Rücksichtsnahme auf die seelische

und körperliche Eigenart der Frau und insbesondere ihrer Stellung im
Familienleben ihr die Exemption vom militanten Dienste am
bürgerlichöffentlichen Gemeinwohl aberkennen oder zuerkennen wollen. Immerhin
scheint die übereinstimmende Rechtspraxis verschiedenster Völker und
Zeiten, man möchte fast sagen das ius gentium, nahezulegen, daß die

maßgebende bürgerlich-politische Führung der Mann innehalten soll,

von dem ja die Frau auch in anderen Kreisen der Betätigung und
Lebensäußerung mit göttlich-rechtlicher und naturgegebener Notwendigkeit

Initiative und Führung empfängt.
Alles in allem : Nicht einen Tyrannenkodex der « Rechtlosigkeit »

zur « geistigen, physischen und rechtlichen Unterdrückung » der Frau
schrieb der heilige Kirchenlehrer von Aquino, vielmehr verdankt ihm
das in seiner Gottebenbildlichkeit und wahren Schönheit so viel
mißkannte und mißbrauchte schwache Geschlecht die weitgehendste und

an Vornehmheit keinem modernen Gesetzeswerk nachstehende Magna
Charta fraulicher Freiheitsrechte.

Zusammenfassung.

Fassen wir die Lehre des hl. Thomas über die Frauenfrage, soweit
sie sich aus den vorliegenden Ausführungen zur Abwehr eines
ungerechten Angriffes auf den großen Kirchenlehrer ergibt, in Thesen

zusammen. Es ergeben sich folgende :

1. Ehemann und Ehefrau stehen mit der wesentlich gleichen
Unterordnung unter das gemeinsame Familienwohl rechtlich nebeneinander
mit der einzigen Ausnahme, daß dem Ehemann die Oberleitung der
häuslichen Angelegenheiten zusteht.

2. Der status subiectionis, welcher nach St. Thomas der Frauennatur

eigen ist, bedeutet nicht den « Stand der Unterworfenheit »

nach dem heutigen Ausdruck und Sprachempfinden, sondern nur die

naturgegebene und gottgesetzte Gebundenheit an männliche Führung
im häuslichen und öffentlich-kirchlichen Gesellschaftsleben als solchem.

3. Der status servitutis, insofern er nicht in allgemeinem Sinne



156 Der Iii. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

mit dem status subiectionis zusammenfällt, sondern im engen Sinne
den Sklavenstand, den Stand der Leibeigenschaft bedeutet, kommt
weder der Ehefrau noch irgendeiner Frauensperson als solchen von
Natur aus zu, da das gelegentliche Sklaventum von Mann oder Frau
lediglich eine Schadenfolge der durch die Stammsünde verursachten
Naturverderbnis darstellt.

4. In den ehelichen Beziehungen untersteht die Frau weder der

potestas dominativa noch der potestas paterna ihres Mannes, sondern
es besteht zwischen Ehemann und Ehefrau bezüglich der rechtlichen
Forderungen und Pflichtigen Leistungen volle Gleichheit auf der ganzen
Linie.

5. In der Frauensperson ist Gottes Ebenbild wesentlich in der
gleichen Weise wie im Manne verwirklicht, nämlich in der Geistigkeit
der Seele, und so sind Mann und Frau sich wesentlich ebenbürtig sowohl
im jenseitigen Leben der Seligkeit wie auch im persönlichen Gnadenleben

und im intellektuellen Leben.
6. Als persönlich-selbständige und in ihrer Differenziertheit von

Gott geplanten und unmittelbar geschaffenen Einzelwesen stehen Mann
und Frau, auch innerhalb des häuslichen bürgerlichen und staatlichen
Verbandslebens, einander gleichberechtigt gegenüber.

7. In bezug auf das kirchliche Leben besteht zwischen Mann und
Frau in allem Gleichberechtigung bis auf die Übernahme des öffentlichen
Lehr-, Priester- und Hirtenamts, welche Kirchenämter kraft göttlichen
Rechtes gültigerweise nur Angehörigen der Männerwelt verliehen
werden können.

8. Rücksichtlich des bürgerlich-politischen Lebens verbleibt der

Frau, auch als Ehefrau, unbeschadet ihrer häuslichen und ehelichen

Rechte und Pflichten, die Möglichkeit einer vom Manne unabhängigen
Rechtsbetätigung ; sofern die Frauensperson, auch die Ehefrau, ein

Glied des häuslichen Gesellschaftsganzen ist, beteiligt sie sich am
bürgerlich-öffentlichen Leben nur durch Vermittlung des Familienhauptes

; sofern die Frauensperson rechtlich und tatsächlich vom
häuslichen Ganzen losgelöst ist, scheint ihr St. Thomas die bürgerliche
Gleichstellung mit dem Manne grundsätzlich zuzuerkennen.

9. Der hl. Thomas anerkennt die Möglichkeit, daß unter Umständen
auch Frauen im häuslichen und bürgerlich-politischen Leben die Führung
innehaben und ausüben können, niemals aber im öffentlich-rechtlichen
allgemein-kirchlichen Leben.


	Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau : eine Abwehr und Richtigstellung [Fortsetzung]

