Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau : eine Abwehr und
Richtigstellung [Fortsetzung]

Autor: Nussbaumer, P. Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762597

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der hl. Thomas
und die rechtliche Stellung der Frau.
Eine Abwehr und Richtigstellung.

Von Dr. P. Arnold NUSSBAUMER O. M. C., Prof. der Theologie.

(Schluss.)

ITI.

Der Schiopfungszweck der Frau
als Norm fiir ihre Pflichten und Freiheiten.

Als weitere normgebende These in der Frauenfrage stellt Dr. B.
folgenden Satz auf : « Zweck der Erschaffung der Frau ist nach Thomas
einzig die Kindererzeugung » (S. 50). Gegen diese angebliche Ansicht
des hl. Thomas glaubt sie nun, gestiitzt auf den Urtext von Gen. 2z, 18,
darauf hinweisen zu miissen, dal3 im Manne nicht blof eine geschlecht-
liche, sondern auch eine « geistige Erginzungsbediirftigkeit » durch die
Frau vorhanden ist.

Den Anhaltspunkt zu ihrer Aufstellung, wonach der hl. Thomas
lehre, einzig die Kindererzeugung sei Zweck der Irau, findet Frl. Dr. B.
in I q. 92 a. 1: « Necessarium fuit feminam fieri, sicut Scriptura dicit,
in adiutorium viri, non quidem in adiutorium alterius operis ... sed
in adiutorium generationis. »

Suchen wir den Gedankengang dieser Quaestio der Summe als
Ganzes zu erfassen. Der heilige Lehrer handelt, in Anlehnung an den
Bericht in der Genesis 2, iiber die Erschaffung der I'rau (De productione
mulieris). Dabei kommen lichtvoll auch die Grundlagen der rechtlichen
Beziehungen der Frau zum Manne zur Darstellung, und zwar sowohl
ihre Rechtsgleichheit wie ihre Rechtsungleichheit.

1. Die Rechtsgleichheit.

Der Gedankenaufbau des hl. Thomasin dieser Hinsicht ist folgender :
Erste Aufstellung : Mann und Frau sind als menschliche Einzel-
wesen, besonders im Hinblick auf ihr geistiges Leben gegeneinander



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Irau 139

scharf abgegrenzte und selbstindige Personlichkeiten. Deshalb war es
geziemend, dafl ihnen Gott bereits am Anfang der Weltschopfung ein
voneinander getrenntes Dasein gab. FEinzig in bezug auf die Fort-
pflanzung sind sie mit Naturnotwendigkeit aufeinander angewiesen,
vergleichbar zwei sich erginzenden Teilsubstanzen.

Zuweite Aufstellung : Mann und Frau (sofern sie als maritus und
uxor zu einer ehelichen und hiuslichen Gemeinschaft sich verbunden
haben) wirken sich gegenseitig erginzend mit Naturnotwendigkeit zu-
sammen : in erster Linie zur Kindererzeugung, in zweiter zur Hilfe-
leistung im Familienleben, und zwar als gleichberechtigte Faktoren ;
ausgenommen von dieser Gleichstellung ist nur die Fithrung des Haus-
wesens, die dem Manne als dem Familienhaupte zusteht. «Mas et
femina coniunguntur in hominibus non solum propter necessitatem
generationis ut in animalibus, sed etiam propter domesticam vitam,
in qua sunt alia opera viri et feminae, et in qua vir est caput mulieris »
(I g. 92 a. 2).

Dritte Aufstellung : Wie die Frau nach dem mosaischen Berichte
nicht aus dem Haupte noch aus dem Fulle des Mannes gebildet ist
(es handelt sich hier mehr um eine typische Bedeutung als um einen
eigentlichen Rechtsgrund), so soll sie weder des Mannes Herrin, noch
seine Magd sein, sondern zwischen Mann und Frau soll ein gesell-
schaftliches Verbundensein herschen. «Inter virum et mulierem debet
esse socialis coniunctio» (I q. 92 a. 3).

I"ierte Aufstellung : Wenn auch der erste Mann nach dem biblischen
Berichte aus der Erde und die erste Frau aus der Seite des Mannes
geformt worden sind, so verdanken doch Mann und Frau als mensch-
liche Einzelwesen ihr Dasein einem unmittelbaren Schopfungsakte
Gottes. «Solus deus potuit vel virum de limo vel mulierem de costa
viri formare» (I q. 92 a. 4).

Das ist der gedankliche Stufengang der Quaestio g2 der thomi-
stischen Summe. Gewil3 alles Thesen, die kein « verniinftiger Mensch
als durch unsere Entwicklung vollstindig iiberholt » (vgl. Dr. B., 49,
FuBinote) beurteilen kann, die vielmehr die begeisterte Zustimmung
selbst einer modernen Frauenrechtlerin finden diirften. Es wirkt gerade-
zu schmerzlich, diese ebenso tiefe wie schone Frauen-Quaestion des
heiligen Lehrers ausgerechnet von einer Dame ginzlich milverstanden
und ins Gegenteil entstellt zu sehen. Es ist wahrhaftig nicht nétig,
anno 1930 den hl. Thomas darauf aufmerksam zu machen, dal}, wie
Dr. B. schreibt, « wenn auch die Frau vom Manne ausgegangen sein



140 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

soll », sie doch nicht vom Manne geschaffen sei, sondern ihren Ursprung
genau gleich wie der Mann einem Schépferakt Gottes verdanke und,
wenn der Mann fiir die Frau in geschlechtlicher Hinsicht Ziel sei, so
in genau gleicher Weise die Frau fiir den Mann, und da8 «letztes und
absolutes Ziel, sowohl fiir den Mann wie fiir die Frau, katholischer
Lehre zufolge, Gott » sei (S. 50).

Mit feiner Methodik hat der heilige Lehrer seine Thesen iiber die
vom Schépfer gewollte Ebenbiirtigkeit und die daraus flieBende, weit-
gehendste natiirliche Rechtsgleichheit der Frau mit dem Manne in den
biblischen Bericht von der Bildung der Eva (schon am Schépfungs-
morgen — aus Adams Seite — unmittelbar durch Gottes Hand)
angelehnt. Will man aber den Verfasser der Summa theologica ver-
stehen, darf man nicht blof} irgendwo in seinen Ausfithrungen herum-
nippen, sondern mul} die Quaestio als Ganzes im Auge haben, mul}
die planmiBig in corp. art. durch die ganze Quaestio aufsteigende,
tragende Gedankenlinie verfolgen, die in den einzelnen Artikeln vom
heiligen Lehrer isoliert vorgelegten Gedankeneinheiten in ihrer scharf
umgrenzten Geschlossenheit erfassen. Auch innerhalb dieser durch die
Titelfrage der einzelnen Artikel genau umrissenen Einheiten ist klar
zu unterscheiden, ob der heilige Lehrer in magistraler Mitteilung den
Einheitsgedanken zergliedert, erliutert und begriindet oder ob er
seinen Schiilern aus den Randgebieten des in Frage stehenden Lehr-
satzes Einwinde und Schwierigkeiten als Diskussionsstoff herbeischafft
und zu deren Harmonisierung mit der These die Mittel an die Hand
gibt und die Wege weist. '

2. Die Rechtsungleichheit.

Als gesprochenes Wort will der Ausdruck Rechtsungleichheit fast
mifténig in die Ohren klingen. In der Wirklichkeit des Lebens nimmt
man aber mit grofter Selbstverstindlichkeit die Abstufungen und
Ungleichheiten im Rechtsleben hin und empfindet sie als nichts anderes
als die Voraussetzungen der Symmetrie, Ordnung und Schénheit des
menschlichen Gesellschaftslebens. Rechtsungleichheit ist eben nichts
weniger als Unrecht und Ungerechtigkeit.

Der hl. Thomas hat seine These iiber die Rechtsungleichheit der
Frau gegeniiber dem Manne nicht ohne weihevolle Poesie mit der
biblischen Tatsache von der Entstehung der Frau aus dem Manne in
Zusammenhang gebracht. « Utrum mulier debuerit fieri ex viro»,
frigt die Uberschrift zum zweiten Artikel unserer Quaestio 92.



Der hl, Thomas und die rechtliche Stellung der Irau I41I

Es sollte durch dieses biblische Faktum dem ersten Manne, dem
Stammvater des Menschengeschlechtes, eine eigene, vor allen Menschen
nur ihm zukommende Wiirde gewahrt werden, nimlich die Ebenbild-
lichkeit mit Gott, dem Urheber aller Dinge, symbolisch, typisch dar-
gestellt in Adam, in dem das ganze Menschengeschlecht seinen Ursprung
hat. Dann sieht der heilige Lehrer in diesem urspriinglichen korper-
lichen Einssein von Mann und Frau Motiv und Symbol lebenslanger,
unverwelklicher Liebe und Treue fiir alle nach Adam kommenden
Menschenpaare, ebenso Symbol zu treuem Zusammenwirken in der
hiuslichen Gemeinschaft. In diesem Hervorgehen der Frau aus Adam
ist fiir den hl. Thomas in wundersamer Vorbedeutung schlieflich ein
grofles Geheimnis der Zukunft vorgebildet : das Hervorgehen der Kirche
aus der geoffneten Seite Christi.

In dieser bildlichen Verkniipfung und Gegeniiberstellung des
Ursprungsverhiltnisses, in welchem die Frau zum Manne steht, mit
dem Hervorgehen der Schépfung aus dem Schépfer, des Hervorgehens
der Kirche aus der Seite Christi, liegt nicht blo das Geheimnisvolle,
Hohe, Heilige, Gottverwandte symbolisch angedeutet, das Mann und
Frau ehelich und hiuslich in Liebe und Achtung verbinden soll, es hebt
sich aus dieser bildlichen Gegeniiberstellung, wobei das Entstehen der
Frau aus dem Manne bald Nachbild, bald Vorbild ist, unleugbar auch
ein gewisser Vorrang des Mannes gegeniiber der Frau ab. Wie der
Allmichtige im Schopfungswerke, wie Christus in der Erlosungstat,
dhnlich wird durch diese Vergleiche dem Manne ein aktives, fithrendes,
spendendes, der Frau dagegen ein passives, empfangendes, sich unter-
ordnendes Verhalten sinnbildlich zuerkannt. Deshalb fliefit dem heiligen
Lehrer in diesen Zusammenhingen wie von selbst die Bemerkung in die
IFFeder, der Mann sei trotz der allgemeinen Gleichstellung der Frau mit
dem Manne im Familienleben (weder seine Herrin noch seine Dienerin)
doch ihr Oberhaupt im hduslichen Verbande («in qua [scl. in vita
domestica] vir est caput mulieris», I q. 92 a. 2).

Die entscheidende Begriindung dieser untergeordneten Stellung der
Frau im hiuslichen Leben ist fiir den Verfasser der Summa theologica
selbstverstiandlich Gottes Wort, z. B. Gen. 3, 16. Er findet aber auch
in physiologischen, psychologischen und ontologischen Erwigungen und
Beobachtungen dafiir die Bestitigung. Die passive Veranlagung des
fraulichen Organismus und die durchschnittliche Uberlegenheit des
Mannes im Geistesleben, zusammengehalten mit dem das Universum
beherrschenden Gesetze, wonach das Schwache, Unvollkommene,



142 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

Passive, durch das Starke, Vollkommene, Aktive gefiihrt und regiert
wird, legen eine gewisse Unterordnung der Frau unter die Oberleitung
des Mannes auch fiir die rechtlichen Bereiche des Lebens nahe.

Hiitte die Verfasserin der « Rechtsstellung der Frau in der katho-
lischen Kirche » sich einen wirklichen Einblick in die Methode und
Lehre des hl. Thomas ernstlich zu verschaffen gesucht, bevor sie
sich an die Interpretation und Kritik seiner Lehre heranmachte, sie
hitte dem heiligen Kirchenlehrer niema'’s den Vorwurf machen koénnen,
dal er «die Rechtlosigkeit der Frau» und ihre « physische, geistige
und rechtliche Unterdriickung » « theoretisch zu begriinden versuche »,
obwohl er fiir das hdusliche Leben ausdriicklich dem Manne das Recht
der Oberleitung («unter gleichen Rechten ein Vorrecht», wie sich
Dr. B. juridisch wohl nicht ganz einwandfrei ausdriickt) zuerkennt.
Zudem wiirde sie sich auch nicht an der aristotelischen Charakteri-
sierung des Wesens der Frau mit dem Ausdrucke «ein miBlungener
Mann » («mas occasionatus», q. 92 a. 1 ad 1) gestoBen haben, ebenso-
wenig an seiner Behauptung, wonach der Durchschnitt der Frauen-
intelligenz unter dem der Mannerwelt stehe.

Wie steht es mit dem Ausdruck «mas occasionatus». Man tut
dem hl. Thomas Unrecht, wenn man den Ausdruck ihm zuschreibt.
Er stammt aus der Schrift des Aristoteles « De Generatione Animalium »
und nimmt sich in der Summa des hl. Thomas einwenig wie ein
erratischer Block aus. Beim niheren Zusehen sieht man aber, dal
ihn der heilige Kirchenlehrer nach seiner Art mit dem Meiflel scharfer
Unterscheidung tiichtig behauen und derart von seinen Hirten befreit,
geglittet hat, daf} er in das christliche Lehrgebiude wohl hineinpalt.
Nach Aristoteles wire die Frau ein menschliches Zufallswesen, das
zufolge der zufilligen Unterlegenheit und Unzulinglichkeit des minn-
lichen Elementes oder wegen der ungiinstigen Einwirkung &dullerer
Ursachen und Einfliisse im embryonalen Bildungsprozel3 zuriickgeblieben
ist und sich nicht zum vollentwickelten minnlichen Menschen, auf
dessen Hervorbringung das miinnliche Zeugungsprinzip naturgemifl an
sich hinziele, durchzuringen vermochte.

Wiirde ein moderner Somatologe die wesentliche Eigenart der
fraulichen Koérperbildung etwa kennzeichnen als « das spezifisch diffe-
renzierende Vorherrschen des passiven Elementes in der Physiologie
des menschlichen Individuums », so diirfte diese Charakterisierung kaum
auf Widerspruch stoffen. Fiigte er dann noch bei, da3 das entscheidende
Obsiegen dieses passiven Elementes im einzelnen Falle dem Einflull



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 143

gewisser dullerer Zufilligkeiten und einer durch diese Zufilligkeiten
bedingten Uberlegenheit des weiblichen Prinzipes iiber das minnliche
auf die Rechnung zu setzen sei, so haben wir ziemlich genau den
Begriff des «mas occasionatus » bei Aristoteles. Diesen aristotelischen
Ausdruck greift nun auch St. Thomas auf, aber nur als Diskussions-
gegenstand, um ihn mit einer durchgreifenden Unterscheidung zu
korrigieren und des atheistisch-evolutionistischen Beigeschmackes zu
entledigen. Nach der Korrektur durch den hl. Thomas kann der
Ausdruck « mas occasionatus » nicht so verstanden werden, als ob die
Entstehung des weiblichen Einzelwesens, iiberhaupt die geschlechtliche
Differenzierung der Menschen nur ein Spiel des Zufalles wiire, die
Verschiedenheit von Mann und Frau war vielmehr von Anfang an in
Gottes Schopfungsplan, und damit iibereinstimmend berichtet die
Genesis auch die tatsichliche, getrennte Bildung der beiden Menschen-
typen als das Ergebnis eines unmittelbaren géttlichen Schépfungsaktes,
nicht als das Produkt einer spiiteren zufilligen Weltentwicklung.

Nicht uninteressant und fiir die Lehrweise des hl. Thomas be-
zeichnend ist die methodische Verkniipfung des « mas occasionatus »-
Einwandes mit der vom heiligen Lehrer vertretenen These. Er hat
I q. 92 a. 1 c. mit Nachdruck den Gedanken entwickelt und begriindet,
dal die geschlechtliche Differenzierung und Sonderexistenz der einzelnen
Menschen als Mann und Frau von Anfang an in Gottes Plan gelegen
und deshalb auch gleich zu Beginn der Menschenschépfung durch Gott
verwirklicht wurde, wie Gen. 3 berichtet. Entschieden lehnt der heilige
Lehrer die Meinung ab, es konnte diese geschlechtliche Differenzierung
von Mann und Frau vielleicht erst nachtriglich und zufiillig aus einem
urspriinglich doppelgeschlechtlichen Menschenwesen sich herausgebildet,
entwickelt haben. Man beachte hier nebenbei, mit welch « modernen »
Fragen und Problemen der vielgeschmiithte Aquinate sich gelegentlich
auseinanderzusetzen gewohnt ist.

Gegen diese seine These von der urspriinglich von Gott geplanten
und bewirkten geschlechtlichen Trennung von Mann und Frau zieht
nun der hl. Thomas seinen Gewidhrsmann in naturwissenschaftlichen
und philosophischen Dingen, den Griechen Aristoteles, herbei, welcher
die Frau lediglich einen « mas occasionatus », eine Zufallsbildung nennt.
Gewohnt, aus allen, ihm noch so unbequemen fremden Ansichten das
Koérnchen Wahrheit herauszufithlen und anzuerkennen, bringt er die
Ansicht des Stagiriten mit Hilfe einer Unterscheidung mit der seinen
in Einklang. Er i3t die aristotelische Auffassung vom mas occasionatus



I44 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

insofern gelten, als in der Entstehung des menschlichen Einzelwesens
(natura particularis) Zufilligkeiten einen geschlechtbestimmenden Ein-
flu ausiiben mogen. Dagegen ist die geschlechtliche Differenzierung
der Menschennatur iiberhaupt (natura universalis), die Ausscheidung
der Menschheit in midnnliche und weibliche Einzelwesen urspriinglicher
Schoépferwille und urspriingliche Schépfertat, und insofern lehnt auch
der hl. Thomas die aristotelische Bezeichnung der Frau als eines
Zufallwesens entschieden ab.

Fiir den hl. Thomas war der «mas occasionatus» so etwas wie
eine nicht ganz wertlose aristotelische Antiquitit, die als Illustrations-
material zu seiner These ihm Dienste leistete. Es ist nun nicht
verstindlich, warum Dr. B. diese Antiquitit mit einem fiihlbaren
Hohnlicheln wieder ans Licht zieht und im geraden Gegensatz zur
Wirklichkeit den «mas occasionatus» behandelt, als wire er thomi-
stisches Eigengut und fiir den heiligen Lehrer mit anderen Erwigungen
der logische Ausgangspunkt zur Erniedrigung und Entrechtung der
Frau im Rechtsleben. Dr. B. hatte in der Schrift des bekannten
Thomaskenners Prof. Manser : « Die Frauenfrage nach Thomas von
Aquin» (S. 9-11), eine Interpretation von I q. 92 a. T ad 1 in den
Hinden, die den aristotelischen mas occasionatus in das richtige
thomistische Licht stellt. Aufschluf iiber die wahre Bedeutung unserer
fraglichen Thomasstelle hdtte auch das hervorragende Werk Professor
Schniirers : « Kirche und Kultur im Mittelalter » geboten (Bd. z,
S. 489 f.), wenn man sich bemiifligt gefiihlt hitte, aus kompetentester
Quelle sich tiber die Frauenfrage im XIII. Jahrhundert zuverlissige
Orientierung zu verschaffen.

Ein weiterer boser Stein des Anstofles fiir Frl. Dr. B. ist die
Bemerkung des hl. Thomas iiber das durchschnittliche Uberwiegen
der Verstandesschiirfe im Menschen (I q. 92 a. 1 ad 2: «naturaliter
femina subiecta est viro, quia naturaliter in homine magis abundat
discretio rationis »). Nicht ohne Gereiztheit schreibt sie (S. 51) : « Dal3
dieser mas occasionatus dem Manne nicht gleichwertig zur Seite stehen
kann, ist eine logische Folge der obigen Gedankenginge. Und tat-
sichlich erklirt Thomas die Frau als naturnotwendig dem DManne
untergeordnet, denn im Manne iiberwiege in hohem Maf3e der Verstand.
Hitte Thomas diesen Satz nur auf die I'rau seiner Zeit angewandt, so
wire es erklirlich, denn sicher war der Durchschnitt der Frau jener
Zeit infolge ihrer geistigen, physischen und rechtlichen Unterdriickung,
infolge mangelnder Bildung usw. im allgemeinen geistig nicht sehr



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 145

hochstehend und mochte eine solche Unterordnung natiirlich erscheinen.
Sobald aber Thomas dic These absolut faBt und die Inferioritit der
Frau sogar vor dem Siindenfall zu behaupten sucht, ist er abzulehnen. »

Auch hier hat Dr. B. den hl. Thomas griindlich miverstanden
und durch das Herausbrechen eines Thomassatzes aus dem Kontext
und der ganzen gedanklichen Struktur der betreffenden Partie der
Summa theologica bewiesen, daB sie auch nicht den geringsten Einblick
in die Methode und Ideenwelt des heiligen Lehrers hat. Es muf} genau
auseinandergehalten werden die These des hl. Thomas, der methodische
Einwand gegen dieselbe und dessen Widerlegung.

Die These, die Aufstellung des hl. Thomas ist gedanklich folgende :
Die Frau ist dem Manne wesentlich ebenbiirtig ; deshalb ist es auch
geziemend, daf3 sie gleich am Anfang auch ebenbiirtig neben dem Manne
als eigenes Menschenwesen durch Gott geschaffen und deren Bildung
nicht einem spiteren Entwicklungsprozel3 der Natur {iberlassen wurde ;
tatsichlich werde dementsprechend die Erschaffung der Frau vor dem
Stindenfall, im Paradies, gleich am Anfang der Menschenschépfung
auch von Gen. 2, 18 bezeugt.

Gegen diese These macht sich nun der Verfasser der Summa
unter anderen Einwidnden auch diesen : Die Frau werde Gen. 3, 16 als
Untertanin des Mannes bezeichnet. Deshalb kénne man ihre Erschaffung
nicht ins Paradies, nicht an den Anfang der Menschenschépfung verlegen,
denn im Zustand der Unschuld habe es noch gar keine Ausscheidung
der Menschen in Freie und Untertanen gegeben, sondern alle seien
sich als Gotteskinder ebenbiirtig gegeniibergestanden. Das Untertanen-
verhdltnis habe sich erst nach der Vertreibung aus dem Paradiese als
Siindenfolge, als Stérung der urspriinglichen Harmonie unter den
Menschen durchgesetzt. Konsequenterweise sollte man trotz Gen. 2, 18
die Erschaffung der Frau erst nach den Siindenfall verlegen.

Diesen Einwand l6st nun der heilige Lehrer seinen Schiilern mit
der Unterscheidung eines zweifachen Untertanenverhiltnisses, nimlich
des knechtischen, sklavischen und des gesellschaftlichen, sozialen. Beim
ersteren, dem sklavischen, knechtischen dient der Untertane seinem
Gebieter und Herrn, und dieses Dienstverhiltnis, mit anderen Worten
die Sklaverei, habe vor dem Siindenfall nicht bestanden. Beim letzteren
Untertanenverhiltnis, d. h. im gesellschaftlichen, das in ein hiusliches
und biirgerliches Gesellschaftsverhiltnis unterschieden wird, dient der
Untergebene nicht seinem Herrn, sondern beide, der Vorgesetzte und
der Untergebene, dienen als Glieder eines gemeinsamen Ganzen dem



146 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

Gemeinwohle, dem Wohle jenes gesellschaftlichen Verbandes, in dem
sie zu einer Einheit verbunden sind, der eine in fithrender, der andere in
gehorchender Stellung. Die Vorgesetzten im gesellschaftlichen, sozialen
Leben diirfen also nach Gottes Plan die untergebenen Mitmenschen nicht
zur Forderung ihrer individuellen Interessen gebrauchen, besser gesagt,
mif3brauchen, sondern haben in der Familiengemeinschaft lediglich dem
Wohle aller Hausgenossen und im biirgerlich-staatlichen Zusammenleben
dem Gliicke aller Volksgenossen,dem Wohle des Volksganzen zu dienen.
Auch vor dem Siindenfalle, auch im Paradiese war das gesellschaftliche
Vorgesetzten- und Untergebenenverhiltnis etwas Naturgegebenes.

Vom Standpunkte dieser Unterscheidung des sklavischen und des
sozialen Untergeordnetseins aus betrachtet, 16st sich nun mit Leichtigkeit
die aus Gen. 3, 16 («sub potestate viri eris ») hergeholte Schwierigkeit
gegen die Erschaffung der Irau schon im Paradiese. Die Frau ist dem
Manne nicht knechtisch, sklavisch unterworfen, sondern blol} gesell-
schaftlich seiner FFihrung in bezug auf das gemeinsame Wohl unter-
geordnet, eine Unterordnung, die des paradiesischen Zustandes, der keine
Gleichheit fordere, sondern nur das Unrecht ausschliee, nicht unwiirdig
sei. Deshalb sei es kein gedankliches Unding, wenn die Erschaffung
der Frau von Gen. 2, 18 vor den Siindenfall verlegt werde.

Thre Unterordnung unter die Fiihrung des Mannes habe den Grund
im durchschnittlichen Uberwiegen der minnlichen Verstandesschiirfe
iber diejenige der Frauenwelt. Nach einem allgemeinen Naturgesetz
wird aber das Unvollkommenere durch das Vollkommenere erginzt, das
Schwichere durch das Stirkere gefiihrt, und so komme auch im gesell-
schaftlichen Zusammenleben nach diesem allgemeinen Gesetze auch der
minnlichen Urteilskraft die Fiithrung zu, da sie im allgemeinen, im
Durchschnitt diejenige des schwachen Geschlechtes nicht zwar dem
Wesen, wohl aber dem Grade, dem Durchschnittsniveau nach zu
iibertreffen pflegt.

Das der Gedankengang des heiligen Lehrers. Von einer « geistigen,
physischen und rechtlichen Unterdriickung» (S. 51) demnach auch
nicht eine Spur. Die als etwas Selbstverstdndliches vom hl. Thomas
hingenommene Voraussetzung, wonach das durchschnittliche Intelligenz-
niveau der Frauenwelt dasjenige der Médnner graduell im allgemeinen
nicht erreiche, trifft nicht blof3 fiir « den Durchschnitt der Frau jener
Zeit » zu, sondern entspricht sogar, wie man von zustindigen Fach-
leuten vernimmt, den Ergebnissen psychotechnischer Experimente und
Messungen nach den psychologischen Methoden der neuesten Zeit.



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 147

IV.
Die rechtliche Stellung der Frau im gesellschaftlichen Leben.

Nachdem die Grundlagen der thomistischen Lehre fiir die Beurtei-
lung der rechtlichen Verhiltnisse der Frau durch Dr. B. so griindlich
milverstanden und entstellt worden sind, so ergibt sich aus ihren
vermeintlichen «thomistischen Gedankengingen» in bezug auf «die
Rechtsstellung der Frau in der katholischen Kirche » begreiflicherweise
auch nur ein unerquickliches Zerrbild. Sie schreibt (S. 52) : « Dal} die
rechtliche und kirchenrechtliche Stellung, wie sie Thomas der Frau
zuweist, nach diesen Ausfithrungen nicht sehr giinstig sein kann, liegt
auf der Hand.» Was nun Dr. B. auf S. 52 als Lehre des heiligen
Kirchenlehrers iiber « die biirgerlich-rechtliche » und «kirchenrechtliche »
Stellung der Frau bietet, ist nicht im entferntesten ein «kurzes
Eingehen » auf «seine Thesen in Beziehung auf die rechtliche und
kirchenrechtliche Stellung der Frau», sondern verdient hdéchstens die
Bezeichnung einiger obenhin aufs Geradewohl zusammengestellter
Glossen, denen man mit einer sachlichen Richtigstellung wahrhaftig
zu viel Ehre antut.

Wir versuchen, den Ausfithrungen der Dr. B. die Grundziige der
Lehre des Aquinaten iiber die Rechtsstellung der I'rau gegeniiberzu-
stellen, indem wir die hiuslichen und kirchlichen Rechtsbeziehungen
von den biirgerlich-politischen auseinanderhalten.

1. Die hduslichen und kirchlichen Rechtsbeziehungen.

Allgemein kann man die grundlegende thomistische Lehre iiber
die rechtlichen Beziehungen von Mann und Frau in folgende Thesen
zusammenfassen : Zwischen Mann und Frau als Einzelpersonen besteht
Rechtsgleichheit auf der ganzen Linie; im gesellschaftlichen Leben
ebenfalls rechtliche Gleichstellung bis auf zwei Punkte, namlich : 1. in
Familienangelegenheiten steht dem Hausvater oder dem Inhaber
(Inhaberin) seiner Rechte das letztinstanzliche, entscheidende Wort zu.
2. im kirchlichen Gemeinschaftsleben ist die Teilnahme am offiziellen,
offentlichen Priester-, Hirten- und Lehramte erlaubter- und giiltiger-
weise ausschliefllich Angehoérigen der Mannerwelt zuginglich.

Es beruht auf einem Mif3verstindnis der Methoden des hl. Thomas,
wenn Dr. B. unter Hinweis z. B. auf II-II q. 177 a. 2 meint, er
« fordere » auf die angefiihrten begriindenden Erwigungen gestiitzt die
Unterordnung der Frau unter den Mann. Der heilige Lehrer fordert



148 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

die Unterordnung der Frau unter minnliche Fiihrung auf dem Rechts-
gebiete des hiuslichen und o6ffentlich-kirchlichen Lebens gar nicht als
ein apodiktisches Postulat seiner naturrechtlichen und theologischen
Spekulationen. Noch fordert er — es entspricht dies iiberhaupt seiner
Methode — diese Unterordnung, sondern er nimmt sie lediglich als
gottlichrechtlich gegebene Voraussetzungen aus der katholischen Lehre
und Praxis entgegen, um sie mit seinen theologisch-philosophischen
Erwigungen systematisch zu erliutern, zu begriinden und zu vertiefen.
Er sucht in verschiedenen Wissensgebieten nach Konvenienz- und
Analogiegriinden zur Motivierung und Vertiefung der feststehenden und
gliubig hingenommenen Verfligungen des gottlichen Gesetzes.

Einen solchen Konvenziengrund fiir die Unterordnung der Frau
im hiuslichen und kirchlichen Gemeinschaftsleben findet nun St. Thomas
nicht, wie Dr. B. glauben machen will, in ihrer geistigen und physischen
« Minderwertigkeit », sondern im natiirlichen, durchschnittlichen Uber-
wiegen der Verstandesschiarfe beim Manne (« naturaliter magis abundat
discretio rationis», I q. 92 a. 1 ad 2) — von einem Uberwiegen «in
hohem Male» ist da gar keine Rede. Nicht eine defekte Frauen-
intelligenz stellt hier der heilige Lehrer dem fertigen Madnnerverstande
gegeniiber, der Unterschied ist gar kein wesentlicher und kein absoluter,
sondern bloB ein gradueller, aber doch ein derartiger, dal er in der
Frau im allgemeinen — von Ausnahmen reden wir hier ja nicht —
naturgemil3 das Bediirfnis nach Fiihrung und Stiitzung durch den
hohergradigen, volleren und aktiveren Minnerintellekt bedingt und
wachruft.

Eine weitere Konvenienz- und Analogiebegriindung fiir die géttlich-
rechtlich verfiigte Unterordnung der Frau unter die Initiative und
Leitung des Mannes im hiuslichen und kirchlichen Zusammenleben
sieht der hl. Thomas in der physiologisch-biologischen Grundveranlagung,
die dem fraulichen Organismus als solchem eigen ist und dann auch
als zartes Anlehnungs- und Anpassungsbediirfnis mehr oder weniger
im ganzen fraulichen Wesen sich auswirkt.

Damit hingt zusammen eine weitere Erwdgung des hl. Thomas
mehr psychologischer und volkspidagogischer Art. Die Stammsiinde
hatte fiir die menschliche Natur bekanntlich eine Schwichung der
Vernunftherrschaft iiber die untergeordneten Krifte und damit auch
die Stérung der urspriinglichen vollen Harmonie im Zusammenspiel
der Krifte sowohl im menschlichen Einzelwesen wie Gesellschafts-
organismus zur Folge. So ist es seelisch begriindet, dafl die aktive



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Irau 149

Veranlagung im Manne zufolge der ererbten Naturverderbnis zum
Exzel3, zur ungeordneten Leidenschaft neigt, demgegeniiber der Frau
erbsiind-psychologisch die Notwendigkeit behutsamer Zuriickgezogen-
heit und einer gewissen schiichternen Flucht vor der Offentlichkeit
erwiachst. Im Hinblick auf diese psychologisch-moralische Notwendig-
keit weist nun der heilige Lehrer auf die Weisheit jener géttlichen
Verfiigung hin, welche die 6ffentlichen Kirchenimter nur den Médnnern,
nicht auch den Frauen zuginglich macht. Das ist der Sinn der zweiten
Ratio von II-II q. 177 a. 2, wodurch die ZweckmiBigkeit des
paulinischen Predigtverbotes fiir die Frauen (1. Cor. 14, 34 und 1. Tim.
2, 12) dargelegt wird.

Was insbesondere die rechtliche Unterordnung der Frau unter
minnliche Fithrung im 6ffentlichen Gemeinschaftsleben der Kirche und
ihr Ausschlu3 vom Empfang des Sakramentes des Ordo und der
Ubernahme der Jurisdiktionsgewalt anbetrifft, ist die Lehre des heiligen
Thomas eindeutig klar. Er bezeichnet (4. Sent. d. 25 q. 2 a. 1) den
Empfang des Ordo durch Frauenspersonen als unerlaubt und ungiiltig.
Es ist diese Aufstellung nichts anderes als die Wiedergabe eines unan-
fechtbaren Satzes der kirchlichen Lehre und Rechtspraxis. Als Er-
kldrungsgrund fiir diesen Ausschlufl des Frauengeschlechtes vom Emp-
fang des Ordo, der Priesterweihe, fithrt er die natiirliche Veranlagung
der Frauen zu einer gewissen Unterordnung unter den Mann, besonders
im hiuslichen Gemeinschaftsleben, an, weshalb sie nicht in geeigneter
Weise als sakramentale Zeichen, Symbole jene Fiihrerbefihigung und
Fithrergnade versinnbilden kénnen, welche durch das Sakrament des
Ordo dem Menschen mitgeteilt werden.

Der hl. Thomas unterli(t in vornehmer Feinfiihligkeit auch nicht
den Hinweis, daf} die Frauen ganz wohl ebensogut wie die Minner
wiirdige Gefille hervorragender Gnadengaben, auch der Fiihrer- und
Vermittlergnaden werden kénnen, was ihnen von Natur abgehe sei
einzig die natiirliche Eignung zur sakramentalen Versinnbildung und
dullerlichen Darstellung dieser {ibernatiirlichen Fiihrergnade. Und es
ist, als ob der heilige Lehrer um Entschuldigung zu bitten sich gedringt
fithlte, daf3 seine unerbittliche Kirchlichkeit etwas fiir das frauliche
Gemiit und Empfinden wohl Hartes sagen mufte, wenn er nach-
driicklich betont — wohl im Hinblick auf die grofle Zahl von Frauen-
gestalten mit iiberragender Intelligenz und Gnadenbegabung, deren die
damalige Zeit ebensowenig entbehren mufite als die heutige — in bezug
auf die Seele bestinde kein Unterschied zwischen Mann und Frau

Divus Thomas. 11



-

150 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

(«in his quae sunt animae mulier non differt a viro», 4. Sent. d. 25
q. 2 a. 1, gleichlautend mit Suppl. q. 39, a. 1 ad 1), ja man finde
mitunter Frauen, die in seelischer Hinsicht eine grofle Zahl von Minnern
hoch iiberragen («quandoque mulier inveniatur melior quantum ad
animam viris multis », loc. cit.).

2. Die biirgerlich-politischen Rechtsbeziehungen.

Dr. B. macht gegeniiber Dr. G. M. Manser (Die Frauenfrage
nach Thomas von Aquin, S. 16) auf eine Bemerkung im Suppl. auf-
merksam (q. 39,a. 1 ad 2 u. 3.— die Stelle stammt aus 4. Sent. d. 25 q. 2
a. 1), worin der heilige Lehrer in bezug auf die offentlich-rechtliche
Stellung der Frau scharf unterscheidet zwischen den priesterlichen und
den zeitlichen Prilaturen, letztere seien auch «gegenwirtig», d. h. zu
St. Thomas’ Zeiten, den Frauen zuginglich. (« Debora in temporalibus
praefuit, non in sacerdotalibus, sicut et nunc possunt mulieres tempo-
raliter dominari», loc. cit.).

Manser formuliert wohl mit allzuscharfer Logik, wenn er schreibt
(S. 16) : « Ist die Frau ihrer Natur nach unvollkommener als der Mann
und daher naturrechtlich thm unterworfen, so kann sich diese Unter-
werfung nicht allein auf die Ehe und das hédusliche Zusammenleben
beziehen, denn die Natur bleibt immer dieselbe, sondern sie mul) sich
auch auf das biirgerlich-6ffentlich-politische Leben beziehen. » Ebenso
diirften die Schluf(folgerungen etwas iiber das Ziel hinausgehen, wenn
es weiter heift : « Wenn auch Thomas in den obigen Stellen nur von
offentlich-kirchlichen Amtern und Stellungen spricht, so leuchtet es
doch jedermann ein, dall die Motive, die er anfiihrt, gegen jede
biirgerliche Gleichstellung der Frau mit dem Manne sprechen. Ubrigens
spricht er der Frau den Titel des,Vollbiirgers‘ ab, mulieres non competit
simpliciter esse cives‘» (I-II q. 105 a. 3 ad 3).

Was zunichst den Titel eines « Vollbiirgers» betrifft, so diirfte
wohl dieser Ausdruck kaum ganz gleichbedeutend sein mit demjenigen
eines civis simpliciter. Dem civis simpliciter ist offenbar der civis
secundum quid gegeniiberzustellen, und diese Gegeniiberstellung deckt
sich sicherlich nicht mit dem Gegensatz zwischen Vollbiirger und Halb-
biirger, vollberechtigter und mnichtvollberechtigter Volksgenosse. Der
Sinn des Ausdruckes civis simpliciter in der von Manser angezogenen
Stelle diirfte vielmehr der sein: Obwohl die Frau als Einzelperson
sicher so gut wie die Sohne, Téchter und Diener des Hauses von der
biirgerlichen und staatlichen Gesetzgebung erfait werden koénnen, so



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 151

steht sie doch, wie die iibrigen Familienmitglieder und Hausgenossen,
als solche auBer und iiber dem Geltungsbereich der biirgerlich-
politischen Gesetzgebung, namlich unter der Kompetenz des ius domesti-
cum, des Hausrechtes. In ihren hiuslichen Pflichten und Rechten
steht die Frau als Familienmutter und Hausfrau unmittelbar nicht
unter dem Staatsgesetz, und wenn die einzelnen Hausgemeinschaften
als soziale Einheiten auch in das Interesse der staatsbiirgerlichen Gesetz-
gebung und Rechtsprechung einbezogen werden und einbezogen werden
miissen, so kommt die Hausfrau, als der Fithrung des Mannes unter-
stehend wie die anderen dem Familienhaupte untergeordneten Haus-
genossen, nicht unmittelbar, nicht simpliciter in Betracht, sondern nur
secundum quid, d. h. durch die Vermittlung des Vorstehers der hius-
lichen Gemeinschaft. Dieser dagegen untersteht sowohl in seiner Eigen-
schaft als Familienvater wie als Einzelpersonlichkeit unmittelbar unter
der Direktive der staatlichen Gewalt, soweit diese gegeniiber den
Einzelpersonen und IFamilieneinheiten ihres Gebietes eine rechtmifBige
Zustindigkeit zu eigen hat. So aufgefalt, entspricht der Satz des
hl. Thomas: «mulieres non competit simpliciter esse cives», einer
tatsichlichen und rechtlichen Alltiglichkeit und Selbstverstindlichkeit,
die auch im modernen Leben keinem verniinftigen Menschen als etwas
Ungehoriges auffillt. Im Familienverbande wie in jeder anderen
organisierten Gemeinschaft kommt die Vertretung des Ganzen nach
aullen dem Vorstehenden zu, und zwar auch gegeniiber dem Staate,
und in diesem reduzierten Sinne kommt der Titel eines civis simpliciter,
meinetwegen eines Vollbiirgers, dem Ehemanne, dem Iamilienhaupte
zu und erst in zweiter Linie, secundum quid, den von ihm vertretenen
Hausgenossen, unter die vor allen anderen die Frau zihlt.

Dal diese Auffassung derjenigen des hl. Thomas entspricht, ergibt
sich aus einem Vergleich des Ausdruckes «simpliciter esse cives» (loc.
cit.) mit dem gleichbedeutenden «simpliciter esse politicum iustum »
in II-IT q. 57 a. 4 c.

Dort lehnt der heilige Lehrer ausdriicklich die Ausdehnung und
Anwendung des ius paternum und des ius dominativum auf die Ehefrau
ab. Sie untersteht weder der potestas paterna noch der potestas domina-
tiva ihres Gemahls. Eine rechtliche Uberordnung des Mannes iiber sie
ergibt sich lediglich aus dem Umstande, dal dem Ehemann iure divino
die oberleitende Sorge fiir das bonum commune domesticum anvertraut
ist. Weit mehr noch als der Sohn und der leibeigene Dienstpflichtige
steht die Familienmutter, nicht zwar simpliciter, das heil3t, prizis als



152 Der hl. Thomas und die rechtliche Steilung der Frau

Familienmutter, wohl aber secundum quid, d. h. sofern sie eine mensch-
liche Einzelperson ist, unter der unmittelbaren Zustindigkeit der biirger-
lich-politischen Gesetzgebung (vgl. loc. cit. ad 2 : « Uterque (filius et
servus) prout consideratur ut quidam homo est aliquis secundum se
subsistens ab aliis distinctum ... et propter hoc etiam aliquae leges
dantur de his quae sunt patris ad filium vel domini ad servum »;
ebendaselbst in corp. art.: « Uxor ... magis distinguitur a viro quam
filius a patre vel servus a domino, assumitur enim in quandam socialem
vitam matrimonii»). Als Familienmutter und Hausfrau® mit dem
Manne zu einer hiuslichen Lebensgemeinschaft verbunden, die natur-
rechtlich vor und iiber dem Staate steht, ist die Frau nicht einfachhin
Mitbiirgerin ihres Mannes noch irgend eines anderen Volksgenossen
(«inter ipsos non est etiam simpliciter politicum iustum », loc. cit. in
corp. art.; vgl. «non simpliciter cives», I-II q. 105 a. 3 ad 3); viel-
mehr stehen Ehemann und Ehefrau als solche im Kreise ihres I'amilien-
lebens {iiber das politicum iustum hinaus einfachhin, schlechthin,
simpliciter unter den Normen des Hausrechtes («inter eos est magis
iustum oeconomicum », loc. cit.), welches dem Manne die hiusliche
Oberleitung zuerkennt. Auf diesen Punkt der Rechtsungleichheit wollte
offenbar der hl. Thomas I-IT q. 105 a. 3 ad 3 hinweisen, um disputa-
tionis gratia erklirlich zu machen, warum das israelitische Volk entgegen
den Bestimmungen des Gesetzes ausnahmsweise in zwel Fillen moabi-
tischen Frauen « das Biirgerrecht » verlieh, die Frauen stinden, eben
als Mitglieder einer FFamilie, nicht unmittelbar, nicht simpliciter in
Verbindung mit dem Volksganzen, sondern nur durch Vermittlung
ihrer Minner als FFamilienhdupter.

Darf ich in diesem Zusammenhange als Illustration fiir die obige
Auslegung des hl. Thomas auf eine Analogie hinweisen. Der Katholik
wird empfindlich — und zwar mit Recht — wenn man ihm den Titel
eines Vollbiirgers seines Heimatlandes abspricht. Und doch ist er als
Katholik, reduplikativ als solcher genommen, also als Mitglied eines
neben und iiber dem staatlichen stehenden kirchlichen Verbande, nicht
der Kompetenz der biirgerlich-politischen Gesetzgebung unterstellt, in
dieser Hinsicht ist er nicht simpliciter civis, sondern nur secundum quid,
d. h. sofern seine Person auch die Zugehérigkeit zu einem staatlichen
oder vilkischen Verbande in sich schlieBt. In diesem Sinne einer gewissen
naturrechtlich oder positivrechtlich bestehenden Exemption der frau-
lichen Familienmitglieder von der unmittelbaren Beeinflussung durch
die biirgerliche und politische Rechtsetzungs- und Rechtsprechungs-



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 153

gewalt diirfte der hl. Thomas zu verstehen sein, wenn er im Hinblick
auf ein bestimmtes Ereignis der alttestamentlichen Geschichte den
Frauen das «simpliciter esse cives » abspricht, nicht aber im Sinne, als
ob die Frauenspersonen als solche nicht hundertprozentige Staats-
biirgerinnen, vollwertige Volksgenossinnen wiren.

Grundlegenden Aufschluf und maflgebende Wegrichtung fiir die
Beurteilung der Lehre des hl. Thomas iiber die Rechtsstellung der Frau
bietet u. E. in erster Linie II-IT q. 57 a. 4. Lilt man die dort aus-
gesprochenen gedanklichen Grundlagen auf sich wirken und sucht man
sie in ihren Folgen fiir das Rechtsleben der Frau zu erfassen, so kommt
man schwerlich an dem SchluB} vorbei : von seinem theologischen Stand-
punkt aus hat der heilige Lehrer grundsitzlich wohl nichts gegen die
biirgerlich-politische Selbstindigkeit jener Frauenspersonen einzuwen-
den, welche aullerhalb der ehelichen und hiuslichen Gemeinschaft
stehen. Falls nicht durch positiven Verfiigungsakt der biirgerlich-
politischen Gesetzgebung es anders bestimmt ist, so steht nach der
Lehre des hl. Thomas nichts im Wege, dafl man solchen. Frauens-
personen die volle biirgerliche Rechtsgleichheit mit den Minnern zu-
erkenne. Allerdings striubt sich das frauliche Gemiit gegen kaum
etwas mehr als gegen die Gefahr der Vereinsamung und sehnt sich
michtig nach einem Heim. So kommt es auch, dal} die Fille cben
zu den Ausnahmen zihlen, obwohl sie sich zufolge ungiinstiger Zeit-
verhiiltnisse hdufen koénnen, wo Frauenspersonen freiwillig oder not-
gedrungen des Anschlusses an eine Familiengemeinschaft entbehren und
deshalb auflerhalb des ius domesticum stehen. Es liegt indessen in der
Konsequenz mehrerer Lehrsitze des hl. Thomas, im blof3 biirgerlichen
Leben zwischen Biirgern und Biirgerinnen grundsitzlich keinen Unter-
schied zu machen, wenn und insofern die letzteren nicht einem natiir-
lichen Familienverbande angegliedert und deshalb Trigerinnen von
Rechten und Pflichten sind, die iiber die Obliegenheiten des biirgerlich-
politischen Lebens h'nausgehen.

Naturrechtlich geht die hiusliche Familiengemeinschaft dem staat-
lichen Verbande voraus. So steht es auller Zweifel, dal3 auch die hius-
lichen Obliegenheiten vor den biirgerlichen den Vorrang haben. Ander-
seits scheint auch nach der Griindung des Familienherdes gemill der
Lehre des Aquinaten die Hausfrau nur insoweit vom Hausrecht, vom
ius domesticum beherrscht zu sein, als das gemeinsame Familienwohl
und derjenige, der es letzinstanzlich verwaltet, es notwendig verlangen.
Dal} die Ehefrau durch den Ehebund nicht aus dem Bereiche biirger-



154 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

licher Freiheitsrechte einfachhin ausgeschaltet wird, sondern neben der
neuen hiuslichen Rechtssphiire sich auch noch ein freies Feld biirger-
licher Rechtsbetiitigung wahrt, zeigt der heilige Lehrer in der theolo-
gischen Summa sehr klar anlifilich der Behandlung der Almosenfrage
(IT-II q. 32 a. 8 ad 2). Dort stellt er die These auf, dal3 die Personen,
welche Untergebene sind, nur mit der Erlaubnis ihrer Vorgesetzten
Almosen geben diirfen. Dagegen macht er sich den Einwand, von der
hl. Lucia wisse man, sie habe trotz Gottes Befehl, Gen. 3, 16, «sub
potestate viri eris », ohne Vorwissen ihres Briutigams Almosen gegeben.
Diesen Einwurf erledigt der heilige Lehrer wie folgt: « Wenn die Ehefrau
auller ihrer Mitgift, die zum Unterhalt der Familienlasten bestimmt ist,
noch anderweitige Giiter besitzt, sei es zufolge eigenen Gewinns oder
eines anderen erlaubten Erwerbstitels, so kann sie daraus Almosen
spenden, auch ohne dafl sie hiefiir um die Zustimmung des Mannes
nachsuchen muf, allerdings mit verniinftigem Malhalten, damit nicht
durch die Verschleuderung derselben ihr Mann verarme. Andere
Almosen soll sie aber ohne ausdriickliche oder vorausgesetzte Zu-
stimmung ihres Mannes nicht machen auller im Notfall. Obwohl
niamlich die Frau in den ehelichen Beziehungen mit dem Manne gleich-
gestellt ist, so ist sie doch in den Angelegenheiten, welche die Verwaltung
des Hauswesens anbelangen, gemill 1. Cor. 11, 3, der Mann das Haupt
der Irau. Was aber das Almosenspenden der hl. Lucia betreffe, so
hatte sie eben keinen Mann, sondern nur einen Briutigam. Daher
geniigte ihr zum Almosenspenden die Zustimmung ihrer Mutter. »

Diese wenigen Sitze des heiligen Lehrers beleuchten scharf und
schén seine weitherzige Auffassung iiber « die Rechtsstellung der I'rau
in der katholischen Kirche»: Auch eine Ehefrau behilt eine von
ihrem Manne unabhingige Sphire selbstdandiger biirgerlicher Rechts-
fihigkeit, sie hat in den eigentlichen ehelichen Beziehungen volle Rechts-
gleichheit mit dem Manne, nur in der Verwaltung des Hauswesens
muf} sie sich dem IFamilienhaupte unterordnen, es ist aber nicht aus-
geschlossen, dafl auch die Frau unter Umstinden die Oberleitung des
Hauswesens innehat (die Mutter der Lucia). Ziehen wir aus 4. Sent.
d. 25 q. 2 a. 2 noch die Stelle « possunt mulieres temporaliter dominari »
herbei, so ist zu sagen, dal nach dem hl. Thomas der Frau auch im
biirgerlich-politischen Leben der Zutritt zu fithrenden Amtsstellen
grundsitzlich nicht verwehrt ist.

Selbstverstindlich anerkennt der hl. Thomas auch in der Frauen-
frage fiir die einzelnen Linder und staatlichen Gebilde die applizierende



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 155

und modifizierende Autoritit der positiven biirgerlichen Gesetzgebung,
sofern dieselbe nicht stérend eingreifen will in den Geltungsbereich der
bestehenden personlichen, ehelichen, hiuslichen und kirchlichen Rechts-
kreise naturgegebenen oder positiv-géttlichen Ursprungs. Und es ist
lediglich eine Frage der Zweckmilligkeit sowie des Taktes und Fein-
gefithls der gesetzgeberischen Faktoren und Instanzen, ob und inwie-
weit sie mit vornehmer, ritterlicher Riicksichtsnahme auf die seelische
und korperliche Eigenart der Frau und insbesondere ihrer Stellung im
Familienleben ihr die Exemption vom militanten Dienste am biirgerlich-
otfentlichen Gemeinwohl aberkennen oder zuerkennen wollen. Immerhin
scheint die tibereinstimmende Rechtspraxis verschiedenster Vélker und
Zeiten, man mochte fast sagen das ius gentium, nahezulegen, dal} die
maligebende biirgerlich-politische Fiihrung der Mann innehalten soll,
von dem ja die Frau auch in anderen Kreisen der Betitigung und
Lebensiaullerung mit gottlich-rechtlicher und naturgegebener Notwendig-
keit Initiative und Fithrung empfingt.

Alles in allem : Nicht einen Tyrannenkodex der « Rechtlosigkeit »
zur « geistigen, physischen und rechtlichen Unterdriickung » der Frau
schrieb der heilige Kirchenlehrer von Aquino, vielmehr verdankt ihm
das in seiner Gottebenbildlichkeit und wahren Schoénheit so viel mil3-
kannte und milbrauchte schwache Geschlecht die weitgehendste und
an Vornehmheit keinem modernen Gesetzeswerk nachstehende Magna
Charta fraulicher Freiheitsrechte.

Zusammenfassung.

Fassen wir die Lehre des hl. Thomas iiber die Frauenfrage, soweit
sie sich aus den vorliegenden Ausfilhrungen zur Abwehr eines unge-
rechten Angriffes auf den groflen Kirchenlehrer ergibt, in Thesen
zusammen. Es ergeben sich folgende :

1. Ehemann und Ehefrau stehen mit der wesenthch gleichen Unter-
ordnung unter das gemeinsame Familienwohl rechtlich nebeneinander
mit der einzigen Ausnahme, dal dem Ehemann die Oberleitung der
hiuslichen Angelegenheiten zusteht.

2. Der status subiectionis, welcher nach St. Thomas der Frauen-
natur eigen ist, bedeutet nicht den «Stand der Unterworfenheit »
nach dem heutigen Ausdruck und Sprachempfinden, sondern nur die
naturgegebene und gottgesetzte Gebundenheit an minnliche Fiihrung
im héuslichen und &ffentlich-kirchlichen Gesellschaftsleben als solchem.

3. Der status servitutis, insofern er nicht in allgemeinem Sinne



156 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

mit dem status subiectionis zusammenfillt, sondern im engen Sinne
den Sklavenstand, den Stand der Leibeigenschaft bedeutet, kommt
weder der Ehefrau noch irgendeiner Frauensperson als solchen von
Natur aus zu, da das gelegentliche Sklaventum von Mann oder Frau
lediglich eine Schadenfolge der durch die Stammsiinde verursachten
Naturverderbnis darstellt.

4. In den ehelichen Beziechungen untersteht die Frau weder der
potestas dominativa noch der potestas paterna ihres Mannes, sondern
es besteht zwischen Ehemann und Ehefrau beziiglich der rechtlichen
Forderungen und pflichtigen Leistungen volle Gleichheit auf der ganzen
Linie.

5. In der Frauensperson ist Gottes Ebenbild wesentlich in der
gleichen Weise wie im Manne verwirklicht, nimlich in der Geistigkeit
der Seele, und so sind Mann und Frau sich wesentlich ebenbiirtig sowohl
im jenseitigen Leben der Seligkeit wie auch im personlichen Gnaden-
leben und im intellektuellen Leben.

6. Als personlich-selbstindige und in ihrer Differenziertheit von
Gott geplanten und unmittelbar geschaffenen Einzelwesen stehen Mann
und Frau, auch innerhalb des hiuslichen biirgerlichen und staatlichen
Verbandslebens, einander gleichberechtigt gegeniiber.

7. In bezug auf das kirchliche Leben besteht zwischen Mann und
Frau in allem Gleichberechtigung bis auf die Ubernahme des 6ffentlichen
Lehr-, Priester- und Hirtenamts, welche Kirchenidmter kraft gottlichen
Rechtes gililtigerweise nur Angehorigen der Miannerwelt verliehen
werden koénnen.

8. Riicksichtlich des biirgerlich-politischen Lebens verbleibt der
Frau, auch als Ehefrau, unbeschadet ihrer hiuslichen und ehelichen
Rechte und Pflichten, die Moglichkeit einer vom Manne unabhiingigen
Rechtsbetitigung ; sofern die Frauensperson, auch die Ehefrau, ein
Glied des hiuslichen Gesellschaftsganzen ist, beteiligt sie sich am
biirgerlich-6ffentlichen Leben nur durch Vermittlung des Familien-
hauptes ; sofern die I‘rauensperson rechtlich und tatsichlich vom
hduslichen Ganzen losgelost ist, scheint ihr St. Thomas die biirgerliche
Gleichstellung mit dem Manne grundsitzlich zuzuerkennen.

9. Der hl. Thomas anerkennt die Moglichkeit, dafl unter Umstinden
auch Frauen im hiuslichen und biirgerlich-politischen Leben die Fiihrung
innehaben und ausiiben kénnen, niemals aber im 6ffentlich-rechtlichen
allgemein-kirchlichen Leben.



	Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau : eine Abwehr und Richtigstellung [Fortsetzung]

