
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Des Aquinaten Ruf und Ruhm

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Des Aquinaten Ruf und Ruhm.
Von G. M. MANSER 0. P.

Thomas von Aquin hat sich im Laufe der Jahrhunderte auf
philosophisch-theologischem Gebiete eine Autorität erworben, die
ihresgleichen sucht, ohne sie zu finden. Das möchten wir hier, nicht
erschöpfend, sondern nur mit einigen allgemeinsten Federstrichen
zeigen. Wir spielen dabei nur den « Historiker » — allerdings den
sehr unvollkommenen —, ohne dabei irgendwie für irgend jemanden
Verpflichtungen abzuleiten, da uns hier nur geschichtliche Darstellungen
vor Augen schweben. Wenn dabei kirchliche Vorschriften mit «

verpflichtenden » Akzenten herangezogen werden, werden sie von uns nur
referiert, aber nicht interpretiert. Es ist fürwahr nicht unsere Schuld,

wenn die kompetente kirchliche Behörde Verpflichtungen auferlegt hat,
die wir nur historisch registrieren. Es mag aber doch nützlich und
interessant sein, zu erzählen, wie die Kirche im Laufe der Zeiten über
Thomas und seine Lehre gedacht hat und welche Autorität sie ihm
zuschrieb. Dabei reden wir übrigens nicht allein von der Kirche, sondern

von der geschichtlichen Wertung des Aquinaten überhaupt.
Wie jede irdische Erscheinung, war auch der wachsende Ruhm

des grossen Meisters dem Entwicklungsgesetze unterworfen.
Im XIII. Jahrhundert selbst übt wohl, wenigstens bis gegen Ende,

Albert d. Gr. noch einen größeren Einfluß aus als sein Schüler. Beide
zählt ihr scharfsinniger Gegner, Siger von Brabant, in seiner Anima
intellectiva zu den hervorragendsten Philosophen seiner Zeit, stellt aber
Albert voraus : « Praecipui viri in philosophia Albertus et Thomas. »

Vielleicht treffen deswegen Roger Bacons Schmähungen noch mehr
Albert als Thomas. Auch er nennt die beiden « moderni gloriosi »x, die
als Knaben, ohne etwas gelernt zu haben 2, wie die großen Magistri
der beiden Bettelorden überhaupt, in ihren Orden eintraten. 3 Aber

1 Cummunia nat., ed. R. Steele, n-12.
2 Compendium studii philosophiae, c. V (ed. Brewer, p. 426).
3 Ib. c. VI (433) ; il)- c. V (425).

Dii'us Thomas. 9



iiS Des Aquinaten Ruf und Ruhm

von Albert sagt er entrüstet, daß er, trotzdem er das ganze Pariser
Studium korrumpiert hätte \ dennoch neben Aristoteles, A.vicenna und
Averroes in Paris zitiert wurde und eine Autorität besaß, die nie je
ein Mensch besessen hat, nicht einmal Christus : « Nam sicut Aristoteles,
Avicenna et Averroes allegantur in scholis, sie et ipse : et adhuc vivit
et habuit in vita sua auetoritatem, quod nunquam homo habuit in
doctrina. Nam Christus non pervenit ad hoc, cum et Ipse reprobatus
fuerit » 2 Für Alberts Vorrang im XIII. Jahrhundert spricht
vielleicht auch die Tatsache, daß der Ordensgeneral anfänglich Albert
und nicht Thomas ums Jahr 1269 zum zweiten Male als Lehrer nach
Paris senden wollte, um den damaligen Wirren die Stirne zu bieten.
Übrigens erreichte Thomas den Zenith seines Ruhmes erst beim
zweiten Pariser Aufenthalt, wie das spätere Kondolenzschreiben der

philosophischen Fakultät bestätigt. Von da an scheint Albert selbst

vor seinem Schüler mit Bewunderung sich verbeugt zu haben. Daher
dann seine Reise nach Paris, um seinen toten Schüler in einer Frage
— Einzigkeit der Form — zu verteidigen, die er selber anders gelöst
hatte. Wenn das richtig ist, was wir andeuteten, dann hat Thomas
im letzten Abschnitt seines Lebens seinen großen Meister Albert,
wenigstens moralisch, beherrscht, und das wäre sein größter Triumph
gewesen und das Zeichen, daß er nachher herrschen würde.

Den Gründen, warum Albert im XIII. Saeculum herrschte, braucht
man nicht lange nachzuspüren. Seine riesige Universalität, von der
sein Gegner Bacon sagt : « vidit infinita » 3, seine gewaltige
Persönlichkeit, die eine neue Richtung begründete und während einem langen
Leben als Lehrer, Ordensprovinzial, Bischof, Kreuzprediger und Friedensapostel

überall in die zeitgenössischen Bewegungen, Ereignisse und

Kämpfe eingriff, erklärt alles.
Der Aufstieg des hl. Thomas zum Fürsten und Führer der

Scholastik vollzog sich teilweise unter gewaltigem Geistesringen. So

war es anfänglich sogar im

Dominikanerorden.

Neben Heinrich von Gent (f 1293) aus dem Weltklerus und den

Franziskanern : Mathaeus v. Aquasparta, Wilhelm v. Ware, Wilhelm
de la Mare und Duns Scotus (f 1308) fand Thomas in seinem Ordens-

1 Opus tert. c. IX (ed. Brewer, p. 31).
2 Ib. c. IX (p. 30).
3 Opus Minus, ed. Brewer, p. 327.



Des Aquinaten Ruf und Ruhm Iig
brader Robert Kilwardby, Primas von England, den mächtigsten
Gegner, der am 18. März 1277 sogar, wie bekannt, thomistische Thesen

verurteilte. In Meister Dietrich von Friberg, dem deutschen Domini-

kanerprovinzial von 1293-1296, nahm die mehr neuplatonisch
eingestellte Richtung Alberts d. Gr. teilweise scharfe Stellung gegen
Thomas. Schärfer noch waren die Angriffe des Dominikaners Durandus

v. St. Pourçain (7 1332), der vorW. Okkam nominalistische Thesen vertrat.
Thomas besaß schon damals glühende Verehrer und Verteidiger.

So die 3 Augustinertheologen : Aegidius v. Rom (f 1316), Augustinus
Triumphus v. Ancona (f 1328), Jakob Capocci v. Viterbo (f 1307).

Weiter, der Karmelitergeneral Gerhard v. Bologna (f 1317) und der

Weltpriester Petrus v. Auvergne (J 1305). Wie ein mächtiger Wall,
um ein Bild Grabmanns zu gebrauchen1, umgaben vor allem die
Schüler und Verehrer aus dem Predigerorden die Lehre des Meisters

von Aquino. Kennen wir Aegidius v. Lessines, Bernard v.Trilia (j 1292),

Johannes Quidort v. Paris (j 1306), Bernard v. Gannat (j zirka 1303),

Reginald v. I'iperno, Ptolomäus v. Lucca, Johannes v. Neapel (t zirka
1325), Robert v. Herford, Thomas de Suttona, Herväus Natalis (f 1323),
Petrus v. Palude (f 1342) und später Durandus v. Aurillac (7 1380),
dem dann baldigst der « Princeps Tliomistarum » Johannes Capreolus
(7 1444) folgte. Entscheidender aber noch für den raschen Aufstieg
des hl. Thomas war das forsche Eingreifen der Generalleitung des

Dominikanerordens zu Gunsten des englischen Lehrers. Schon das

Generalkapitel von Mailand (1278) brach mit seinen Verordnungen die
Resistenz Kilwardbys. Dann folgen Generalkapitel auf Generalkapitel
mit der Weisung De tenenda doctrina Fr. Thomae ; so 1279, 1286,

1309, 1313, 1315, 1329, 1342, 1346. Die Not der Zeit trieb in diese

Richtung hin. Der die ganze christliche Wissenschaft bedrohende,

riesig anwachsende Nominalismus mit Okkam und die
kirchlich-staatswissenschaftlichen Prinzipien des « Defensor pacis » des Marsilius v.
Padua, verfaßt 1325, kündeten böse Wetter. Aber das Entscheidendste
in der Frage für den Orden war die Intervention der höchsten
kirchlichen Autorität. Clemens VI. verbot dem 1346 tagenden Generalkapitel

des Ordens 2, irgend in einem Lehrpunkte von Thomas von
Aquin abzuweichen. 3 Es ist vielsagend, daß es der päpstliche Stuhl

1 Thomas v. Aq. (1912), S. 49.
2 Vgl. Chart. Par. II, n. 1147.
3 Vgl. J. J. Bcrthier O. P., Sanctus Thomas Aquinas « Doctor communis

ecclesiae ». Romae 1914, n. 71, p. 56.



120 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

selbst war, der in schwerer Zeit und kaum 70 Jahre nach dem Tode des

Aquinaten, dem Orden die Verpflichtung auf die Lehre des hl. Thomas

auferlegte. Wie oft hat sich später dieser Notschrei wiederholt

Thomas Geistesführer an Hochschulen
und in verschiedenen religiösen Orden.

Hierüber sind unsere Berichte schon weit mehr als lückenhaft.
Hätte P. Berthier seinen zweiten Band über den « Doctor Communis »

vollenden können, wären wir bis ins einzelne auch hierüber
unterrichtet worden. 1

So ist es sehr wenig, wenn wir mit Plaßmann erwähnen2, daß

Thomas baldigst zum speziellen Geistesführer einer Mehrzahl von
Hochschulen ernannt wurde, so von Paris, Salamanca, Padua, Douais,
Avignon, Neapel, Bologna, Löwen und später Salzburg. Wichtig ist
der Bericht des Ptolomäus von Lucca (f 1327), daß Thomas schon zu
seiner Zeit, also kaum 50 Jahre nach seinem Tode, der « Doctor
communis » an der Pariser Hochschule, der weltberühmtesten, war. 3 Ob
das etwas später bei dem wogenden Kampfe gegen den Nominalismus
noch der Fall war, kann mit Recht bezweifelt werden. Jedenfalls war
er gerade in diesem Sturme der feste Hort der Wissenschaft und Kirche,
was seinen Aufstieg eminent begünstigt hat.

Den Lehrprimat erhielt Thomas baldigst auch im Lehrplane
zahlreicher religiöser Orden und Kongregationen, so der Benediktiner,
Augustiner, der unbeschuhten Karmeliter, Redemptoristen, der Söhne

des hl. Franziskus v. Paula, des Ordens von der Erlösung der Gefangenen,
der Jesuiten, Passionisten, Lazaristen und Barnabiten.

Die Congregatio Cassinensis der Benediktiner, die für andere

Kongregationen des hl. Benedikt maßgebend war, erließ das Dekret :

« L't alumni sequantur doctrinam et philosophiae et theologiae Divi
Thomae. » 4 Auf diesen Pfaden wandelt heute noch das von Leo XIII.
belobte 5 berühmte Anselmianum in Rom und wandelte einstens die

berühmte Benediktinerhochschule in Salzburg unter Babenstuber. 6

1 J. J. Berthier O. P., Sanctus Thomas Aquinas « Doctor communis ecclesiae ».

Romae 1914.
2 Die Schule des hl. Thomas. Bd. I, S. 25-26 ; dazu Leo XIII., Enc. Aet. Patris.
3 Vgl. Grabmann, Thomas v. Aquin, S. 51.
4 Plassmann, 1. c. I, 27.
5 Sehr. v. 12. Nov. 1900. Berth., ib., n. 360.
6 Vgl. P. Augustin Altermatt O.S.B., Die Prämotionslehre nach P. Ludwig

Babenstuber O.S.B., Freiburg (Schweiz) 1931.



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 121

Als Leo XIII. in seinem Breve vom 30. Dezember 18921 an den

Jesuitenorden den Lehrprimat des Aquinaten als eine lex ;perpétua
betonte 2, so konnte er sich dabei auf eine große Tradition des großen
Ordens berufen. Wer an die Liberatore, Kleutgen, Cornoldi, De Maria,
Schiffini, Mauri, Mattiussi, Billot, Renier, Geny, die ihren Vorgängern
Sylvester Maurus, Cosmus Alamannus folgten, denkt, weiß, was die
Gesellschaft Jesu seit der Restauration für den Thomismus getan hat.
Hatte doch schon der große Stifter Ignatius Thomas als Führer in der

Theologie bezeichnet : « In Theologia legetur doctrina scholastica
divi Thomae » (Const, p. iv, c. XIV, § 1). Daher dann in der V. General-

congregatio die Vorschrift für die Theologie : «Nostri omnino sanctum
Thomam ut proprium doctorem habeant. » 3 Dem fügten die Väter
noch in der gleichen Congregatio die scharfe Weisung bei : Dozenten,
welche der Lehre des Aquinaten fremd sind, sollen ohne weiteres
entfernt werden vom Lehramte : « omnino removcantur. » 4 Daß damit
Thomas auch in der Philosophie, als aristotelischen Unterbau der
natürlichen Ordnung Führer sein müßte, wie Leo XIII. betont hat 5,

fand im Orden völliges Verständnis. Bekanntlich hat sich der Orden
seit General Aquaviva hinsichtlich mancher thomistischer Thesen, auch

solcher, die unter Pius X. und Benedict XV. von der Studienkongregation

als sichere Normen: « tutae normae » bezeichnet wurden6,
eine eigene Stellung gewahrt. Es liegt uns fern, irgendwie in diese

innere Ordensangelegenheit uns einzumischen. 7 Die eiserne Logik der

thomistischen Lehrentwicklung wird den richtigen Weg schon finden.

Maßgebend ist für uns alle, was Pius XL in « Studiorum ducem »

1 Der Wortlaut des Breves bei Berthier, 1. c. n. 318-326.
2 Ib. n. 325.
3 Vgl. dazu auch Heimbucher, « Die Orden und Kongregationen der kath.

Kirche. 4. Lief. (1933), S. 235.
4 Berthier, ib. n. 326.
5 Ib. n. 321.
6 Dekr. der Studienkongregation v. 27. Juli 1914. Act. Ap. Sed. VI. Dazu

S. Congreg. de Sem. et de Stud. Univ. v. 7. März 1916. Act. Ap. Sed. VIII,
p. 137.

7 Darüber vergleiche : Epistola A. R. P. W. Ledochowski, de doctrina
S. Thomae magis magisque in Societate fovenda. Oniae 1917 ; Pègues O. P.,
Autour de S. Thomas. Toulouse 1918 ; Sadoc Szabo O. P., « Die Autorität des
hl. Thomas von Aquin in der Theol. 1912, S. 133 f. (Pustet). Ehrle S. J., Grundsätzliches

zur Charakteristik der neueren und neuesten Scholastik. Freiburg 1918 ;

A. Horvdth O. P., Kampf um den hl. Thomas. « Divus Thomas », IV; Ude,
Die Autorität des hl. Thomas als Kirchenlehrer, 1932, S. 47 u. S. 195 ff. ; ferner
Zeitschrift für kath. Theologie, Bd. 42, 205-253 ; Bd. 43, 760 ff. ; Bd. 50, 4-26.



122 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

gesagt : Niemand hat Verpflichtungen aufzuerlegen, wo die Kirche
keine auferlegt. Maßgebend bleibt aber auch die allgemeine Vorschrift,
die derselbe Pius XI. an derselben Stelle gegeben ; trotz der
Lehrautorität, die den vortrefflicheren Autoren der verschiedenen
katholischen Schulen zukommt, haben doch alle Lehrer der Philosophie und
Theologie gemäß der Vorschrift des kirchlichen Gesetzbuches den
hl. Thomas wahrhaftig als ihren Führer und Lehrer zu betrachten :

« ita se omnes gérant, ut eum ipsi suum vere possint appellare magi-
strum. » Damit ist das Recht, dem strengeren Thomismus zu folgen,
sicherlich niemanden bestritten. Wie Leo XIII., der ebenfalls einen

gewissen Lehrspielraum offen ließ, hierüber persönlich dachte, hat er
in seinem Schreiben an den hochverdienten Michael De Maria S. J.
vom 14. Januar 1893 kundgegeben, wo er offen das Prinzip aufstellte :

je enger der Anschluß an Thomas, desto solider wird die Lehre sein. 1

Thomas von Aquin und die Griechen.

Außerordentlich überraschend und frühzeitig war der Einfluß des

Aquinaten auf die Griechen, sowohl die Schismatiker als auch die
Freunde der kirchlichen Unio, die hauptsächlich auf den Synoden

von Lyon (1274) und Florenz (1439-1445) besprochen wurde. Auf
beiden Konzilien übte, neben den Werken des hl. Bonaventura, das

thomistische Opusculum : « Contra errores Graecorum » und die Summa

theologica den Einfluß aus. 2 Zuerst ein Wort über die Gegner der
Unio. Schon Angelus Panaretus soll kaum 30 Jahre nach dem Tode
des Aquinaten über 20 Disputationen gegen ihn geschrieben haben,
die noch inediert in Oxford liegen. 3 Neilos Kahasilas, seit 1360 Metropolit

v. Thessalonike, schrieb die wichtigste Streitschrift gegen die
Prozessionslehre des Aquinaten, die Michael Rackl nach einer Münchener

Handschrift untersuchte. 4 Er, den nachher sein Schüler Demetrios

Kydones widerlegt5, gesteht Thomas ohne Zaudern den Primat unter
den Lateinern zu. 6 Fast rührend ist die Klage eines anonymen Schis-

1 «Tu enim hoc apud te penitus persuaso, quod saepius a nobis edictum
est, tanto meliorem diseiplinarum fore rationem, quanto ad doctrinam ejusdem
Aquinatis propius accesserit. » Berthier, n. 326.

2 Ib. n. 391 u. 398.
3 Ib. n. 676.
4 Cod. Monac. gr. 28. Vgl. « Divus Thomas», VII (1920), S. 304 ff.
5 Rackl, das. 307.
6 Das. 308.



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 123

matikers, die am Rande einer Pariser Handschrift steht : « 0 Thomas,
wärest du doch ein Orientale gewesen und nicht ein Abendländer
Hättest du doch als Orthodoxer (Schismatiker) über die processio des

Heiligen Geistes so wunderbar geschrieben, wie über andere Fragen. »1

Thomas besaß aber unter den Griechen vor allem bewundernde
Freunde. Ein großer Verehrer des englischen Lehrers war nach seiner

Bekehrung Barlaam de Seminaria, von dem wir mehrere Briefe über
die Unio der beiden Kirchen besitzen 2, und den schon Boccaccio und
Petrarca wegen seiner Gelehrsamkeit rühmten. 3

Ein schlagender Beweis für die Verehrung, welche gelehrte Griechen
für Thomas hatten, sind die Übersetzungen zahlreicher Werke des

Aquinaten. Mehrere Werke wurden mehrmals übersetzt. Die Bibliotheken

des Athos, die Ambrosiana und Vaticana besitzen eine Reihe

von griechischen Handschriften von thomistischen Werken. 4 Besondere

Bewunderung besaßen auch die Griechen für die beiden Summen.

Einige glaubten, daß schon Maximus Planudes ums Jahr 1330
Teilstücke der Summa theologica ins Griechische übersetzt hätte. 5 Sicher

hat der Mönch Gregorius Akindynos in der Zeit von 1350 einige Kapitel
aus Contra Gentes wortwörtlich übersetzt, die im Drucke vorliegen. c

Der hervorragende Eiferer für Thomas war der schon erwähnte Demetrius

Kydonius, der um die gleicheZeit, nachdem er inMailand das Lateinische
erlernt hatte, wie er selbst erzählt, beide Summen ins Griechische

übertrug. 7 Derselbe Demetrius übersetzte das Opusculum ad Cantorem

Antiochenum, das wir inhaltlich genauer kennen unter der Überschrift :

« De rationibus fidei contra Saracenos, Graecos et Armenos. » 8 Ein
gewisser Prochorus, wahrscheinlich ein Bruder des Demetrius,
übersetzte : De aeternitate mundi » ungefähr 1358. 9 Das berühmte Opusculum

1 « Utinam, o Thoma, non in Occidente, sed in Oriente natus esses Utinam
orthodoxes esses, non minus de Processione Spiritus Saneti, quam de aliis quaestio-
nibus, quas admirando prorsus modo tractas. » Berthier, n. 679.

2 Migne, P. Gr. 151, col. 1245 ss.
3 Ib. Berthier, ib. n. ,676.
4 Grabmann, Thomas von Aqnin, S. 56. Vgl. auch Überweg-Geyer, 1928,

S. 2S7 u. 766; ferner Edmond Bouvy, Revue Augusticnne, vol. iß, S. 401-408.
M. Facht, Die griechische Übersetzung der Summa Theol. Byzant. Zeitschr. 24,
48-60.

5 Berthier, ib. n. 676.
6 Migne, P. Gr. 151, col. 1191 ff.
7 Berthier, ib. n. 677, mit Verweisen auf Handschr. in der Vaticana u. Paris.
8 Cod. Vat. Gr. n. 1093 u. n. 1122. Berthier, ib. n. 677.
9 Vat. Gr. 1102. Berthier, n. 678.



124 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

« De ente et essentia » wurde mehrmals ins Griechische übertragen, so

auch von Johannes Argyropulus. 1 Ein eigentlicher Enthusiast für
Thomas war Georgius Scholarius, später unter dem Namen : Gennadius,
Patriarch von Konstantinopel (']' 1464). Er übersetzte ins Griechische
die Quaestio disputata «.De spiritualibus creaturis » oder «De Angelis »,

wie schon De Rubeis2 und Echard3 berichtet haben, weiter die

Kommentare des Thomas De. Anima4 und teilweise jene in die

Metaphysik. 5 Zum berühmten Opusculum De ente et essentia schrieb

er einen eigenen Kommentar. (i

Gennadius nahm mit dem gelehrten Kardinal Bessarion, damals
Patriarch von Konstantinopel, teil am Konzil von Florenz (1439).
Bessarion hat bekanntlich von Thomas den Ausspruch getan : « vir
plane peripateticus, non minus inter sanctos doctissimus, quam inter
doctos sanctissimus. »

7 So groß soll in jener Synode die Begeisterung
der Griechen für Thomas gewesen sein, daß sie sein Festoffizium ins
Griechische übersetzt hätten. 8 Doch ist diese Übersetzung bis dato
nicht nachweisbar.

Thomas und die Konzilien.

Schon unmittelbar nach seinem Tode auf dem Konzil zu Lyon
(1274), so erwähnten wir, übte Thomas seinen doktrinären Einfluß aus.
Das folgende Konzil zu Vienne (1311-1312) verurteilte Petrus Johannis
Olivi (7 1297), einen Zeitgenossen des Aquinaten. Als Führer der

Spiritualen verfocht er im Menschen eine Mehrzahl der Seelen im Sinne
des älteren Augustinismus, den hierin, wenige wie Kilwardby, Roger
Bacon ausgenommen, alle großen Augustiner im XIII. Jahrhundert
verlassen hatten. Sie traten für die Einzigkeit der Seele ein, was natürlich
nicht identisch ist mit der Einzigkeit der Form, ein. Für Olivi war
daher die Vereinigung der intellektuellen Seele und des Menschenleibes

nicht eine unmittelbare, nicht per se, sondern nur eine mittelbare, d. h.

mittelst der anima sensitiva, die mit der geistigen und vegetativen
Seele in einer materia spiritualis als Subjekt vereinigt sein sollte. Diese

1 Berliner, n. 679.
- De gestis et scriptis et (loci. S. Th. diss. XIII.
:i Scriptorcs Ord. Praed. I, 345 ff.
1 Vat. Gr. 235.
5 Berliner, ib. n. 678.
6 Ib. n. 678.
7 Vgl. Berthier, ib. n. 679.
8 Ib. p. 6931.



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 125

letztere Auffassung verurteilte das Konzil mit den Worten : « si quis-

quam deinceps asserere, defendere seu tenere pertinaciter praesumpserit,
quod anima rationalis seu intellectiva non est forma corporis humani

per se et essentialiter, tanquam haereticus sit censendus. » 1 Da
Augustiner, sogar Ordensbrüder vor allem, Olivis Verurteilung betrieben,
darf man nicht annehmen, daß das Konzil die von Thomas gegen
die Augustiner so tapfer verteidigte Einzigkeit der Form irgendwie in
die Entscheidung hineinbeziehen wollte, noch den sigerischen Averroismus,

der eigentlich die intellektuelle Seele als forma corporis humani
auch geleugnet hatte. Was das Konzil im Interesse der Einheit Christi
statuieren wollte, war die Einzigkeit der Seele. Die Gründe hiefür lagen
allerdings auf dem Wege zur Einzigkeit der Form überhaupt, wie Thomas
sie verfochten ^hatte, und insofern kann man von einem Siege des

Thomismus im Konzil von Vienne reden.
Die Not trieb oft kirchlich-wissenschaftliche Kreise zu Thomas hin,

so deuteten wir oben an. Die Kirche ist ja selbstverständlich in ihren
Entscheidungen unfehlbar, weil vom Heiligen Geiste geleitet. Aber in
der Begründung und Verteidigung ihrer Entscheidungen bedarf sie

der philosophisch-theologischen Wissenschaft. Ein prägnantes Beispiel
haben wir an dem Konzil von Konstanz 1414, das gegen Hits zu
entscheiden hatte. Dort waren höchste kirchliche Kreise vom Nominalismus

oder Okkamismus verseucht. Kardinal Peter d'Ailly, der Präsident

der Konzilskommission gegen Hus, war ein Okkamist, dem Hus
ins Gesicht sagen konnte : was ich gelehrt habe, entnahm ich deinen

eigenen Schriften. 2 Der spätere Luther war bekanntlich auch ein

Okkamist3, der 1520 offen bekannte, daß er selber ein Husite sei und

Job. Hus vor ihm schon das rechte Evangelium verkündet hätte. 4

Dennoch verurteilte das Konzil den Hus. Zu wem hat es in seiner Not
wissenschaftlich seine Zuflucht genommen Zu Thomas Nach
Coccaeus hat Luther später offen bekannt : im Konzil von Konstanz
hat Thomas von Aquin den Sieg über J. Hus davongetragen. 5

1 Mansi, Sacr. Conc. coli. v. 25, p. 411. Dazu : Zigliara O. P., «De mente
Concilii Viennensis in definiendo dogmate unionis animae h. cum corpore » ;

P. Ehrle S. J., Zur Vorgeschichte des Concils v. Vienne. Archiv f. Lit. u.
Kirchengeschichte, II, 353 ff. ; III, 409 ff.

2 Vgl. Tschachert, Peter von Ailly, Gotha 1877, S. 325 ; Manser, Drei Zweifler
am Kausalprinzip im XIV. Jahrh. Jahrb. f. Phil. u. spek. Theol. Bd. XXVII.

3 Vgl. Denifle O. P., Luther und Luthertum, S. 569 ff.
4 J. Jansen, Geschichte des deutschen Volkes, B. II (1897), S. 94.
5 Acta et scripta Lutheri an. 1524. Berthier, ib. n. 395.



I2Ö Des Aquinaten Ruf und Ruhm

Über den Triumph des hl. Thomas im Konzil von Florenz (1439
bis 1445), an dem die beiden eminenten Thomisten Antoninus von
Florenz und Kardinal Turrecremata anwesend waren, wurde schon

berichtet. P. Jurami steht nicht an, zu sagen : «Non a vero aberrabit,
qui dixerit, Concilium Florentinum compendium esse Summae divi
Thomae. » 1

Seltsam war die Situation im V. Lateran-Konzil (1512), an dem
der Dominikanergeneral und Kardinal de Vio Cajetanus persönlich
teilnahm. Neben den Rechten des Papstes über das Konzil, wo Thomas
und Bonaventura die schärfsten Richtlinien gegeben hatten, bezogen
sich die Entscheidungen auf die Menschenseele,, mit der direkten Spitze
gegen den lateinischen Averroismus : seine « duplex Veritas », seine
« einzige Menschenseele » — intellectus numerice unus — alles Thesen,
die Thomas in führender Rolle schon im XIII. Saeculum gegen Siger

v. Brabant siegreich zurückgeworfen hatte. 2 Als dann das Konzil in
einem zweiten Teil seiner Bulle die philosophische Beweisbarkeit der

Unsterblichkeit der Seele in seiner Sessio VIII, Dezember 1513, den

Dozenten auferlegen wollte 3, war die Situation schwieriger. 3 Thomas
hatte die Beweisbarkeit der Seelenunsterblichkeit entschieden bejaht •:

« necesse est ». 4 Indes waren von den damaligen herrschenden Schulen,
die thomistische ausgenommen, alle — die Averroisten, Skotisten,
Okkamisten — gegen die Beweisbarkeit der Seelenunsterblichkeit. Und
das Schlimmste war, daß Thomas Cajetan wankte. Schon in den

Kommentaren, im Römerbrief 5 und in der Erklärung des Ecclesiastes 6

hatte er gegen die Beweisbarkeit Stellung genommen. Im Konzil selber

erhob er sein Veto. Im Bericht heißt es : « Et reverendus dominus
Pater Thomas generalis ordinis Praedicatorum dixit, quod non placet
secunda pars bullae 'praedpiens philosophis, ut publice persuadendo

1 Testimonia ex Catholicae Ecclesiae oraculis pro commendatione Angelici
Doctoris. 1789, p. 84; vgl. Berthier, n. 397, wo noch Spezialbeweise geliefert
werden.

2 Vgl. Denzinger, n. 738-40 (Ed. 1910).
3 « Insuper omnibus et singulis philosophis in universitatibus studiorum

generalium districte pereipiendo mandamus Mansi, Sacr. Concil. collectio
v. 32, p. 842.

4 S. Th. I 75, 6 ; II C. G. c. 78, c. 79, c. 82.
5 Epist. Rom. c. IX, v. 23. « Sicut nescio mysterium Trinitatis, sicut nescio

animam immortalem quae tarnen omnia credo » (Ed. Lugduni, p. 582).
6 In Ecclesiasten, c. III, 20 : « Nullus philosophus haettenus demonstravit,

animam hominis esse immortalem : nulla apparet demonstrativa ratio ; sed fide
hoc credimus et rationibus probabilibus consonat » (Ed. Lugduni, p. 6091).



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 127

doceant veritatem fidei. » 1 Dennoch entschied das Konzil einstimmig
im Sinne des hl. Thomas. Vielleicht ist das einer der merkwürdigsten
Triumphe des Aquinaten gewesen

Die enorme dogmatische und moralische und disziplinarische
Bedeutung des Konzils von Trient (1545-1563) ist allen Kennern der

Kirchengeschichte bekannt.
Auf die einzigartige Rolle, die Thomas auf diesem epochemachenden

Konzil gespielt, hat Leo XIII. in « Aeterni Patris » hingewiesen. Gewiß,
wir betonen es nochmals, ein allgemeines Konzil unter Leitung des

Heiligen Stuhles bedarf in seinen Entscheidungen keiner Menschenweisheit,

da es von einem höheren Geiste geleitet ist. Aber zur
Begründung und Verteidigung der Entscheidungen bedarf es neben

Schrift und Tradition, und gerade auch wegen dieser Quellen, der

Theologie und Philosophie. In diesem Sinne konnte schon Kardinal
Vinzenz Justinianus den hl. Thomas « Patrum Concilii (Tridentini)
oraculum » nennen.2 Es ist gewiß bezeichnend, wenn ein Zeitgenosse
und ein Kirchenhistoriker von der Größe des Oratorianer-Kardinals
Caesar Baronius kaum nach Abschluß des Tridentinums zu dem

römischen Martyrologium zum 7. März schreiben konnte : « Es ist kaum
zu sagen, wie hoch jene reine Lehre des Aquinaten von den Konzilsvätern

gepriesen worden war ». 3 Die Behauptung, die Väter des Konzils
hätten in der 21. Sitzung über die Eucharistie die Entscheidung über
eine durchberatene Frage wegen einer Stelle des hl. Thomas noch

verschoben, ist zwar in den Konzilsakten nicht nachweisbar, da in
denselben alles Persönliche vermieden wird. Aber der Augustiner
Didacus de Payva, der als Theologe dem Konzil beiwohnte, hat, wie
Palavicino 4 berichtet, die Erzählung bestätigt, was auch P. Piccinardi
erwähnt. 5 Für das gewaltige Ansehen, das Thomas im Konzil besaß,

1 Mansi, 1. c. p. 843. Cajctan ließ sich zuviel von Pomponatus beeinflussen.
Gegen ihn schrieben Barth, de Spina O. P., f 1546, Chr. Javelli O. P., f zirka 1538,
und später vor allem Bannez und Melchior Cano O. P.

2 Vgl. Berthier, 1. c. n. 409.
3

« Vix quisquam ennarare sufficiat, quot vir sanetissimus atque eruditissimus
Theologorum praeconiis celebretur, quantumque illius illibatae doctrinae a Sanctis
Patribus in sacrosancto oecumenico Concilio considentibus fuerit acclamatus. »

Caes. Baronii, Annales eccles. v. XXII, n. 31, p. 333. Schon Baronius hebt daselbst
hervor, wie Thomas mit besonderer Auszeichnung den vier größten Kirchenlehrern

: Augustin, Ambrosius, Gregor d. Gr. und Hieronymus beigesellt wurde.
4 Istoria del Concilio di Trento, lib. XXIV, c. 10.
3 De approbatione doctrinae S. Thomae, 1. III, q. 6, a. 2. Vgl. Berthier,

ib. 11. 406.



I2>S Des Aquinaten Ruf und Ruhm

zeugt der weitere Umstand, daß jeweilen das gesamte Konzil am
Feste des großen Kirchenlehrers im März teilnahm. Als das 1563

geschah, konnte der Festprediger, Johannes Gallus, vor der ganzen
versammelten Kirchenversammlung sagen : « Seit seinem Tode ist nie
ohne den heiligen Lehrer ein Konzil gefeiert worden. Der Tod hat
ihn hingerafft und doch ist er euch gegenwärtig, und er wird ewig
lebend zugegen sein mit dem Reichtum seiner Lehre als Erbe. »1 Die
lehrinhaltliche Übereinstimmung der Dekrete und Canones der Triden-
tinersynode mit Thomas ist bisher noch nicht allseitig bis ins einzelne

klargelegt worden. Diese Frage wäre ein dankbarer Gegenstand einer
Spezialuntersuchung. Aber schon der Franziskaner P. Vivien und der

Jesuit Thomas Pius a Ponte haben nach Berliner darauf hingewiesen,
daß, wie frühere Konzilien, auch und vor allem die große Trienter
Kirchenversammlung lehrinhaltlich hauptsächlich in ihren Dekreten
und Canones dem Aquinaten folgte. Der letztere hob noch speziell
hervor, wie eng das Konzil an Thomas sich anschloß bezüglich der

Rechtfertigung, der Gnade und des Verdienst.es (Sessio VI), über die
Sakramente im allgemeinen, die Taufe und Firmung (Sessio VII),
bezüglich der heiligen Eucharistie (Sessio XIII) und Bußsakrament und
der Letzten Ölung (Sessio XIV), des heiligen Meßopfers (Sessio XXII)
und des Ehesakramentes (Sessio XXIV). 2 Der vom Konzil beschlossene

und von Pius V. edierte Cathechismus Romanus bildet eine glänzende

Bestätigung des thomistischen Geistes, der in Trient geherrscht hatte.
Ob die Summa theologica auf dem Konzilstische neben Kreuz, Bibel
und den päpstlichen Dekreten wirklich aufgelegt war, geht aus den

Konzilsakten nicht hervor, wird aber im folgenden Jahrhundert mehrfach,

wie von Antonius de Aubermont, behauptet 3 und von Leo XIII.
besonders hervorgehoben. 4

Das gewaltige Ansehen, das Thomas im Vaticanum (1870) besaß,

wird von niemanden in Frage gestellt. Die letzten glorreich regierenden

Päpste haben immer und immer wieder darauf aufmerksam gemacht.

1 « Nulla ab ejus felici transitu concilia sine sacro doctore celebrata
sunt Non ergo potuit ecclesiasticis interesse conciliis morte praeventus : verum
ecce superstes atque in aeternum victurus vobis adest, bona sua, spiritales doctrinae
thesauros, haereditario jure vobis delegavit. » Mansi, Sacr. Conc. v. 33, p. 841.

2 Vgl. Berthier, 1. c. n. 407.
3 Ib. 11. 413.
4 K Haec maxima est et Thomae propria, nec cum quopiam ex Doctoribus

catholicis communicata laus, quod Patres Tridentini, una cum Divinae Scripturae
codicibus et Pontificum Maximorum Decretis, Summam Thomae Aquinatis super
altare patere voluerunt, unde consilium, rationes, oracula peterentur. » Aet. Patr.



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 129

Thomas und die Päpste.

Konzilien und Päpste wetteiferten in der Huldigung an den großen

Aquinaten. Wer mehr geleistet von den beiden höchsten kirchlichen
Instanzen in der Förderung des Ruhmes, können wir nicht sagen.
Jedenfalls war die Zusammenwirkung eine kausal wechselseitige. Auch
können wir hier nur einige wenige päpstliche Äußerungen heranziehen,
die in der Entwicklung gewisse Gedankenlinien verkörpern.

Offiziell, wenn wir so reden dürfen, begann der kirchliche Lehrruf
des hl. Thomas mit seiner Canonisatio, 1323, am 18. Juli. In der

Heiligsprechungsbulle « Redemptorem » hat schon Johann XXII. über
Thomas jenen berühmten Ausspruch getan, den Pius XT. in « Studiorum
Ducem » wiederholte 1 : « Ipse plus illuminavit ecclesiam, quam omnes
alii doctores. »2 Die besondere Auszeichnung, den vier größten alten
Kirchenlehrern : Ambrosius, Augustin, Gregor und Hieronymus,
beigezählt zu werden, wie Baronius, Clemens XII. 3 und Leo XIII. (Act.
Patris) rühmend hervorgehoben haben, kam dem Aquinaten schon bei
der Canonisatio durch denselben Johann XXII. zu.

Der Vorwurf, den man dem Dominikanerorden oft gemacht, er

hätte sich auf die Lehre des hl. Thomas zu sklavisch eingeschworen,

fällt, wenn er begründet ist, auf dië höchste päpstliche Autorität zurück.
Wir erwähnten schon, wie Clemens VI. bereits 1346 dem Orden verbot,
irgend in einem Lehrpunkte von Thomas abzuweichen. Die Weisung
Urbans V. (1362-70) in seiner Bulle vom 31. August 1368 an den Orden
ist nicht weniger klar : « Volumus insuper et tenore praesentium vobis

injungimus, ut dicti beati Thomae Doctrinam tamquam veridicam et
catholicam sectemini. » 4

Welch glühende Begeisterung den großen Benedikt XIV. für
Thomas beherrschte, geht aus der Rede hervor, die er 1756 an das

versammelte Generalkapitel persönlich hielt und Thomas feiert als

« Theologorum Princeps, Scholarum Angelus, Ecclesiae Doctor. »5

Wachet über die echte Lehre des hl. Thomas : « custodiri germanam
doctrinam Angelici vestri Magistri », so mahnte Pius VI., als er am

1 Die Liter, encycl. « Studiorum Ducem », im « Divus Thomas », B. I, 194 ff.
abgedruckt.

2 Die Bulle » Redemptorem », das. 209 ff.
3 Bullar. O. P. v. VI, 736.
4 Bullar. O. P. v. II, 259 ; dazu Berthier, 1. c. n. 83 u. n. 175.
5 Act. Cap. generalium O. P. v. IX, p. 196-200.



130 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

17. Mai 1777 dem Generalkapitel des Dominikanerordens beiwohnte,
und der Papst scheute sich nicht, mit Berufung auf Benedikt XIV.,
Thomas zu nennen den Schild des Christentums und der Kirche festen

Hort : « christianae religionis clypeum firmumque Ecclesiae praesidium. »1

Fügen wir dem Gesagten noch die strikte Mahnung Pius X. an das

am 7. Mai 1907 in Viterbo versammelte Generalkapitel des Predigerordens

bei : Ihr werdet eifersüchtig über euren Ordensruhm wachen und
niemals euch entfernen von den reinen klaren Lehrquellen des englischen
Lehrers : « custodirete gelosamente, ne mai vi discosterete dalle pure
e limpide fonte dell' Angelico Dottore. »2 Das Recht zum rigorosen
Thomismus scheint also auch von Pius X. bestätigt zu sein. Und
Pius XI. rechnet es in « Studiorum Ducem », mit Berufung auf
Benedikt XV. 3, dem Orden zum besonderen Ruhme an, daß er nie
einen Finger breit von Thomas abgewichen wäre : » ut verbis utamur
Benedicti XV. laudi dandum est (Ordini) non tarn, quod Angelicum
Doctorem aluerit, quam quod nunquam postea, ne latum quidem
unguem, ab ejus disciplina discesserit. »

1 Von Anfang an waren es

eigentlich die Päpste, welche den Dominikanerorden zu einem strengen
Thomismus verpflichteten.

Die Not der Zeit, so bemerkten wir früher, trieb die streitende
Kirche oft zu Thomas hin. Wir wollten damit sagen : die Verteidigung
des Glaubens gegen Irrtum und Häresie. Die Not der Zeit hat
Thomas so rasch und glänzend auf das Piedestal des Ruhmes gestellt.
Man denke an den gewaltigen Kampf gegen den Nominalismus,
Averroismus und nachher die Reformation und den Subjectivismus. Thomas

war mit Augustin und Bonaventura das Waffenarsenal gegen alle

Kirchenstürmer. Das erfaßte niemand klarer als die Päpste, die Wächter
auf der Völkerwarte. Daher die ruhmreiche Anerkennung, welche die

Päpste Pius IX. 5, Leo XIII. 6, Pius XI. 7 dem Aquinaten zollten,
daß er nach seinem Tode in keinem Konzil abwesend war und wie
Pius IX. sagte, seine Lehre oft wortwörtlich in die Konzilsentscheidungen

aufgenommen wurde. Daher die wuchtige Verteidigung der

1 Act. Cap. general. O. P. Romae celebratrati 17. Maii 1777. Dazu Berthiev,
1. c. n. 185-186.

2 Vgl. Berthier, 1. c. n. 375.
3 Acta Ap. Sedis, v. VIII, 1916, p. 397.
4 Stud. Ducem, 1. c.
5 Breve an Raymund Bianchi O. P. v. 9. Juni 1870. Berthier, ib. n. 195.
6 Encycl. Act. Patris.
7 Encycl. Stud. Ducem.



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 131

Päpste Benedikt XIII. 1 (1724-1730), Clemens XII. (1730-1740) 2, als

gewisse Kreise Thomas des Jansenismus zu verdächtigen suchten.

Daher die ruhmreichen Ehrentitel, welche Päpste dem hl. Thomas
als Kämpfer für die Wahrheit gegen Häresie und Irrtum gaben. Auch
hierin folgt Leo XIII. nur Vorgängern, wenn er Thomas : « catholicac
Ecclesiae singulare praesidium » nannte. 3 Schon vor ihm hatte Pius VI.,
wie wir oben hörten, den Meister von Aquin : « christianae Religionis
clypeum firmumque Ecclesiae praesidium » gepriesen. Und lang vorher

sprach Paul V. von Thomas wie von einem glänzenden Kämpen des

katholischen Glaubens : « splendidissimi catholicac fidei athletae », an
dessen Lehre, wie an einem Stahlhelme die Geschoße der Irrlehrer
gegen die streitende Kirche abgeprallt sind : « cujus scriptorum clypeo
militans ecclesia haereticorum tela féliciter eludit. »4 Das Bekenntnis
eines Beza und anderer führender Kirchenfeinde : sie würden mit den

übrigen Kirchenlehrern leicht fertig, um die Kirche zu schlagen, wenn
Thomas nicht wäre, wurde auch von Leo XIII. als merkwürdige
Anerkennung für den großen Meister angeführt. 5

Der Aufstieg des hl. Thomas zum Lehrprimat der Universalkirche,
wir wollen sagen zum Fürsten und Lehrführer aller Scholastiker,

war ein allmählicher. Er war eigentlich Führer, ehe ihm die Kirche
offiziell die Führerpalme in die Hand drückte. Auch sollten damit
nicht die Verdienste anderer « Großen » geschmälert werden. Mit ihm
treten in den päpstlichen Dokumenten eines Sixtus V., Alexander VII.,
Innozenz XII., Benedikt XIII., Pius IX., Leo XIII.,. Pius X., vor
allem die Augustin und Bonaventura auf. Doch sollte er als der erste

gelten. Dahin zielen die fortwährenden päpstlichen Empfehlungen.
Xoch mächtiger förderte den Thomismus die Gründung eigener thomi-
stischer Lehrstühle. So ließ 1754 Benedikt XIV. in Lugo einen Lehrstuhl

für thomistische Moral gründen. 6 Ähnlich verlangte Pius VII.
im Jahre 1S02 einen Thomaslehrstuhl am Generalstudium in Macerate. 7

Wichtiger noch war es als Leo XII. 1824 Thomas zum Patron aller
höheren Studienanstalten im Kirchenstaate erkor. 8 Damit waren die

1 Vgl. Bullar. O. P. v. VI, 545 ; Berthier, ib. n. 167.
2 Bullar. O. P. v. VI, 736 ; Berthier, 1. c. n. 175.
3 Act. I'atr.
4 Bullar. O. P. v. V, 657.
5 Encycl. Aet. Patr.
6 Act. Cap. general, v. IX, 231 ; Berthier, ib. n. 179.
' Ib. 11. 1S7.
s Ib. n. 1S8. Constitutio « Quod divina ».



132 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

Wege für den großen Plan des großen Leo XIII. geebnet. Von ihm
sagt Pius XI. in « Studiorum Ducem » : Hätte er nicht anderes geleistet
als die Restauration des Thomismus, so wäre sein Name unsterblich.
Den Plan, Thomas öffentlich und feierlich zum Führer der katholischen

Philosophie und Theologie zu erheben, entwickelte Leo XIII. in dem
Rundschreiben «Aeterni Patris » vom 4. August 1879. In mehr als

100 Dokumenten4, gerichtet an Kardinäle, Erzbischöfe, Bischöfe,
Ordensgeneräle, Universitäten, Akademien, Seminarleitungen, Gelehrte,
Private, Priester und Laien, betrieb er großmütig und unermüdlich
die Durchführung des Programms. Schon in seiner Ansprache an
zirka 4000 Gelehrte vom 7. März 1880 hatte er Thomas als Patron
aller höheren Studien in Aussicht genommen 2 und mit Breve vom
4. August desselben Jahres erfüllte er « suprema auctoritate » das

Versprochene. 3 Er rühmt bei Thomas nicht bloß seine Tiefe, seine

Synthese, seine Klarheit und Weite, mit der er das Gute aus füheren
Zeiten umfaßte, die Harmonie von Glaube und Wissen, seinen Einfluß
auf Päpste und Konzilien, sondern vor allem auch, daß er die gesamte
Philosophie auf die Sinneserfahrung aufgebaut hat. 4 Wie ernst es ihm
war mit der Lehrnachfolge des hl. Thomas, zeigen die Worte, die er

am 25. November 1898 an den Minoritengeneral schrieb: «Discedere
inconsulte ac temere a sapientia Doctoris Angelici res aliéna est a

voluntate nostra eademque plena periculis. » 5 Diese letzteren Worte
Leos erinnern spontan an die Mahnung Pius X. in seinem Schreiben

vom 23. Januar 1904 an die Thomasakademie in Rom an die Philosophiedozenten

: « nimirum curae habeant a via et ratione Aquinatis nun-

quam discedere. »6 Überall kommt Pius X. auf den Lehrprimat des

hl. Thomas zurück : so in seinem Schreiben vom 6. Februar 1906 an
Bischof Egger in St. Gallen 7 und in seiner « Pascendi » gegen die
Modernisten. 8 Pius X. war es auch, der in seinem Motu proprio «Doctoris

Angelici » eine Interpretatio über die Rangordnung der verschiedenen

1 Die Dokumente im Wortlaute bei Berthier, 1. c. n. 196—n. 365.
2 Ib. n. 228 ss.
:i Ib. 11. 238 ss.
4 Aet. Patr. Berthier, n. 216.
5 Ib. 11. 352.
« Ib. n. 368.
7 « Habentque domesticum in Theologia lumen, divum Thomam Aquinatem,

quem non prineipem solum sed scholarum s. ducem magistnimque et Leo XIII
deeessor iussit esse et nos confirmavimus. » ib. 11. 371.

8 Ib. n. 376.



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 133

Kirchenlehrer und kirchlichen Schriftsteller erließ in dem Sinne : daß

alles Lob, das vor ihm oder seinen Vorgängern einem Lehrer gespendet
wurde, nur insofern Geltung habe, als jene Lehrer mit Thomas
übereinstimmen. 1

Endgültig gekrönt wurde der Lehrprimat des Aquinaten durch
Benedikt XV., der ihn durch Aufnahme in das kirchliche Rechtsbuch
(Cod. juris canonici, can. 1366, § 2) feierlichst besiegelte mit den Worten :

« Das Studium der Philosophie und der Theologie sowie den

philosophischen und theologischen Unterricht der Theologiestudierenden
haben die Professoren durchaus im Sinne und Geiste der Lehre und
Grundsätze des englischen Lehrers zu geben und diese Grundsätze

heilig zu halten. 2 Pius XI. hat in seiner Enzyklika « Studiorum
Ducem » vom 29. Juni 1923 ganz im Sinne seiner Vorgänger Thomas
gefeiert. Er proklamiert Thomas nicht bloß als « Studienführer » und
« Patron » der höheren Lehranstalten, sondern auch als Doctor «

communis » der ganzen Kirche : « sed etiam Communem seu universalem
Ecclesiae Doctorem appellandum putemus Thomam. » Er betont
daselbst mit Pius X. und Benedikt XV., daß der Modernismus anderes

nicht war, als ein Abfall von Thomas und daß vor allem die Leugnung
der unmittelbaren Erkenntnis des Seins, wie sie Thomas gelehrt, die
Wurzel des Agnosticismus war. 3 Er bestätigt den Canon 1366, § 2,

nicht bloß, und zwar wiederholt, sondern wie mit einer besonderen

Schärfe verlangt er seine Ausführung : « Sanctum igitur unicuique
esto quod in Codice juris canonici praecipitur, ut philosophiae rationalis
ac theologiae studia et alumnorum in his disciplinis institutionem
professores omnino pertractent ad Angelici Doctoris rationem, doctrinam
et principia, eaque sancte teneant, atque ad hanc normam ita se omnes

gérant, ut eum ipsi suum vere possint appellare magistrum. » 4

1
« Quod si alicujus auctoris aut Sancti doctrina a Nobis Nostrisque Deces-

soribus unquam comprobata est singularibus cum laudibus facile intelligitur
eatenus comprobata, qua cum principiis Aquinatis cohaereret aut iis haudquaquam
repugnaret. » Vgl. dazu Dr. Ude « Die Autorität des hl. Thomas v. Aquin ». Pustet
1932, S. 45.

2
« Philosophia rationalis et theologiae studia et alumnorum in his disciplinis

institutionem professores omnino pertractent ad Angelici Doctoris rationem,
doctrinam et principia eaque sancte teneant. »

3 « Hinc enim stirpitus extrahuntur errores opinionesque recentiorum, qui
volunt non ipsum ens intelligendo percipi, sed ipsius qui intelligat, afjectionem :

quos quidem errores agnosticismus consequitur tarn nervöse reprobatus Encyclicis
Literis Pascendi. » Stud. Duc.

4 Ib.

Divus Thomas. 10



134 Dos Aquinaten Ruf und Ruhm

Wir haben im Vorigen nur referiert und nie von einer Pflicht zum
Thomismus gesprochen. Davon auch hier nichts. Aber eine Tatsache
wollten wir festnageln : daß es einen Lehrprimat des hl. Thomas gibt.
Die Kirche, ihre Konzilien und Päpste gaben ihm diesen Primat, und
sie gaben diesen Primat dem Aquinaten, ihm, als dem treusten,
ragendsten Vertreter und gewaltigsten wissenschaftlichen Verteidiger
des göttlichen Depositums der Wahrheit im Sturm der Zeiten. Freilich,
wer die Kirche nicht faßt als höchste Wächterin der ewigen Wahrheit
auf Erden, über der auch im Sturm und Kampf der Zeit eine besondere

göttliche Vorsehung wacht, wird diesen Lehrprimat nie völlig zu erfassen

im stände sein.

Urteile Moderner über Thomas vpn Aquin.

Wenn wir liier das Urteil einiger Moderner über Thomas dem

Gesagten noch beifügen, so geschieht es nur zur Illustration dafür,
wie auch moderne Geister in dem Grade bewundernd oder auch

fürchtend, also doch wieder bewundernd, auf die Gestalt des Aquinaten
zurückschauen und zurückschauten, als sie sein System studierten und
besser kennen lernten Es ist das unsterbliche Verdienst des

protestantischen Friedrich Uberweg, daß er, im Gegensatze zu den früheren
modernen Philosophiehistorikern — zum Teil auch Prantl, — die das

Mittelalter nicht studierten und daher über Thomas und Mittelalter,
wie einer sagte, « mit Siebenmeilenstiefeln hinwegschritten », Thomas
und seine Zeit erforschte und jener Zeitperiode den Platz in der
Geschichte der Philosophie einräumte, den sie längst vorher hätte haben

sollen. Auch alle folgenden Herausgeber der Uberweg'schen Geschichte

über das Mittelalter, wie die Baumgartner und Geyer, haben ein hohes

Verdienst.
Wenn Protestanten, wie der edle Leibnitz, Thomas zeitlebens

bewunderten — Froshammer selbst gesteht es zu 1 — und Neander
den Aquinaten « un Docteur des siècles »2 nannte, so kam es eben

daher, daß sie den großen Kämpen des XIII. Jahrhunderts noch
besser kannten. Zu den verdienstvollsten Historikern in unserer Sache

gehört ohne Zweifel der Franzose Charles Jourdain. Mit seinem

zweibändigen Werke : « La philosophie de saint Thomas d'Aquin », das

1 Die Philosophie des Thomas v. Aquin. Leipzig 1889. Vorrede XX.
2 Vgl. Lecoultre, Essai sur la Psychologie des actions humaines d'après les

systèmes d'Aristote et de saint Thomas d'Aquin. Lausanne 1883, p. 13.



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 135

die französische Akademie 1856 als Preiswerk aufgestellt hatte, hat

er berechtigtes Aufsehen erweckt. Die erzielten Resultate schienen

damals auch vielen von uns neu. Für Jourdain ist Thomas der höchste

und vollkommenste Ausdruck des mittelalterlichen philosophischen
Denkens : « l'expression la plus haute et la plus complète de la pensée

philosophique du moyen âge. »1 Jourdain steht sogar nicht an, zu

sagen, er hätte weder bei Cartesius, Leibnitz noch in den deutschen

Philosophenschulen wahrhaft tiefe Gedanken gefunden, die nicht schon

bei Thomas ebenfalls vorhanden gewesen wären. 2 Nach Frankreich,
ein Vertreter aus Italien, ein Priester, dem man den Abfall von der
Kirche leichter verzieh als die Rückkehr zu derselben. Wir reden von
Cristoforo Bonavino oder Ausonio Franchi (1820-1895). Für ihn waren
Thomas und Kant die zwei größten Genies. Unter dem Einflüsse
des gelehrten Prof. Bertani in Mailand, der uns oft von dem

merkwürdigen Apostaten redete, siegte schließlich Thomas über Kant, den

er und sich selbst in seiner Ultima Critica 1889-93 widerlegte. Weiter,
ein Vertreter aus dem wissenschaftlich so fruchtbaren Belgien mit
seiner herrlichen Löwener Schule. Der Genter Hochschullehrer Edgar
I)c Bruyne hat uns mit seinem Bande : « Saint Thomas d'Aquin » noch

allerneuestens eine teilweise geradezu glänzende Darstellung des

englischen Lehrers geboten, wenngleich leider auch auf ihn Rousselot
einen irreführenden Einfluß ausübte. De Bruyne ist kein Anhänger
der « philosophia perennis », denn er schaut nur herrliche Ruinen des

zerfallenen Thomismus.3 Dennoch ist Thomas auch für De Bruyne :

eine einzig dastehende Gestalt in der Philosophiegeschichte *, ein Genie

von gewaltiger Denkkraft, ebenso gelehrt wie tief, der vielleicht der
beste Kenner der Griechen, Araber, Juden und Kirchenväter in seiner

Zeit war. 5 Durch die Synthese Plato und Aristoteles überragend, hat
er ein Werk errichtet, so kolossal, wie jenes, das Hegel aufzubauen
versuchte. 8 Mit K. Werner nennt er die Summa theologica des

1 La philosophie de saint Thomas d'Aquin. Paris 1858, I, Intr. p. XVI.
2 Ib. II, p. 485-86.
3 Saint Thomas d'Aquin. Paris 1928, p. 102.
4

« 11 est une ligure unique dans l'histoire de philosophie. » Ib. 74.
5 « Cet homme de génie, géant de la pensée, érudit et réfléchi, qui connaît,

le mieux peut-être de son temps, les Grecs et les Arabes, et les Juifs et les Pères. »

Ib. 05.
0 « Mais, chose curieuse, cet homme, qui par la synthèse, dépasse Platon et

Aristote et qui met sur pied une œuvre aussi colossale, que celle tentée par un
Hegel, s'incline à observer la nature d'un œil scrutateur. » Ib. 67.



136 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

unsterblichen Thomas die großartigste Frucht des mittelalterlichen
Wissens, « le produit le plus grandiose de la science médiévale ».1

Auch das modernste protestantische Deutschland hat die Größe

und die Bedeutung des hl. Thomas nicht mehr einfach geleugnet.
Harnacks Dogmengeschichte ist ein Beweis dafür. Wenn auch nicht
immer ohne irrige Auffassungen, so beschäftigt er sich doch sehr

eingehend mit der Lehre des Aquinaten. 2 Für ihn iét die mittelalterliche
Scholastik Wissenschaft wie jede andere. 3 Thomas hat die Erfahrung
ausgezeichnet herbeigezogen 4, war Denker von erstaunlicher Denkerenergie.

5 In ihm sind seine Vorgänger und Zeitgenossen

untergegangen.
6 « Im letzten Grunde — sagt er wörtlich — ist das grandiose

und komplizierte System (des Thomas) doch höchst einfach. » 7 Selbst

Rudolph Euchen legte indirekt Zeugnis ab für die geistige Macht des

Thomismus. Als der Thomismus unter der Inspiration Leos XIII.
mächtig sich erhob, schrieb er 1S86 gegen diese Renaissance eine

eigene Broschüre und leitete sie ein mit den Worten : « Die Philosophie
des Mittelalters mit ihrem Höhepunkte, dem Thomas von Aquino,
hielten wir für überwunden und begraben ; was von ihr in einzelnen
Kreisen fortvegetierte, drückte mehr ein Rest der Vergangenheit als

ein Bestandteil der Gegenwart oder gar ein Keim der Zukunft aus.

Jetzt aber drängt sich das Frühere an der Hand weltumspannender
Macht wieder in den Vordergrund des Lebens und verlangt nicht
Duldung, sondern Herrschaft. » 8 Erwähnt sei hier auch die Ansicht
des Streiters gegen den erwachenden Neuthomismus, des kürzlich
verstorbenen Friedrich Paulsen, der von der Weltanschauung des

Aquinaten sagte : « Ein mit weitem Blick und großem Scharfsinne

durchgeführtes System, das der Vernunft weiten Raum zur Betätigung
läßt, um sie zuletzt immer wieder an ihre Grenzen zu erinnern. » 9

Zum Schlüsse noch das Zeugnis eines protestantischen Schweizer-

Doktors. Die Beschäftigung mit Thomas erweckte in ihm eine fast

1 Ib. 56.
2 Vgl. Lehrb. d. Dogmengeschichte Tübingen 1910 (Vierte Aufl.). Bd. III,

S. 490 ff.
3 Das. S. 354.
I 355-
B 494. Dazu auch S. 468. u. 473
II Das. 427.
7 Das. 502.
8 Die Philosophie des Thomas v. Aquin und die Kultur der Neuzeit. Halle

18S6. S. 1.
9 Philosophia militans, S. 65.



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 137

unbegrenzte Bewunderung für den großen Meister. Wir haben Henry
Lecoultre schon erwähnt. Wie tief und kurz hat er den unsterblichen

Zug seiner Lehre charakterisiert mit den erwähnten Worten : « 11 semble

n'y pas vivre, ne vivre à aucune époque et en aucun lieu déterminé. » 1

Die päpstlichen Erlasse Leos XIII. berührend, bemerkt Lecoultre :

« Mit all diesen Erlassen ist Thomas zum eigentlichen Theologen der
römischen Kirche und dem authentischen Vertreter der katholischen
Wissenschaft erklärt worden. Es ist das die höchste Ehre, die jemand
erwarten kann, und wir zaudern nicht, zu sagen, daß, wenn solche

Ehre überhaupt einem Menschen zukommt, sie durchaus ihm gebührt » :

«C'est là le plus grand honneur auquel il pût prétendre et nous
n'hésitons pas à dire, que si cet honneur était dû à un homme, c'était
bien à lui. »2 Aus diesen Worten spricht unbegrenzte Bewunderung
für den Aquinaten. Sic enthalten aber auch eine leise Anspielung an
die berührte Schwierigkeit, welche ein Lehrprimat einem Nichtkatho-
liken begreiflicherweise einflößen muß.

1 Essai sur la Psychol. 1. c. p. 2.
- Ib. p. 16.


	Des Aquinaten Ruf und Ruhm

