Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Des Aquinaten Ruf und Ruhm
Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762596

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Des Aquinaten Ruf und Ruhm.

Von G. M. MANSER O. P,

Thomas von Aquin hat sich im Laufe der Jahrhunderte auf
philosophisch-theologischem Gebiete eine Autoritit erworben, die ihres-
gleichen sucht, ohne sie zu finden. Das mdochten wir hier, nicht
erschépfend, sondern nur mit einigen allgemeinsten Federstrichen

zeigen. Wir spielen dabei nur den « Historiker » allerdings den
sehr unvollkommenen —, ohne dabei irgendwie fiir irgend jemanden
Verpflichtungen abzuleiten, da uns hier nur geschichtliche Darstellungen
vor Augen schweben. Wenn dabei kirchliche Vorschriften mit « ver-
pflichtenden » Akzenten herangezogen werden, werden sie von uns nur
referiert, aber nicht interpretiert. Es ist fiirwahr nicht unsere Schuld,
wenn die kompetente kirchliche Behorde Verpflichtungen auferlegt hat,
die wir nur historisch registrieren. Es mag aber doch niitzlich und
interessant sein, zu erziahlen, wie die Kirche im Laufe der Zeiten iiber
Thomas und seine Lehre gedacht hat und welche Autoritit sie ihm
zuschrieb. Dabei reden wir iibrigens nicht allein von der Kirche, sondern
von der geschichtlichen Wertung des Aquinaten iiberhaupt.

Wie jede irdische Erscheinung, war auch der wachsende Ruhm
des grossen Meisters dem Entwicklungsgesetze unterworfen.

Im XIIL Jahrhundert selbst iibt wohl, wenigstens bis gegen Ende,
Albert d. Gr. noch einen gréBeren Einflull aus als sein Schiiler. Beide
zahlt ihr scharfsinniger Gegner, Siger von Brabant, in seiner Anima
intellectiva zu den hervorragendsten Philosophen seiner Zeit, stellt aber
Albert voraus: « Praecipui viri in philosophia Albertus et Thomas. »
Vielleicht treffen deswegen Roger Bacons Schmihungen noch mehr
Albert als Thomas. Auch er nennt die beiden « moderni gloriosi» 1, die
als Knaben, ohne etwas gelernt zu haben 2, wie die groffen Magistri
der beiden Bettelorden iiberhaupt, in ihren Orden eintraten.3 Aber

1 Cummunia nat., ed. . Steele, 11-12.
® Compendium studii philosophiae, c. V (ed. Brewer, p. 420).
3 Ib. c. VI (433); ib. c. V (423).

Dirus Thomas. 9



118 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

von Albert sagt er entriistet, dafl er, trotzdem er das ganze Pariser
Studium korrumpiert hdtte !, dennoch neben Aristoteles, Avicenna und
Averroes in Paris zitiert wurde und eine Autoritit besall, die nie je
ein Mensch besessen hat, nicht einmal Christus : « Nam sicut Aristoteles,
Avicenna et Averroes allegantur in scholis, sic et ipse : et adhuc vivit
et habuit in vita sua auctoritatem, quod nunquam homo habuit in
doctrina. Nam Christus non pervenit ad hoc, cum et Ipse reprobatus
fuerit ... » % Fur Alberts Vorrang im XIII. Jahrhundert spricht viel-
leicht auch die Tatsache, daB der Ordensgeneral anfinglich Albert
und nicht Thomas ums Jahr 1269 zum zweiten Male als Lehrer nach
Paris senden wollte, um den damaligen Wirren die Stirne zu bieten.
Ubrigens erreichte Thomas den Zenith seines Ruhmes erst beim
zwelten Pariser Aufenthalt, wie das s‘pﬁtere Kondolenzschreiben der
philosophischen FFakultit bestitigt. Von da an scheint Albert selbst
vor seinem Schiiler mit Bewunderung sich verbeugt zu haben. Daher
dann seine Reise nach Paris, um seinen toten Schiiler in einer Frage
— Einzigkeit der Form — zu verteidigen, die er selber anders gelgst
hatte. Wenn das richtig ist, was wir andeuteten, dann hat Thomas
im letzten Abschnitt seines Lebens seinen groBlen Meister Albert,
wenigstens moralisch, beherrscht, und das wiire sein gréffter Triumph
gewesen und das Zeichen, daf er nachher herrschen wiirde.

Den Grinden, warum Albert im XIII. Saeculum herrschte, braucht
man nicht lange nachzuspiiren. Seine riesige Umniversalitat, von der
sein Gegner Bacon sagt: «vidit infinita » 3, seine gewaltige Persin-
lichkeit, die eine neue Richtung begriindete und wihrend einem langen
Leben als Lehrer, Ordensprovinzial, Bischof, Kreuzprediger und Iriedens-
apostel iiberall in die zeitgendssischen Bewegungen, Ereignisse und
Kiampfe eingriff, erkldrt alles.

Der Aufstieg des hl. Thomas zum Firsten und Fiithrer der
Scholastik vollzog sich teilweise unter gewaltigem Geistesringen. So
war es anfinglich sogar im

Dominikanerorden.

Neben Heinrich von Gent ( 1293) aus dem Weltklerus und den
Franziskanern : Mathaeus v. Aquasparta, Wilhelm v. Ware, Wilhelm
de la Mare und Duns Scotus (+ 1308) fand Thomas in seinem Ordens-

1 Opus tert. c. IX (ed. Brewer, p. 31).
2 Ib. c. IX (p. 30).
3 Opus Minus, ed. Brewer, p. 327.



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 119

bruder Robert Kilwardby, Primas von Ingland, den michtigsten
Gegner, der am 18. Mirz 1277 sogar, wie bekannt, thomistische Thesen
verurteilte. In Meister Dietrich von Friberg, dem deutschen Domini-
kanerprovinzial von 1293-1290, nahm die mehr neuplatonisch ein-
gestellte Richtung Alberts d. Gr. teilweise scharfe Stellung gegen
Thomas. Schirfer noch waren die Angriffe des Dominikaners Durandus
v. St. Pourcain (1332), dervor W. Okkam nominalistische Thesen vertrat.

Thomas besall schon damals glithende Verehrer und Verteidiger.
So die 3 Augustinertheologen : Aegidius v. Rom (1 1316), Augustinus
Triumphus v. Ancona (T 1328), Jakob Capocci v. Viterbo (1 1307).
Weiter, der Karmelitergeneral Gerhard v. Bologna (+ 1317) und der
Weltpriester Petrus v. Auvergne (1 1305). Wie ein michtiger Wall,
um ein Bild Grabmanns zu gebrauchen !, umgaben vor allem die
Schiiler und Verehrer aus dem Predigerorden die Lehre des Meisters
von Aquino. Nennen wir Aegidius v. Lessines, Bernard v. Trilia (1 1292),
Johannes Quidort v. Paris (+ 1300), Bernard v. Gannat (1 zirka 1303),
Reginald v. Piperno, Ptolomédus v. LLucca, Johannes v. Neapel (1 zirka
1325), Robert v. Herford, Thomas de Suttona, Herviius Natalis (1 1323),
Petrus v. Palude (t 1342) und spiter Durandus v. Aurillac (+ 1380),
dem dann baldigst der « Princeps Thomistarum » Johannes Capreolus
(* 1444) folgte. LEntscheidender aber noch fiir den raschen Aufstieg
des hl. Thomas war das forsche Eingreifen der Generalleitung des
Dominikanerordens zu Gunsten des englischen Lehrers. Schon das
Generalkapitel von Mailand (1278) brach mit seinen Verordnungen die
Resistenz Kilwardbys. Dann folgen Generalkapitel auf Generalkapitel
mit der Weisung De tenenda doctrina I'r. Thomae ; so 1279, 1280,
1309, 1313, 1315, 1329, 1342, 1346. Die Not der Zeit trieb in diese
Richtung hin. Der die ganze christliche Wissenschaft bedrohende,
riesig anwachsende Nominalismus mit Okkam und die kirchlich-staats-
wissenschaftlichen Prinzipien des «Defensor pacis» des Marsilius v.
Padua, verfallt 1325, kiindeten bdse Wetter. Aber das Entscheidendste
in der I‘'rage fiir den Orden war die Intervention der héchsten kirch-
lichen Auwutoritél. Clemens VI. verbot dem 1346 tagenden General-
kapitel des Ordens 2, irgend in einem Lehrpunkte von Thomas von
Aquin abzuweichen. * Is ist vielsagend, daf es der pdpstliche Stuhl

Thomas v. Aq. (1912), S. 49.

Vgl. Chart. Par. II, n. 1147.

Vgl. J. J. Berthier O.P., Sanctus Thomas Aquinas « Doctor communis
ecclesiae ». Romae 1914, n. 71, p. 50.

W =



120 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

selbst war, der in schwerer Zeit und kaum 70 Jahre nach dem Tode des
Agquinaten, dem Orden die Verpflichtung auf die Lehre des hl. Thomas
auferlegte. Wie oft hat sich spiter dieser Notschrei wiederholt !

Thomas Geistesfiihrer an Hochschulen

und in verschiedenen religiosen Orden.

Hieriiber sind unsere Berichte schon weit mehr als liickenhaft.
Hitte P. Berthier seinen zweiten Band iiber den « Doctor Communis »
vollenden kénnen, waren wir bis ins einzelne auch hieriitber unter-
richtet worden. !

So ist es sehr wenig, wenn wir mit PlaBmann erwihnen?, dal
Thomas baldigst zum speziellen Geistesfithrer einer Mehrzahl von
Hochschulen ernannt wurde, so von Paris, Salamanca, Padua, Douais,
Avignon, Neapel, Bologna, Léwen und spiter Salzburg. Wichtig ist
der Bericht des Ptolomédus von Lucca (f 1327), dall Thomas schon zu
seiner Zeit, also kaum 50 Jahre nach seinem Tode, der « Doctor com-
munis » an der Pariser Hochschule, der weltberithmtesten, war.® Ob
das etwas spiter bei dem wogenden Kampfe gegen den Nominalismus
noch der Fall war, kann mit Recht bezweifelt werden. Jedenfalls war
er gerade in diesem Sturme der feste Hort der Wissenschaft und Kirche,
was seinen Aufstieg eminent begiinstigt hat.

Den Lehrprimat erhielt Thomas baldigst auch im Lehrplane zahl-
reicher religioser Orden und Kongregationen, so der Benediktiner,
Augustiner, der unbeschuhten Karmeliter, Redemptoristen, der Séhne
des hl. Franziskus v. Paula, des Ordens von der Erlosung der Gefangenen,
der Jesuiten, Passionisten, Lazaristen und Barnabiten.

Die Congregatio Cassinensis der Benediktiner, die fiir andere
Kongregationen des hl. Benedikt malgebend war, erliel das Dekret :
« Ut alumni sequantur doctrinam et philosophiae et theologiae Divi
Thomae. »* Auf diesen Pfaden wandelt heute noch das von Leo XIII.
belobte ® berithmte Anselmianum in Rom und wandelte einstens die
berithmte Benediktinerhochschule in Salzburg unter Babenstuber. ¢

1 J. J. Berthier O. P., Sanctus Thomas Aquinas « Doctor communis ecclesiae ».
Romae 1914.
Die Schule des hl. Thomas. Bd. I, S. 25-26 ; dazu Leo XIIT., Enc. Aet. Patris.
Vgl. Grabmann, Thomas v. Aquin, S. 5I.
Plassmann, 1. c. 1, 27.
Schr. v. 12. Nov. 1900. Berth., ib., n. 360.
Vel. P. Augustin Altermatt O.S. B., Die Primotionslehre nach P. Ludwig
Babenstuber O. S. B., Freiburg (Schweiz) 1931.

L R

o (5]



Des Aquinaten Ruf und Ruhm I21

Als Leo XIII. in seinem Breve vom 30. Dezember 18921 an den
Jesuitenorden den Lehrprimat des Aquinaten als eine lex perpetua
betonte 2, so konnte er sich dabei auf eine groBle Tradition des groBen
Ordens berufen. Wer an die Liberatore, Kleutgen, Cornoldi, De Maria,
Schiffini, Mauri, Mattiussi, Billot, Remer, Geny, die ihren Vorgingern
Sylvester Maurus, Cosmus Alamannus folgten, denkt, weil}, was die
Gesellschaft Jesu seit der Restauration fiir den Thomismus getan hat.
Hatte doch schon der grolle Stifter Ignatius Thomas als Fiithrer in der
Theologie bezeichnet : « In Theologia legetur ... doctrina scholastica
divi Thomae » (Const. p. 1v, c. XIV, § 1). Daher dann in der V. General-
congregatio die Vorschrift fiir die Theologie : « Nostri omnino sanctum
Thomam ut proprium doctorem habeant.»?® Dem fiigten die Viter
noch in der gleichen Congregatio die scharfe Weisung bei : Dozenten,
welche der Iehre des Aquinaten fremd sind, sollen ohne weiteres ent-
fernt werden vom Iehramte: «omnino removeantur.»* Dall damit
Thomas auch in der Philosophie, als aristotelischen Unterbau der
natiirlichen Ordnung Fiihrer sein miillte, wie Leo XIII. betont hat 3,
fand im Orden vdlliges Verstindnis. Bekanntlich hat sich der Orden
seit General Aquaviva hinsichtlich mancher thomistischer Thesen, auch
solcher, die unter Pius X. und Benedict XV. von der Studienkon-
gregation als sichere Normen : « tutae normae » bezeichnet wurden 5,
eine eigene Stellung gewahrt. Es liegt uns fern, irgendwie in diese
innere Ordensangelegenheit uns einzumischen. ? Die eiserne Logik der
thomistischen Lehrentwicklung wird den richtigen Weg schon finden.
Mafigebend ist fiir uns alle, was Pius XI. in «Studiorum ducem »

I Der Wortlaut des Breves bei Berthier, 1. c. n. 318-326.

2 1b. n. 325

3 Vgl. dazu auch Heimbucher, « Die Orden und Kongregationen der kath.
Kirche. 4. Lief. (1933), S. 2353.

4 Berthier, ib. n. 326.

5 Ib. n. 32r1.

6 Dekr. der Studienkongregation v. 27. Juli 1914. Act. Ap. Sed. VI. Dazu
S. Congreg. de Sem. et de Stud. Univ. v. 7. Marz 1916. Act. Ap. Sed. VIII,
p. I57.

7 Dariiber vergleiche : Epistola A. R. P. W. Leddchowskt, ... de doctrina
S. Thomae magis magisque in Societate fovenda. Oniae 1917 ; Pégues O. P,
Autour de S. Thomas. Toulouse 1918 ; Sadoc Szabo O. P., « Die Autoritit des
hl. Thomas von Aquin in der Theol. 1912, S. 133 . (Pustet). Ehrle S. J., Grundsitz-
liches zur Charakteristik der neueren und neuesten Scholastik. Ireiburg 1918 ;
A. Hovvdath O. P., Kampf um den hl. Thomas. « Divus Thomas », IV ; Ude,
Die Autoritit des hl. Thomas als Kirchenlehrer, 1932, S. 47 u. S. 1935 ff.; ferner
Zeitschrift fur kath. Theologie, Bd. 42, 205-253 ; Bd. 43, 760 ff. ; Bd. 50, 4-26.



122 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

gesagt : Niemand hat Verpflichtungen aufzuerlegen, wo die Kirche
keine auferlegt. Malgebend bleibt aber auch die allgemeine Vorschrift,
die derselbe Pius XI. an derselben Stelle gegeben ; trotz der Lehr-
autoritit, die den vortrefflicheren Autoren der verschiedenen katho-
lischen Schulen zukommt, haben doch alle Lehrer der Philosophie und
Theologie gemill der Vorschrift des kirchlichen Gesetzbuches den
hl. Thomas wahrhaftig als ¢sren Fiithrer und Iehrer zu betrachten :
«1ta se omnes gerant, ut eum ipsi suwm vere possint appellare magi-
strum.» Damit ist das Recht, dem strengeren Thomismus zu folgen,
sicherlich niemanden bestritten. Wie Leo XIII., der ebenfalls einen
gewissen Lehrspielraum offen lie, hieritber personlich dachte, hat er
in seinem Schreiben an den hochverdienten Michael De Maria S. J.
vom 14. Januar 1893 kundgegeben, wo er offen das Prinzip aufstellte :
je enger der Amschlufi an Thomas, desto solider wird die Lehre sein.

Thomas von Aquin und die Griechen.

AubBerordentlich iiberraschend und frithzeitig war der Einflu des
Aquinaten auf die Griechen, sowohl die Schismatiker als auch die
Freunde der kirchlichen Unio, die hauptsichlich auf den Synoden
von Lyon (1274) und Florenz (1439-1445) besprochen wurde. Auf
beiden Konzilien iibte, neben den Werken des hl. Bonaventura, das
thomistische Opusculum : « Contra errores Graecorum » und die Summa
theologica den EinfluB aus.? Zuerst ein Wort iiber die Gegner der
Unio. Schon Angelus Panaretus soll kaum 30 Jahre nach dem Tode
des Aquinaten itber 20 Disputationen gegen ihn geschrieben haben,
die noch inediert in Oxford liegen. * Neilos Kabasilas, seit 1300 Metro-
polit v. Thessalonike, schrieb die wichtigste Streitschrift gegen die
Prozessionslehre des Aquinaten, die Michael Rackl nach einer Miinchener
Handschrift untersuchte.* Er, den nachher sein Schiiler Demetrios
Kydones widerlegt ®, gesteht Thomas ohne Zaudern den Primat unter
den Lateinern zu. ® Fast rithrend ist die Klage eines anonymen Schis-

1 « Tu enim hoc apud te penitus persuaso, quod sacpius a nobis edictum
est, tanto meliorem disciplinarum fore rationem, quanto ad doctrinam ejusdem
Agquinatis propius accesserit. » Berthier, n. 326. '

2 Ib. n. 301 u. 398.

3 Ib. n. 676.

* Cod. Monac. gr. 28. Vgl. « Divus Thomas », VII (1920), S. 304 ff.

5 Rackl, das. 307.

6 Das. 308.



Des Aquinaten Ruf und Rubm 123

matikers, die am Rande einer Pariser Handschrift steht: « O Thomas,
wirest du doch ein Orientale gewesen und nicht ein Abendlinder !
Hittest du doch als Orthodoxer (Schismatiker) iiber die processio des
Heiligen Geistes so wunderbar geschrieben, wie tiber andere Fragen. » !

Thomas besall aber unter den Griechen vor allem bewundernde
Freunde. Ein grofler Verehrer des englischen Lehrers war nach seiner
Bekehrung Barlaam de Seminaria, von dem wir mehrere Briefe {iber
die Unio der beiden Kirchen besitzen 2, und den schon Boccaccio und
Petrarca wegen seiner Gelehrsamkeit rithmten. 3

Ein schlagender Beweis fiir die Verehrung, welche gelehrte Griechen
fir Thomas hatten, sind die Ubersetzungen zahlreicher Werke des
Aquinaten. Mehrere Werke wurden mehrmals iibersetzt. Die Biblio-
theken des Athos, die Ambrosiana und Vaticana besitzen eine Reihe
von griechischen Handschriften von thomistischen Werken. 4 Besondere
Bewunderung besallen auch die Griechen fiir die beiden' Swummen.
Einige glaubten, dall schon Maximus Planudes ums Jahr 1330 Teil-
stiicke der Summa theologica ins Griechische iibersetzt hiitte. ®* Sicher
hat der Monch Gregorius Akindynos in der Zeit von 1350 einige Kapitel
aus Contra Gentes wortwortlich tibersetzt, die im Drucke vorliegen. ¢
Der hervorragende Eiferer fiir Thomas war der schon erwihnte Demetrius
Kvdonius, der um die gleiche Zeit, nachdem er in Mailand das Lateinische
erlernt hatte, wie er selbst erzahlt, beide Swummen ins Griechische
iibertrug. 7 Derselbe Demetrius iibersetzte das Opusculum ad Cantorem
Antiochenum, das wir inhaltlich genauer kennen unter der Uberschrift :
«De rationibus fidei contra Saracenos, Graecos et Armenos.»$ Ein
gewisser Prochorus, wahrscheinlich ein Bruder des Demetrius, iiber-
setzte : De aeternitate mundi » ungefahr 1358. ¥ Das berithmte Opusculum

1 « Utinam, o Thoma, non in Occidente, sed in Oriente natus esses ! Utinam
orthodoxus esses, non minus de Processione Spiritus Sancti, quam de aliis quaestio-
nibus, quas admirando prorsus modo tractas. » Bevthier, n. 679.

-2 Migne, P. Gr. 151, col. 12453 ss.

3 Ib. Berthier, ib. n. 676.

4 Grabmann, Thomas von Aquin, S. 36. Vgl. auch Uberweg-Geyer, 1928,
S. 287 u. 766 ; ferner Edmond Bouvy, Revue Augustienne, vol. 16, S. 401-408.
M. Rackl, Die griechische Ubersetzung der Summa Theol. Byzant, Zeitschr. 24,
48-60.

5 Berthier, ib. n. 676.

§ Migne, P. Gr. 151, col. 1191 ff.

“ Berthier, ib. n. 677, mit Verweisen auf Handschr. in der Vaticana u. Paris.
Cod. Vat. Gr. n. 1093 u. n. 1122. Berthier, ib. n. 677.

9 Vat. Gr. 1102. Berthier, n. 678.

3



124 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

«De ente et essentia » wurde mehrmals ins Griechische ubertragen, so
auch von Johannes Argyropulus.! Ein eigentlicher Enthusiast fiir
Thomas war Georgius Scholarius, spiter unter dem Namen : Gennadius,
Patriarch von Konstantinopel ( 1464). Er tbersetzte ins Griechische
die Quaestio disputata «De spiritualibus creaturis » oder « De Angelis »,
wie schon De Rubeis? und Echard?® berichtet haben, weiter die
Kommentare des Thomas De Anima? und teilweise jene in die
Metaphysik. > Zum beriihmten Opusculum De ente el essentia schrieb
er einen eigenen Kommentar. ¢

Gennadius nahm mit dem gelehrten Kardinal Bessarion, damals
Patriarch von Konstantinopel, teil am Konzil von Florenz (1430).
Bessarion hat bekanntlich von Thomas den Ausspruch getan: «vir
plane peripateticus, non minus inter sanctos doctissimus, quam inter
doctos sanctissimus. » 7 So grof soll in jener Synode die Begeisterung
der Griechen fiir Thomas gewesen sein, dal} sie sein Festoffizium 1ns
Griechische iibersetzt hitten.® Doch ist diese Ubersetzung bis dato
nicht nachweisbar.

Thomas und die Konzilien.

Schon unmittelbar nach seinem Tode auf dem Konzil zu Lyon
(1274), so erwahnten wir, iibte Thomas seinen doktriniren Einflul aus.
Das folgende Konzil zu Vienne (1311-1312) verurteilte Petrus Johannis
Olivi (1 1297), einen Zeitgenossen des Aquinaten. Als Fiihrer der
Spiritualen verfocht er im Menschen eine Mehrzahl der Seelen im Sinne
des ilteren Augustinismus, den hierin, wenige wie Kilwardby, Roger
Bacon ausgenommen, alle groBen Augustiner im XIII. Jahrhundert
verlassen hatten. Sie traten fiir die inzigkeit der Seele ein, was natiirlich
nicht identisch ist mit der Einzigkeit der IForm, ein. Fiir Olivi war
daher die Vereinigung der intellektuellen Seele und des Menschenleibes
nicht eine unmittelbare, nicht per se, sondern nur eine muttelbare, d. h.
mittelst der anima senmsifiva, die mit der geistigen und vegetativen
Seele in einer materia spiritualis als Subjekt vereinigt sein sollte. Diese

Berthier, n. 679.

De gestis et scriptis et doct. S. Th. diss. XIII.
Scriptores Ord. Praed. I, 345 ff.

Vat. Gr. 235.

Berthier, ib. n. 678.

Ib. n. 678.

Vgl. Berthier, ib. n. 679.

Ib. p. 693.

LI R

®w =N s o



Des Aquinaten Ruf und Ruhm I25

letztere Auffassung verurteilte das Konzil mit den Worten : «si quis-
quam deinceps asserere, defendere seu tenere pertinaciter praesumpserit,
quod anima rationalis seu intellectiva non est forma corporis humani
per se et essentialiter, tanquam haereticus sit censendus. »! Da Augu-
stiner, sogar Ordensbrider vor allem, Olivis Verurteilung betrieben,
darf man nicht annehmen, daBl das Konzil die von Thomas gegen
die Augustiner so tapfer verteidigte Einzigkeit der Form irgendwie in
die Entscheidung hineinbeziehen wollte, noch den sigerischen Averrois-
mus, der eigentlich die intellektuelle Seele als forma corporis humani
auch geleugnet hatte. Was das Konzil im Interesse der Einheit Christi
statuieren wollte, war die Einzigkeit der Seele. Die Griinde hiefiir lagen
allerdings auf dem Wege zur Einzigkeit der Form {iberhaupt, wie Thomas
sie verfochten hatte, und insofern kann man von einem Siege des
Thomismus im Konzil von Vienne reden.

Die Not trieb oft kirchlich-wissenschaftliche Kreise zu Thomas hin,
so deuteten wir oben an. Die Kirche ist ja selbstverstindlich in ihren
Entscheidungen unfehlbar, weil vom Heiligen Geiste geleitet. Aber in
der Begriindung und Verteidigung ihrer Entscheidungen bedarf sie
der philosophisch-theologischen Wissenschaft. Ein prignantes Beispiel
haben wir an dem Konzil von Konstanz 1414, das gegen Hus zu
entscheiden hatte. Dort waren héchste kirchliche Kreise vom Nomina-
lismus oder Okkamismus verseucht. Kardinal Peter d’Ailly, der Prisi-
dent der Konzilskommission gegen Hus, war ein Okkamist, dem Hus
ins Gesicht sagen konnte : was ich gelehrt habe, entnahm ich deinen
eigenen Schriften. * Der spitere Luther war bekanntlich auch ein
Okkamist 3, der 1520 offen bekannte, dall er selber ein Husite sei und
Joh. Hus vor ihm schon das rechte Evangelium verkiindet hitte. 4
Dennoch verurteilte das Konzil den Hus. Zu wem hat es in seiner Not
wissenschaftlich seine Zuflucht genommen ?  Zu Thomas! Nach
Coccaeus hat Luther spiter offen bekannt: im Konzil von Konstanz
hat Thomas von Aquin den Sieg iiber J. Hus davongetragen. ®

L Mansi, Sacr. Conc. coll. v. 25, p. 411. Dazu : Zigliara O. P., « De mente
Concilii Viennensis in definiendo dogmate unionis animae h. cum corpore »;
P. Ehrle S. J., Zur Vorgeschichte des Concils v. Vienne. Archiv f. Lit. u. Kirchen-
geschichte, 11, 353 ff.; III, 409 ff.

2 Vgl. Tschackert, Peter von Ailly, Gotha 1877, S. 325 ; Manser, Drei Zweifler
am Kausalprinzip im XIV. Jahrh. Jahrb. f. Phil. u. spek. Theol. Bd. XXVII.

3 Vgl. Denifle O. P., Luther und Luthertum, S. 569 ff.

4 J. Jansen, Geschichte des deutschen Volkes, B. II (1897), S. o4.

5 Acta et scripta Lutheri an. 1524. Berthier, ib, n. 3953.



126 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

Uber den Triumph des hl. Thomas im Konzil von Florenz (1439
bis 1445), an dem die beiden eminenten Thomisten Antoninus von
Florenz und Kardinal Turrecremata anwesend waren, wurde schon
berichtet. P. Jurami steht nicht an, zu sagen : « Non a vero aberrabit,
qui dixerit, Concilium Florentinum compendium esse Summae divi
Thomae. » !

Seltsam war die Situation im V. Lateran-Konzil (1512), an dem
der Dominikanergeneral und Kardinal de Vio Cajefanus personlich
teilnahm. Neben den Rechten des Papstes iiber das Konzil, wo Thomas
und Bonaventura die schiarfsten Richtlinien gegeben hatten, bezogen
sich die Entscheidungen auf die Menschenseele, mit der direkten Spitze
gegen den lateinischen Awverroismus : seine «duplex veritas», seine
«einzige Menschenseele » — intellectus numerice unus — alles Thesen,
die Thomas in fithrender Rolle schon im XIII. Saeculum gegen Siger
v. Brabant siegreich zuriickgeworfen hatte.® Als dann das Konzil in
einem zweiten Teil seiner Bulle die philosophische Beweisbarkeit der
Unsterblichkeit der Seele in seiner Sessio VIII, Dezember 1513, den
Dozenten auferlegen wollte 3, war die Situation schwieriger. * Thomas
hatte die Beweisbarkeit der Seelenunsterblichkeit entschieden bejaht :
«necesse est ». * Indes waren von den damaligen herrschenden Schulen,
die thomistische ausgenommen, alle — die Averroisten, Skotisten,
Okkamisten — gegen die Beweisbarkeit der Seelenunsterblichkeit. Und
das Schlimmste war, dall Thomas Cajetan wankte. Schon in den
Kommentaren, im Romerbrief ® und in der Erkliarung des Ecclesiastes ¢
hatte er gegen die Beweisbarkeit Stellung genommen. Im Konzil selber
erhob er sein Veto. Im Bericht heiflf es: « Et reverendus dominus
Pater Thomas generalis ordinis Praedicatorum dixit, quod non placet
secunda pars bullae praecipiens philosophis, ut publice persuadendo

1 Testimonia ex Catholicae Ecclesiae ... oraculis pro commendatione Angelici
Doctoris. 1789, p. 84 ; vgl. Berthier, n. 397, wo noch Spezialbeweise geliefert
werden.

2 Vgl. Denzinger, n. 738-40 (Ed.-1910).

3 « Insuper omnibus et singulis philosophis in universitatibus studiorum
generalium ... districte percipiendo mandamus . ... Mansi, Sacr. Concil. collectio
v. 32, p. 842.

4 S.Th.Iy75, 6;IIC. G.c. 78, c. 79, c. 82.

5 Epist. Rom. c. IX, v. 23. «Sicut nescio mysterium Trinitatis, sicut nescio
animam immortalem ... quae tamen omnia credo» (Ed. Lugduni, p. 582).

5 In Ecclesiasten, c. III, 20: « Nullus philosophus hacttenus demonstravit,
animam hominis esse immortalem : nulla apparet demonstrativa ratio; sed fide
hoc credimus et rationibus probabilibus consonat» (Ed. Lugduni, p. 609%).



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 127

doceant veritatem fidei.» ! Dennoch entschied das Konzil einstimmig
im Sinne des hl. Thomas. Vielleicht ist das einer der merkwiirdigsten
Triumphe des Aquinaten gewesen !

Die enorme dogmatische und moralische und disziplinarische Be-
deutung des Konzils von Trient (1545-1563) ist allen Kennern der
Kirchengeschichte bekannt.

Auf die einzigartige Rolle, die Thomas auf diesem epochemachenden
Konzil gespielt, hat Leo XIII. in « Aeterni Patris » hingewiesen. Gewil3,
wir betonen es nochmals, ein allgemeines Konzil unter Leitung des
Heiligen Stuhles bedarf in seinen Ewnischeidungen keiner Menschen-
weisheit, da es von einem hdoheren Geiste geleitet ist. Aber zur
Begriindung und Verteidigung der Entscheidungen bedarf es neben
Schrift und Tradition, und gerade auch wegen dieser Quellen, der
Theologie und Philosophie. In diesem Sinne konnte schon Kardinal
Vinzenz Justinianus den hl. Thomas «Patrum Concilii (Tridentini)
oraculum » nennen. 2 Es ist gewill bezeichnend, wenn ein Zeitgenosse
und ein Kirchenhistoriker von der GroBe des Oratorianer-Kardinals
Caesar Baronius kaum mnach Abschlull des Tridentinums zu dem
romischen Martyrologium zum #%. Mérz schreiben konnte : « Es ist kaum
zu sagen, wie hoch jene reine Lehre des Aquinaten von den Konzils-
vitern gepriesen worden war ». ® Die Behauptung, die Viter des Konzils
hitten in der 21. Sitzung iiber die Eucharistie die Entscheidung iiber
eine durchberatene Frage wegen einer Stelle des hl. Thomas noch
verschoben, ist zwar in den Konzilsakten nicht nachweisbar, da in
denselben alles Personliche vermieden wird. Aber der Augustiner
Didacus de Payva, der als Theologe dem Konzil beiwohnte, hat, wie
Palavicino ¢ berichtet, die Erzdhlung bestitigt, was auch P. Piccinardi
erwihnt. > Fiir das gewaltige Ansehen, das Thomas im Konzil besal,

1 Manst, 1. c. p. 843. Cajetan lieB sich zuviel von Pomponatus beeinflussen.
Gegen ihn schrieben Barth. de Spina O. P., t 1546, Chr. Javelli O. P., { zirka 1538,
und spater vor allem Bannez und Melchior Cano O. P.

2 Vgl. Berthier, 1. c. n. 409.

? « Vix quisquam ennarare sufficiat, quot vir sanctissimus atque eruditissimus
Theologorum praeconiis celebretur, quantumque illius illibatae doctrinae a sanctis
Patribus in sacrosancto oecumenico Concilio considentibus fuerit acclamatus. »
Caes. Baronii, Annales eccles. v. XXII, n. 31, p. 333. Schon Baronius hebt daselbst
hervor, wie Thomas mit besonderer Auszeichnung den vier gréoBten Kirchen-
lehrern : Augustin, Ambrosius, Gregor d. Gr. und Hieronymus beigesellt wurde.

* Istoria del Concilio di Trento, lib. XXIV, c. 10.

® De approbatione doctrinae S. Thomae, 1. III, q. 6, a. 2. Vgl. Berthier,
ib. n. 406.



128 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

zeugt der weitere Umstand, daB jeweilen das gesamte Konzil am
Feste des groBen Kirchenlehrers im Mirz teilnahm. Als das 1563
geschah, konnte der Festprediger, Johannes Gallus, vor der ganzen
versammelten Kirchenversammlung sagen : « Seit seinem Tode ist nie
ohne den heiligen Lehrer ein Konzil gefeiert worden. Der Tod hat
ihn hingerafft und doch ist er euch gegenwirtig, und er wird ewig
lebend zugegen sein mit dem Reichtum seiner Lehre als Erbe. »1 Die
lehrinhaltliche Ubereinstimmung der Dekrete und Canones der Triden-
tinersynode mit Thomas ist bisher noch nicht allseitig bis ins einzelne
klargelegt worden. Diese Irage wire ein dankbarer Gegenstand einer
Spezialuntersuchung. Aber schon der Franziskaner P. Vivien und der
Jesuit Thomas Pius a Ponte haben nach Berthier darauf hingewiesen,
dal, wie frithere Konzilien, auch und vor allem die grolle Trienter
Kirchenversammlung lehrinhaltlich hauptsichlich in ihren Dekreten
und Canones dem Aquinaten folgte. Der letztere hob noch speziell
hervor, wie eng das Konzil an Thomas sich anschlof3 beziiglich der
Rechtfertigung, der Gnade und des Verdiensles (Sessio VI), iiber die
Sakrvamente im allgemeinen, die Taufe und Firmung (Sessio VII),
beziiglich der heiligen Eucharistie (Sessio XIII) und Bufsakrament und
der Letzten Olung (Sessio XIV), des heiligen Mefopfers (Sessio NXII)
und des Ehesakramentes (Sessio XXIV).? Der vom Konzil beschlossene
und von Pius V. edierte Cathechismus Romanus bildet eine glinzende
Bestitigung des thomistischen Geistes, der in Trient geherrscht hatte.
Ob die Summa theologica auf dem Konzilstische neben Kreuz, Bibel
und den pidpstlichen Dekreten wirklich aufgelegt war, geht aus den
Konzilsakten nicht hervor, wird aber im folgenden Jahrhundert mehr-
fach, wie von Antonius de Aubermont, behauptet ® und von Leo XIII.
besonders hervorgehoben. 4

Das gewaltige Ansehen, das Thomas im Vaticanum (1870) besal,
wird von niemanden in Frage gestellt. Die letzten glorreich regierenden
Pipste haben immer und immer wieder darauf aufmerksam gemacht.

1 ¢Nulla ... ab ejus felici transitu concilia sine sacro doctore celebrata
sunt ... Non ergo potuit ecclesiasticis interesse conciliis morte praeventus: verum
ecce superstes atque in aeternum victurus vobis adest, bona sua, spiritales doctrinae
thesauros, haereditario jure vobis delegavit.» Manst, Sacr. Conc. v. 33, p. 84I.

2 Vgl. Berthier, 1. c. n. 407.

3 Ib. n. 413.

4 « Haec maxima est et Thomae propria, nec cum quopiam ex Doctoribus
catholicis communicata laus, quod Patres Tridentini, una cum Divinae Scripturae
codicibus et Pontificum Maximorum Decretis, Summam Thomae Aquinatis super
altare patere voluerunt, unde consilium, rationes, oracula peterentur. » Aet. Patr.



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 129

Thomas und die Pidpste.

Konzilien und Pipste wetteiferten in der Huldigung an den grol3en
Aquinaten. Wer mehr geleistet von den beiden héchsten kirchlichen
Instanzen in der Férderung des Ruhmes, kénnen wir nicht sagen.
Jedenfalls war die Zusammenwirkung eine kausal wechselseitige. Auch
konnen wir hier nur einige wenige pipstliche AuBerungen heranzichen,
die in der Entwicklung gewisse Gedankenlinien verkérpern.

Offiziell, wenn wir so reden diirfen, begann der kirchliche Lehrruf
des hl. Thomas mit seiner Canonisatio, 1323, am 18. Juli. In der
Heiligsprechungsbulle « Redemptorem » hat schon Johann XXII. {iber
Thomas jenen berithmten Ausspruch getan, den Pius XI. in « Studiorum
Ducem » wiederholte ': « Ipse plus illuminavit ecclesiam, quam omnes
alil doctores. »2 Die besondere Auszeichnung, den vier gréfiten alten
Kirchenlehrern : Ambrosius, Augustin, Gregor und Hieronymus, bei-
gezihlt zu werden, wie Baronius, Clemens XII.? und Leo XIII. (Aet.
Patris) rithmend hervorgehoben haben, kam dem Aquinaten schon bei
der Canonisatio durch denselben Johann XXII. zu.

Der Vorwurf, den man dem Dominikanerorden oft gemacht, er
hitte sich auf die Lehre des hl. Thomas zu sklavisch eingeschworen,
fallt, wenn er begriindet ist, auf die héchste piapstliche Autoritiit zurtick.
Wir erwihnten schon, wie Clemens VI. bereits 1346 dem Orden verbot,
irgend in einem Lehrpunkte von Thomas abzuweichen. Die Weisung
Urbans V. (1362-70) in seiner Bulle vom 31. August 1368 an den Orden
ist nicht weniger klar : « Volumus insuper et tenore praesentium vobis
injungimus, ut dicti beati Thomae Doctrinam tamquam veridicam et
catholicam sectemini. »

Welch glithende Begeisterung den groen Benedikt XIV. fir
Thomas beherrschte, geht aus der Rede hervor, die er 1756 an das
versammelte Generalkapitel personlich hielt und Thomas feiert als
« Theologorum Princeps, Scholarum Angelus, Ecclesiae Doctor. »®
Wachet iiber die echte Lehre des hl. Thomas: «custodiri germanam
doctrinam Angelici vestri Magistri», so mahnte Pius VI., als er am

1 Die Liter. encycl. « Studiorum Ducem », im « Divus Thomas », B. I, 194 ff.
abgedruckt. '

2 Die Bulle « Redemptorem », das. 209 ff.

8 Bullar. O. P. v. VI, 736.

1 Bullar. O. P. v. II, 259 ; dazu Berthier, 1. c. n. 83 u. n. 175.

5 Act. Cap. generalium O. P. v. IX, p. 196-200.



130 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

17. Mai 1777 dem Generalkapitel des Dominikanerordens beiwohnte,
und der Papst scheute sich nicht, mit Berufung auf Benedikt NIV,
Thomas zu nennen den Schild des Christentums und der Kirche festen
Hort : «christianae religionis clypeum firmumque Ecclesiae praesidium.»?
Figen wir dem Gesagten noch die strikte Mahnung Pius X. an das
am 7. Mai 1907 in Viterbo versammelte Generalkapitel des Prediger-
ordens bei : Ihr werdet eifersiichtig tiber euren Ordensruhm wachen und
niemals euch entfernen von den reinen klaren Lehrquellen des englischen
Lehrers : «custodirete gelosamente, ne mai vi discosterete dalle pure
e limpide fonte dell” Angelico Dottore.»? Das Recht zum rigorosen
Thomismus scheint also auch von Pius X. bestitigt zu sein. Und
Pius XI. rechnet es in «Studiorum Ducem», mit Berufung auf
Benedikt XV.3, dem Orden zum besonderen Ruhme an, dall er nie
einen Iinger breit von Thomas abgewichen wire : «ut verbis utamur
Benedicti XV. laudi dandum est (Ordini) non tam, quod Angelicum
Doctorem aluerit, quam quod nunquam postea, ne latum quidem
unguem, ab ejus disciplina discesserit.»* Von Anfang an waren es
eigentlich die Pdpste, welche den Dominikanerorden zu einem strengen
Thomismus verpflichteten.

Die Not der Zeit, so bemerkten wir friither, trieb die streitende
Kirche oft zu Thomas hin. Wir wollten damit sagen : die Verteidigung
des Glaubens gegen Irrtum und Héiresie. Die Not der Zeit hat
Thomas so rasch und glinzend auf das Piedestal des Ruhmes gestellt.
Man denke an den gewaltigen Kampf gegen den Nominalismus, Aver-
roismus und nachher die Reformation und den Subjectivismus. Thomas
war mit Augustin und Bonaventura das Waffenarsenal gegen alle
Kirchenstiirmer. Das erfallte niemand klarer als die Pépste, die Wiichter
auf der Voélkerwarte. Daher die ruhmreiche Anerkennung, welche die
Papste Pius IX.%, Leo XIIIL. % Pius XI.7 dem Aquinaten zollten,
dal er nach seinem Tode in keinem Konzil abwesend war und wie
Pius IX. sagte, seine Lehre oft wortwortlich in die Konzilsentschei-
dungen aufgenommen wurde. Daher die wuchtige Verteidigung der

1 Act. Cap. general. O. P. Romae celebratrati 17. Maii 1777, Dazu Berthier,
l. ¢c. n. 185-1806.

2 Vgl. Berthier, 1. c¢. n. 375.

3 Acta Ap. Sedis, v. VIII, 1916, p. 397.

4 Stud. Ducem, 1. c.

5 Breve an Raymund Bianchi O. P. v. 9. Juni 1870. Berthier, ib. n. 1953.

6 Encycl. Aet. Patris.

7 Encycl. Stud. Ducem.



Des Aquinaten Ruf und Ruhm I3L

Pipste Benedikt XIII.' (1724-1730), Clemens XII. (1730-1740) 3, als
gewisse Kreise Thomas des Jansenismus zu verdichtigen suchten.
Daher die ruhmreichen Ehrentitel, welche Pipste dem hl. Thomas
als Kampfer fiir die Wahrheit gegen Hiresie und Irrtum gaben. Auch
hierin folgt Leo XIII. nur Vorgingern, wenn er Thomas : « catholicae
Ecclesiae singulare praesidium » nannte. * Schon vor ihm hatte Pius VI,
wie wir oben horten, den Meister von Aquin : «christianae Religionis
clypeum firmumque Ecclesiae praesidium » gepriesen. Und lang vorher
sprach Paul V. von Thomas wie von einem glinzenden Kdmpen des
katholischen Glaubens : «splendidissimi catholicae fidei athletae », an
dessen Lehre, wie an einem Stahlhelme die Gescholle der Irrlehrer
gegen die streitende Kirche abgeprallt sind : « cujus scriptorum clypeo
militans ecclesia haereticorum tela feliciter eludit. »? Das Bekenntnis
eines Beza und anderer fithrender Kirchenfeinde : sie wiirden mit den
iibrigen Kirchenlehrern leicht fertig, um die Kirche zu schlagen, wenn
Thomas nicht wire, wurde auch von Leo XIII. als merkwiirdige
Anerkennung fiir den grolen Meister angefiihrt. ®

Der Aufstieg des hl. Thomas zum Lehrprimat der Universalkirche,
wir wollen sagen zum Flrsten und Lehrfithrer aller Scholastiker,
war ein allmihlicher. Er war eigentlich Fiihrer, ehe ihm die Kirche
offiziell die Fithrerpalme in die Hand driickte. Auch sollten damit
nicht die Verdienste anderer « Groflen » geschmilert werden. Mit ihm
treten in den pipstlichen Dokumenten eines Sixtus V., Alexander VII.,
Innozenz XII., Benedikt XIII., Pius 1X., Leo XIII., Pius X., vor
allem die Augustin und Bonaventura auf. Doch sollte er als der erste
gelten. Dahin zielen die fortwdhrenden pépstlichen Empfehlungen.
Noch michtiger forderte den Thomismus die Grindung eigener thomi-
stischer Lehrstithle. So lieB 1754 Benedikt XIV. in Lugo einen Lehr-
stuhl fiir thomistische Moral griinden. ® Ahnlich verlangte Pius VII.
im Jahre 1802 einen Thomaslehrstuhl am Generalstudium in Macerate. ?
Wichtiger noch war es als Leo XII. 1824 Thomas zum Patron aller
héheren Studienanstalten im Kirchenstaate erkor. ®# Damit waren die

1 Vgl. Bullar. O. P. v. VI, 545 ; Berthier, ib. n. 167.
2 Bullar. O. P. v. VI, 736 ; Berthier, 1. c. n. 175.

3 Aet. Patr.

4 Bullar. O.P. v. V, 657.

5 Encycl. Aet. Patr.

6 Act. Cap. general. v. IX, 231 ; Berthier, ib. n. 179.
7 Ib. n. 187.

8 Ib. n. 188. Constitutio « Quod divina ».



I32 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

Wege fiir den grofen Plan des grollen Leo XIII. geebnet. Von ihm
sagt Pius XI. in « Studiorum Ducem » : Hitte er nicht anderes geleistet
als die Restauration des Thomismus, so wire sein Name unsterblich.
Den Plan, Thomas 6ffentlich und feierlich zum Fiihrer der katholischen
Philosophie und Theologie zu erheben, entwickelte Leo XIII. in dem
Rundschreiben « Aeterni Patris » vom 4. August 1879. In mehr als
100 Dokumenten !, gerichtet an Kardinile, Erzbischife, Bischdife,
Ordensgenerile, Universititen, Akademien, Seminarleitungen, Gelehrte,
Private, Priester und Laien, betrieb er groBmiitig und unermiidlich
die Durchfihrung des Programms. Schon in seiner Ansprache an
zirka 4000 Gelehrte vom 7. Marz 1880 hatte er Thomas als Patron
aller hoheren Studien in Aussicht genommen > und mit Breve vom
4. August desselben Jahres erfiillte er «suprema auctoritate» das
Versprochene. ® Ir rithmt bei Thomas nicht bloB3 seine Tiefe, seine
Synthese, seine Klarheit und Weite, mit der er das Gute aus fitheren
Zeiten umfaBte, die Harmonie von Glaube und Wissen, seinen Einflul3
auf Pipste und Konzilien, sondern vor allem auch, dall er die gesamte
Philosophie auf die Sinneserfahrung aufgebaut hat. * Wie ernst es ihm
war mit der Lehrnachfolge des hl. Thomas, zeigen die Worte, die er
am 25. November 1898 an den Minoritengeneral schrieb : « Discedere
inconsulte ac temere a sapientia Doctoris Angelici res aliena est a
voluntate nostra eademque plena periculis. » ® Diese letzteren Worte
Leos erinnern spontan an die Mahnung Pius X. in seinem Schreiben
vom 23. Januar 1904 an die Thomasakademie in Rom an die Philosophie-
dozenten : «nimirum curae habeant a via et ratione Aquinatis nun-
quam discedere. » ¢ Uberall kommt Pius X. auf den Lehrprimat des
hl. Thomas zuriick : so in seinem Schreiben vom 6. Februar 1906 an
Bischof Egger in St. Gallen 7 und in seiner «Pascendi» gegen die
Modernisten.  Pius X. war es auch, der in seinem Motu proprio « Doctoris
Angelici » eine Interpretatio iiber die Rangordnung der verschiedenen

Die Dokumente im Wortlaute bei Berthier, 1. c. n. 196-n. 365.
Ib. n. 228 ss.
Ib. n. 238 ss.
Aet. Patr. Berthier, n. 2106.
Ib. n. 352.
Ib. n. 368. !
« Habentque domesticum in Theologia lumen, divum Thomam Aquinatem,
’quem mnon principem solum sed scholarum s. ducem magistrumque et Leo XIIL
decessor iussit esse et nos ... confirmavimus.» Ib. n. 371.
8 Ib. n. 376.

R N



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 133

Kirchenlehrer und kirchlichen Schriftsteller erlie in dem Sinne: dal
alles Lob, das vor ihm oder seinen Vorgingern einem Lehrer gespendet
wurde, nur insofern Geltung habe, als jene Lehrer mit Thomas
ibereinstimmen. !

Endgiltig gekront wurde der ILehrprimat des Aquinaten durch
Benedikt XV., der ihn durch Aufnahme in das kirchliche Rechtsbuch
(Cod. juris canonici, can. 1300, § 2) feierlichst besiegelte mit den Worten :
«Das Studium der Philosophie und der Theologie sowie den philo-
sophischen und theologischen Unterricht der Theologiestudierenden
haben die Professoren durchaus im Sinne und Geiste der Lehre und
Grundsitze des englischen Lehrers zu geben und diese Grundsitze
heilig zu halten.? Pius XI. hat in seiner Enzyklika «Studiorum
Ducem » vom 29. Juni 1923 ganz im Sinne seiner Vorginger Thomas
gefeiert. LEr proklamiert Thomas nicht blof als « Studienfithrer » und
« Patron » der hoheren Lehranstalten, sondern auch als Doctor « com-
munis » der ganzen Kirche: «sed etiam Communem seu universalem
Ecclesiae Doctorem appellandum putemus Thomam.» Er betont da-
selbst mit Pius X. und Benedikt XV., dall der Modernismus anderes
nicht war, als ein Abfall von Thomas und dal3 vor allem die Leugnung
der wunmittelbaren Erkenninis des Seins, wie sie Thomas gelehrt, die
Wurzel des Agnosticismus war. ® Er bestitigt den Canon 13006, § 2,
nicht bloB, und zwar wiederholt, sondern wie mit einer besonderen
Schirfe verlangt er seine Ausfithrung : « Sanctum igitur unicuique ...
esto quod in Codice juris canonici praecipitur, ut philosophiae rationalis
ac theologiae studia et alumnorum in his disciplinis institutionem
professores omnino pertractent ad Angelici Doctoris rationem, doctrinam
et principia, eaque sancte teneant, atque ad hanc normam ita se omnes
gerant, ut eum ipsi suum vere possint appellare magistrum. » *

1 «Quod si alicujus auctoris aut Sancti doctrina a Nobis Nostrisque Deces-
soribus unquam comprobata est singularibus cum laudibus ... facile intelligitur
eatenus comprobata, qua cum principiis Aquinatis cohaereret aut iis haudquaquam
repugnaret. » Vgl. dazu Dr. Ude « Die Autoritit des hl. Thomas v. Aquin ». Pustet
1932, S. 45.

* « Philosophia rationalis et theologiae studia et alumnorum in his disciplinis
institutionem professores omnino pertractent ad Angelici Doctoris rationem,
doctrinam et principia eaque sancte teneant. »

3 « Hinc enim stirpitus extrahuntur errores opinionesque recentiorum, qui
volunt non ipsum ens intelligendo percipi, sed ipsius qui intelligat, affectionem :
quos quidem errores agnostictsmus consequitur tam nervose reprobatus Encyclicis
Literis Pascendi.» Stud. Duc.

4 Tb.

Divus Thomas. 10



134 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

Wir haben im Vorigen nur referiert und nie von einer Pflicht zum
Thomismus gesprochen. Davon auch hier nichts. Aber eine Tatsache
wollten wir festnageln : dafl es einen Lehrprimat des hl. Thomas gibt.
Die Kirche, ihre Konzilien und Pipste gaben ihm diesen Primat, und
sie gaben diesen Primat dem Aquinaten, ihm, als dem treusten,
ragendsten Vertreter und gewaltigsten wissenschaftlichen Verteidiger
des gottlichen Depositums der Wahrheit im Sturm der Zeiten. Freilich,
wer die Kirche nicht faBt als hochste Wichterin der ewigen Wahrheit
auf Erden, iiber der auch im Sturm und Kampf der Zeit eine besondere
gottliche Vorsehung wacht, wird diesen Lehrprimat nie vollig zu erfassen
im stande sein.

Urteile Moderner iiber Thomas von Aquin.

Wenn wir hier das Urteil einiger Moderner iiber Thomas dem
Gesagten noch beifiigen, so geschieht es nur zur Illustration dafir,
wie auch moderne Geister in dem Grade bewundernd oder auch
fiirchtend, also doch wieder bewundernd, auf die Gestalt des Aquinaten
zuriickschauen und zuriickschauten, als sie sein System studierten und
besser kenmen lernten ! Lis ist das unsterbliche Verdienst des prote-
stantischen Friedrich Uberweg', dal} er, im Gegensatze zu den fritheren
modernen Philosophiehistorikern — zum Teil auch Prantl, — die das
Mittelalter nicht studierten und daher iitber Thomas und Mittelalter,
wie einer sagte, «mit Siebenmeilenstiefeln hinwegschritten », Thomas
und seine Zeit erforschte und jener Zeitperiode den Platz in der
Geschichte der Philosophie einrdumte, den sie lingst vorher hitte haben
sollen. Auch alle folgenden Herausgeber der Uberweg’schen Geschichte
iiber das Mittelalter, wie die Baumgartner und Geyer, haben ein hohes
Verdienst.

Wenn Protestanten, wie der edle Leibnitz, Thomas zeitlebens
bewunderten — Froshammer selbst gesteht es zu! — und Neander
den Aquinaten «un Docteur des siecles» ? nannte, so kam es eben
daher, dal sie den groBen Kampen des XIII. Jahrhunderts noch
besser kannten. Zu den verdienstvollsten Historikern in unserer Sache
gehort ohne Zweifel der Franzose Charles [ourdain. Mit seinem zwei-
bindigen Werke : « La philosophie de saint Thomas d’Aquin», das

1 Die Philosophie des Thomas v. Aquin. Leipzig 1889. Vorrede XX.
2 Vgl. Lecoullre, Essai sur la Psychologie des actions humaines d’aprés les
systémes d’Aristote et de saint Thomas d’Aquin. Lausanne 1883, p. 13.



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 135

die franzosische Akademie 1856 als Preiswerk aufgestellt hatte, hat
er berechtigtes Aufsehen erweckt. Die erzielten Resultate schienen
damals auch vielen von uns neu. Fiir Jourdain ist Thomas der hochste
und vollkommenste Ausdruck des mittelalterlichen philosophischen
Denkens : « 'expression la plus haute et la plus compléte de la pensée
philosophique du moyen age.»!' Jourdain steht sogar nicht an, zu
sagen, er hdtte weder bei Cartesius, Leibnitz noch in den deutschen
Philosophenschulen wahrhaft tiefe Gedanken gefunden, die nicht schon
bei Thomas ebenfalls vorhanden gewesen wiren.® Nach Frankreich,
ein Vertreter aus Italien, ein Priester, dem man den Abfall von der
Kirche leichter verzieh als die Riickkehr zu derselben. Wir reden von
Cristoforo Bonavino oder Ausonio Franchi (1820-1895). Fir ihn waren
Thomas und Kant die zwei groBten Genies. Unter dem Einflusse
des gelehrten Prof. Bertani in Mailand, der uns oft von dem merk-
wiirdigen Apostaten redete, siegte schlieBlich Thomas iber Kant, den
er und sich selbst in seiner Ultima Critica 1889—93 widerlegte. Weiter,
ein Vertreter aus dem wissenschaftlich so fruchtbaren Belgien mit
seiner herrlichen lowener Schule. Der Genter Hochschullehrer Edgar
De Bruyne hat uns mit seinem Bande : « Saint Thomas d’Aquin » noch
allerneuestens eine teilweise geradezu glinzende Darstellung des eng-
lischen Lehrers geboten, wenngleich leider auch auf ihn Rousselot
einen irrefithrenden EinfluB ausiibte. De Bruyne ist kein Anhinger
der « philosophia perennis», denn er schaut nur herrliche Ruinen des
zerfallenen Thomismus.?® Dennoch ist Thomas auch fir De Bruyne:
eine einzig dastehende Gestalt in der Philosophiegeschichte 4, ein Genie
von gewaltiger Denkkraft, ebenso gelehrt wie tief, der vielleicht der
beste Kenner der Griechen, Araber, Juden und Kirchenviter in seiner
Zeit war.® Durch die Synthese Plato und Aristoteles iiberragend, hat
er ein Werk errichtet, so kolossal, wie jenes, das Hegel aufzubauen
versuchte. ® Mit K. Werner nennt er die Summa theologica des

La philosophie de saint Thomas d’Aquin. Paris 1858, I, Intr. p. xXvI.
Ib. II, p. 485-86.
Saint Thomas d’Aquin. Paris 1928, p. 102.
« Il est une figure unique dans I'histoire de philosophic. » Ib. 74.
« Cet homme de génie, géant de la pensée, ¢rudit et réflechi, qui connait,
le micux peut-étre de son temps, les Greces et les Arabes, et les Juifs et les Péres. »
Ib. 65.

6 « Mais, chose curicuse, cet homme, qui par la synthése, dépasse Platon ct
Aristote et qui met sur pied une ceuvre aussi colossale, que celle tentée par un
Hegel, s’incline a observer la nature d’un ceil scrutateur. » Ib. 67.

G o W



130 Des Aquinaten Ruf und Ruhm

unsterblichen Thomas die groBartigste Irucht des mittelalterlichen
Wissens, «le produit le plus grandiose de la science médiévale ». !

Auch das modernste protestantische Deutschland hat die Grolle
und die Bedeutung des hl. Thomas nicht mehr einfach geleugnet.
Harnacks Dogmengeschichte ist ein Beweis dafiir. Wenn auch nicht
immer ohne irrige Auffassungen, .so beschiftigt er sich doch sehr ein-
gehend mit der Lehre des Aquinaten. 2 Fiir ihn i$t die mittelalterliche
Scholastik Wissenschaft wie jede andere. ® Thomas hat die Erfahrung
ausgezeichnet herbeigezogen %, war Denker von erstaunlicher Denker-
energie. > In ihm sind seine Vorginger und Zeitgenossen unter-
gegangen. % «Im letzten Grunde — sagt er wortlich — ist das grandiose
und komplizierte System (des Thomas) doch hdochst einfach. » 7 Selbst
Rudolph Eucken legte indirekt Zeugnis ab fiir die geistige Macht des
Thomismus. Als der Thomismus unter der Inspiration Leos XIII.
michtig sich erhob, schrieb er 1886 gegen diese Renaissance eine
eigene Broschiire und leitete sie ein mit den Worten : « Die Philosophie
des Mittelalters mit ihrem Hohepunkte, dem Thomas von Aquino,
hielten wir fiir iiberwunden und begraben ; was von ihr in einzelnen
Kreisen fortvegetierte, driickte mehr ein Rest der Vergangenheit als
ein Bestandteil der Gegenwart oder gar ein Keim der Zukunft aus.
Jetzt aber dringt sich das Irithere an der Hand weltumspannender
Macht wieder in den Vordergrund des ILebens und verlangt nicht
Duldung, sondern Herrschaft. » 8 Erwidhnt sei hier auch die Ansicht
des Streiters gegen den erwachenden Neuthomismus, des kiirzlich
verstorbenen Iriedrich Paulsen, der von der Weltanschauung des
Aquinaten sagte: «Ein mit weitem Blick und grofem Scharfsinne
durchgefiihrtes System, das der Vernunft weiten Raum zur Betitigung
1aBt, um sie zuletzt immer wieder an ihre Grenzen zu erinnern. » ?

Zum Schlusse noch das Zeugnis eines protestantischen Schweizer-
Doktors. Die Beschiftigung mit Thomas erweckte in ihm eine fast

1 1b. s56.
2 Vgl. Lehrb. d. Dogmengeschichte Tiibingen 1910 (Vierte Aufl.). Bd. III,
S. 490 ff.
3 Das. S. 354.
355-
494. Dazu auch S. 468. u. 473
Das. 427.
Das. so02z.
Die Philosophie des Thomas v. Aquin und die Kultur der Neuzeit. Halle
1886. S. 1.
9 Philosophia militans, S. 65.

o N1 S G e



Des Aquinaten Ruf und Ruhm 137

unbegrenzte Bewunderung fiir den groflen Meister. Wir haben Henry
Lecoultre schon erwihnt. Wie tief und kurz hat er den unsterblichen
Zug seiner Lehre charakterisiert mit den erwihnten Worten : « 11 semble
n'y pas vivre, ne vivre a aucune époque et en aucun lieu déterminé. » 1
Die pipstlichen Erlasse Leos XIII. beriithrend, bemerkt Lecoultre :
«Mit all diesen Erlassen ist Thomas zum eigentlichen Theologen der
romischen Kirche und dem authentischen Vertreter der katholischen
Wissenschaft erklirt worden. Es ist das die hichste Ehre, die jemand
erwarten kann, und wir zaudern nicht, zu sagen, dal3, wenn solche
Ehre iiberhaupt einem Menschen zukommt, sie durchaus ihm gebiihrt » :
«C’est la le plus grand honneur auquel il pit prétendre et nous
n’hésitons pas a dire, que si cet honneur ¢tait di a un homme, c’était
bien a lui.»?* Aus diesen Worten spricht unbegrenzte Bewunderung
fir den Aquinaten. Sie enthalten aber auch eine leise Anspielung an
die berithrte Schwierigkeit, welche ein Lehrprimat einem Nichtkatho-
liken begreiflicherweise einfloen mul.

1 Essai sur la Psychol. 1. c. p. 2.
* Ib. p. 16.



	Des Aquinaten Ruf und Ruhm

