
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Textausgaben.

Joannes a Sancto Thoma 0. P. : Cursus philosophicus thomistieus.
Nova editio a P. Beato Reiser O. S. B. in collegio international! sancti
Anselmi de Urbe, philosophiae professore exarata. — Tomus secundus :
Naturalis philosophiae, I. pars : De ente mobili in communi. III. pars :

De ente mobili corruptibili, Taurini-Romae, Marietti 1933. xix-888 SS.

Joh. vom hl. Thomas teilt seine Naturphilosophie der Überlieferung
entsprechend in vier Teile. Der erste Teil handelt (im Anschluß an die
acht Bücher der Physik des Aristoteles) vom veränderlichen Seienden im
allgemeinen. Die drei anderen Teile haben als Gegenstand das veränderliche
Seiende im besonderen : die verschiedenen Arten des veränderlichen Seienden.

Und zwar bezieht sich der zweite Teil (im Anschluß an Aristoteles,
«Vom Himmel»), auf jenes Veränderliche, das nach den Alten der
Zerstörung nicht unterworfen sein sollte : auf die Himmel und die Himmelskörper.

Der dritte Teil behandelt (im Anschluß an die aristotelischen
Bücher « Von der Erzeugung und Zerstörung ») das der Zerstörung
unterworfene Veränderliche. Der vierte Teil ist (im Anschluß an Aristoteles,
« Von der Seele ») über das beseelte Veränderliche. Der nun vorliegende
zweite Band der Neuausgabe des Cursus philosophicus enthält den ersten
und den dritten Teil der Naturphilosophie. Der dritte Band, der Schlußband

der Neuauflage, soll den vierten Teil bringen. Den zweiten Teil der
Naturphilosophie hat Joh. vom hl. Thomas nie veröffentlicht. Er hat
jedoch auch über diesen Teil Vorlesungen gehalten, auf die er an einigen
Stellen der beiden hier vorliegenden Teile verweist. Handschriftliche
Aufzeichnungen darüber konnten aber bis jetzt nirgends aufgefunden
werden. Beiden in diesem Bande veröffentlichten Teilen der Naturphilosophie

ist eine sehr gute Übersichtstafel vorausgeschickt.
Der erste Teil behandelt die Wesensgründe des veränderlichen Seienden :

Stoff und Form, und die Gründe des Werdens : Stoff und Form und
Beraubung. Die genaue Untersuchung über Stoff und Form machen es

nötig, auch auf die an sich sehr metaphysische Frage über Wesen und
Dasein einzugehen. Stoff und Form als Grund der Veränderlichkeit bilden
die « Natur ». Die Natur ist der eigentliche Gegenstand, dessen Eigenschaften
die Philosophie beweist. Die Beweisführung geschieht nach den vier
Ursachen. Daher folgt eine ausführliche Darlegung über die vier Ursachen.
Grundeigenschaft des Naturkörpers ist die Veränderung oder Bewegung
deren Wesen eingehend erörtert wird zugleich mit den räumlichen und
zeitlichen Verhältnissen der Körperwelt. Dieser Teil schließt mit der
Zurückfülirung der Bewegung auf den ersten unbeweglichen Beweger. —
Der dritte Teil gibt Aufschluß über das Wesen der Erzeugung und Zerstörung

Divus Thomas.



98 Literarische Besprechungen

und zeigt, wie die Erzeugung einer Körpersubstanz nur durch Auflösung
des Körpers bis zum ersten Stoffe geschehen kann. Die Erzeugung geschieht
mittels der beschaffenheitlichen Veränderung. Diese wird als Werkzeug
der Erzeugung behandelt, und es werden die verschiedenen Arten der
beschaffenheitlichen Veränderung untersucht : das Entstehen einer
Beschaffenheit aus der ihr entgegengesetzten, die Steigerung und Verminderung

des Stärkegrades der Beschaffenheiten, die Verdichtung und
Verdünnung, die beschaffenheitliche Veränderung im chemischen Vorgang.
Die schwierige Frage über die Erzeugung des körperlichen Einzeldinges
und über den Grund des Einzelheitsunterschiedes in den Körpersubstanzen
ist vorzüglich beantwortet.

Jedem, der sich in die thomistische Naturphilosophie hineinarbeiten
will, wird die Philosophia naturalis des Joh. vom hl. Thomas ein vorzügliches

Hilfsmittel bieten. Man möge nicht glauben, daß durch die
Fortschritte der Naturwissenschaften die alte Naturphilosophie ihren Wert
verloren habe. Die neueren Erfahrungswissenschaften sind wohl der
Naturphilosophie von Nutzen. Jedoch sind sie zu ihr nicht unbedingt notwendig,
da schon die gewöhnliche Erfahrung eine genügende Grundlage für die

philosophische Erkenntnis bietet. Zu bemerken ist übrigens, daß unser
Verfasser gegenüber den unrichtigen Naturansichten seiner Zeitgenossen
eine gewisse Zurückhaltung an den Tag legt. Hieraus ist vielleicht auch
zu erklären, daß er sich nie entschloß, den zweiten Teil seiner
Naturphilosophie zu veröffentlichen.

Auch die Neuausgabe dieses zweiten Bandes ist mit großer Sorgfalt
hergestellt. Es wurden sogar in diesem Bande nicht nur, wie im ersten, alle
aus anderen Auktoren angeführten Stellen auf ihre Richtigkeit geprüft,
sondern der Herausgeber hat in diesem Bande auch dort, wo Joh. vom
hl. Thomas es unterläßt, die Stelle anzuführen, dies nachgetragen.

Rom (S. Anselmo). P. Jos. Gredt O. S. B.

Joannes a Sancto Thoma 0. P. : Cursus Theologici Tomus Primus.
Opera et Studio Monachorum quorumdam Solesmensium O. S. B., Editus.
Vol. in folio, cviil-559 pp. Paris, Desclée et Cie. 1931.

Norunt omnes, qui Opera Joannis a Sancto Thoma versarunt manu,
quantum molestiac Sit tarn saepe in tot fantasque offendere depravationes,
quin et mutilationes textus, quas editorum ineuria peperit. His adde

penuriam vel huiusmodi editionum tot mendis scaturientium ita, ut stu-
diosis viris, qui in dies crescunt, doctrinae Joannis a Sancto Thoma, fere
inaccessibiles evaserint.

Laudabili ergo consilio quidam monachi Bcnedictini solesmenses

novam, eamcpie castigatissimam, editionem Cursus Theologici, aggressi
sunt, simul atque R. P. Dom Reiser, eiusdem Ordinis, novam curat
editionem Cursus Philosophien

Et quidem, quantum ex tonro primo, iam typis expresso, coniicere

possumus, ita feliciter peregerunt, ut nihil fere melius desiderari possit.
Complectitur autem tomus iste, praeter tractatus très introduetorios et



Literarische Besprechungen 99

expositionem in Septem priores quaestiones Primae Partis Summae Theo-
logicae, Praefationem sat longam editorum, in qua de vita operibusque
Joannis, de Cursus Theologici editionibus, de stilo Auctoris, de novae
editionis ratione, doctissime tractant; ea, praesertim, quae Auctoris vitam
et Cursus Theologici editiones spectant, plurimum locupletantes. Nova
documenta, Joannis vitam et doctrinam attinentia, in appendicibus ad
Praefationem colliguntur.

Déficiente autographo, textus ad fidem editionis principis restituitur,
adnotatis ubique locis Patrum aliorumve Scriptorum, quos citat aut refert
Auetor ; quo fit ut, instar editionis criticae, haec nova monachorum
solesmensium editio haberi possit.

Adnotationes, observationes, correctiones, quas editores afferunt,
ut plurimum exaetissimae et accuratissimae sunt ; an vero semper et ubique
verum attigerint, haud facile dixeris ; nec enim humanuni est in tanta
emendabilium copia, impolluto Calle transire.

Liceat igitur nobis, omni qua possumus reverentia et benevolentia
erga tantos viros, tantillas quasdam exhibere animadversiones. Adnotant
(p. 258® et 2Ö32) quod opus Joannis Ildephonsi Baptistae O. P., Apologia
por la autoridad de los doctores de la Yglesia y santos Padres, ex hispano
idiomate in latinum fuisse translatum a J. Paulo Nazario O. P., et in tomo
primo opusculorum eiusdem Nazarii, Bononiae, 1631/32, opusc. deeimo

p. 74 sqq. collocatum. Et addunt. « hanc autem latinam versionem solam
vidimus, in qua locus a Ioanne nostro citatus reperitur p. 153 ».

Optarem magis accuratam citationem. Nam in editione ilia, quae
adducitur, non inveniuntur nisi opuscula novem : deeimum autem, quod
versionem — de qua sermo — continet, separatim editum fuit Bononiae,
1:633, quo etiam anno, die 24 ianuarii, latina translatio compléta est
(cf. Echard, II, 543).

Quandoque etiam adnotationes adhibent, quae munus proprium
editoris praetergredi videntur, vg. p. 1531 circa mentem Auctoris de formali
constitutive divinae essentiae, et p. 3611 circa germanam Joannis mentem
de virtualiter revelato ; haec enim potius ad expositorem doctrinae Joannis
a Sancto Thoma, vel ad eius vindicem, pertinent ; secus debuissent editores
occurrere omnibus qui, a prima editione ad praesentem usque, in crisim
aut controversiam revocarunt ea quae Joannes hue illuc edoeuit.

Forte etiam in maius lectorum commodum vergeret, si duobus primis
tractatibus introduetoriis, in quibus Auetor nexum distinetionum Magistri
Sententiarum et quaestionum Summae Theologicae Aquinatis egregie
exponit, numeri ex ordine apponerentur, sicut et pro tertio tractatu fecerunt
editores ; sie enim citationes, et facilius fieri, et ab aliis factae citius verificari
possent.

Seite animadvertunt editores (Praefat., p. xxvii-xxvni) Joannem
abundare barbaris locutionibus quae, magna saltern ex parte, ex hipanismis
procedere videntur. Barbara constructio : meo videri, ortum ducit, ut
opinor, non quidem ex verbo hispano, parecer a mi parecer), ut editores
autumant, sed ex vulgari et familiari locutionc : a mi ver ami pareeer
a mi juicio).



100 Literarische Besprechungen

At haec aliaque huiusmodi, quae addi possent, nullimode officiunt
accuratissimo ac splendido labori monachorum solesmensium, qui editionem
paraverunt tanto Operi dignam.

Huic insuper intestinae perfectioni criticae accedunt typorum et
chartarum elegantissima forma et dispositio ; quo fit, ut inspicientem
vehementer alliciant ad legendum.

Doctissimis editoribus sincero corde gratulamur, ac optamus vehementer
ut quantocius tantum opus ad felicem terminum perducant in theologorum
utilitatem, quibus ea, qua possumus, instantia commendatum volumus.

Friburgi Helv. P. J.-M. Ramirez O. P.

E. Stein : Des hl. Thomas von Aguin Untersuchungen über die Wahrheit.
(Quaestiones disputatae de veritate) in deutscher Übertragung. I. Bd.
(q. 1-13). Breslau, O. Borgmeyer. 1931.

Wir besitzen im Deutschen vorerst nur eine sehr bescheidene Anzahl
von guten Übertragungen authentischer thomistischer Schriften. C. Schneiders

Summaübersetzung (1886-92) entspricht längst nicht mehr modernem
Sprachempfinden. Sonst kommen nur noch Kaplan Fahsels « Kommentar
zum Römerbrief » (Freiburg 1927) und S. Soreths « Grundriß der Fleilslehre »

(Augsburg 1928) in Betracht. Umso verdienstvoller ist es, daß die bekannte
Flusserlschülerin E. Stein das bisher noch nie in eine neuere Sprache
übertragene und doch philosophisch tiefste Werk thomistischen Geistes, die
Quaestiones disputatae de veritate, einem deutschen Leserkreis zugänglich
gemacht hat. M. Grabmann hat dem Werk ein warmes, einführendes
Geleitwort vorausgeschickt. In der Übertragung sind durchwegs die clem

corpus articuli vorausgehenden argumenta pro et contra weggelassen ;

dagegen werden die Antworten auf die Einwände, soweit sie Neues bringen,
angeführt. Kurze Einführungen in die einzelnen Quaestionen und Artikel
hat die Übersetzerin selbst eingefügt. Diese Art hat für den Zweck, den
die Verfasserin sich gesetzt hat, sicher ihre Berechtigung, wenn oft auch
manches aus den Argumenten für das inhaltliche Verständnis der Antworten
auf die Einwände notwendig wäre, da die Überleitungen, welche die
Übersetzerin bringt, oft zu dürftig sind und manchmal am Kern der
Sache vorbeigehen.

Man kann darüber im Zweifel sein, ob es je gelingen wird, das

eigentlich thomistische Latein mit seiner echt klassich-römischen Prägnanz,
seiner kristallhellen Klarheit und seinem wohltuenden, rhythmischen Fluß
in ein Deutsch zu übertragen, das gleiche Verständlichkeit, Knappheit
und Eleganz in sich verbindet. E. Stein hat das Schwierige versucht, die
Worte des Aquinaten in möglichst getreuer und doch an modernem
philosophischen Denken geschulter und geschliffener deutscher Sprache
wiederzugeben. Man kann sagen — und darin liegt das Bedeutende an
dieser Übertragung — daß der Versuch im allgemeinen vortrefflich gelungen
ist, soweit ein solches Gelingen überhaupt möglich ist ; denn darüber,
daß das Original um vieles leichter verständlich ist als die Übertragung,
wird wenigstens beim thomistischen Schrifttum niemand hinauskommen.
Der Übersetzerin eignet zweifellos eine hohe sprachliche Formkraft ; in



Literarische Besprecnungen 101

den meisten Fällen ist es ihr auch gelungen, den rechten Sinn zu treffen ;

doch macht sich leider nicht selten der Umstand unangenehm bemerkbar,
daß die Interpretin mit dem scholastischen Denken noch nicht in dem
Maß vertraut ist, wie es für ein solches Unternehmen notwendig wäre.
Um nicht in allgemeinen Andeutungen zu bleiben, greife ich als Stichprobe
q. ro (De mente), a. I, heraus :

Aus dem corpus Articuli merken wir folgende Übersetzungen an :

Intellectus autem, cum dicatur per respectum ad actum, potentiam animae
désignât. St. : « Der Verstand bezeichnet aber, wenn im Hinblick auf
den Akt davon die Rede ist, ein Vermögen der Seele. » Das wenn ist offenbar
falsch ; denn es handelt sich um eine Begründung (wie auch aus dem
Konjunktiv hervorgeht) : weil der Name Verstand die Beziehung auf einen
Akt enthält (Verstand con verstehen), bezeichnet das Wort ein
Seelenvermögen. — Anima autem quae est in plantis habet infimum gradum
inter potentias animae. St. : « Die Pflanzenseele nun nimmt den untersten
Grad unter den Potenzen der Seele ein. » Diese Übertragung ist zum
mindesten mißverständlich, denn sie erweckt den Anschein, als ob die
Seele selbst eine Potenz wäre. Thomas will aber sagen : die Pflanzenseele
besitzt den untersten Grad von Seelenvermögen. — undc ab ea

denominator, cum dicitur nutritiva vel vegetativa. St. : « also wird diese

Seele) nach ihr Pflanzenseele) benannt. » Dieser Satz ist total
mißverstanden ; es heißt vielmehr : darum wird sie Pflanzenseele)
nach ihr jenes Vermögen, welches den untersten Grad der Seelenvermögen

überhaupt bildet) benannt. — (Anima dicitur) mens, inquantum
ex ipsa nata est effluero talis potentia. St. : « Geist, sofern nämlich ein
solches Vermögen aus ihr zu entspringen vermag. » Der Sinn des natum
esse würde sicher richtiger zum Ausdruck kommen, wenn es hieße : sofern
ein solches Vermögen wesenhaft aus ihr entspringen muß. — Imago non
pertinebit ad essentiam animae nisi secundum mentem prout nominat
altissimam potentiam ejus. St. : « So wird das Bild sich nur auf das Wesen
der Seele erstrecken, soweit sie Geist ist und sofern dieser ihr höchstes
Vermögen bezeichnet. » Richtiger müßte es heißen : Das Bild gehört nur
in Hinblick auf den Geist zum Wesen der Seele, sofern dieser ihr h. V. b. ;

denn daß die Seele selbst Geist sei, will Thomas ja hier verneinen.
Auch die Übersetzung der Lösung des 2. Einwandes läßt manches

zu wünschen übrig. Die Übersetzerin gibt die fünf Gattungen von Seelenvermögen

(Vegetativum, sensitivum, appetitivum, motivum secundum locum,
intellectivum) folgendermaßen wieder : Ernährungsvermögen, Sinnlichkeit,
Streben, Ortsbewegung, Verstand — eine reichlich disparate Aufzählung
Auf keinen Fall läßt es sich rechtfertigen, das motivum secundum locum
einfach « Ortsbewegung » zu nennen statt Vermögen der Ortsbewegung
oder OrtsVeränderung ; ferner ist Ernährungsvermögen eine Art der Gattung
des Vegetativum, das man in Ermangelung eines deutschen Wortes kaum
anders als mit « Vegetabilität » oder das «Vegetative» wiedergeben kann.
Intellectivum mit Verstand zu übersetzen mag hier angehen, da als Arten
nur der tätige und erkenntnisfähige Verstand in Frage kommen, ist aber
bei der folgenden Aufzählung der nach Tätigkeitsweisen bestimmten Gat-



102 Literarische Besprechungen

tungen falsch, da nach dieser Hinsicht in ihm auch der Wille eingeschlossen

ist ; vielleicht ließen sich diese drei Stufen : Vegetativum, sensitivum,
intellectivum am besten durch : das Vegetative, Sinnliche und Geistige
wiedergeben. — Secundum igitur has diversas potentiarum animae
participationes contingit aliquas duas potentias animae ad invicem com-
paratas in idem vel diversum genus reduci. St. : « Entsprechend diesem
verschiedenen Anteil der seelischen Potenzen kann man nun je zwei Potenzen
der Seele« zueinander in Beziehung bringen und auf dieselbe Gattung
oder auf verschiedene Gattungen zurückführen. » Diese Übertragung
versagt in verschiedenen Punkten. Participatio kann hier dem Sinn nach
nur «Einteilung» heißen; im Cod. vat. 781 (der allerdings nicht das
Autograph ist, wie Grabmann im Geleitwort annimmt, aber doch den
verlässigsten Text bietet), fol. 9iTa, steht denn auch richtiger : partitio ; aliquae
duae, heißt nach keiner Grammatik je zwei, sondern beliebige zwei ; ferner
handelt es sich nicht um Potenzen verschiedener Seelen, sondern
dergleichen Seele. Es müßte also heißen : Entsprechend diesen verschiedenen
Einteilungen der Seelenkräfte kann es vorkommen, daß irgend zwei
Seelenpotenzen, wenn sie miteinander in Beziehung gesetzt werden, auf dieselbe
oder auf verschiedene Gattungen zurückzuführen sind. — Vis irascibilis
et concupiscibilis wird mit « Vermögen affektiver Reaktion und Begehrungsvermögen

» übersetzt. Aber das trifft den Sinn nicht ganz. Auch die vis
concupiscibilis ist ein Vermögen affektiver Reaktion, wenn anders Liebe
und Haß, Begierde und Abscheu affektive Reaktionen sind ; andrerseits
ist auch die vis irascibilis ein Begehrungsvermögen, sofern ihr Gegenstand
das schwierig zu erreichende sinnliche Gut ist. Ich würde für die schwer
übersetzbaren Namen gegenstandsbestimmte Benennungen vorschlagen :

sinnliches HocAstreben und sinnliches Lwsfstreben.
Auch die kurze Antwort auf den 4. Einwand ist nicht ganz geglückt.

Animae vero nostrae adjunguntur aliae potentiae quae sub mente non
comprehenduntur, ex eo quod est actus corporis, seil, sensitivae et nutritivae.
St. : « Zu unserer Seele aber gehören Vermögen, die nicht unter dem Geist
begriffen sind, weil ein Wirken des Körpers dabei ist, nämlich das sinnliche
und das Ernährungsvermögen ». Es bedarf wohl keines besonderen
Nachweises, daß actus corporis nichts anders als die Seele selbst als Akt
oder Form des Köpers bezeichnet. Es handelt sich ferner nicht bloß um
eine sinnliche Potenz und um das eine Ernährungsvermögen, sondern im
allgemeinen um die sinnlichen und vegetativen Vermögen. — Ende non
ita potest dici anima esse mens sicut et angelus. St. : « Darum kann die
Seele nicht einmal so wie ein Engel Geist genannt werden. » Im
Lateinischen ist keine Steigerung enthalten ; sie wäre auch völlig unangebracht.
Es heißt schlicht und einfach : darum kann die Seele auch nicht so wie
ein Engel Geist genannt werden.

Die resp. ad 5m wird von St. also eingeführt : « Als Ebenbild Gottes
in uns wird Verschiedenes bezeichnet, z. B. bei Augustin Erinnerung
(Gedächtnis), Erkenntnis (Verstand) und Willen die ein Leben, ein
Geist, ein Wesen genannt werden » Dazu ist zunächst zu bemerken,
daß es sich nicht um das Ebenbild Gottes, sondern der Trinität handelt,



Literarische Besprechungen 103

was ein großer Unterschied ist ; daher sind auch nicht die einzelnen Glieder
Erinnerung, Erkenntnis, Wille für sich genommen Bilder, sondern zusammen
ein Bild, was bei St. nicht klar zum Ausdruck kommt. Auch die Übersetzung
ist nicht einwandfrei : unde si habeat esse tantum, sicut lapides, vel esse

et vivere, sicut plantae et bruta St. : « wenn es also nur das Sein hätte,
wie die Steine oder nur das Leben, wie Pflanzen und Tiere ...» ; das Sein
ist also beim zweiten Glied ausgefallen. — Et ideo, quia in assignatione
imaginis mens locum divinae essentiae tenet, haec vero tria, quae sunt
memoria, intelligentia et voluntas, tenent locum trium personarum ; ideo

Augustinus menti adscribit ilia quae requiruntur ad imaginem in creatura.
St. : « Und da nun in der Zeichensprache des Bildes der Geist die Stelle des

göttlichen Wesens einnimmt, stehen jene drei Dinge, nämlich Gedächtnis,
Verstand und Willen an der Stelle der drei Personen ; darum schreibt
Augustin dem Geist das zu, was zum-Bild im Geschöpf erforderlich ist.»
In assignatione imaginis mit « in der Zeichensprache des Bildes » zii
übersetzen, dürfte doch etwas zuviel in das schlichte Wort hineingelegt
sein ; es handelt sich einfach um die « Zuordnung » oder « Zuweisung » des

Bildes. Indes hat die Übersetzerin den ganzen Passus in seiner grammatikalischen

Konstruktion mißverstanden, da sie das vero nach dem ersten
Kausalsatz übersah ; mit haec beginnt also noch nicht der Hauptsatz,
sondern der Nebensatz wird adversativ weitergeführt. Erst mit ideo beginnt
die Folgerung : Und da nun bei Zuordnung des Bildes der Geist an Stelle
des göttlichen Wesens steht, jene drei aber an Stelle der drei
göttlichen Personen, darum usw. —

Diese Stellen innerhalb eines einzigen Artikels mögen genügen, um
den oben ausgesprochenen Vorwurf zu rechtfertigen. Die Übersetzerin
bemerkt zwar im Vorwort, sie wolle keine philologische Übertragung bieten ;

aber mag eine Übersetzung frei sein wie immer, erstes Erfordernis wird
immer bleiben daß sie sprachlich und sachlich richtig ist. Wir möchten
damit der Übertragung Steins nicht jeden Wert absprechen ; aber der
Objektivität halber mußte auch dies gesagt werden. Wenn die verehrte
Übersetzerin einmal nach Jahren vertieften Studiums des hl. Thomas
eine Neuauflage in Angriff nimmt, wird sie selbst am besten merken, wieviel
zu ändern und zu bessern ist. Vorläufig ist ihre Übertragung ein Notbehelf
für solche, die des Lateins unkundig sind. Doch ist sie in jedem Fall auch
für die anderen und gerade für scholastische Philosophen von Nutzen als
Versuch, Thomas modernem Denken nahe zu bringen.

Rom, S. Anselmo. Thomas Aq. Graf O. S. B.

Saint Thomas d'Aquin : Somme théologique. (Editions de la Revue
des Jeunes), Société Saint-Jean l'Evangeliste, Desclée et Cie, Paris, Tournai,
Rome. J. Wébert O. P. : 1. L'Ame humaine. 2. La Pensée humaine.

Die neue französische Übersetzung der theologischen Summe des

Aquinaten, zu der die beiden Bändchen von J. Wébert gehören, wurde von
uns in dieser Zeitschrift bereits angekündigt und in ihrer ganzen vortrefflichen
Anlage gewürdigt. In dem einen der zwei Bändchen übersetzt und erklärt



io4 Literarische Besprechungen

Wébert die Quaestiones 75-83 der Pars Prima, die vom Wesen der Menschenseele

und deren Fähigkeiten handeln, in dem anderen die darauffolgenden
Quaestiones 84-89, welche die Verstandestätigkeit zum Gegenstande haben.
Die Übersetzung wird der Weisung des hl. Thomas im Prologe seiner
Schrift « Contra errores Graecorum » gerecht : « Ad officium boni
translatons pertinet, ut transferens servet sententiam, mutet autem modum
loquendi secundum proprietatem linguae, in quam transfert. » (Opera omnia,
torn. 15, Parmae 1864, p. 239.) In «La Pensée humaine», p. 171, 2. Zeile
von oben, entspricht der Satz : «... en tant que celle-ci (nämlich la
lumière de l'intellect agent séparé) est participée par les intelligences
spéculatives », wohl nicht ganz dem lateinischen Wortlaute : «... secundum
quod lumen intellectus agentis participatur in intellectis speculatis (oder
besser speculativis) » ; die wörtliche Übersetzung ist wohl : «... insofern
man bei Betrachtung der intelligiblen Gegenstände daran (nämlich an dem
Lichte des wirkenden Verstandes) teil hat. » Was die erklärenden Anmerkungen

anbelangt, so sind sie im ganzen ausreichend ; hie und da möchte
man vielleicht noch eine Erklärung wünschen, wie etwa zu q. 77, a. 6 ad 2 :

« Subiectum est causa proprii accidentis et finalis et quodammodo activa
et etiam materialis », was vielleicht nach der Art und Weise wie bei
D. Nys, Cosmologie, II, Louvain 1928, S. 52, erläutert werden könnte.
Zu den erklärenden Noten kommen als wertvolle Beigabe in einem eigenen
Anhange noch förmliche kleine Abhandlungen, und zwar im ersten Bändchen
über die thomistische Psychologie im allgemeinen, über die spiritus animales,
über die inneren Sinne und die Unsterblichkeit der Seele ; im zweiten
Bändchen über den Ursprung der Verstandeserkenntnis, über die Reflexion
und das Leben der vom Leibe getrennten Seele nach Thomas.

Diese Darlegungen sowohl auch die Übersetzung samt den Erläuterungen

sind vorzüglich geeignet, in ein tieferes Verständnis der thomistischen
Psychologie einzuführen und verdienen darum wie das gesamte LTnter-
nehmen dieser Thomasbearbeitung in höchstem Maße Dank und
Anerkennung.

Wien. Dr. Carl Jellouschek O. S. B.

Getino L. 0. P. : Regimento de Principes de Santo Tomas de Aquino
seguido de la Gobernaciôn de los Judios por el mismo Santo. Biblioteca
de Tomistas Espanoles, vol. V. Valencia 1931. XLix-280 pp.

Mit dem vorliegenden Werke veröffentlicht der gelehrte Dominikaner
eine altspanische Übersetzung des vielzitierten Werkes « De regimine
principum » des hl. Thomas nach Cod. III f 3 der Bibliothek des Escorial.

Die Sprache der Übersetzung ist das Kastilische vom Ende des XIV.
und vom Anfang des XV. Jahrhunderts, wodurch dem Werke bei der
Seltenheit spanischer Sprachdenkmale aus einer Zeit in linguistischer
Beziehung hervorragender Wert zukommt. Dem Texte folgt eine vom
Herausgeber angefertigte Übersetzung der kleinen Schrift « De regimine
Judeaorum », die bisher in spanischer Sprache nicht vorlag.

Ein für sich allein schon lesenswertes Buch stellt die aus 24 Kapiteln
bestehende Einleitung mit ihren Anmerkungen dar. Durch die kritischen



Literarische Besprechungen 105

Untersuchungen der Kapitel 2-5 gelangt P. Getino zu dem Urteil, daß

nur das erste Buch und die ersten vier Kapitel des zweiten Buches von
« De regimine prineipum » vom hl. Thomas selbst stammen, während der
Schluß des zweiten Buches wahrscheinlich von dessen Schüler Tolomeo
di Lucca herrührt, dem wohl ein Plan oder Schema seines Lehrers vorlag.

Das dritte und vierte Buch ist eine selbständige Abhandlung und
gehört einem späteren, unbekannten Verfasser an. — Kapitel 7-16 behandeln
einige Fragen, die mit dem Inhalt des Werkes zusammenhängen, wie
Eigentumsrecht, Autorität, Staatsform, Nationalismus, Freiheit, Erlaubtheit des

Krieges usw. und geben dem Verfasser Gelegenheit zu zahlreichen klaren
und scharfsinnigen Bemerkungen von höchst aktuellem Interesse. Kapitel
17-23 beschäftigen sich mit anderen Übersetzungen des Werkes und mit
anderen Werken ähnlichen Inhalts. Kapitel 24 ist der Schrift « De regimine
Judaeorum » gewidmet.

Das Werk wird allen denen willkommen sein, die sich an Hand der
klaren Prinzipien des Englischen Lehrers über die gegenwärtige Verworrenheit

in politischen Fragen erheben wollen.

Stift Seitenstetten. Dr. Maurus Jaresch O. S. B.

Philosophie.
E. Barthel : Vorstellung und Denken. Eine Kritik des pragmatischen

Verstandes. München, Reinhardt. 1931. 214 SS.

Der Verfasser unterscheidet im menschlichen Gesamtgeist die unbewußt
praxisbezüglichen Bezirke des vorstellenden Intellektes und den Intellekt
der reinen Erkenntnis. Erstere sind bisher Gegenstand erkenntnistheo-
retischer Untersuchungen gewesen. Auch Kant hat in der Kritik der reinen
Vernunft nur die Voraussetzungslehre des exakt-empirischen Denkens
vollzogen. Allein, wahre Erkenntnis, Wesensforschung, richtige Einsicht in
die Strukturen des objektiven Seins und schließlich dann eine allgemeine
Weltauffassung kritischer Art, die in die Tiefe geht und doch unsubjektiv
ist, dieses Ziel kann kein Denken erreichen, das auf dem pragmatischen
Verstand beruht. Deshalb stellt der Verf. seine Arbeit in den Dienst der
erkenntnis-theoretischen Bewußtmachung wesenserkennender und
strukturforschender Methode, die sich dem « physischen » Oberflächenbereich der
pragmatischen Empirie als « metaphysische » Tiefenerkenntnis ergänzend
zur Seite stellt. Den bisherigen Grundrichtungen der Erkenntnistheorie
gegenüber begründet er einen wissenschaftlich philosophischen Goetheanismus,

« der den Anspruch erhebt, als führende Richtung im Entwicklungsgang
der Philosophie anerkannt zu werden ».

Zunächst unterzieht er die praxis-gebundene Erkenntnisweise einer
eingehenden Kritik. Der bisherigen sensualistischen und empiristischen
Auffassung der Sinneserkenntnis stellt er eine an Goethe anknüpfende
Resonanztheorie der Wahrnehmung entgegen. Unsere Sinnesapparate sind
Entwicklungsgebilde ; ihre Entwicklung .kann nur im Sinne einer Anpassung
an die Außenwelt oder einer Reaktion gegen dieselbe verstanden werden.
Sie machen das objektiv Vorhandene möglichst unentstellt subjektiv



io6 Literarische Besprechungen

erlebbar. Unseren subjektiven psychologischen Erlebnistatsachen liegen
auf der objektiven Seite (außerhalb unseres Leibes) transpsychologische
physikalische, auf der subjektiven Seite (innerhalb unseres Leibes, in den
Sinnesorganen, im Nervensystem und im Gehirn) transpsychologische
physiologische Kleinstrukturen zugrunde, die in symmetrischer Korrelation
(Resonanz) zueinanderstehen : den kleinen Prozessen im Äther entsprechen
kleine Prozesse ähnlicher Art in der Wahrnehmungsenergie der Sinne.
Das Psychologische ist ein Synthetisierungsgebilde, das sich als neue
organische Ganzheit über jene unendlich kleinen und feinen Vorgänge stülpt.
Es ist also ebensogut physikalisch wie physiologisch fundiert. Es ist nichts
zum .Physischen Hinzukommendes, sondern die Zusammengefaßtheit des

Physischen. Weiter hören wir bezüglich des Außenweltproblems, d. h. des

Leib-Seele- und Subjekt-Objekt-Problems, daß als irreduzibeles Urphäno-
men die Spaltung zwischen dem an sich seienden Absoluten und seinen
Fußpunkten der Selbsterfassung, den seelischen Zentren, gegeben ist.
Diese Auseinandergespaltenheit von Absolutem und Seele ist in der
Erkenntnis eine logische Identität in der Darstellung eines Polargegensatzes.
Die Seelen oder Entelechien schaffen sich die Leiber als ihre in die Welt
der Ausdehnung hineingebauten Organe. Diese sind die Träger der Psycho-
physis, des Bewußtseins. Das Absolute selber verleiblicht sich im Universum,
das seinerseits den Reichtum des Absoluten vor das Auge der Bewußtseinswesen

als das Kosmopsychische oder die Natur mit ihren Farben und Tönen,
Formen und Bewegungen, Gestalten und Gruppierungen hinstellt. In dieser
unserer Erfahrungswelt lebt die Entelechie im Zustand der bloß mittelbaren

Verbindung mit dem Absoluten, indem die Psychophysis das
Kosmopsychische oder die Natur sich gegenüber findet. Seele und Absolutes stellen
sich also nicht unmittelbar, sondern nur in den Durchkreuzungsprinzipien
Leib und Universum einander gegenüber : erkenntnis-theoretische Tetranomie,
die das mechanische Denken über das Außenweltproblem überwindet.

Im weitern Verlauf der Abhandlung wird der pragmatische Verstand
kritisiert hinsichtlich der beiden Vorstellungsformen unserer Erfahrungswelt,

des Raumes und der Zeit, sowie seiner Grundbegriffe : Kausalität,
Zahl, Quantität, Qualität, Experiment, Hypothese, Induktion, Deduktion
usw. Alle diese Begriffe, die der subjektive menschliche Wille abgrenzt,
alle, die sich auf den Kategorien des pragmatischen Verstandes auf Grund
des Materials der körpersinnlichen Wahrnehmung durch Abstraktion
erheben, sind für die reine Erkenntnis der Struktur des Seins wertlos.
Dasselbe gilt von der gegenständlichen rationalen Logik und ihren Prinzipien.
Alle Begriffe aber — und damit baut der Verf. seine eigene Theorie über
den Erkenntnisintellekt auf —, die aus der organischen Notwendigkeit
der durch Kopfeszivilisation noch nicht verdorbenen Sprachschöpfertätigkeit

entstehen und mit der inneren Würde der Platonischen Ideen
ausgestattet sind, sind zur Erkenntnis geeignet und von metaphysischer
Tragweite. Diese Begriffe sind weder kulturell bedingt, noch historisch
wandelbar, sondern zeitlos gültig. Die organische Sprache und das
organische Strukturdenken sind ebenfalls Anpassungsergebnisse an das Gefüge
des Seienden, ähnlich wie die Sinnesorgane und die sinnliche Wahrnehmung



Literarische Besprechungen I07

Anpassungsergebnisse an seiende Strukturen sind. An Stelle der bisher
üblichen Kategorien sind für wesensrichtiges Strukturdenken auf allen
Gebieten die Kategorien des Poles und der Polspannung oder Brücke,
dann, als unmittelbarste Ableitung aus dem Wechselwirkungsschema der
Spannungszweiheit der Begriff der Resonanz, dann als Ergänzung des

Kausalbegriffs der der Prolepsis, das heißt der zweckvollen Einbeziehung
des Kommensollenden in die Gegenwart und als letzte Kategorie der
Wirklichkeitsstruktur der Ganzheitsbegriff im Gegensatz zum Summenbegriff
zu benutzen. Mit Hilfe dieser Kategorien dringt man in die Tiefe des
Seins und erzielt ein ganz anderes Weltbild, als das mit den bisherigen
Mitteln festgestellte. Solange die Seele nun mit der Welt noch nicht
unmittelbar, sondern nur in der Durchkreuzung von Psychophysischem
und Kosmopsychischem in Beziehung tritt, stehen wir noch im Bereiche
der Vorstellungspsychologie. Außer der vorstellbaren Welt gibt es aber
die Welt überhaupt, den Kosmos als Ganzes. Er ist transkosmopsychisch.
Ihn können wir nur durch reine vorstellungsfreie Logik denken. Als wichtige
Formen des vorstellungslos konstatierenden, also intelligibelen Denkens
werden die Typusurteile, das gegenständliche Denken im Sinne Goethes,
die intelligibele Strukturschau und Goethes analogische Methode genannt.
Die Wirklichkeiten, um die es sich hier handelt und die etwas durchaus
Reales, Kosmisches sind, sind das sogenannt räumlich « unendlich Große »,

sei es Gerade, Ebene oder Raum selbst, und das räumlich « unendlich
Kleine », das sich immer als Punkt gibt. « Punkt und .Unendliches', und
damit zusammenhängend Krümmung und Nichtkrümmung, sind die
Strukturen des Transkosmopsychischen. »

Der Verf. ringt selber noch gewaltig mit den Problemen, die sich in
einer Überfülle vor ihm auftun. Darum ist es nicht leicht, seinen Gedankengängen

zu folgen, noch auch ihm in der Beurteilung in allem gerecht zu
werden. Wo er die gegnerischen Ansichten bekämpft, redet er deutlich,
wo er selber aufbaut, ist er oft schwer zu verstehen. In der Kritik geht
er jedenfalls zu weit ; auch sie muß maßvoll und wissenschaftlich bleiben.
Was seine eigene Doktrin angeht, so müßte füglich ein gut Stück der
immerwährenden Philosophie, die ihm offenbar fremd ist und von deren
Standpunkt aus allein sich naturgemäß unsere Kritik vollziehen könnte,
zur Beurteilung und je nachdem Zurückweisung derselben herangezogen
werden. Nur in der Auffassung der subjektivistisclien Philosophie vermögen
die praxisbezüglichen Bezirke unseres Erkennens nicht zum objektiven
Sein zu gelangen, womit aber nicht gesagt ist, daß sie es tatsächlich nicht
können. Wie der gesunde Menschenverstand, auf den sich der Verf. gern
beruft, bezeugt, erreichen wir vermittelst der begriffsbildenden, urteilenden
und schließenden Akte unseres Verstandes und selbst auch vermittelst
unserer Empfindungen und Vorstellungen unter normalen Umständen das
Ansich der physischen bezw. metaphysischen bewußtseinsjenseitigen Welt,
ohne daß unsere Erkenntnisfähigkeiten Entwicklungsgebilde zu sein und
nur im Sinne einer Resonanztheorie sich zu betätigen brauchen. Darum
ist die vom Verf. vollzogene Unterscheidung des Gesamtgeistes in das

praxisgebundene und das reine, schauende Erkennen hinfällig. Auch ist



io8 Literarische Besprechungen

es nicht nötig, um das Subjekt-Objektproblem zu erklären, zu einem
Absoluten seine Zuflucht zu nehmen, das sich im körperlichen Universum
verleiblicht, da die Erstursache, Gott, die Urquelle des Seins und das

intelligere actualissimum, Dinge geschaffen hat, die an seiner Seins- und
Lichtfülle teilhaben und weiterhin erkenntnisbegabte Wesen geschaffen und
befähigt hat, an dieser mitgeteilten Seins- und Lichtfülle wieder Anteil zu
nehmen. Deshalb erreichen die erkennenden Wesen auch mit Hilfe und nach
Analogie der körperlichen Dinge — und nicht durch unmittelbare Schau —
die rein intelligibilen Dinge und Gott selber. Ob darum der wissenschaftliche
Goetheanismus des Verfassers « als führende Richtung im Entwicklungsgang

der Philosophie anerkannt werden » wird, bleibt abzuwarten. Sicher
ist das Buch insofern wertvoll, als es ein neuer, energischer Protest gegen
den landläufigen Subjektivismus ist.

Maria-Laach. P. Petrus Wintrath.

J. Donat : Über Psychoanalyse und Individualpsychologie. Innsbruck.
1932. 8°. 312 S.

Begründer der Psychoanalyse ist Sigmund Freud, der zuerst als Privatdozent

für Neuropathologie bei Behandlung der Nervösen die hypnotische
Suggestion übte. Ein Fall von Hysterie überzeugte seinen Freund Josef
Breuer, daß die hysterischen Symptome nichts anderes seien als Affekte,
die keine naturgemäße Erledigung erfahren hätten. Seine Methode, mittels
der Hypnose solche eingeklemmten und auf falsche Bahnen geratenen
Affekte « abzureagieren » und dadurch die krankhaften Erscheinungen zu
beheben, nannte Breuer die « katharische ». Von hier aus kam Freud zu
seiner Psychoanalyse, indem er nach dem Grunde forschte, warum so viele
Erlebnisse von der normalen Erledigung ausgeschlossen werden. Er glaubte
die letzte Ursache dafür in der « Abwehr » oder « Verdrängung » gefunden
zu haben, will sagen darin, daß der Mensch schon im frühesten Kindesalter

anfängt, ihm mißliebige Affekte aus dem bewußten Ich seiner selbst
in jenen Teil des menschlichen Innern zu verdrängen, den Freud das « Es »

oder das Unbewußte nennt. Die so verdrängten Affekte aber sollen fast
regelmäßig auf sexuelle Dinge gerichtet sein ; denn der sexuelle Trieb sei
die tiefste und hauptsächlichste Quelle menschlichen Lebens und Strebens.
Schon im Kinde sei von den ersten Tagen seines Daseins an der Sexualtrieb

wach, ja intensiv tätig. Die Seele des Kindes sei bereits mit Sexuallust
erfüllt. Was die Sage vom König Ödipus berichtet, « soll nach Freud,
wenn auch in der Form und Wirkung gemildert, so doch an Sinn und
Inhalt übereinstimmend im Schöße jeder Familie vor sich gehen, und zwar
bei jedem Kinde, das den Eltern geschenkt wird » (17). Denn jeder Knabe
erwidere die Zärtlichkeiten seiner Mutter gleich mit sexueller Liebe, woraus
dann mit innerer Notwendigkeit eine Eifersucht gegen den Vater erwachse,
weil dieser ihn im Alleinbesitze der Mutter störe. In ähnlicher Weise fange
das Mädchen an, den Vater zu lieben und gegen die Mutter eifersüchtig
zu werden. So sei also gleich die erste Objektwahl der kindlichen Libido
eine inzestuöse. Die bisher gebräuchliche Erziehung bewirke jedoch, daß



Literarische Besprechungen 109

das Kind sich solcher Affekte schäme und sie deshalb verdränge. Dadurch
entstehe der « Oedipuskomplex », der die erste Wurzel aller Seelenkrankheiten

sei. Damit der Kranke von seiner Hysterie oder Neurose geheilt
werde, müßten die verdrängten Affekte durch geeignete Fragen ans Licht
gezogen und dem Patienten bewußt gemacht werden, aber nicht mehr,
wie Breuer es versucht, durch die wenig zuverlässige Hypnose, sondern im
wahren Zustande.

Die Heilung soll dann in der Weise geschehen, daß dem Patienten
nach der Abschließung der unbewußten physischen Ursachen seiner Leiden
entweder gesagt wird, es stehe nichts im Wege, die verdrängten Wünsche
jetzt zu befriedigen, oder daß dieser « statt der bisherigen gewaltsamen
Entsagung bewußt das Opfer der Entsagung auf sich nimmt, wodurch
der bisherige Spannungszustand aufhört, oder endlich dadurch, daß die
erotischen Affektenergien sublimiert werden » (40), d. h. von ihrem eigentlichen

Ziel auf ein höheres Objekt abgelenkt werden.
Die Psychoanalyse soll indessen nicht nur Neurosen heilen, sondern

ebenso alle Erscheinungen des normalen Seelenlebens aus sexuellen Affekten
erklären ; selbst die Sittlichkeit und die Religion sollen in infantiler Libido
ihre tiefste Wurzel haben (Pansexualismus). Nicht das bewußte Ich, sondern
das Es der durch Verdrängung unbewußt gewordenen Affekte soll den
Ausschlag geben für die ganze Eigenart und die Entwicklung eines Menschen.
So wird die Psa. zu einer vollständigen Lebensanschauung.

Die von Freud hervorgerufene geistige Bewegung ist außergewöhnlich
groß. Von den vielen, die mit Bewunderung zu Freud aufschauen, gehen
die einen noch weit über ihn, hinaus, andere dagegen suchen seine Theorie
zu mildern. So ist die Psychoanalyse ein Sammelbegriff geworden, unter
den auch die Individualpsychologie fällt.

Im ersten Teil seines Buches berücksichtigt der Verf. in der Hauptsache

nur jene eine Art, « die Freud selbst und seine engere Schule vertreten,
die von Anfang an diesen Namen trug und jetzt noch Psa. im strengsten
Sinne genannt wird» (in). Nachdem er ihre Theorie dargelegt hat, prüft
er vor allem ihre Psychologie, auf der alles übrige aufgebaut ist, dann
ihren Kulturwert für Religion, Sittlichkeit, Erziehung, Seelsorge und Rechtspflege,

überall dankbar anerkennend, was brauchbar ist, aber auch
entschieden abweisend, was er für falsch hält.

In gleicher Weise behandelt der zweite Teil des Buches die
Individualpsychologie A. Adlers, eines Schülers Freuds, den dieser aber wegen seiner
neuen Ideen einen Häretiker schilt. Bei seiner Beurteilung der
Individualpsychologie Ips.) prüft Donat vor allem deren Charakterlehre. Nach
der Ips. wird der Charakter nicht durch eine angeborene Konstitution oder
durch vererbte Neigungen grundgelegt, sondern durch das individuelle
Lebensziel bestimmt. Der Lebensplan eines Menschen aber soll schon das
Erzeugnis seiner Kindheit sein. Als Hauptfaktoren, die dem Streben seine

Zielrichtung geben und damit den Charakter formen, werden das Geltungsstreben

und das Gemeinschaftsgefühl bezeichnet, jedoch so, daß dieses nur
eine Hemmung von jenem sein soll, eine Forderung in der der Wirklichkeit
sehr oft gar nicht, niemals aber ganz entsprochen werde (174). Für die



no Literarische Besprechungen

Quelle des Geltungsstrebens hält Adler das Minderwertigkeitsgefühl, unter
dem besonders Kinder leiden sollen. So wird das ganze Leben des Menschen
ausschließlich final gedeutet. Die Neurose soll nicht so sehr eine Krankheit,
als eine «Flucht in die Krankheit» sein (220), zu der es keine organische
Disposition gebe (221). Besondere Aufmerksamkeit schenkt Donat der
Weltanschauung, die der Ips. zugrunde liegt. Die tragenden Ideen derselben
sind folgende : Die Gemeinschaft ist für den Menschen schlechthin das
Höchste und die letzte Norm seines Lebens. Was im Charakter ist, kann
nur vom Standpunkt der Gemeinschaft aus beurteilt werden. Es gibt im
Leben nur soziale Fragen und keine Pflichten des Individuums gegen sich
selbst ; ebenso fallen alle religiösen Werte weg. In der Gemeinschaft darf
es keine Klassenunterschiede geben, die beiden Geschlechter sind einander
vollkommen gleich zu stellen, in der Familie muß alle Autorität aufhören.
Mit einem Worte : allüberall ein vollkommener Sozialismus.

Die Erziehungslehre der Ips. ist gekennzeichnet durch ihren Naturalismus,

ihre Leugnung angeborener schlimmer Neigungen, sowie der Freiheit
des Willens, durch ihre überspannte Theorie, daß man beim Kinde alles
durch bloße Ermutigung erreichen könne, ihren Kampf gegen Autorität
und Strafe, und endlich durch ihre sozialistische Gemeinschaftserziehung.

Mehr noch als die Psa. enthält auch die Ips. manchen wertvollen
Gedanken. So ist es gewiß denkenswert, daß Adler auf die große Bedeutung
des selbstgewählten Lebenszieles und den Einfluß der Selbstsucht, sowie
der Machtgier auf den menschlichen Charakter hingewiesen hat. Aber er
übertreibt und verallgemeinert kaum weniger als sein Lehrer Freud. Gleich
diesem bietet er eine Fülle von Tatsachen, durch die seine Theorie
anscheinend gestützt wird. Ein Fall nach dem anderen wird auf die gleiche
Weise gedeutet : Minderwertigkeitsgefühl und Streben nach äußerer Geltung,
nach Ansehen, Machtstellung, Überlegenheit im menschlichen Leben, Wille
zur Macht, sollen alles restlos erklären (201). Daß aber Tatsachen allein
nichts beweisen, sondern daß alles auf die richtige Deutung derselben
ankommt, dafür nur ein Beispiel : Der Waschzwang, unter dem manche
Neurotiker leiden, wird von Psychoanalytikern aus sexuellen Verfehlungen
und Verdrängungen der Jugendzeit erklärt, nach Adler dagegen ist er ein
Versuch, groß und anderen überlegen zu erscheinen. Denn wer so viel auf
Reinlichkeit sieht, ist offenbar von allem der reinlichste.

Gegen die psychoanalytischen Deutungen macht Donat mit Recht
geltend, daß sie den Tatsachen widersprechen (65, 73, 79, 83), und gegen
die individualpsychologischen, daß sie willkürlich sind (207 f.), Rätsel
aufgeben (210), übertreiben (230) und zu sehr verallgemeinern (303).

Donats Darlegungen der Psa. und Ips. sind klar und leichtverständlich,
seine Widerlegungen überzeugen, und die Anerkennungen, die er den Gegnern
zollt, schützen den Leser vor allzuharten Urteilen. So bleibt nur eines

zu wünschen übrig. Der Verf. hat sich auch das Ziel gesetzt, den Leser
zu einem selbständigen Urteil zu befähigen (in). Dazu gehört aber offenbar,
daß dieser auch positiv seine eigene Deutung der von Freud und Adler
angeführten Tatsachen begründen kann. Hier scheint mir, daß Donat, ohne
deshalb den Umfang seines Buches bedeutend vergrößern zu müssen, in



Literarische Besprechungen III
einigen Punkten, z. B. in den Fragen nach der Reichweite der Willensfreiheit
und der Abhängigkeit der seelischen Entwicklung von der körperlichen
Konstitution wie von der Gemeinschaft, etwas mehr auf die ersten Prinzipien
hätte zurückgehen können. Gerade während der Polemik gegen unannehmbare

Theorien regt sich im Leser ein starkes Bedürfnis, seine persönlichen
Ansichten noch weiter zu festigen und zu vertiefen.

Rom (S. Anselmo). M. Thiel O. S. B.

R. Linhardt : Die Sozialprinzipien des hl. Thomas von Atjuin. Versuch
einer Grundlegung der speziellen Soziallehren des Aquinaten. Herder,
Freiburg. 1932. XIV-240 SS.

Der bekannte Münchener Kanzelredner und nunmehrige Professor
der Moraltheologie in Freising schenkt uns in vorliegendem Werk eine
Studie zur Grundlegung der speziellen Soziallehren des hl. Thomas v.
Aquin. Er versucht, die allen Speziallehren des Aquinaten zugrundeliegenden

Prinzipien in einer einheitlichen Gesamtschau zur Darstellung
zu bringen. Er intendiert weiterhin eine rein kritisch-historische
Darstellung, ohne eine Weiterbildung per conclusionem, extensionem et
applicationem anzustreben : ein sicher gerade im Interesse exakten
Thomasverständnisses sehr begrüßenswertes Unternehmen. Wie der Verf. näherhin
diese Sozialprinzipien auffaßt, mag ein kurzer Überblick über den Inhalt
zeigen. Ein einleitendes Kapitel unterrichtet über die Methode der thomis-
tischen Sozialethik : ihren materiellen und systematischen Ort im
thomistischen Schrifttum, ihre Quellen und schließlich ihre Methode im
engeren Sinne. Dann werden in vier Kapiteln die Sozialbedeutung des

philosophisch-theologischen Weltbildes, die Prinzipien der Rechtsphilosophie,

der Sozialphilosophie, der Kultur- und Wirtschaftsphilosophie
dargestellt. Im philosophisch-theologischen Weltbild des Aquinaten werden
Metaphysik und Ethik auf ihre Sozialbedeutung untersucht, im einzelnen
die Seinsidee, Entwicklungs- und Zwecksidee, Gottes- und Universumsidee
und schließlich die Heilsidee. Das Kapitel über die Rechtsphilosophie
umfaßt Untersuchungen über Rechts- und Gesetzesbegriff, lex aeterna
und Naturgesetz, Völkerrecht, Naturrecht und positives Gesetz. Bei der
Sozialphilosophie kommen zur Sprache : Individuum und Gemeinschaft,
Ursprung und Zweck der Gesellschaft, Gemeinschaftsidee und
organischkorporative Gesellschaftsauffassung, Autoritätsprinzip. Das letzte Kapitel
über Kultur- und Wirtschaftsphi'osophie beschäftigt sich im einzelnen
mit der Lebens- und Kulturphilosophie, dem Wirtschaftsgeist, mit Arbeit
und Eigentum, Reichtum und Armut. Wie man sieht, eine umfassende
Synthese, die alles einzufangen sucht, was an Soziallehren im hl. Thomas
grundgelegt ist.

Die Arbeit zeichnet sich aus durch eine umfassende Kenntnis und
Benützung der Quellen, eine bemerkenswerte Vertrautheit nicht bloß mit
der historischen, sondern auch der modernen systematischen Sozialliteratur
und eine lebendige, sehr oft allerdings vielleicht für ein wissenschaftliches
Werk zu rednerischen Sprache. Eine gut durchgeführte Gliederung,



112 Literarische Besprechungen

dazu ein Personen- und Sachverzeichnis erleichtern das Studium. Was
das Inhaltliche betrifft, darf man sagen, daß der Verf. ein gut fundiertes,
objektives Bild der Sozialprinzipien des hl. Thomas gezeichnet hat. Indes
scheint uns, daß der Verf. vielleicht aus Furcht, etwas in den hl. Thomas
hineinzulesen, zu ängstlich bemüht war, uns nur die Texte oder eine genaue
Wiedergabe der Texte zu bieten. Man wird stellenweise den Eindruck
nicht los, das Material sei zwar unter übersichtlichen Kategorien
zusammengefaßt, aber doch zu sehr Material geblieben. Eine spekulative
Durchdringung der Prinzipien scheint uns unerläßlich für eine nicht bloß dem
Umfang, sondern auch der Tiefe nach erschöpfende Behandlung der
thomistischen Sozialprinzipien. Spekulation scheint nun allerdings nicht
die Stärke des Verf., sonst hätte er keinen Satz geschrieben wie etwa
folgenden : « Die Wesenheit, die forma, ist zunächst (im Gegensatz zu
Plato) nur eine potentiale, eine Möglichkeit (De Ver. 3, 8), die erst durch
das Hinzutreten der Materie als Individuationsprinzip (I, 39, 1 ad 3)
Wirklichkeitscharakter (actu esse) erhält » (S. 46). Die Teilideen hat L.
im hl. Thomas gefunden ; für eine solche Zusammenfügung hat er allerdings
keine Thomasstelle beigebracht

Im einzelnen ließe sich noch folgendes bemerken. III. Sent., d. 23

sqq. handelt noch nicht von den moralischen Tugenden, sondern von
der Tugend im allgemeinen und den theologischen Tugenden (cf. S. 2).
S. 7 glaubt L. zwischen dem Sentenzenkommentar und der Summa
contra gentiles eine Änderung in der Auffassung der Theologie feststellen
zu können : dort sei der Primat der Theologie stärkstens betont,
hier habe sich Thomas schon zu größerer Anerkennung selbständiger
philosophischer Betrachtungsweise « durchgerungen ». Diese Ansicht
scheint uns durchaus unbegründet. Gerade die ersten Opuscula des
hl. Thomas sind rein philosophischen Inhalts ; in der Schule Alberts
wurde Thomas mit Aristoteles vertraut. Die noch vor der Summa contra
gentiles liegenden Quaestiones disputatae de veritate (1256-1259) sind
zum großen Teil rein philosophischen Inhalts. Andererseits betont Thomas
auch in der Summa theologica noch — wie ja auch gar nicht anders denkbar
— den absoluten Primat der Theologie, der alle untergeordneten
Wissenschaften als Mägde zu dienen haben (cf. I, 1, 5 ad 2). — S. 19, Anm. 5,
nimmt L. an, Thomas habe aus moralischen Rücksichten in 10. Eth., lect. 9,
das servilis des Aristoteles durch bestialis ersetzt ; aber die Übersetzung
des xvSpxrroSov durch bestialis findet sich schon in der versio antiqua
des Robert von Großetetste, die Thomas seinem Kommentar zu Grund
legte. — S. 22 versucht L. eine kleine historische Skizze der Zeitgenossen
und unmittelbaren Vorgänger des hl. Thomas. Nachdem eingangs eine
historische Einordnung an Hand der zeitgenössischen Sozialgeschichte
und Ideenvorgeschichte zu geben versprochen wurde, hätte man mehr
erwartet ; denn sicher wäre gerade ihre Berücksichtigung für ein historischkritisches

Verständnis des hl. Thomas von hervorragender Bedeutung.
Aber auch der knappe Aufriß, den L. S. 22 gibt, ist mangelhaft ; denn da
Robert von Courçon und Stephan von Langton sicher erst nach Petrus
von Poitiers schrieben, kann dessen Lehre ihnen gegenüber keinen Rück-



Literarische Besprechungen 113

schritt bedeuten. Ebenso werden die großen Scholastiker des XIII.
Jahrhunderts ohne chronologische oder sonstige Ordnung aufgezählt. Inwiefern
eine kurze Namensaufführung genügen soll, « um zu zeigen, wie die thomi-
stische Sozialethik doch auch ein Gewächs der immanenten Lehrentwicklung,

nicht nur der Aristotelesrezeption ist » (S. 23), ist uns unverständlich.
Es läßt sich zwar a priori eine immanente Lehrentwicklung annehmen ;

aber gezeigt kann dies doch wohl nur durch genaues Einzelstudium werden.
— S. 44 ist uns nicht recht klar geworden, was L. unter thomistischer
Metaphysik versteht. Das eine Mal werden Physik, Metaphysik, Ethik
nebeneinander gestellt ; das andere Mal wird erklärt, es sei nicht so ganz
einfach, thomistischc Metaphysik (Ontologie, Kosmologie, Psychologie,
Theodizee) unter ein Dach zu bringen. Es scheint also das zweite Mal
Physik in der Metaphysik enthalten zu sein, während sie das erste Mal
ihr untergeordnet ist. Und doch hat für Aristoteles-Thomas Metaphysik
einen genau bestimmten Begriff als Wissenschaft vom Seienden als solchen,
der die Physik als Wissenschaft vom Bewegt-Seienden untergeordnet
ist. — S. 47 wird statuiert, Metaphysik habe es mit dem Sein (ens), Ethik
mit dem Guten (bonum) zu tun. Das ist jedenfalls ungenau ; denn auch
Metaphysik hat es mit dem bonum zu tun, sofern dies eine Transzentaleigenheit

des Seins als solchen ist Aber Metaphysik betrachtet das bonum
rein spekulativ, während die Ethik das bonum als zu erstrebendes oder
zu verwirklichendes im Auge hat. Gleichfalls ist es ungenau zu sagen,
das Gutsein unterscheide sich vom Sein durch das Begehrtsem ; denn es

kann etwas gut sein, ohne begehrt zu werden und es gilt allgemein, daß
etwas begehrt wird, weil es gut ist, nicht aber gut ist, weil es begehrt wird.
Für Thomas ist darum Gutsem nicht Begehrtsein, sondern Begehr-
barsein. — S. 91 f. scheint L. den thomistischen Rechtsbegriff doch nicht
ganz klar erfaßt zu haben, zunächst, weil er Recht und Gerechtigkeit nicht
strikt auseinanderhält ; sodann weil er mit dem medium rei und dem
medium rationis nicht ganz zu recht kommt. Es ist falsch, zu sagen, daß
beim Übergang der justifia commutativa von der aequalitas quantitatis
(bei L. steht fehlerhaft quantitas) zur aequalitas proportionis das medium
rei zum medium rationis erweitert werde. Überall, da wo es sich um Pflicht
handelt, muß ein medium rei gegeben sein, das dann allerdings entweder
aequale oder proportionale sein kann. Dies gilt sowohl für die justifia
commutativa wie für die justifia distributiva. In beiden Fällen ist es

notwendig, daß durch die ratio das medium abgewogen werde ; aber sie

nimmt nie das Maß aus sich, sondern aus den Dingen. Weil nun die

Gerechtigkeit als Willenstugend zur Verwirklichung dieses durch die ratio
(mit Hilfe der prudentiaj aufgewiesenen und herzustellen befohlenen medium
rei neigt, entspricht der Akt der Gerechtigkeit der régula rationis und wird
somit ethisch gut. Wenn also L. schreibt : « Mit dem regulam rationis
attingere bekennt sich der thomistische Rechtsbegriff zum Schluß doch
wieder als ein nicht ganz mündig gewordener Sprößling der thomistischen
Ethik, nach der die Vernunft alle operationes humanas rectificat »

(S. 92), so verrät er mehr Sinn für phantasievolle Darstellung als Kenntnis
der thomistischen Tugendlehre. — S. 96 nennt der Verf. die dona Spiritus

Divus Thomas. 8



JI4 Literarische Besprechungen

Sancti das Höchste, was die Gnade auf Erden wirkt ; für den hl. Thomas
stehen aber die theologischen Tugenden höher, weil auch die Gaben nur
in ihrem Dienst stehen (cf. I-II, 68, 8). — S. 134 zeigt der, Verf., daß er
in der thomistischen Metaphysik zu wenig zu Hause ist. Es heißt hier :

« Im Verfolg dieses metaphysischen Individualismus durchbricht Thomas
sogar seinen sonstigen Grundsatz von der Materie als Individuations-
prinzip. Auch die Seele, mcdern gesagt : die Persönlichkeit, nicht bloß
der Leib, ist Individuationsprinzip. Hae carnes et haec ossa et haec anima
sind die principia individuantia hominem (I, 29, 4). » Verf. ist hierbei
in denselben Fehler gefallen, vor dem er auf der vorhergehenden Seite
warnt : « mit dem bloßen Buchstaben einzelner Zitate läßt sich auch hier
der Geist austreiben und aus Thomas so ziemlich alles, beweisen. » Er
übersieht den Unterschied zwischen principia « individuantia » und
principium « individuations ». Individuierende Prinzipien bedeuten den

ganzen Komplex von Merkmalen, die ein Ding numerisch von einem
andern unterscheiden ; so ist eine menschliche Person von der andern
dadurch unterschieden, daß sie dieses Fleisch, dieses Gebein, diese Seele

besitzt. Würde ein Mensch äußerlich von allem entblößt, so wäre es doch
noch diese Dies-heit seines Leibes und seiner Seele, die ihn von andern
Menschen unterschieden sein läßt. Damit ist aber die Frage noch nicht
beantwortet, woher denn diese Unterschiedenheit des Leibes oder der Seele

überhaupt kommt, worin sie ihre metaphysische Wurzel besitzt. Dies ist
die Frage nach dem principium individuationis, und diese löst Thomas
in all seinen Werken (wenn auch mit einiger Präzisierung in den reiferen
Werken) durch Zurückgreifen auf die Materie in Beziehung zur Quantität.

Diese Ausstellungen — sie ließen sich noch vermehren — wollen den
Wert der sicher verdienstvollen, mit großem Fleiß angefertigten Arbeit
nicht schmälern ; sie wollen nur Verbesserungswinke sein für eine hoffentlich
bald folgende Neuauflage. Mag den Verf. die Neigung zu rhetorischer
Darstellung öfters zu Übertreibungen und zu Ungenauigkeiten verführen,
so besitzt seine Arbeit doch den Wert einer großangelegten
Quellenzusammenfassung, Gruppierung und Darstellung. Vielleicht macht der
Verf. sich bei einer Neufassung die Mühe, die Vorgänger des hl. Thomas
in seine Untersuchung einzubeziehen und die Werke des hl. Thomas nicht
als Gesamtkomplex zu betrachten, sondern auch die historische Linie
innerhalb seiner Werke aufzuzeigen ; er würde damit nur seine Absicht
einer historisch-kritischen Arbeit im vollsten Sinn verwirklichen. 1

Rom, S. Anselmo Thomas Aq. Graf O. S. B.

Philosophia Perennis. Abhandlungen zu ihrer Vergangenheit und
Gegenwart. Festgabe Joseph Geyser zum 60. Geburtstag. Herausgegeben
von F. J. von Rintelen. I. Bd. : Abhandlungen über die Geschichte der

1 Anmerkung der Redaktion. —Vorliegende Besprechung unseres geschätzten
Mitarbeiters berücksichtigt hauptsächlich eine Seite am Werke Linhardts. Zu
gelegener Zeit und an gelegenem Orte wird es vom thomistischen Standpunkte
aus nochmals einer eingehenden Prüfung unterzogen werden.



Literarische Besprechungen 115

Philosophie. II. Bd. : Abhandlungen zur systematischen Philosophie.
Regensburg, J. Habbel. 1930. xvm-525 ; x-717 SS.

Die an Stoffülle selten reiche Festgabe zum 60. Geburtstage des

Münchener Gelehrten Joseph Geyser darf ohne Zweifel einen der ersten
Plätze unter ähnlichen Jubiläumsschriften für sich beanspruchen. Dieses

von einem Schüler des gefeierten Philosophen herausgegebene Sammelwerk
enthält in zwei stattlichen Bänden von 68 Gelehrten aus 16 verschiedenen
Staaten meist sehr wertvolle Abhandlungen aus allen Teilgebieten der
Philosophie und ihrer Geschichte. Das unbestreitbar große Ansehen Joseph
Geysers sicherte diesem zu seiner Ehre entstandenen Werke die Zusammenarbeit

einer bedeutenden Anzahl Vertreter der neuscholastischen
Philosophie. Doch auch dieser Weltanschauung Fernstehende, die « innerlichst
das gemeinsame wissenschaftliche Streben nach Erkenntnis der Wahrheit »

(Zum Geleit, S. vii) mit den übrigen Autoren verbindet, sind an der
Festgabe beteiligt.

Der Herausgeber hat die Abhandlungen beider Teile in glücklicher
Anordnung zu einem harmonischen Ganzen gefügt, was die Verwendung
des Werkes erleichtert und angenehm gestaltet. Die 32 Beiträge des ersten
geschichtlichen Bandes behandeln die interessantesten Probleme von großen
Denkern aller Epochen der philosophischen Vergangenheit, wobei
vornehmlich die scholastische Philosophie berücksichtigt wird. Der große
Wert der Sammlung ergibt sich schon aus der einfachen Aufzählung einiger
dieser Aufsätze, die insbesondere die Aufmerksamkeit des scholastisch
eingestellten Lesers auf sich lenken dürften : Zum aristotelischen Metaphysikbegriff

(G. Söhngen), Augustinus als Mystiker (A. Mager), Die Lehre
Alberts des Großen von den Transzendentalien (H. Kühle), La présence
de l'intelligible à la conscience selon saint Thomas et Cajetan (L. Xoël),
Neuplatonisches in der Tugendlehre des hl. Thomas v. Aquin (M. Witt-
mann), Vernunft und Glaubenswahrheit im Aufbau der theologischen
Wissenschaft nach Aegidius Romanus (R. Egenter), Die Lehre des Jakob
von Viterbo von der Wirklichkeit des göttlichen Seins (M. Grabmann),
Zum ontologischen Gottesbeweis bei Kant (C. Nink), Wissenschaftsideal
und Philosophie in besonderer Berücksichtigung von Bergson (P. Simon),
Zum augenblicklichen Stand des Kausalproblems (L. Faulhaber), usw.
Den ersten Band schließen sinnvoll 3 Beiträge, über allgemeine und
geschichtsphilosophische Probleme ab : Die Einheit des Abendlandes, von
deutscher Mitte aus gesehen (H. Eibl), Sur quelques caractères de la
philosophie chrétienne (A. Sertillanges), Die Geschichtsphilosophie als Philosophia
perennis (F. Sawicki).

Logische, erkenntnistheoretische, ontologische, naturphilosophische,
psychologische, praktisch-philosophische und metaphysische Probleme
finden wir in dem 36 Aufsätze umfassenden zweiten systematischen Bande
u. a. in folgenden Beiträgen behandelt : Die Ordnung der philosophischen
Disziplinen (Kahl-Furthmann), Zum Problem des regressus in infinitum
(H. Dingler), Der Begriff des Gesetzes in den Geisteswissenschaften.
(A. Fischer), Das Problem der intuitiven Erkenntnis (J. Somogyi), Peut-on
parler d'intuition intellectuelle dans la philosophie thomiste (M. Roland-



ii6 Literarische Besprechungen

Gosselin), Sur la notion du réalisme épistémologique (R. Kremer), Le
réalisme méthodique (E. Gilson), Glossen über Sein und Zeit (Adolf Dyroff),
De la notion de philosophie de la nature (J. Maritain), L'attraction universelle

[S. Thomas et Newton] (R. Garrigou-Lagrange), La notion du temps
(M. de Munnynck), Die Bedeutung des philosophischen Wertproblems
(F. J. v. Rintelen), Das Naturrecht im Rahmen einer religionsphilosophischen
Weltbetrachtung (J. P. Steifes), Metaphysik als Wissenschaft (H. Meyer),
Das Grundproblem der Metaphysik (A. Robner), Metaphysik und Gottes-
begriff (J. Engert)-, usw.

Drei letzte Aufsätze gelten der Würdigung der Philosophie Joseph
Geysers, gleichsam zum Abschlüsse und zur Krönung dieser einzigartigen
Jubiläumsgabe : Joseph Geyser als Psychologe (M. Ettlinger), Joseph
Geysers Stellung in Logik und Erkenntnistheorie (K. Huber), Joseph Geyser
als Metaphysiker (L. Baur). Der Leser wird dem Herausgeber besonderen
Dank wissen für die Aufnahme dieser ausgezeichneten Einführung in das

gewaltige philosophische Lebenswerk des gefeierten Münchener Philosophen.
Den zweiten Band schließen eine chronologische Übersicht des Schrifttums
von Joseph Geyser und ein ausführliches Namens- und Sachregister.

Diese lückenhafte Beschreibung der groß angelegten Festgabe kann
selbstverständlich dem Werte und der Bedeutung des Werkes in keiner Weise
gerecht werden. Jeder einzelne Beitrag verdiente eine eingehende
Besprechung. Ohne Übertreibung darf der Gesamteindruck der Festschrift
als der denkbar beste bezeichnet werden ; denn das ganze Werk ist vom
Geiste einer Philosophie beherrscht, die ihr Ziel « im Sinne aufbauender,
harmonischer und organischer Fortentwicklung im Anschluß an eine alte,
durch Selbstkritik zur Vertiefung geführte Erbweisheit » zu verwirklichen
sucht (S. ix). — Dem Verlage gebührt ein besonderes Lob für die
buchtechnisch glänzende Ausführung des Werkes, ihm und allen, die sein
Zustandekommen durch finanzielle Beihilfe ungeachtet der wirtschaftlichen
Not ermöglicht haben, der Dank jener, die dem Monumentalwerke die
verdiente Anerkennung nicht versagen werden

Freiburg. P. Paul Wyser O. P.


	Literarische Besprechungen

