Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 11 (1933)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Textausgaben.

Joannes a Sancto Thoma O. P.: Cursus philosophicus thomisticus.
Nova editio a P. Beato Reiser O.S.B. in collegio internationali sancti
Anselmi de Urbe, philosophiae professore exarata. — Tomus secundus :
Naturalis philosophiae, I. pars: De ente mobili in communi. III. pars:
De ente mobili corruptibili, Taurini-Romae, Marietti 1933. x1x-888 SS.

Joh. vom hl. Thomas teilt seine Naturphilosophie der Uberlieferung
entsprechend in vier Teile. Der erste Teil handelt (im Anschluf an die
acht Biicher der Physik des Aristoteles) vom verdnderlichen Seienden im
allgemeinen. Die drei anderen Teile haben als Gegenstand das verdnderliche
Seiende im besonderen : die verschiedenen Arten des verdnderlichen Seien-
den. Und zwar bezieht sich der zweite Teil (im Anschluf3 an Aristoteles,
« Vom Himmel»), auf jenes Verdandérliche, das nach den Alten der
Zerstorung nicht unterworfen sein sollte : auf die Himmel und die Himmels-
korper. Der dritte Teil behandelt (im Anschlul an die aristotelischen
Biicher « Von der Erzeugung und Zerstérung ») das der Zerstérung unter-
worfene Veranderliche. Der vierte Teil ist (im Anschlul3 an Aristoteles,
« Von der Seele ») iiber das beseelte Verdnderliche. Der nun vorliegende
zweite Band der Neuausgabe des Cursus philosophicus enthiilt den ersten
und den dritten Teil der Naturphilosophie. Der dritte Band, der SchluB3-
band der Neuauflage, soll den vierten Teil bringen. Den zweiten Teil der
Naturphilosophie hat Joh. vom hl. Thomas nie wverdffentlicht. Er hat
jedoch auch iiber diesen Teil Vorlesungen gehalten, auf die er an einigen
Stellen der beiden hier vorliegenden Teile verweist. Handschriftliche
Aufzeichnungen dariiber konnten aber bis jetzt nirgends aufgefunden
werden. Beiden in diesem Bande verdffentlichten Teilen der Naturphilo-
sophie ist eine sehr gute Ubersichtstafel vorausgeschickt.

Der erste Teil behandelt die Wesensgriinde des verdnderlichen Seienden :
Stoff und Form, und die Griinde des Werdens: Stoff und Form und
Beraubung. Die genaue Untersuchung iiber Stoff und Form machen es
nétig, auch auf die an sich sehr metaphysische Frage iiber Wesen und
Dasein einzugehen. Stoff und Form als Grund der Verdnderlichkeit bilden
die « Natur ». Die Natur ist der eigentliche Gegenstand, dessen Eigenschaften
die Philosophie beweist. Die Beweisfiihrung geschieht nach den vier
Ursachen. Daher folgt eine ausfiihrliche Darlegung tiber die vier Ursachen.
Grundeigenschaft des Naturkorpers ist die Veranderung oder Bewegung
deren Wesen eingehend erortert wird zugleich mit den raumlichen und
zeitlichen Verhiltnissen der Korperwelt. Dieser Teil schlieBt mit der
Zuriickfiihrung der Bewegung auf den ersten unbeweglichen Beweger. —
Der dritte Teil gibt AufschluB iiber das Wesen der Erzeugung und Zerstérung

Divus Thomas. 7



98 Literarische Besprechungen

und zeigt, wie die Erzeugung einer Korpersubstanz nur durch Auflésung
des Korpers bis zum ersten Stoffe geschehen kann. Die Erzeugung geschieht
mittels der beschaffenheitlichen Verinderung. Diese wird als Werkzeug
der Erzeugung behandelt, und es werden die verschiedenen Arten der
beschaffenheitlichen Verdnderung untersucht: das Entstehen einer Be-
schaffenheit aus der-ihr entgegengesetzten, die Steigerung und Verminde-
rung des Stiarkegrades der Beschaffenheiten, die Verdichtung und Ver-
diinnung, die beschaffenheitliche Verdnderung im chemischen Vorgang.
Die schwierige Frage iber die Erzeugung des korperlichen Einzeldinges
und iiber den Grund des Einzelheitsunterschiedes in den Koérpersubstanzen
ist vorziiglich beantwortet.

Jedem, der sich in die thomistische Naturphilosophie hineinarbeiten
will, wird die Philosophia naturalis des Joh. vom hl. Thomas ein vorziig-
liches Hilfsmittel bieten. Man moége nicht glauben, dafBl durch die Fort-
schritte der Naturwissenschaften die alte Naturphilosophie ihren Wert
verloren habe. Die neueren Erfahrungswissenschaften sind wohl der Natur-
philosophie von Nutzen. Jedoch sind sie zu ihr nicht unbedingt notwendig,
da schon die gewodhnliche Erfahrung eine geniigende Grundlage fiir die
philosophische Erkenntnis bietet. Zu bemerken ist iibrigens, dal unser
Verfasser gegeniiber den unrichtigen Naturansichten seiner Zeitgenossen
eine gewisse Zuriickhaltung an den Tag legt. Hieraus ist vielleicht auch
zu erkliren, daB er sich nie entschloB, den zweiten Teil seiner Natur-
philosophie zu verdffentlichen.

Auch die Neuausgabe dieses zweiten Bandes ist mit groBer Sorgfalt
hergestellt. Es wurden sogar in diesem Bande nicht nur, wie im ersten, alle
aus anderen Auktoren angefiithrten Stellen auf ihre Richtigkeit gepriift,
sondern der Herausgeber hat in diesem Bande auch dort, wo Joh. vom
hl. Thomas es unterlafit, die Stelle anzufiihren, dies nachgetragen.

Rom (S. Anselmo). P. Jos. Gredt O. S. B.

Joannes a Sancto Thoma O.P.: Cursus Theologici Tomus Primus.
Opera et Studio Monachorum quorumdam Solesmensium O. S. B., Editus.
Vol. in folio, cviii-559 pp. Paris, Desclée et Cie. 1931.

Norunt omnes, qui Opera Joannis a Sancto Thoma versarunt manu,
quantum molestiae sit tam saepe in tot tantasque offendere depravationes,
quin et mutilationes textus, quas editorum incuria peperit. His adde
penuriam vel huiusmodi editionum tot mendis scaturientium ita, ut stu-
diosis viris, qui in dies crescunt, doctrinae Joannis a Sancto Thoma, fere
inaccessibiles evaserint.

Laudabili ergo consilio quidam monachi Benedictini solesmenses
novam, eamque castigatissimam, editionem Cursus Theologici, aggressi
sunt, simul atque R. P. Dom Reiser, eiusdem Ordinis, novam curat
editionem Cursus Philosophici.

Et quidem, quantum ex tomo primo, iam typis expresso, coniicere
possumus, ita feliciter peregerunt, ut nihil fere melius desiderari possit.
Complectitur autem tomus iste, praeter tractatus tres introductorios et



Literarische Besprechungen 99

expositionem in septem priores quaestiones Primae Partis Summae Theo-
logicae, Praefationem sat longam editorum, in qua de vita operibusque
Joannis, de Cursus Theologici editionibus, de stilo Auctoris, de novae
editionis ratione, doctissime tractant; ea, praesertim, quae Auctoris vitam
et Cursus Theologici editiones spectant, plurimum locupletantes. Nova
documenta, Joannis vitam et doctrinam attinentia, in appendicibus ad
Praefationem colliguntur.

Deficiente autographo, textus ad fidem editionis principis restituitur,
adnotatis ubique locis Patrum aliorumve Scriptorum, quos citat aut refert
Auctor ; quo fit ut, instar editionis criticae, haec nova monachorum
solesmensium editio haberi possit.

Adnotationes, observationes, correctiones, quas editores afferunt,
ut plurimum exactissimae et accuratissimae sunt ; an vero semper et ubique
verum attigerint, haud facile dixeris ; nec enim humanum est in tanta
emendabilium copia, impolluto calle transire.

Liceat igitur nobis, omni qua possumus reverentia et benevolentia
erga tantos viros, tantillas quasdam exhibere animadversiones. Adnotant
(p. 2586 et 2632%) quod opus Joannis lldephonsi Baptistae O. P., Apologia
por la autoridad de los doctoves de la Yglesia y santos Padres, ex hispano
idiomate in latinum fuisse translatum a J. Paulo Nazario O. P., et in tomo
primo opusculorum eiusdem Nazarii, Bononiae, 1631/32, opusc. decimo
P. 74 sqq. collocatum. Et addunt. «hanc autem latinam versionem solam
vidimus, in qua locus a Joanne nostro citatus reperitur p. 153 ».

Optarem magis accuratam citationem. Nam in editione illa, quae
adducitur, non inveniuntur nisi opuscula novem : decimum autem, quod
versionem — de qua sermo — continet, separatim editum fuit Bononiae,
1633, quo etiam anno, die 24 ianuarii, latina translatio completa est
(cf. Echard, 1I, 545). ’

Quandoque etiam adnotationes adhibent, quae ‘munus proprium
editoris praetergredi videntur, vg. p. 153! circa mentem Auctoris de formali
constitutivo divinae essentiae, et p. 361! circa germanam Joannis mentem
de virtualiter revelato : haec enim potius ad expositorem doctrinae Joannis
a Sancto Thoma, vel ad eius vindicem, pertinent ; secus debuissent editores
occurrere omnibus qui, a prima editione ad praesentem usque, in crisim
aut controversiam revocarunt ea quae Joannes huc illuc edocuit.

Forte etiam in maius lectorum commodum vergeret, si duobus primis
tractatibus introductoriis, in quibus Auctor nexum distinctionum Magistri
Sententiarum et quaestionum Summae Theologicae Aquinatis egregie
exponit, numeri ex ordine apponerentur, sicut et pro tertio tractatu fecerunt
editores : sic enim citationes, et facilius fieri, et ab aliis factae citius verificari
possent.

Scite animadvertunt editores (Praefat.,, p. xxvi-xxvim) Joannem
abundare barbaris locutionibus quae, magna saltem ex parte, ex hipanismis
procedere videntur. Barbara constructio : meo videri, ortum ducit, ut
opinor, non quidem ex verbo hispano, parecer (= a mi parecer), ut editores
autumant, sed ex vulgari et familiari locutione : a m? ver (= a mi parecer =
a mi juicto).



100 Literarische Besprechungen

At haec aliaque huiusmodi, quae addi possent, nullimode officiunt
accuratissimo ac splendido labori monachorum solesmensium, qui editionem
paraverunt tanto Operi dignam.

Huic insuper intestinae perfectioni criticae accedunt typorum et
chartarum elegantissima forma et dispositio; quo fit, ut inspicientem
vehementer alliciant ad legendum.

Doctissimis editoribus sincero corde gratulamur,ac optamus vehementer
ut quantocius tantum opus ad felicem terminum perducant in theologorum
utilitatem, quibus ea, qua possumus, instantia commendatum volumus.

Friburgi Helv. P. J.-M. Ramirez O. P.

E. Stein : Des hl. Thomas von Aquin Untersuchungen iiber die Wahrheit.
(Quaestiones disputatae de veritate) in deutscher Ubertragung. I. Bd.
(q. 1-13). Breslau, O. Borgmeyer. 1931.

Wir besitzen im Deutschen vorerst nur eine sehr bescheidene Anzahl
von guten Ubertragungen authentischer thomistischer Schriften. C. Schnei-
ders Summaliibersetzung (1886-92) entspricht lingst nicht mehr modernem
Sprachempfinden. Sonst kommen nur noch Kaplan Fahsels « Kommentar
zum Romerbrief » (Freiburg 1927) und S. Soreths « Grundri3 der Heilslehre »
(Augsburg 1928) in Betracht. Umso verdienstvoller ist es, dafl die bekannte
Husserlschiilerin E. Stein das bisher noch nie in eine neuere Sprache iiber-
tragene und doch philosophisch tiefste Werk thomistischen Geistes, die
Quaestiones disputatae de veritate, einem deutschen Leserkreis zuganglich
gemacht hat. M. Grabmann hat dem Werk ein warmes, einfiihrendes
Geleitwort vorausgeschickt. In der Ubertragung sind durchwegs die dem
corpus articuli vorausgehenden argumenta pro et contra weggelassen ;
dagegen werden die Antworten auf die Einwidnde, soweit sie Neues bringen,
angefiihrt. Kurze Einfiihrungen in die einzelnen Quaestionen und Artikel
hat die Ubersetzerin selbst eingefiigt. Diese Art hat fiir den Zweck, den
die Verfasserin sich gesetzt hat, sicher ihre Berechtigung, wenn oft auch
manches aus den Argumenten fiir das inhaltliche Verstandnis der Antworten
auf die Einwande notwendig wire, da die Uberleitungen, welche die
Ubersetzerin bringt, oft zu diirftig sind und manchmal am Kern der
Sache vorbeigehen.

Man kann dariiber im Zweifel sein, ob es je gelingen wird, das
eigentlich thomistische Latein mit seiner echt klassich-rémischen Prignanz,
seiner kristallhellen Klarheit und seinem wohltuenden, rhythmischen FluB3
in ein Deutsch zu iibertragen, das gleiche Verstandlichkeit, Knappheit
und Eleganz in sich verbindet. E. Stein hat das Schwierige versucht, die
Worte des Aquinaten in moglichst getreuer und doch an modernem
philosophischen Denken geschulter und geschliffener deutscher Sprache
wiederzugeben. Man kann sagen — und darin liegt das Bedeutende an
dieser Ubertragung — daB der Versuch im allgemeinen vortrefflich gelungen
ist, soweit ein solches Gelingen iiberhaupt moglich ist; denn dariiber,
dall das Original um vieles leichter verstindlich ist als die Ubertragung,
wird wenigstens beim thomistischen Schrifttum niemand hinauskommen.
Der Ubersetzerin eignet zweifellos eine hohe sprachliche Formkraft ; in



Literarische Besprechungen 10T

den meisten Fillen ist es ihr auch gelungen, den rechten Sinn zu treffen ;
doch macht sich leider nicht selten der Umstand unangenehm bemerkbar,
daB die Interpretin mit dem scholastischen Denken noch nicht in dem
Maf vertraut ist, wie es fiir ein solches Unternehmen notwendig wire.
Um nicht in allgemeinen Andeutungen zu bleiben, greife ich als Stichprobe
q. 10 (De mente), a. 1, heraus:

Aus dem corpus Articuli merken wir folgende Ubersetzungen an:
Intellectus autem, cum dicatur per respectum ad actum, potentiam animae
designat. St.: «Der Verstand bezeichnet aber, wenn im Hinblick auf
den Akt davon die Rede ist, ein Vermégen der Seele. » Das wenn ist offenbar
falsch ; denn es handelt sich um eine Begriindung (wie auch aus dem Kon-
junktiv hervorgeht) : weil der Name Verstand die Beziehung auf einen
Akt enthidlt (Verstand von verstehen), bezeichnet das Wort ein Seelen-
vermogen. — Anima autem quae est in plantis habet infimum gradum
inter potentias animae. St.: « Die Pflanzenseele nun nimmt den untersten
Grad unter den Potenzen der Seele ein.» Diese Ubertragung ist zum
mindesten miBverstindlich, denn sie erweckt den Anschein, als ob die
Seele selbst eine Potenz wire. Thomas will aber sagen : die Pflanzenseele
besitzt den untersten Grad von Seelenvermégen. — ... unde ab ea deno-
minatur, - cum dicitur nutritiva vel wvegetativa. St.: «also wird diese
(= Seele) nach ihr (= Pflanzenseele) benannt.» Dieser Satz ist total
mifverstanden ; es heillt vielmehr: darum wird sie (= Pflanzenseele)
nach ihr (= jenes Vermogen, welches den untersten Grad der Seelenver-
mogen iiberhaupt bildet) benannt. — (Anima dicitur) mens, inquantum
ex ipsa nata est effluere talis potentia. St.: « ... Geist, sofern namlich ein
solches Vermogen aus ihr zu entspringen vermag.» Der Sinn des natum
esse wiirde sicher richtiger zum Ausdruck kommen, wenn es hie8e : sofern
ein solches Vermoégen wesenhaft aus ihr entspringen muf. — Imago non
pertinebit ad essentiam animae nisi secundum mentem prout nominat
altissimam potentiam ejus. St.: « So wird das Bild sich nur auf das Wesen
der Seele erstrecken, soweit sie Geist ist und sofern dieser ihr hochstes
Vermogen bezeichnet. » Richtiger miiite es heiBen : Das Bild gehért nur
in Hinblick auf den Geist zum Wesen der Seele, sofern dieser ihr h. V. b.;
denn dal} die Seele selbst Geist sei, will Thomas ja hier verneinen.

Auch die Ubersetzung der Lésung des 2. Einwandes 143t manches
zu wiinschen iibrig. Die Ubersetzerin gibt die fiinf Gattungen von Seelenver-
mogen (vegetativum, sensitivum, appetitivum, motivim secundum locum,
intellectivum) folgendermallen wieder : Erndhrungsvermdgen, Sinnlichkeit,
Streben, Ortsbewegung, Verstand — eine reichlich disparate Aufzihlung !
Auf keinen Fall 1aBt es sich rechtfertigen, das motivum secundum locum
einfach « Ortsbewegung » zu nennen statt Vermégen der Ortsbewegung
oder Ortsveranderung ; ferner ist Ernadhrungsvermogen eine Ar¢ der Gattung
des vegetativum, das man in Ermangelung eines deutschen Wortes kaum
anders als mit « Vegetabilitit » oder das « Vegetative » wiedergeben kann.
Intellectivum mit Verstand zu {ibersetzen mag hier angehen, da als Arten
nur der tatige und erkenntnisfahige Verstand in Frage kommen, ist aber
bei der folgenden Aufzihlung der nach Titigkeitsweisen bestimmten Gat-



102 Literarische Besprechungen

tungen falsch, da nach dieser Hinsicht in ihm auch der Wille eingeschlos-
sen ist ; vielleicht lieBen sich diese drei Stufen : vegetativum, sensitivum,
intellectivum am besten durch: das Vegetative, Sinnliche und Geistige
wiedergeben. — Secundum igitur has diversas potentiarum animae
participationes contingit aliquas duas potentias animae ad invicem com-
paratas in idem vel diversum genus reduci. St.: « Entsprechend diesem
verschiedenen Anteil der seelischen Potenzen kann man nun je zwei Potenzen
der Seelen zueinander in Beziehung bringen und auf dieselbe Gattung
oder auf verschiedene Gattungen zuriickfiihren.» Diese Ubertragung
versagt in verschiedenen Punkten. Participatio kann hier dem Sinn nach
nur « Einteilung » heiBen; im Cod. vat. 781 (der allerdings nicht das Auto-
graph ist, wie Grabmann im Geleitwort annimmt, aber doch den verlis-
sigsten Text bietet), fol. 917®, steht denn auch richtiger : partitio ; aliquae
duae, heillt nach keiner Grammatik je zwei, sondern beliebige zwei ; ferner
handelt es sich nicht um Potenzen verschiedener Seelen, sondern der
gleichen Seele. Es miilte also heillen : Entsprechend diesen verschiedenen
Einteilungen der Seelenkrafte kann es vorkommen, dall irgend zwel Seelen-
potenzen, wenn sie miteinander in Beziehung gesetzt werden, auf dieselbe
oder auf verschiedene Gattungen zuriickzufiihren sind. — Vis irascibilis
et concupiscibilis wird mit « Vermoégen affektiver Reaktion und Begehrungs-
vermogen » iibersetzt. Aber das trifft den Sinn nicht ganz. Auch die vis
concupiscibilis ist ein Vermogen affektiver Reaktion, wenn anders Liebe
und Hal, Begierde und Abscheu affektive Reaktionen sind ; andrerseits
ist auch die vis irascibilis ein Begehrungsvermégen, sofern ihr Gegenstand
das schwierig zu erreichende sinnliche Gut ist. Ich wiirde fiir die schwer
iibersetzbaren Namen gegenstandsbestimmte Benennungen vorschlagen :
sinnliches Hochstreben und sinnliches Luststreben.

Auch die kurze Antwort auf den 4. Einwand ist nicht ganz gegliickt.
Animae vero nostrae adjunguntur aliae potentiae quae sub mente non
comprehenduntur, ex eo quod est actus corporis, scil. sensitivae et nutritivae.
St. : « Zu unserer Seele aber gehdren Vermogen, die nicht unter dem Geist
begriffen sind, weil ein Wirken des Koérpers daber ist, namlich das sinnliche
und das Erndhrungsvermoégen». IEs bedarf wohl keines besonderen
Nachweises, dafl actus corporis nichts anders als die Seele selbst als Akt
oder Form des Kopers bezeichnet. Ts handelt sich ferner nicht blol um
eine sinnliche Potenz und um das eine Erndhrungsvermdégen, sondern im

allgemeinen um die sinnlichen und vegetativen Vermdgen. — Unde non
ita potest dici anima esse mens sicut et angelus. St.:« Darum kann die
Seele nicht einmal so wie ein Engel Geist genannt werden.» Im Latei-

nischen ist keine Steigerung enthalten ; sie wére auch vollig unangebracht.
Es heil3t schlicht und einfach : darum kann die Seele auch nicht so wie
cin Engel Geist genannt werden.

Die resp. ad sm wird von St. also eingefiihrt : « Als Ebenbild Gottes
in uns wird Verschiedenes bezeichnet, z. B. bei Augustin Erinnerung
(Gedachtnis), Erkenntnis (Verstand) und Willen ... die etn Leben, ein
Geist, ein Wesen genannt werden ... » Dazu ist zundchst zu bemerken,
daB es sich nicht um das Ebenbild Gotles, sondern der Trinitdt handelt,



Literarische Besprechungen 103

was ein groer Unterschied ist ; daher sind auch nicht die einzelnen Glieder

Erinnerung, Erkenntnis, Wille fiir sich genommen Bilder, sondern zusammen
ein Bild, was bei St. nicht klar zum Ausdruck kommt. Auch die Ubersetzung
ist nicht einwandfrei: unde si habeat esse tantum, sicut lapides, vel esse

et vivere, sicut plantae et bruta ... St.: « wenn es also nur das Sein hitte,
wie die Steine oder nur das Leben, wie Pflanzen und Tiere ... »; das Sein
ist also beim zweiten Glied ausgefallen. — Et ideo, quia in assignatione

imaginis mens locum divinae essentiae tenet, haec vero tria, quae sunt
memoria, intelligentia et voluntas, tenent locum trium personarum ; ideo
Augustinus menti adscribit illa quae requiruntur ad imaginem in creatura.
St. : « Und da nun in der Zeichensprache des Bildes der Geist die Stelle des
gottlichen Wesens einnimmt, stehen jene drei Dinge, nimlich Gedichtnis,
Verstand und Willen an der Stelle der drei Personen ; darum schreibt
Augustin dem Geist das zu, was zum-Bild im Geschépf erforderlich ist. »
In assignatione imaginis mit « in der Zeichensprache des Bildes» zu
iibersetzen, diirfte doch etwas zuviel in das schlichte Wort hineingelegt
sein ; es handelt sich einfach um die « Zuordnung » oder « Zuweisung » des
Bildes. Indes hat die Ubersetzerin den ganzen Passus in seiner grammati-
kalischen Konstruktion miBBverstanden, da sie das vero nach dem ersten
Kausalsatz iibersah; mit haec beginnt also noch nicht der Hauptsatz,
sondern der Nebensatz wird adversativ weitergefiihrt. Erst mit ideo beginnt
die Folgerung : Und da nun bei Zuordnung des Bildes der Geist an Stelle
des gottlichen Wesens steht, jene drei aber ... an Stelle der drei
gottlichen Personen, darum usw. —

Diese Stellen innerhalb eines einzigen Artikels mogen geniigen, um
den oben ausgesprochenen Vorwurf zu rechtfertigen. Die Ubersetzerin
bemerkt zwar im Vorwort, sie wolle keine philologische Ubertragung bieten ;
aber mag eine Ubersetzung frei sein wie immer, erstes Erfordernis wird
immer bleiben dal sie sprachlich und sachlich richtig ist. Wir mochten
damit der Ubertragung Steins nicht jeden Wert absprechen ; aber der
Objektivitit halber muBte auch dies gesagt werden. Wenn die verehrte
Ubersetzerin einmal nach Jahren verticften Studiums des hl. Thomas
eine Neuauflage in Angriff nimmt, wird sie selbst am besten merken, wieviel
zu dndern und zu bessern ist. Vorldufig ist ihre Ubertragung ein Notbehelf
fiir solche, die des Lateins unkundig sind. Doch ist sie in jedem Fall auch
fiir die anderen und gerade fiir scholastische Philosophen von Nutzen als
Versuch, Thomas modernem Denken nahe zu bringen.

Rom, S. Anselmo. Thomas Aq. Graf O.S. B.

Saint Thomas d’Aquin : Somme théologique. (Editions de la Revue
des Jeunes), Société Saint-Jean I’Evangeliste, Desclée et Cie, Paris, Tournai,
Rome. J. Wébert O. P.: 1. L’Ane humaine. 2. La Pensée humaine.

Die neue franzésische Ubersetzung der theologischen Summe des
Aquinaten, zu der die beiden Bandchen von J. Wébert gehoren, wurde von
uns in dieser Zeitschrift bereits angekiindigt und in ihrer ganzen vortrefflichen
Anlage gewiirdigt. In dem einen der zwei Biandchen {ibersetzt und erklart



104 Literarische Besprechungen

Weébert die Quaestiones 75-83 der Pars Prima, die vom Wesen der Menschen-
seele und deren Fahigkeiten handeln, in dem anderen die darauffolgenden
Quaestiones 84-89, welche die Verstandestatigkeit zum Gegenstande haben.
Die Ubersetzung wird der Weisung des hl. Thomas im Prologe seiner
Schrift «Contra errores Graecorum » gerecht: « Ad officium boni trans-
latoris pertinet, ut ... transferens servet sententiam, mutet autem modum
loquendi secundum proprietatem linguae, in quam transfert. » (Opera omnia,
tom. 15, Parmae 1864, p. 239.) In «La Pensée humaine », p. 171, 2. Zeile
von oben, entspricht der Satz: «... en tant que celle-ci (ndmlich la
lumiére de I'intellect agent séparé) est participée par les intelligences spécu-

latives », wohl nicht ganz dem lateinischen Wortlaute: « ... secundum
quod lumen intellectus agentis participatur in infellectis speculatis (oder
besser speculativis) » ; die wértliche Ubersetzung ist wohl: « ... insofern

man bei Betrachtung der intelligiblen Gegenstinde daran (nimlich an dem
Lichte des wirkenden Verstandes) teil hat.» Was die erklirenden Anmer-
kungen anbelangt, so sind sie im ganzen ausreichend ; hie und da mdchte
man vielleicht noch eine Erklirung wiinschen, wie etwa zu q. 77, a. 6 ad 2 :
« Subiectum est causa proprii accidentis et finalis et quodammodo activa
et etiam materialis ... », was vielleicht nach der Art und Weise wie bei
D. Nys, Cosmologie, II, Louvain 1928, S. 52, erliutert werden konnte.
Zu den erklirenden Noten kommen als wertvolle Beigabe in einem eigenen
Anhange noch férmliche kleine Abhandlungen, und zwar im ersten Bdndchen
iiber die thomistische Psychologie im allgemeinen, iiber die spiritus animales,
iiber die inneren Sinne und die Unsterblichkeit der Seele; im zweiten
Béndchen tiber den Ursprung der Verstandeserkenntnis, iiber die Reflexion
und das Leben der vom Leibe getrennten Seele nach Thomas.

Diese Darlegungen sowohl auch die Ubersetzung samt den Erldute-
rungen sind vorziiglich geeignet, in ein tieferes Verstandnis der thomistischen
Psychologie einzufiihren und verdienen darum wie das gesamte Unter-
nehmen dieser Thomasbearbeitung in hochstem MafBe Dank und An-
erkennung.

Wien. Dr. Carl Jellouschek O.S. B.

Getino L. O.P. : Regimento de Principes de Santo Tomas de Aquino
seguido de la Gobernaciéon de los Judios por el mismo Santo. Biblioteca
de Tomistas Espanoles, vol. V. Valencia 1931. XL1X-280 pp.

Mit dem vorliegenden Werke veroffentlicht der gelehrte Dominikaner
eine altspanische Ubersetzung des vielzitierten Werkes «De regimine
principum » des hl. Thomas nach Cod. III f 3 der Bibliothek des Escorial.

Die Sprache der Ubersetzung ist das Kastilische vom Ende des XIV.
und vom Anfang des XV. Jahrhunderts, wodurch dem Werke bei der
Seltenheit spanischer Sprachdenkmale aus einer Zeit in linguistischer Be-
ziehung hervorragender Wert zukommt. Dem Texte folgt eine vom
Herausgeber angefertigte Ubersetzung der kleinen Schrift « De regimine
Judeaorum », die bisher in spanischer Sprache nicht vorlag.

Ein fiir sich allein schon lesenswertes Buch stellt die aus 24 Kapiteln
bestehende Einleitung mit ihren Anmerkungen dar. Durch die kritischen



Literarische Besprechungen 105

Untersuchungen der Kapitel 2-5 gelangt P. Getino zu dem Urteil, da@3
nur das erste Buch und die ersten vier Kapitel des zweiten Buches von
« De regimine principum » vom hl. Thomas selbst stammen, wahrend der
SchluB3 des zweiten Buches wahrscheinlich von dessen Schiiler Tolomeo
di Lucca herriihrt, dem wohl ein Plan oder Schema seines Lehrers vorlag.

Das dritte und vierte Buch ist eine selbstindige Abhandlung und
gehort einem spiteren, unbekannten Verfasser an. — Kapitel 7-16 behandeln
einige Fragen, die mit dem Inhalt des Werkes zusammenhangen, wie Eigen-
tumsrecht, Autoritit, Staatsform, Nationalismus, Freiheit, Erlaubtheit des
Krieges usw. und geben dem Verfasser Gelegenheit zu zahlreichen klaren
und scharfsinnigen Bemerkungen von hoéchst aktuellem Interesse. Kapitel
17-23 beschiftigen sich mit anderen Ubersetzungen des Werkes und mit
anderen Werken dhnlichen Inhalts. Kapitel 24 ist der Schrift « De regimine
Judaeorum » gewidmet. ‘

Das Werk wird allen denen willkommen sein, die sich an Hand der
klaren Prinzipien des Englischen Lehrers iiber die gegenwirtige Verworren-
heit in politischen Fragen erheben wollen.

Stift Seitenstetten. Dr. Maurus Javesch O.S. B.

Philosophie.

E. Barthel : Vorstellung und Denken. FEine IKritik des pragmatischen
Verstandes. Miinchen, Reinhardt. 1931. 214 SS.

Der Verfasser unterscheidet im menschlichen Gesamtgeist die unbewul3t
praxisbeziiglichen Bezirke des vorstellenden Intellektes und den Intellekt
der reinen Erkenntnis. Erstere sind bisher Gegenstand erkenntnistheo-
retischer Untersuchungen gewesen. Auch Kant hat in der Kritik der reinen
Vernuntt nur die Voraussetzungslehre des exakt-empirischen Denkens voll-
zogen. Allein, wahre Erkenntnis, Wesensforschung, richtige Einsicht in
die Strukturen des objektiven Seins und schlieflich dann eine allgemeine
Weltaunffassung kritischer Art, die in die Tiefe geht und doch unsubjektiv
ist, dieses Ziel kann kein Denken erreichen, das auf dem pragmatischen
Verstand beruht. Deshalb stellt der Verf. seine Arbeit in den Dienst der
erkenntnis-theoretischen BewuBtmachung wesenserkennender und struktur-
forschender Methode, die sich dem «physischen » Oberflichenbereich der
pragmatischen Empirie als « metaphysische » Tiefenerkenntnis ergianzend
zur Seite stellt. Den bisherigen Grundrichtungen der Erkenntnistheorie
gegeniiber begriindet er einen wissenschaftlich philosophischen Goetheanis-
mus, «der den Anspruch erhebt, als fithrende Richtung im Entwicklungs-
gang der Philosophie anerkannt zu werden ».

Zunichst unterzieht er die praxis-gebundene Erkenntnisweise einer
eingehenden Kritik. Der bisherigen sensualistischen und empiristischen
Auffassung der Sinneserkenntnis stellt er eine an Goethe ankniipfende
Resonanztheorie der Wahrnehmung entgegen. Unsere Sinnesapparate sind
Entwicklungsgebilde ; ihre Entwicklung kann nur im Sinne einer Anpassung
an die Aullenwelt oder einer Reaktion gegen dieselbe verstanden werden.
Sie machen das objektiv Vorhandene méglichst unentstellt subjektiv



100 Literarische Besprechungen

erlebbar. Unseren subjektiven psychologischen Erlebnistatsachen liegen
auf der objektiven Seite (auBerhalb unseres Leibes) transpsychologische
physikalische, auf der subjektiven Seite (innerhalb unseres Leibes, in den
Sinnesorganen, im Nervensystem und im Gehirn) transpsychologische phy-
siologische Kleinstrukturen zugrunde, die in symmetrischer Korrelation
(Resonanz) zueinanderstehen : den kleinen Prozessen im Ather entsprechen
kleine Prozesse dhnlicher Art in der Wahrnehmungsenergie der Sinne.
Das Psychologische ist ein Synthetisierungsgebilde, das sich als neue orga-
nische Ganzheit iiber jene unendlich kleinen und feinen Vorginge stiilpt.
Ls ist also ebensogut physikalisch wie physiologisch fundiert. Es ist nichts
zum . Physischen Hinzukommendes, sondern die ZusammengefaBtheit des
Physischen. Weiter héren wir beztiglich des Aullenweltproblems, d. h. des
Leib-Seele- und Subjekt-Objekt-Problems, dal als irreduzibeles Urphano-
men die Spaltung zwischen dem an sich seienden Absoluten und seinen
FuBpunkten der Selbsterfassung, den seelischen Zentren, gegeben ist.
Diese Auseinandergespaltenheit von Absolutem und Seele ist in der Er-
kenntnis eine logische Identitdt in der Darstellung eines Polargegensatzes.
Die Seelen oder IEntelechien schaffen sich die Leiber als ihre in die Welt
der Ausdehnung hineingebauten Organe. Diese sind die Trager der Psycho-
physis, des BewulBtseins. Das Absolute selber verleiblicht sich im Universum,
das seinerseits den Reichtum des Absoluten vor das Auge der Bewulitseins-
wesen als das Kosmopsychische oder die Natur mit ihren Farben und Ténen,
IFFormen und Bewegungen, Gestalten und Gruppierungen hinstellt. In dieser
unserer Erfahrungswelt lebt die Entelechie im Zustand der bloB mittel-
baren Verbindung mit dem Absoluten, indem die Psychophysis das Kosmo-
psychische oder die Natur sich gegeniiber findet. Seele und Absolutes stellen
sich also nicht unmittelbar, sondern nur in den Durchkreuzungsprinzipien
Leib und Universum einander gegentiber : erkenntnis-theoretische Tetranomie,
die das mechanische Denken iiber das AuBenweltproblem iiberwindet.

Im weitern Verlauf der Abhandlung wird der pragmatische Verstand
kritisiert hinsichtlich der beiden Vorstellungsformen unserer Erfahrungs-
welt, des Raumes und der Zeit, sowie seiner Grundbegritte : Kausalitit,
Zahl, Quantitit, Qualitat, Experiment, Hypothese, Induktion, Deduktion
usw. Alle diese Begriffe, die der subjektive menschliche Wille abgrenzt,
alle, die sich auf den Kategorien des pragmatischen Verstandes auf Grund
des Materials der korpersinnlichen Wahrnehmung durch Abstraktion
erheben, sind fiir die reine Erkenntnis der Struktur des Seins wertlos.
Dasselbe gilt von der gegenstindlichen rationalen Llogik und ihren Prinzipien.
Alle Begriffe aber — und damit baut der Verf. seine eigene Theorie tiber
den Erkenntnisintellekt auf —, die aus der organischen Notwendigkeit
der durch Kopfeszivilisation noch nicht verdorbenen Sprachschépfer-
titigkeit entstehen und mit der inneren Wiirde der Platonischen Ideen
ausgestattet sind, sind zur Erkenntnis geeignet und von metaphysischer
Tragweite. Diese Begriffe sind weder kulturell bedingt, noch historisch
wandelbar, sondern zeitlos giiltig. Die organische Sprache und das orga-
nische Strukturdenken sind ebenfalls Anpassungsergebnisse an das Gefiige
des Seienden, ahnlich wie die Sinnesorgane und die sinnliche Wahrnehmung



Literarische Besprechungen 107

Anpassungsergebnisse an seiende Strukturen sind. An Stelle der bisher
iiblichen Kategorien sind fiir wesensrichtiges Strukturdenken auf allen
Gebieten die Kategorien des Poles und der Polspannung oder Briicke,
dann, als unmittelbarste Ableitung aus dem Wechselwirkungsschema der
Spannungszweiheit der Begriff der Resonanz, dann als Erginzung des
Kausalbegriffs der der Prolepsis, das hei3t der zweckvollen Einbeziehung
des Kommensollenden in die Gegenwart und als letzte Kategorie der Wirk-
lichkeitsstruktur der Ganzheitsbegriff im Gegensatz zum Summenbegrift
zu benutzen. Mit Hilfe dieser Kategorien dringt man in die Tiefe des
Seins und erzielt ein ganz anderes Weltbild, als das mit den bisherigen
Mitteln festgestellte. Solange die Seele nun mit der Welt noch nicht
unmittelbar, sondern nur in der Durchkreuzung von Psychophysischem
und Kosmopsychischem in Beziehung tritt, stehen wir noch im Bereiche
der Vorstellungspsychologie. Auller der vorstellbaren Welt gibt es aber
die Welt tiberhaupt, den Kosmos als Ganzes. Er ist transkosmopsychisch.
IThn kénnen wir nur durch reine vorstellungsfreie Logik denken. Als wichtige
Formen des vorstellungslos konstatierenden, also intelligibelen Denkens
werden die Typusurteile, das gegenstidndliche Denken im Sinne Goethes,
die intelligibele Strukturschau und Goethes analogische Methode genannt.
Die Wirklichkeiten, um die es sich hier handelt und die etwas durchaus
Reales, Kosmisches sind, sind das sogenannt riumlich « unendlich GroB3e »,
sel es Gerade, Ebene oder Raum selbst, und das rdumlich «unendlich
Kleine », das sich immer als Punkt gibt. « Punkt und ,Unendliches‘, und
damit zusammenhingend Krimmung und Nichtkrimmung, sind die
Strukturen des Transkosmopsychischen. »

Der Verf. ringt selber noch gewaltig mit den Problemen, die sich in
einer Uberfiille vor ihm auftun. Darum ist es nicht leicht, seinen Gedanken-
gangen zu folgen, noch auch ihm in der Beurteilung in allem gerecht zu
werden. Wo er die gegnerischen Ansichten bekdampft, redet er deutlich,
wo er selber aufbaut, ist er oft schwer zu verstehen. In der Kritik geht
er jedenfalls zu weit ; auch sie mufl maBvoll und wissenschaftlich bleiben.
Was seine eigene Doktrin angeht, so miilite fiiglich ein gut Stick der
immerwahrenden Philosophie, die ithm offenbar fremd ist und von deren
Standpunkt aus allein sich naturgemdll unsere Kritik vollziehen konnte,
zur Beurteilung und je nachdem Zuriickweisung derselben herangezogen
werden. Nur in der Auffassung der subjektivistischen Philosophie vermogen
die praxisbeziiglichen Bezirke unseres Erkennens nicht zum objektiven
Sein zu gelangen, womit aber nicht gesagt ist, dal3 sie es tatsachlich nicht
konnen. Wie der gesunde Menschenverstand, auf den sich der Verf. gern
beruft, bezeugt, erreichen wir vermittelst der begriffsbildenden, urteilenden
und schlieBenden Akte unseres Verstandes und selbst auch vermittelst
unserer Empfindungen und Vorstellungen unter normalen Umstianden das
Ansich der physischen bezw. metaphysischen bewultseinsjenseitigen Welt,
ohne dafl unsere Erkenntnisfihigkeiten LEntwicklungsgebilde zu sein und
nur im Sinne einer Resonanztheorie sich zu betatigen brauchen. Darum
ist die vom Verf. vollzogene Unterscheidung des Gesamtgeistes in das
praxisgebundene und das reine, schauende Erkennen hinfillig. Awuch ist



108 Literarische Besprechungen

es nicht nétig, um das Subjekt-Objektproblem zu erkliren, zu einem
Absoluten seine Zuflucht zu nehmen, das sich im koérperlichen Universum
verleiblicht, da die Erstursache, Gott, die Urquelle des Seins und das
intelligere actualissimum, Dinge geschaffen hat, die an seiner Seins- und
Lichtfiille teilhaben und weiterhin erkenntnisbegabte Wesen geschaffen und
befihigt hat, an dieser mitgeteilten Seins- und Lichtfiille wieder Anteil zu
nehmen. Deshalb erreichen die erkennenden Wesen auch mit Hilfe und nach
Analogie der korperlichen Dinge — und nicht durch unmittelbare Schau —
die rein intelligibilen Dinge und Gott selber. Ob darum der wissenschaftliche
Goetheanismus des Verfassers «als fithrende Richtung im Entwicklungs-
gang der Philosophie anerkannt werden » wird, bleibt abzuwarten. Sicher
ist das Buch insofern wertvoll, als es ein neuer, energischer Protest gegen
den landliufigen Subjektivismus ist.

Maria-Laach. P. Petrus Wintrath.

J. Donat : Uber Psychoanalyse und Individualpsychologie. Innsbruck.
1932. 8°. 312 S.

Begriinder der Psychoanalyse ist Sigmund Freud, der zuerst als Privat-
dozent fiir Neuropathologie bei Behandlung der Nervosen die hypnotische
Suggestion iibte. Ein Fall von Hysterie iiberzeugte seinen Freund Josef
Breuer, dafl die hysterischen Symptome nichts anderes seien als Affekte,
die keine naturgemaBe Erledigung erfahren hatten. Seine Methcde, mittels
der Hypnose solche eingeklemmten und auf falsche Bahnen geratenen
Affekte «abzureagieren » und dadurch die krankhaften Erscheinungen zu
beheben, nannte Breuer die « katharische ». Von hier aus kam Freud zu
seiner Psychoanalyse, indem er nach dem Grunde forschte, warum so viele
Erlebnisse von der normalen Erledigung ausgeschlossen werden. Er glaubte
die letzte Ursache dafiir in der « Abwehr » oder « Verdriangung » gefunden
zu haben, will sagen darin, daf der Mensch schon im {riihesten Kindes-
alter anfingt, ihm miBliebige Affekte aus dem bewulten Ich seiner selbst
in jenen Teil des menschlichen Innern zu verdringen, den Freud das « Es»
oder das Unbewufite nennt. Die so verdringten Affekte aber scllen fast
regelmaBig auf sexuelle Dinge gerichtet sein ; denn der sexuelle Trieb sei
die tiefste und hauptsichlichste Quelle menschlichen Lebens und Strebens.
Schon im Kinde sei von den ersten Tagen seines Daseins an der Sexual-
trieb wach, ja intensiv tatig. Die Seele des Kindes sei bereits mit Sexuallust
erfilllt. Was die Sage vom Koénig Odipus berichtet, «soll nach Freud,
wenn auch in der Form und Wirkung gemildert, so doch an Sinn und
Inhalt iibereinstimmend im SchoBle jeder Familie vor sich gehen, und zwar
bei jedem Kinde, das den Eltern geschenkt wird » (17). Denn jeder Knabe
erwidere die Zartlichkeiten seiner Mutter gleich mit sexueller Liebe, woraus
dann mit innerer Notwendigkeit eine Eifersucht gegen den Vater erwachse,
weil dieser ihn im Alleinbesitze der Mutter stére. In dhnlicher Weise fange
das Méddchen an, den Vater zu lieben und gegen die Mutter eifersiichtig
zu werden. So sei also gleich die erste Objektwahl der kindlichen Libido
eine inzestuose. Die bisher gebrauchliche Erziehung bewirke jedoch, daB



Literarische Besprechungen 109

das Kind sich solcher Affekte schime und sie deshalb verdrange. Dadurch
entstehe der « Oedipuskomplex », der die erste Wurzel aller Seelenkrank-
heiten sei. Damit der Kranke von seiner Hysterie oder Neurose geheilt
werde, miiten die verdrangten Affekte durch geeignete Fragen ans Licht
gezogen und dem Patienten bewuBt gemacht werden, aber nicht mehr,
wie Breuer es versucht, durch die wenig zuverlissige Hypnose, sondern im
wahren Zustande.

Die Heilung soll dann in der Weise geschehen, daB dem Patienten
nach der AbschlieBung der unbewuBten physischen Ursachen seiner Leiden
entweder gesagt wird, es stehe nichts im Wege, die verdringten Wiinsche
jetzt zu befriedigen, oder daB dieser «statt der bisherigen gewaltsamen
Entsagung bewufBt das Opfer der Entsagung auf sich nimmt, wodurch
der bisherige Spannungszustand aufhért, oder endlich dadurch, daB die
crotischen Affektenergien sublimiert werden » (40), d. h. von ihrem eigent-
lichen Ziel auf ein hoheres Objekt abgelenkt werden.

Die Psychoanalyse soll indessen nicht nur Neurosen heilen, sondern
ebenso alle Erscheinungen des normalen Seelenlebens aus sexuellen Affekten
erkliren ; selbst die Sittlichkeit und die Religion sollen in infantiler Libido
ihre tiefste Wurzel haben (Pansexualismus). Nicht das bewuBte Ich, sondern
das Es der durch Verdrangung unbewulBt gewordenen Affekte soll den
Ausschlag geben fiir die ganze Eigenart und die Entwicklung eines Menschen.
So wird die Psa. zu einer vollstindigen Lebe%sanschauung.

Die von Freud hervorgerufene geistige Bewegung ist aullergewGhnlich
groB. Von den vielen, die mit Bewunderung zu Freud aufschauen, gehen
die einen noch weit iiber ihn hinaus, andere dagegen suchen seine Theorie
zu mildern. So ist die Psychoanalyse ein Sammelbegriff geworden, unter
den auch die Individualpsychologie fillt.

Im ersten Teil seines Buches beriicksichtigt der Verf. in der Haupt-
sache nur jene eine Art, « die Freud selbst und seine engere Schule vertreten,
die von Anfang an diesen Namen trug und jetzt noch Psa. im strengsten
Sinne genannt wird » (111). Nachdem er ihre Theorie dargelegt hat, priift
er vor allem ihre Psychologie, auf der alles iibrige aufgebaut ist, dann
ihren Kulturwert fiir Religion, Sittlichkeit, Erziehung, Seelsorge und Rechts-
pflege, tiiberall dankbar anerkennend, was brauchbar ist, aber auch ent-
schieden abweisend, was er fiir falsch hilt.

In gleicher Weise behandelt der zweite Teil des Buches die Individual-
psychologie A. Adlers, eines Schiilers Freuds, den dieser aber wegen seiner
neuen Ideen einen Haretiker schilt. Bei seiner Beurteilung der Individual-
psychologie (= Ips.) priift Donat vor allem deren Charakterlehre. Nach
der Ips. wird der Charakter nicht durch eine angeborene Konstitution oder
durch vererbte Neigungen grundgelegt, sondern durch das individuelle
Lebensziel bestimmt. Der Lebensplan eines Menschen aber soll schon das
Erzeugnis seiner Kindheit sein. Als Hauptfaktoren, die dem Streben seine
Zielrichtung geben und damit den Charakter formen, werden das Geltungs-
streben und das Gemeinschaftsgefiihl bezeichnet, jedoch so, daB dieses nur
eine Hemmung von jenem sein soll, eine Forderung in der der Wirklichkeit
sehr oft gar nicht, niemals aber ganz entsprochen werde (174). Fiir die



II0 Literarische Besprechungen

Quelle des Geltungsstrebens halt Adler das Minderwertigkeitsgefiihl, unter
dem besonders Kinder leiden sollen. So wird das ganze Leben des Menschen
ausschlieBlich final gedeutet. Die Neurose soll nicht so sehr eine Krankheit,
als eine « Flucht in die Krankheit» sein (220), zu der es keine organische
Disposition gebe (221). Besondere Aufmerksamkeit schenkt Donat der
Weltanschauung, die der Ips. zugrunde liegt. Die tragenden Ideen derselben
sind folgende : Die Gemeinschaft ist fiir den Menschen schlechthin das
Hochste und die letzte Norm seines Lebens. Was im Charakter ist, kann
nur vom Standpunkt der Gemeinschaft aus beurteilt werden. Es gibt im
Leben nur soziale Fragen und keine Pflichten des Individuums gegen sich
selbst ; ebenso fallen alle religiosen Werte weg. In der Gemeinschaft darf
es keine Klassenunterschiede geben, die beiden Geschlechter sind einander
vollkommen gleich zu stellen, in der Familie muf3 alle Autoritit aufhoren.
Mit einem Worte : alliiberall ein vollkommener Sozialismus.

Die Erziehungslehre der Ips. ist gekennzeichnet durch ihren Naturalis-
mus, ihre Leugnung angeborener schlimmer Neigungen, sowie der Freiheit
des Willens, durch ihre iiberspannte Theorie, dal man beim Kinde alles
durch bloBe Ermutigung erreichen kénne, ihren Kampf gegen Autoritit
und Strafe, und endlich durch ihre sozialistische Gemeinschaftserziehung.

Mehr noch als die Psa. enthdlt auch die Ips. manchen wertvollen
Gedanken. So ist es gewi3 denkenswert, daB Adler auf die grocfe Bedeutung
des selbstgewihlten Lebenszieles und den Einflul der Selbstsucht, sowie
der Machtgier auf den menschlichen Charakter hingewiesen hat. Aber er
iibertreibt und verallgemeinert kaum weniger als sein Lehrer Freud. Gleich
diesem bietet er eine Fiille von Tatsachen, .durch die seine Theorie an-
scheinend gestiitzt wird. Ein Fall nach dem anderen wird auf die gleiche
Weise gedeutet : Minderwertigkeitsgefiihl und Streben nach duBerer Geltung,
nach Ansehen, Machtstellung, Uberlegenheit im menschlichen Leben, Wille
zur Macht, sollen alles restlos erkliren (zo1r). Daf3 aber Tatsachen allein
nichts beweisen, sondern dal3 alles auf die richtige Deutung derselben
ankommt, dafir nur ein Beispiel : Der Waschzwang, unter dem manche
Neurotiker leiden, wird von Psychoanalytikern aus sexuellen Verfehlungen
und Verdringungen der Jugendzeit erklirt, nach Adler dagegen ist er ein
Versuch, grol und anderen iiberlegen zu erscheinen. Denn wer so viel auf
Reinlichkeit sieht, ist offenbar von allem der reinlichste.

Gegen die psychoanalytischen Deutungen macht Donat mit Recht
geltend, daB sie den Tatsachen widersprechen (65, 73, 79, 83), und gegen
die individualpsychologischen, dafl sie willkiirlich sind (207 f.), Ritsel
aufgeben (210), iibertreiben (230) und zu sehr verallgemeinern (303).

Donats Darlegungen der Psa. und Ips. sind klar und leichtverstindlich,
seine Widerlegungen iiberzeugen, und die Anerkennungen, die er den Gegnern
zollt, schiitzen den Leser vor allzuharten Urteilen. So bleibt nur eines
zu wiinschen {iibrig. Der Verf. hat sich auch das Ziel gesetzt, den Leser
zu einem selbstindigen Urteil zu befahigen (111). Dazu gehért aber offenbar,
daB dieser auch positiv seine eigene Deutung der von Freud und Adler
angefiihrten Tatsachen begriinden kann. Hier scheint mir, dall Donat, ohne
deshalb den Umfang seines Buches bedeutend vergrofern zu miissen, in



Literarische Besprechungen III

einigen Punkten, z. B. in den Fragen nach der Reichweite der Willensfreiheit
und der Abhingigkeit der seelischen Entwicklung von der korperlichen
Konstitution wie von der Gemeinschaft, etwas mehr auf die ersten Prinzipien
hiatte zuriickgehen kénnen. Gerade wahrend der Polemik gegen unannehm-
bare Theorien regt sich im Leser ein starkes Bediirfnis, seine persénlichen
Ansichten noch weiter zu festigen und zu vertiefen.

Rom (S. Anselmo). M. Thiel O.S. B.

R. Linhardf : Die Sozialprinzipien des hl. Thomas von Agquin. Versuch
einer Grundlegung der speziellen Soziallehren des Aquinaten. Herder,
Freiburg. 1932. X1v-240 SS.

Der bekannte Miinchener Kanzelredner und nunmehrige Professor
der Moraltheologie in Freising schenkt uns in vorliegendem Werk eine
Studie zur Grundlegung der speziellen Soziallehren des hl. Thomas v.
Aquin. Er versucht, die allen Speziallehren des Aquinaten zugrundelie-
genden Prinzipien in einer einheitlichen Gesamtschau zur Darstellung
zu bringen. Er intendiert weiterhin eine rein kritisch-historische Dar-
stellung, ohne eine Weiterbildung per conclusionem, extensionem et
applicationem anzustreben: ein sicher gerade im Interesse exakten Thomas-
verstandnisses sehr begriiBenswertes Unternehmen. Wie der Verf. nidherhin
diese Sozialprinzipien auffaBt, mag ein kurzer Uberblick iiber den Inhalt
zeigen. Ein einleitendes Kapitel unterrichtet iiber die Methode der thomis-
tischen Sozialethik : ihren materiellen und systematischen Ort 1m
thomistischen Schrifttum, ihre Quellen und schliefSlich ihre Methode im
engeren Sinne. Dann werden in vier Kapiteln die Sozialbedeutung des
philosophisch-theologischen Weltbildes, die Prinzipien der Rechtsphilo-
sophie, der Sozialphilosophie, der Kultur- und Wirtschaftsphilosophie
dargestellt. Im philosophisch-theologischen Weltbild des Aquinaten werden
Metaphysik und Ethik auf ihre Sozialbedeutung untersucht, im einzelnen
die Seinsidee, Entwicklungs- und Zwecksidee, Gottes- und Universumsidee
und schlieBlich die Heilsidee. Das Kapitel tiber die Rechtsphilosophie
umfaBt Untersuchungen {iber Rechts- und Gesetzesbegriff, lex aeterna
und Naturgesetz, Volkerrecht, Naturrecht und positives Gesetz. Bei der
Sozialphilosophie kommen zur Sprache: Individuum und Gemeinschait,
Ursprung und Zweck der Gesellschaft, Gemeinschaftsidee und organisch-
korporative Gesellschaftsauffassung, Autorititsprinzip. Das letzte Kapitel
iiber Kultur- und Wirtschaftsphi osophie beschaftigt sich im einzelnen
mit der Lebens- und Kulturphilosophie, dem Wirtschaftsgeist, mit Arbeit
und Eigentum, Reichtum und Armut. Wie man sieht, eine umfassende
Synthese, die alles einzufangen sucht, was an Soziallehren im hl. Thomas
grundgelegt ist.

Die Arbeit zeichnet sich aus durch eine umfassende Kenntnis und
Beniitzung der Quellen, eine bemerkenswerte Vertrautheit nicht bloB mit
der historischen, sondern auch der modernen systematischen Sozialliteratur
und eine lebendige, sehr oft allerdings vielleicht fiir ein wissenschaftliches
Werk zu rednerischen Sprache. Eine gut durchgefiihrte Gliederung,



112 Literarische Besprechungen

dazu ein Personen- und Sachverzeichnis erleichtern das Studium. Was
das Inhaltliche betrifft, darf man sagen, dal der Verf. ein gut fundiertes,
objektives Bild der Sozialprinzipien des hl. Thomas gezeichnet hat. Indes
scheint uns, dal der Verf. vielleicht aus Furcht, etwas in den hl. Thomas
hineinzulesen, zu dngstlich bemiiht war, uns nur die Texte oder eine genaue
Wiedergabe der Texte zu bieten. Man wird stellenweise den Eindruck
nicht los, das Material sei zwar unter iibersichtlichen Kategorien zusam-
mengefal3t, aber doch zu sehr Material geblieben. Eine spekulative Durch-
dringung der Prinzipien scheint uns unerldBlich fiir eine nicht bloB dem
Umfang, sondern auch der Tiefe nach erschopfende Behandlung der
thomistischen Sozialprinzipien. Spekulation scheint nun allerdings nicht
die Stirke des Verf., sonst hitte er keinen Satz geschrieben wie etwa
folgenden : « Die Wesenheit, die forma, ist zundchst (im Gegensatz zu
Plato) nur eine potentiale, eine Méglichkeit (De Ver. 3, 8), die erst durch
das Hinzutreten der Materie als Individuationsprinzip (I, 39, 1 ad 3)
Wirklichkeitscharakter (actu esse) erhilt» (S. 46). Die Teilideen hat L.
im hl. Thomas gefunden ; fiir eine solche Zusammenfiigung hat er allerdings
keine Thomasstelle beigebracht !

Im einzelnen lieBe sich noch folgendes bemerken. III. Sent., d. 23
sqq. handelt noch nicht wvon den moralischen Tugenden, sondern von
der Tugend im allgemeinen und den theologischen Tugenden (cf. S. 2).
S. 7 glaubt L. zwischen dem Sentenzenkommentar und der Summa
contra gentiles eine Anderung in der Auffassung der Theologie feststellen
zu konnen : dort sei der Primat der Theologie stiarkstens betont,
hier habe sich Thomas schon zu gréBerer Anerkennung selbstindiger
philosophischer Betrachtungsweise « durchgerungen ». Diese Ansicht
scheint uns durchaus unbegriindet. Gerade die ersten Opuscula des
hl. Thomas sind rein philosophischen Inhalts; in der Schule Alberts
wurde Thomas mit Aristoteles vertraut. Die noch vor der Summa contra
gentiles liegenden Quaestiones disputatae de veritate (1256-1259) sind
zum groBen Teil rein philosophischen Inhalts. Andererseits betont Thomas
auch in der Summa theologica noch — wie ja auch gar nicht anders denkbar
— den absoluten Primat der Theologie, der alle untergeordneten Wissen-
schaften als Magde zu dienen haben (cf. I, 1, 5 ad 2). — S. 19, Anm. 35,
nimmt L. an, Thomas habe aus moralischen Riicksichten in 10. Eth., lect. o,
das servilis des Aristoteles durch bestialis ersetzt ; aber die Ubersetzung
des avdzimodov durch bestialis findet sich schon in der versio antiqua
des Robert von GroBetetste, die Thomas seinem Kommentar zu Grund
legte. — S. 22 versucht L. eine kleine historische Skizze der Zeitgenossen
und unmittelbaren Vorginger des hl. Thomas. Nachdem eingangs eine
historische Einordnung an Hand der zeitgendssischen Sozialgeschichte
und Ideenvorgeschichte zu geben versprochen wurde, hitte man mehr
erwartet ; denn sicher wire gerade ihre Beriicksichtigung fiir ein historisch-
kritisches Verstindnis des hl. Thomas von hervorragender Bedeutung.
Aber auch der knappe Aufri3, den L. S. 22 gibt, ist mangelhaft; denn da
Robert von Courgon und Stephan von Langton sicher erst nach Petrus
von Poitiers schrieben, kann dessen Lehre ihnen gegeniiber keinen Riick-



Literarische Besprechungen 113

schritt bedeuten. Ebenso werden die groBen Scholastiker des XIIL. Jahr-
hunderts ohne chronologische oder sonstige Ordnung aufgezahlt. Inwiefern
eine kurze Namensauffilhrung geniigen soll, « um zu zeigen, wie die thomi-
stische Sozialethik doch auch ein Gewichs der immanenten Lehrentwick-
lung, nicht nur der Aristotelesrezeption ist » (S. 23), ist uns unverstiandlich.
Es 140t sich zwar a priori eine immanente Lehrentwicklung annehmen ;
aber gezeigt kann dies doch wohl nur durch genaues Einzelstudium werden.
— S. 44 ist uns nicht recht klar geworden, was L. unter thomistischer
Metaphysik versteht. Das eine Mal werden Physik, Metaphysik, Ethik
nebeneinander gestellt ; das andere Mal wird erkliart, es sei nicht so ganz
einfach, thomistische Metaphysik (Ontologie, Koswmiologie, Psychologie,
Theodizee) unter ein Dach zu bringen. Es scheint also das zweite Mal
Physik in der Metaphysik enthalten zu sein, wédhrend sie das ecrste Mal
ithr untergeordnet ist. Und doch hat fiir Aristoteles-Thomas Metaphysik
einen genau bestimmten Begriff als Wissenschaft vom Seienden als solchen,
der die Physik als Wissenschaft vom Bewegt-Seienden untergeordnet
ist. — S. 47 wird statuiert, Metaphysik habe es mit dem Sein (ens), Ethik
mit dem Guten (bonum) zu tun. Das ist jedenfalls ungenau ; denn auch
Metaphysik hat es mit dem bonum zu tun, sofern dies eine Transzental-
eigenheit des Seins als solchen ist ! Aber Metaphysik betrachtet das bonum
rein spekulativ, wihrend die Ethik das bonum als zu erstrebendes oder
zu verwirklichendes im Auge hat. Gleichfalls ist es ungenau zu sagen,
das Gutsein unterscheide sich vom Sein durch das Begehrisein ; denn es
kann etwas gut sein, ohne begehrt zu werden und es gilt allgemein, daf3
etwas begehrt wird, weil es gut ist, nicht aber gut ist, weil es begehrt wird.

Fiir Thomas 1st darum Gutsein nicht = Begehrtsein, sondern = Begehr-
barsein. — S. g1 f. scheint L. den thomistischen Rechtsbegriff doch nicht

ganz klar erfalt zu haben, zunachst, weil er Recht und Gerechtigkeit nicht
strikt auseinanderhilt ; sodann weil er mit dem medium rei und dem
medium rationis nicht ganz zu recht kommt. Es ist falsch, zu sagen, dal
beim Ubergang der justitia commutativa von der aequalitas quantitatis
(bei L. steht fehlerhaft quantitas) zur aequalitas proportionis das medium
rei zum medium rationis erweitert werde. Uberall, da wo es sich um Pflicht
handelt, mufl ein medium rei gegeben sein, das dann allerdings entweder
aequale oder proportionale sein kann. Dies gilt sowohl fiir die justitia
commutativa wie fiir die justitia distributiva. In beiden Fillen ist es
notwendig, dall durch die ratio das medium abgewogen werde ; aber sie
nimmt nie das Mall aus sich, sondern aus den Dingen. Weil nun die
Gerechtigkeit als Willenstugend zur Verwirklichung dieses durch die ratio
(mit Hilfe der prudentia) aufgewiesenen und herzustellen befohlenen medium
rei neigt, entspricht der Akt der Gerechtigheit der regula rationis und wird
somit ethisch gut. Wenn also L. schreibt: « Mit dem regulam rationis
attingere bekennt sich der thomistische Rechisbegriff zum Schlufl doch
wieder als ein nicht ganz miindig gewordenev Sprifiling der thomistischen
Ethik, nach der die Vernunft ... alle operationes humanas rectificat»
(S. 92), so verrit er mehr Sinn fir phantasievolle Darstellung als Kenntnis
der thomistischen Tugendlehre. — S. 96 nennt der Verf. die dona Spiritus

Divus Thomas. 8



114 Literarische Besprechungen

Sancti das Hochste, was die Gnade auf Erden wirkt ; fiir den hl. Thomas
stehen aber die theologischen Tugenden hoher, weil auch die Gaben nur
in ihrem Dienst stehen (cf. I-II, 68, 8). — S. 134 zeigt der, Verf., daB er
in der thomistischen Metaphysik zu wenig zu Hause ist. Es heillt hier :
« Im Verfolg dieses metaphysischen Individualismus durchbricht Thomas
sogar seinen sonstigen Grundsatz von der Materie als Individuations-
prinzip. Auch die Seele, mcdern gesagt: die Personlichkeit, nicht blof3
der Leib, ist Individuationsprinzip. Hae carnes et haec ossa et haec anima
sind die principia individuantia hominem (I, 29, 4).» Verf. ist hierbei
in denselben Fehler gefallen, vor dem er auf der vorhergehenden Seite
warnt : «mit dem bloBen Buchstaben einzelner Zitate 1aBt sich auch hier
der Geist austreiben und aus Thomas so ziemlich alles, beweisen.» Er
iibersicht den Unterschied zwischen principia «individuantia » und
principium «individuationis ». Individuierende Prinzipien bedeuten den
ganzen Komplex von Merkmalen, die ein Ding numerisch von einem
andern unterscheiden ; so ist eine menschliche Person wvon der andern
dadurch unterschieden, dal3 sie dieses Fleisch, dieses Gebein, diese Seele
besitzt. Wiirde ein Mensch duBerlich von allem entbléBt, so wire es doch
noch diese Dies-heit seines Leibes und seiner Seele, die 1thn von andern
Menschen unterschieden sein 1a8t. Damit ist aber die Frage noch nicht
beantwortet, woher denn diese Unterschiedenheit des Leibes oder der Seele
iiberhaupt kommt, worin sie ihre metaphysische Wurzel besitzt. Dies ist
die Frage nach dem principium individuationis, und diese 16st Thomas
in all seinen Werken (wenn auch mit einiger Prézisierung in den reiferen
Werken) durch Zuriickgreifen auf die Materie in Beziehung zur Quantitat.

Diese Ausstellungen — sie lieen sich noch vermehren — wollen den
Wert der sicher verdienstvollen, mit groBem Fleil angefertigten Arbeit
nicht schmilern ; sie wollen nur Verbesserungswinke sein fiir eine hoffentlich
bald folgende Neuauflage. Mag den Verf. die Neigung zu rhetorischer
Darstellung 6fters zu Ubertreibungen und zu Ungenauigkeiten verfiihren,
so besitzt seine Arbeit doch den Wert einer groBangelegten Quellenzu-
sammenfassung, Gruppierung und Darstellung. Vielleicht macht der
Verf. sich bei einer Neufassung die Miihe, die Vorginger des hl. Thomas
in seine Untersuchung einzubeziehen und die Werke des hl. Thomas nicht
als Gesamtkomplex zu betrachten, sondern auch die historische Linie
innerhalb seiner Werke aufzuzeigen; er wiirde damit nur seine Absicht
einer historisch-kritischen Arbeit im vollsten Sinn verwirklichen. 1

Rom, S. Anselmo Thomas Aq. Graf O. S. B.

Philosophia Perennis. Abhandlungen zu ihrer Vergangenheit und
Gegenwart. Festgabe Joseph Geyser zum 60. Geburtstag. Herausgegeben
von F. J. von Rintelen. 1. Bd.: Abhandlungen iiber die Geschichte der

L Anmerkung der Redaktion. — Vorliegende Besprechung unseres geschitzten
Mitarbeiters berucksichtigt hauptsdchlich eine Seite am Werke Linhardts. Zu
gelegener Zeit und an gelegenem Orte wird es vom thomistischen Standpunkte
aus nochmals einer eingehenden Priifung unterzogen werden.



Literarische Besprechungen 115

Philosophie. 1I. Bd.: Abhandlungen zur systematischen Philoscphie.
Regensburg, J. Habbel. 1930. XVIII-525; X-717 SS.

Die an Stoffiille selten reiche Festgabe zum 6o0. Geburtstage des
Miinchener Gelehrten Joseph Geyser darf ohne Zweifel einen der ersten
Plitze unter dhnlichen Jubiliumsschriften fiir sich beanspruchen. Dieses
von einem Schiiler des gefeierten Philosophen herausgegebene Sammelwerk
enthilt in zwei stattlichen Binden von 68 Gelehrten aus 16 verschiedenen
Staaten meist sehr wertvelle Abhandlungen aus allen Teilgebieten der
Philosophie und ihrer Geschichte. Das unbestreitbar groBe Ansehen Joseph
Geysers sicherte diesem zu seiner Ehre entstandenen Werke die Zusammen-
arbeit einer bedeutenden Anzahl Vertreter der neuscholastischen Philo-
sophie. Doch auch dieser Weltanschauung Fernstehende, die « innerlichst
das gemeinsame wissenschaftliche Streben nach Erkenntnis der Wahrheit »
(Zum Geleit, S. vi) mit den {ibrigen Autoren verbindet, sind an der
Festgabe beteiligt.

Der Herausgeber hat die Abhandlungen beider Teile in gliicklicher
Anordnung zu einem harmonischen Ganzen gefiigt, was die Verwendung
des Werkes erleichtert und angenehm gestaltet. Die 32 Beitrdge des ersten
geschichtlichen Baundes behandeln die interessantesten Probleme von grof3en
Denkern aller Epochen der philosophischen Vergangenheit, wobei vor-
nehmlich- die scholastische Philosophie beriicksichtigt wird. Der grole
Wert der Sammlung ergibt sich schon aus der einfachen Aufzihlung einiger
dieser Aufsitze, die insbesondere die Aufmerksamkeit des scholastisch
eingestellten Lesers auf sich lenken diirften : Zum aristotelischen Metaphy-
sikbegrift (G. Sohngen), Augustinus als Mystiker (A. Mager), Die Lehre
Alberts des Grollen von den Transzendentalien (H. Kiihle), La présence
de l'intelligible a la conscience selon saint Thomas et Cajetan (L. Noél),
Neuplatonisches in der Tugendlehre des hl. Thomas v. Aquin (M. Witt-
mann), Vernunft und Glaubenswahrheit im Aufbau der theologischen
Wissenschaft nach Aegidius Romanus (R. Egenter), Die Lehre des Jakob
von Viterbo von der Wirklichkeit des gottlichen Seins (M. Grabmann),
Zum ontologischen Gottesbeweis bei Kant (C. Nink), Wissenschaftsideal
und Philosophie in besonderer Beriicksichtigung von Bergson (P. Simon),
Zum augenblicklichen Stand des Kausalproblems (L. Faulhaber), usw.
Den ersten Band schlieBen sinnvoll 3 Beitrage iiber allgemeine und
geschichtsphilosophische Probleme ab : Die Einheit des Abendlandes, von
deutscher Mitte aus gesehen (H. Eibl), Sur quelques caractéres de la philo-
sophie chrétienne (A.Sertillanges), Die Geschichtsphilosophie ¢ls Philosophia
perennis (F. Sawicki).

Logische, erkenntnistheoretische, ontologische, naturphilosophische,
psychologische, praktisch-philosophische und metaphysische Probleme
finden wir in dem 36 Aufsitze umfassenden zweiten systematischen Bande
u. a. in folgenden Beitragen behandelt : Die Ordnung der philosophischen
Disziplinen (Kahl-Furthmann), Zum Problem des regressus in infinitum
(H. Dingler), Der Begriff des Gesetzes in den Geisteswissenschaften.
(A. Fischer), Das Problem der intuitiven Erkenntnis (J. Somogyi), Peut-on
parler d’intuition intellectuelle dans la philosophie thomiste ? (M. Roland-



116 Literarische Besprechungen

Gosselin), Sur la notion du réalisme épistémologique (R. Kremer), Le
réalisme méthodique (E. Gilson), Glossen iiber Sein und Zeit (Adolf Dyroff),
De la notion de philosophie de la nature (J. Maritain), L’attraction univer-
selle [S. Thomas et Newton] (R. Garrigou-Lagrange), La notion du temps
(M. de Munnynck), Die Bedeutung des philosophischen Wertproblems
(F. J. v. Rintelen), Das Naturrecht im Rahmen einer religionsphilosophischen
Weltbetrachtung (J. P. Steffes), Metaphysik als Wissenschaft (H. Meyer),
Das Grundproblem der Metaphysik (A. Rohner), Metaphysik und Gottes-
begriff (J. Engert), usw.

Drei letzte Aufsitze gelten der Wiirdigung der Philosophie Joseph
Geysers, gleichsam zum Abschlusse und zur Kronung dieser einzigartigen
Jubildaumsgabe : Joseph Geyser als Psychologe (M. Ettlinger), Joseph
Geysers Stellung in Logik und Erkenntnistheorie (IK. Huber), Joseph Geyser
als Metaphysiker (L. Baur). Der Leser wird dem Herausgeber besonderen
Dank wissen fiir die Aufnahme dieser ausgezeichneten Einfiihrung in das
gewaltige philosophische Lebenswerk des gefeierten Miinchener Philosophen.
Den zweiten Band schlieBen eine chronologische Ubersicht des Schrifttums
von Joseph Geyser und ein ausfiihrliches Namens- und Sachregister.

Diese liickenhafte Beschreibung der groB angelegten Festgabe kann
selbstverstandlich dem Werte und der Bedeutung des Werkes in keiner Weise
gerecht werden. Jeder einzelne Beitrag verdiente eine eingehende Be-
sprechung. Ohne Ubertreibung darf der Gesamteindruck der Festschrift
als der denkbar beste bezeichnet werden ; denn das ganze Werk ist vom
Geiste einer Philosophie beherrscht, die ihr Ziel «im Sinne aufbauender,
harmonischer und organischer Fortentwicklung im AnschluB3 an eine alte,
durch Selbstkritik zur Vertiefung gefiithrte Erbweisheit» zu verwirklichen
sucht (S. 1x). — Dem Verlage gebiihrt ein besonderes Lob fiir die buch-
technisch glinzende Ausfiihrung des Werkes, ihm und allen, die sein Zu-
standekommen durch finanzielle Beihilfe ungeachtet der wirtschaftlichen
Not ermoglicht haben, der Dank jener, die dem Monumentalwerke die
verdiente Anerkennung nicht versagen werden !

Freiburg. P. Paul Wyser O. P.



	Literarische Besprechungen

