
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay
[Fortsetzung]

Autor: Kraus, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762595

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Universalienlehre

des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

in ihrer Mittelstellung zwischen skotistischem Realismus

und ockhamistischem Nominalismus.

Von Dr. Johannes KRAUS, Professor am Priesterseminar in Mainz.

(Fortsetzung.)

II. Harclays eigne Universalienlehre als Ergebnis
seiner Kritik.

1. Das konkrete Einzelding der physischen Natur.

Harclays Quästion über die Universalienlehre will wesentlich
Kritik sein und trägt daher vorherrschend negativen Charakter ; sie

sieht ihr Ziel in der Zurückweisung eines unberechtigten Realismus,
der das Universale in der Form einer indifferenten Realität aktuell in
der physischen Ordnung bestehen läßt. Mehr will Harclay nicht
erreichen ; vor allem will und braucht er nicht die Realität der
Universalien in dem Sinne nachzuweisen und zu begründen, wie es nachher

gegen die Anschauungen des Nominalismus notwendig wurde. Die

Frage nach der Realität der Universalien war für ihn eine Frage nach

der realen Existenzweise des potentiell Universalen in den singulären
Dingen. So erscheint es durchaus verständlich, daß eigentlich nur das

in der Quästion klar hervortritt, was auf die Realität der Universalien
im Sinne der physischen Existenz einer innerlich indifferenten und

gemeinsamen Wesenheit Bezug nimmt. Die unmittelbaren Folgerungen,
die Harclay aus seiner Kritik zieht, gehen denn auch alle auf die
Existenzweise einer jeden « Res ». Sie bedeuten eine strikte Ablehnung
der skotistischen Anschauung. Die darin enthaltene Gegensätzlichkeit
tritt nach außen nicht mit der ganzen Schärfe, die sie tatsächlich
innerlich besitzt, hervor ; sie wird durch den Mangel an Präzision des

Ausdrucks bei Harclay und durch die Außerachtlassung des

Unterschiedes zwischen Res und Realitas nach außen hin vielfach verdeckt.



Die Universalienlehrc des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclav

Man muß sich deswegen bewußt bleiben, daß bei dem Oxforder Kanzler
die Res auch das bezeichnet, was Skotus Realitas nennt, sodaß mit
der exklusiven Herrschaft der Singularität jeder « Res » zugleich jede

nichtsinguläre Existenz einer Realitas verneint ist.
Die erste unmittelbare Konsequenz, die Harclay aus seinen

Gegenbeweisen zieht, tritt in kontradiktorischen Gegensatz zu Skotus'
Grundgedanken. Nach Harclay existiert in der physischen Ordnung nur
singuläres Sein. 1 Es scheint mir notwendig, darauf hinzuweisen, daß

in diesem Fundamentalsatze jeglicher Kritik der skotistischen
Universalienlehrc noch nicht ohne weiteres nominalistische Anschauungen
vertreten werden. Die Tendenz dieses Satzes liegt in der Verneinung
jeglicher aktuellen Communitas in der physisch-konkreten Ordnung :

« Communitas non est in re extra intellectum. » In dem Einzeldinge,
das existiert, gibt es nichts, d. i. keine Realität, die ex se innerlich
nicht-singulär wäre. Keine «Res», d. h. kein existentielles Sein ist aus
sich nicht-singulär ; denn die Singularität ist innerlich notwendige
Bedingung alles dessen, was außerhalb des Intellektes existiert. Daß

Harclay diesen letzteren Satz nicht im Sinne des Skotus aufgefaßt
wissen will, ergibt der Nachsatz. Hatte der Doctor subtilis im
Anschlüsse an Avicenna das quidditativ abgeschlossene Sein der Spezies,

z. B. der Natur eines Pferdes als indifferentes Sein bestimmt, das aus
sich weder universal noch partikulär sei, so betont unter Hervorhebung

des Gegensatzes Harclay, die Singularität oder Incommuni-
cabilität sei Proprietät jeden extramental existierenden Seins. 2 Die

Singularität ist deshalb mehr als eine von außen hinzukommende

Existenzbedingung einer in sich nichtsingulären Realität ; als Proprietät
wächst sie gleichsam aus der Natur selbst heraus, und ihre Wurzel
liegt in der Natur selbst. Harclay sagt daher auch mit nackten Worten,
daß in dem Einzelwesen die Singularität zur physischen Natur gehöre :

« Et ego dico, quod singularitas in diviso pertinet ad naturam humanam

positam in effedum. »3 In gleichem Sinne und mit gleicher Schärfe

1 Cod. Vat. Borghes. 171, fol. iora : « Dico ergo propter raciones istas, quod
in re extra animam nulla est res nisi singularis et communitas non est in re extra
intellectum ita intelligendo, quod sit in re aliquid preter quo[dllibet singulare. »

2 Ibid. : « Immo dico quod condicio nccessaria cuiuslibet existentis extra
animam est singularitas. Hoc dico pro verbis Avicenne V, metaph. dicentis quod
res non est universalis de se nec particularis, hoc est quidditative ; tarnen ego quod
singularitas eciam incommunicabilitas est proprietas rei existentis extra earn
necessario consequens, sive posterius natura sive simul sive prius non euro. »

3 Fol. lira.



yü Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

vertritt Harclay die Ansicht, jedes Sein in aktueller Existenz sei durch
sich selbst singular. 1

Harclay nimmt durch diese Anschauungen wieder die Lehre auf,
die Skotus zum Ausgangspunkte seiner Aufstellungen über die Natura
communis genommen hatte : Jede materielle Substanz ist de se singular.
Auch bei Harclay bedeutet das eo ipso oder per naturam nichts
anderes als bei den Gegnern des Doctor subtilis. Es besagt vor allem

nicht, daß jede Natur ihrem metaphysischen Sein nach singular sei,

sodaß ein metaphysisches Universale unmöglich würde. Es soll nur
gesagt sein, daß eine Natur in ihrer Realisation über die vier Ursachen
hinaus kein neues Prinzip für ihre Individualität benötige. Harclay
spricht nicht von der abstrakten Natur der metaphysischen Ordnung,
sondern von der in der physischen Ordnung gewirkten Natur : « Omnis res

posita extra animam est singularis eo ipso. » Die Singularität gehört
nicht zur menschlichen Natur schlechthin, sondern nur zu derjenigen,
die tatsächlich existiert : « Singularitas in diviso pertinet ad naturam
humanam positam in effectum. » Gerade an dieser Stelle zeigt Harclay
aufs deutlichste, daß nur die physisch existierende Natur die Singularität

von sich aus besitzt. Denn unmittelbar vorher führt er aus, es sei

unmöglich, daß zwei Dinge unter ein und demselben Gesichtspunkte
und in ein und derselben Hinsicht einander ähnlich und unähnlich
seien. Auf den Einzelfall angewandt ergibt dieses Prinzip : « Ego dico,
quod sortes et plato in nullo disconveniunt, que pertinent ad naturam
speciei hominis vel singularis hominis et tarnen in toto distinguuntur ;

vel si sor et plato in aliquo non sunt similia, illud non pertinet ad

naturam humanam per se, sed est accidens ; et ego dico, quod
singularitas in diviso pertinet ad naturam humanam positam in effectum. » 2

Die beiden Individuen Sortes und Plato kommen darin überein, daß

sie Menschen sind, und somit gehört das zur spezifischen Natur auch
des Einzelmenschen. Trotzdem sind beide in toto unterschieden. Das,

wodurch sie unterschieden sind, kann nicht zugleich auch das sein,
wodurch sie übereinkommen und einander ähnlich sind. Das
Unterscheidende gehört demnach nicht zur Natur, sondern ist Akzidenz.
Also gehörte auch das Singulärsein der Natur nicht zu dieser, und
doch wird gesagt, daß die Singularität zur effektiv bestehenden Natur

1 Fol. iova : «Hoc modo dico quod omnis res posita extra animam est
singularis eo ipso. ...»

2 Fol. 11 ra.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 79

gehört. Der scheinbare Widerspruch löst sich dadurch, daß im ersten
Teile von der metaphysischen Ordnung und im zweiten von der
physischen die Rede ist. .Sortes und Plato kommen in der abstrakten

metaphysischen Natur überein und haben sie abstrakt gemeinsam ;

in dieser metaphysischen Natur ist die Singularität nicht mitenthalten,
diese gehört nicht zur Natur. Anders ist es in der physischen Ordnung
bei der ins Dasein gerufenen Natur. Hier gehört die Singularität zur
Natur, weil die Ursachen und Prinzipien, die eine existierende Natur
erklären, auch ihre Singularität begründen. Insofern ist die existierende
Natur der physischen Ordnung de se oder kraft ihrer physischen
Prinzipien auch singulär, nicht nur spezifisch bestimmt. Das de se

oder das eo ipso Harclays ist deshalb ebenso wie bei den Gegnern des

Skotus, die Oxon. II, d. 3, q. 1, genannt werden, kausal zu nehmen
und bleibt in der Ordnung der physischen Existenz.

Weil die Singularität nicht zur Natur schlechthin, sondern nur zur
gewirkten, physisch existierenden Natur gehört, bleibt Harclay die

Möglichkeit, das metaphysisch Universale in den singulären Dingen
zu fundamentieren. Das Ding der Existenzordnung ist, obgleich es de

se oder einfachhin singulär ist, doch potentiell universal. Diese potentielle

Universalität besteht darin, daß jedes Ding in universeller Weise

durch einen « konfusen Begriff » erkannt zu werden vermag. 1 Trotz
ihrer verschiedenen Meinung über den inneren Seinsaufbau des Singulären

stimmen Harclay und Skotus darin überein, daß das Universale
in den singulären Dingen der Außenwelt sein Fundament hat und
so das Universale doch in einem gewissen Sinne real ist. Auch das weist
wiederum darauf hin, daß nicht jede Realität des Universalen von
dem Oxforder Kanzler in Abrede gestellt wird. Nur in der Deutung
und näheren Bestimmung dieses potentiell Universalen scheiden sich
die Geister ; nach Skotus ist das Fundament des realen Universalbegriffes
selbst schon in den Dingen ein inkomplett universales Sein, ein aktuelles
Commune ; nach Harclay besteht das, was im Universalbegriffe erfaßt
wird, in der physischen Ordnung nur als singuläres Sein.

Aus einer solchen Anschauung Harclays muß notwendig die
Ablehnung jeglicher realen Einheit, die geringer ist als die numerische,
folgen. Die spezifische Einheit ist als reale, d. h. in ihrer Realisation

1 Fol. iova : « Eodem modo a parte rei représentâtes illa licet in se sit singu-
laris, quantum ad representacionem passivam est universalis quod non est aliud
nisi quod confuse et indistincte est cognoscibilis. »



8o Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

im Individuum ebenso singular wie die numerische. Da alles, was
existiert, von sich aus individuell ist, gibt es auch keine andere reale

Einheit als nur die numerische. Die spezifische ist nur in uneigentlichem

Sinne eine Einheit ; sie ist in sich nur Konformität, Konvenienz
oder Ähnlichkeit, die ihrem Begriffe nach schon das Gegenteil von realer
Einheit, ein Unterschiedensein, in sich schließt. 1 In diesem Sinne
müsse die Einheit genommen werden, die Skotus im ersten, zweiten
und vierten Beweise als erstes Maß in jedem Genus, als Voraussetzung
für eine reale Vergleichung und als Fundament der realen Ähnlichkeit
eruiere. 2 Eine reale Konvenienz zwischen Maß und Gemessenem,
zwischen zwei einander ähnlichen Dingen berechtige nicht zur Annahme
einer « Una res communis », die von den Supposita und damit von den

singulären Einheiten verschieden sei.:t

Mit dieser Lehre zieht Harclay nur die Folgerungen aus seinen

drei ersten Gegenbeweisen gegen Skotus : existierende Naturen sind schon

durch sich selbst unterschieden, noch bevor sie als Natur von ihren
Individualdlfferenzen unterschieden sein könnten. Die spezifischen
Naturen sind in sich auf bestimmte Singularitäten hingeordnet und
deshalb auch durch sich selbst determiniert und singular. So betont der
Oxforder Kanzler die Singularität weit mehr als Skotus ; vor allem
aber ist bei ihm die Individualität eines Wesens in einem viel engeren
Zusammenhang mit dessen Natur gebracht, ja in dieser selbst
verwurzelt, weil ein und dieselben Prinzipien die spezifische wie die
numerische Determination begründen. Es wäre jedoch eine

Ubersteigerung des Harclay'schen Gedankens, wollte man das de se oder
v

1 Fol. iora : « Et tunc dico ulterius quod hoc nomen unitas est equivocum
ad significandum conformitatem et convenienciam et similitudinem, cum tarnen
conveniencia vel similitudo non sit aliqua unitas. ...»

Fol. iova : <c Conveniencia vel similitudo includit oppositum ydemptitatis
vel unitatis seil, distinccionem. ...»

2 Fol. iorb : « Eodem modo dico ego in proposito quod unitas significat
aliquando equalitatem vel equivaleciam vel convenienciam et sie dico pro primo
et secundo argumento de unitate mensure et mensurati et de unitati speciei
secundum quam est comparacio pro secundo argumento et unitate fundamenti
similitudinis pro quarto argumento ; nam in omnibus istis aeeipitur unitas pro
conveniencia sola vel concordancia vel analogia vel proporcione vel pro equi-
valencia secundum communem modum loquendi et vulgatum. »

3 Fol. iova : « patet ergo quod unitas aeeipitur pro conveniencia tantum
et tunc per hoc dico ad primum et secundum et quartum, quia concedo quod
est unitas idest conveniencia realis inter mensuram et mensuratum, inter compara-
bilia pro secundo argumento, inter similia. sed propter hoc non habent aliquam
unam rem communem eis distinetam ab omnibus. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 8l

ex natura sua anders als kausal im Sinne eines Prinzips verstehen.
Ihm eine metaphysische Bedeutung beilegen, hieße den Gedanken

Harclays verkennen. Nicht das Sein schlechthin, sondern nur das

physisch existierende Sein ist kraft seiner Prinzipien singular, jedoch
so, daß es in einem universalen Begriffe aufgefaßt werden kann.

2. Der Universalbegriff Heinrich von Harclays.

Die Zielsetzung der ganzen Ouästion begrenzt diese so, daß eine

eingehende positive Darlegung der eigentlichen Anschauungen Harclays
selbst gar nicht erwartet werden kann. Nur soweit die Zurückweisung
gewisser Schwierigkeiten es notwendig macht, geht Harclay auf eine

positive Darlegung seiner eigenen Ansicht näher ein. Wenn trotzdem
versucht werden soll, aus den zerstreut liegenden Bruchstücken ein

Gesamtbild der Universalienlehre des Oxforder Kanzlers zu gewinnen,
so kann das nur mit der größten Vorsicht in der Auslegung der Einzelstellen

geschehen. Die Verteidigungsstellung Harclays und die Tendenz
der Argumentation müssen dabei weitgehendst berücksichtigt werden.

Die Universalienlehre Harclays konzentriert sich um das Universale

metaphysicum ; seinen Universalbegriff nennt der Oxforder Kanzler
einen konfusen Begriff, der jedoch sachlich mit der zweiten Substanz
des Aristoteles identisch sein soll. 1 Dieser konfuse Begriff ist keineswegs

das, was der spätere Empirismus aus ihm gemacht hat, wie er
sich auch wesentlich vom Universalbegriff Ockhams unterscheidet. Der
konfuse Begriff Harclays erfaßt im Gegensatze zu dem distinkten
Begriffe nur das spezifische oder generische Sein der Dinge, also das,

worin diese nicht unterschieden sind. Er erfaßt somit das Sein eines

existierenden Individuums nicht nach seinem ganzen konkreten Inhalte ;

denn zur Totalität eines physisch existierenden Seins gehört auch dessen

Individualität, durch die spezifisch gleiche Wesenheiten sich in den

Einzeldingen unterscheiden. In dem konfusen Begriffe ist das mehrere

Individuen der gleichen Art Unterscheidende nicht mitenthalten, weshalb

in einem solchen Begriffe diese nur nach dem gemeinsamen Sein,

nicht in ihrem Unterschiedensein erkannt werden. Letzteres geschieht
in dem distinkten Begriffe. Heinrich von Harclay definiert deshalb

den konfusen Begriff mit den Worten : « Voco conceptum confusum
illum conceptum, quo intellectus non distinguit hanc rem ab illa, sicut

1 Fol. lira: « Modo ego quod ipse (sc. Aristoteles) vocat substanciam
secundam rem confuse conceptam ...»

Divus Thomas. 6



82 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

sortes movet intellectum ad concipiendum cum esse hominem et per
illum conceptum non distinguit intellectus nec distincte cognoscit
sortem a piatone. »1 Ein Ding durch einen konfusen Begriff erkennen,
will daher nichts anderes besagen, als es nicht in seiner konkreten
individuellen Gestaltung, sondern nur in seinem allgemeinen, universalen,
spezifischen Sein erfassen.

a) Der Universalbegriff a parte rei.

Mit der Frage, was dem Universalbegriffe a parte rei entspreche,
berührt Harclay wiederum den Problemkern der ganzen Ouästion.
Ist das Sein, das dem Universalen in der physischen Ordnung entspricht,
dort in der realen Existenz so, wie es im Begriffe ist Ist die Seinsweise

eines realisierten Inhaltes des Universalbegriffes dieselbe wie
diejenige, die dieser im Begriffe besitzt Nach Harclay entspricht
dem Universalbegriffe in der physischen Ordnung keine Res oder

Realitas, die wie der konfuse Begriff die Singularität nicht in sich

enthält. Insofern bezeichnet Animal z. B. keine « Res », die in dem
Individuum Sortes verschieden wäre von der « Res » homo oder der

Singularität. Den verschiedenen Begriffen entsprechen nicht gleich
verschiedene Realitäten in der extramentalen Ordnung. 2

« Non oportet
quod diversis consideracionibus in mente correspondet alia et alia
res extra. » 3 In voller Konsequenz der Meinung, daß jedes Ding aus
sich singulär sei, lehnt Harclay einen den logischen oder metaphysischen
Begriffen parallel verlaufenden Seinsaufbau im existierenden Individuum
ab. Das, was durch den Begriff Animal bezeichnet wird, ist deshalb

1 Fol. iova : « Hoc modo dico quod omnis res posita extra animam est singu-
laris eo ipso et hec res singularis nata est movere intellectum ad concipiendum
confuse et ad concipiendum distincte et voco conceptum confusum illum
conceptum quo intellectus non distinguit hanc rem ab illa sicud sortes movet
intellectum ad concipiendum cum esse hominem et per illum conceptum non
distinguit intellectus nec distincte cognoscit sortem a piatone. Modo ego dico quod
supcrius ad sortem puta homo vel animal non significat rem aliam nisi rem que
est sortes ut tarnen concipitur confuse idest movet intellectum ad concipiendum
ipsum modo confuso et sic dico quod hic sortes est homo, est predicacio
supcrioris de inferior! quod non est aliud nisi quod sor est sor idest sortes
absolute est sortes ut tamen confuse intellectus et lioc est idem sortes est animal
vel sortes est homo. Unde in rei veritate sortes est homo, sortes est animal et
corpus et substantia et omnia ista in re sunt unum nec est superius nec inferius
nisi in comparacione ad intellectum considerandum modo predicto. »

2 Fol. iara : « istis distinctis conccptibus non correspondet aliqua distinc-
cio a parte rei. »

3 Fol. 11 va.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 83

a parte rei, weder eine quidditativ vollkommene und vom Individuum
unterschiedene Res, noch auch «Teil» einer solchen, sondern nichts
anderes als das Sein des Individuums selbst.1 So bezeichnet Animal
dasselbe wie Sortes, aber nur nach dem Sein, durch das er sich nicht
von Plato unterscheidet. In der Wirklichkeit des existierenden Seins

ist deshalb Sortes Mensch, Lebewesen, Körper, Substanz, und alles das

ist sachlich eins. In den existierenden Dingen gibt es kein über- und

untergeordnetes Sein ; denn Über- und Unterordnung kommt erst
durch die Vergleichung der Begriffe im Intellekte zustande. 2 Die Aussage

: « Sortes ist ein Lebewesen », ist ihrer materiellen Wahrheit nach

gleichbedeutend mit der anderen : « Sortes ist Sortes » ; dalier das

Axiom : « verificatur ut idem, praedicatur ut süperius. » 3

Aus der Tatsache, daß in der Existenzordnung der realisierte Inhalt
eines Universalbegriffes einfachhin mit dem Sein des Individuums
identisch ist, ergibt sich, daß kein Ding dieser Ordnung irgendwelche
Indifferenz besitzt. In seiner Realisation ist Animal nicht indifferenter
als Sortes. Es kann deshalb auch keine « reale » Communität bestehen,

vor allem nicht in dem Sinne, daß es in der Außenwelt ein Sein gäbe,
das mehreren konkret gemeinsam wäre. Der Begriff Animal bezeichnet
sowohl den Sortes als den Plato, einen jeden, insofern er «konfus»
erkannt wird, und doch ist das diesem Begriffe in der Existenzordnung
entsprechende Sein nicht ein und dasselbe, das den beiden gemeinsam
wäre, sondern es ist bei Plato ein anderes konkretes Sein als bei Sortes.
Diese beiden sind als Lebewesen (in animalitate) ebenso verschieden
wie als Individuen ; es sind zwei verschiedene Seiende, zwei Substanzen,
wie sie zwei Individuen sind. Wenn deshalb gesagt wird, Sortes ist
Lebewesen und Plato ist Lebewesen, so ist jedesmal a parte rei von
einem anderen Lebewesen die Rede. 4

1 Fol. iovb : « Tunc dico ultra quod animal non signilicat rem cum illo con-
ceptu quia esset animal ens per accidens aggregatum ex entibus diversarum
racionum, sed signilicat rem tantum eandem quam signilicat sortes ita quod concep-
tus mentis a parte sortis non est signatum nec pars signati huius nominis animalis
sed tantum causa sine qua non. »

2 Cf. S. 82, Anrn. 1.
3 Fol. iova : « Respondeo ad primum et dico cum dicitur sor est animal

quantum ad rem idem est : sor est sor ut solet dici antiquitus : verificatur ut idem,
predicatur ut superius ...»

4 Fol. iovb : «... quando enim dico animal non est aliud nisi sortes com
concipitur confuse et tu arguis sed plato est animal, ergo est sor conceptus confuse,
medium variatur, nam cum dicitur in minore plato est animal, de alioanimali est
sermo quam in maiore. Non est enim aliquid commune eis ; unde signilicat (statt



84 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Man wird diese Texte nur dann voll würdigen und verstehen können,
wenn man sich bewußt bleibt, daß Harclay die Lehre von Conceptus
confusus der Hauptsache nach in seiner Antwort auf den dritten Skotus
zugeschriebenen Beweis entwickelt ; das Eigentümliche dieses dritten
Beweises lag in der Gleichsetzung der logischen und realen Ordnung
und in der Bestimmung der realen Communitas als einer Gemeinsamkeit

der Aussage. Die Tendenz von Harclays Ausführungen an
dieser Stelle richtet sich demgemäß auf die Zurückweisung eines
vollkommenen Parallelismus zwischen logischer und realer Ordnung.

b) Der Universalbegriff Harclays a parte inteliectus.

Nach Ablehnung einer jeglichen aktuellen Universalität a parte rei
kann das Universale nur eine ideelle Existenz besitzen : « L'niversale
est in conceptu tantum. » Eindeut'g bestimmt ist diese These auch nur
nach der negativen Seite, in dem, was sie ablehnt ; hier stellt sie die

notwendige Konsequenz aus dem früher Gesagten dar. Das Negative
ist darin das Vorherrschende, ja der unmittelbare Sinn des Satzes, der
immer wieder in betonter Form zum Ausdruck kommt. — Für die

Gesamtbeurteilung der Harclay'schen Universalienlehre ist naturgemäß
seine positive Auswertung weit wichtiger : denn hier muß es sich

entscheiden, ob das Universale des Oxforder Kanzlers noch ein
wirkliches Universale metaphysicum mit einer wahren Universalität und
Realität darstellt oder nicht.

Zunächst weist Heinrich von Harclay den Vorwurf zurück, die

Vertreter der Anschauung, daß das Universale nur im Begriffe gegeben

sei, verflüchteten dessen Sein zu einem rein psychischen und machten
es zu einer reinen Zuständlichkeit des Geistes, sodaß jede Realität und
Universalität eigentlich fehle. Harclay will die vitale Seite des Begriffes
unterschieden wissen von der intentionalen. Seinem vitalen physischen
Sein nach sei der Universalbegriff, möge man ihn als Spezies intelli-
gibilis oder Erkenntnisakt oder Intentio fassen, selbstverständlich eine

Zuständlichkeit des Intellektes und in sich durchaus singular wie dieser.

Nach der formalen Seite als Begriff, insofern in ihm Erkenntnis liege,
sei er universal. Denn sein die Erkenntnis der Dinge vermittelndes
Sein sei geeignet, vieles geistig darzustellen, weil es in sich indifferent

sicud) animal significat sortem confuse intellectum, ita animal significat platonem
confuse intellectum, sed non idem a parte rei, sed aliud. Tarn sunt aliud in ani-
malitate quantum inter se, ita sunt duo alia, due substancie sicud duo individua. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 85

sei und als solches nicht das in sich schliche, was mehrere Individuen
unterscheide. Deshalb können in ihm viele Individuen, allerdings nur
konfus, nicht distinkt erkannt werden ; darin besteht seine Universalität.1

a) Die Universalität des konfusen Begriffes.
Nach dem Vorausgehenden ist es außer allem Zweifel, daß eine

Indifferenz einem Sein nur a parte intellectus zukommen kann. Kein
physisch existierendes Sein ist indifferent, dieses oder jenes Individuum
zu sein ; das im Begriffe zur geistigen Ausprägung gekommene, erfaßte
Sein ist jedoch indifferent, dieses oder jenes individuelle Sein der Außenwelt

zur Erkenntnis zu bringen, weil in ihm das Unterschiedensein
der Individuen nicht mitenthalten ist. Harclay bestimmt daher die
Indifferenz des konfusen Begriffes alseine Indiffercntia repraesentationis,
mithin als solche, die nur dem Begriffe als Begriffe zukommt. Ein
Begreifen der Dinge ist aber auch nach Harclay nur möglich, wenn das

Sein derselben in den Begriff eingeht. Das Sein des Begriffes, das die

Erkenntnis mehrerer Dinge vermitteln kann, ist seiner Anlage nach

aber nicht mehr in sich singular wie das konkrete Sein der existierenden

Dinge. Im begrifflichen Sein hat sich deshalb ein Strukturwandel
vollzogen. Doch kann auch jetzt das Sein nicht in allen Individuen
sein und von diesen ausgesagt werden. Denn das, was von mehreren

ausgesagt werden soll, muß als das Gleiche in diesem und jenem sein ;

das begrifflich indifferente Sein vermag wohl diesen und jenen geistig
darzustellen, nicht aber als Gleiches in diesem und jenem realisiert
zu werden. Ihm fehlt deshalb die Indifferenz der Aussagbarkeit.2 So

bleibt die Indifferenz lediglich eine solche des Begriffes, in dem der

1 Fol. iova : « Uli qui dicunt quod commune et universale est in conceptu
tantum non dicunt illud esse qualitatem mentis (im Text steht inter) que ilia
qualitas mentis singularis res est, ita singularis sieud sortes in se. Ideo nullus hoc
intelligit. Frustra ergo fiunt tot argumenta de hoc. Circa quod est intelligendum
secundum Avic. quod ille mentis conceptus qui est quedam qualitas anime puta
species intelligibilis seil, actus intelligendi vel intencio secundum multos est in
se res quedam singularis sed est universalis in representacione quia multa représentant

confuse tarnen non distincte quia indifferenter se habet ad representandum
sortem sicud platonem et quantum ad hoc est universalis. »

2 Fol. iovb : « Tu dicis, quomodo est animal magis indifférons quam sortes.
Dico quod in re non est maior indifferencia, sed res ilia, cum vocatur animal,
habet in anima conceptum indifferentem indifferencia representacionis, non indifferencia

predicacionis, quia conceptus ille de nullo predicatur Intellectus per
hune conceptum non distinguit inter ilia, tarnen predicacio unius de alio non est
vera. »



8b Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Verstand nicht die Individuen unterscheidet, sondern sie nur konfus
erkennt.

Die Indifferenz des konfusen Begriffes begründet seine Communität,
die wiederum nur eine Gemeinsamkeit des begrifflichen, nicht eine solche

des « realen » Seins bedeutet : In ein und demselben Sein können
mehrere Individuen begriffen werden, und deshalb haben sie dieses

a parte intellectus gemeinsam : « Unus conceptus communis potest
correspondere utrisque a parte intellectus. » Mit aller Klarheit sagt
Harclay an dieser Stelle, daß das Commune nur abstraktes Sein haben

kann. Die reale Grundlage des abstrakt Gemeinsamen bildet die

Ähnlichkeit mehrerer in sich verschiedenen Individuen ; das, was in
ihnen einander ähnlich ist, wird aus ihnen abstrahiert und kommt
im konfusen Begriffe zur Einheit. So besitzen die in sich verschiedenen
Individuen im einheitlichen Begriffe durch den Intellekt ein abstrakt
gemeinsames Sein. 1 Auch hier steht analog der Indifferenz die
Communität als metaphysische zwischen der konkreten Gemeinsamkeit der

physischen und derjenigen der logischen Ordnung.
Diese abstrakte Gemeinsamkeit reicht hin, die Einheit des Objektes

einer realen Wissenschaft zu sichern. Man braucht deshalb keine andere

« reale » Einheit für das primäre Objekt einer Wissenschaft anzunehmen,
wie die Gegner das tun. Würde eine abstrakte Einheit nicht genügen,
so gäbe es überhaupt keine konfuse, d. h. universale Erkenntnis und
damit auch keine universale Wissenschaft. Denn, wenn jeder Erkenntnis
ein Objekt mit extramentaler Einheit entspricht, dann wird dies

distinkt erkannt, also als eines, das von allen anderen unterschieden ist.
Am offenkundigsten zeige sich diese Konsequenz bei der Wissenschaft,
die das ens in universali zum Objekte hat ; denn dann wäre dieses Sein

von jedem partikulären Sein verschieden, ein Mittelding zwischen Gott
und der Kreatur, was keiner behaupten will. Eine konfuse Erkenntnis,
d. h. universale Wissenschaft ist also durch die abstrakte Einheit des

konfusen Begriffes hinreichend begründet. 2

1 Fol. i ira : « Dico ab illis que sunt ultima distinetiva in re, que non sunt
unum in aliqua re, nihilominus potest abstrahi aliquod commune ab eis, quia talia
possunt esse similia vel conveniencia. Ideo unus conceptus communis potest
correspondere utrisque a parte intellectus ...»

2 Fol. nrb : a Dico quod unius habitus secundum numerum vel magis
unius actus secundum numerum non est necesse esse unum obiectum primo secundum

numerum reale, sed sufficit unitas conceptus vel imitas representacioni
Probacio istius, alioquin nunquam cognosceretur aliquid confuse sed distincte ;

nam si cognicioni cuilibet corresponderet necessario unum objectum reale extra,



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 87

Mit der Bestimmung über die Indifferenz und Communität des

konfusen Begriffes ist aufs engste die Lehre von dessen Supposition
verknüpft, die eine zweifache sein kann. Der Universalbegriff suppo-
niert entweder disiunctive oder disiunctim. In ersterem Falle sup-
poniert er für dieses oder jenes Einzelding ; in letztcrem aber nicht
mehr für etwas, das in einem numerischen Verhältnis zu einem anderen
Sein steht.1 Harclay will wohl sagen, daß das im konfusen Begriffe
einheitlich erfaßte abstrakte Sein, wenn jener disiunctim supponiert,
nicht mehr als das Sein eines existierenden Individuums genommen
wird, sondern für sich selbst steht, wie es z. B. bei dem universalen
und realen Subjekte der Wissenschaften der Fall ist. Harclay betont
sehr energisch, daß auch bei Ablehnung eines realen Commune die
Wissenschaft doch ihren realen Charakter behält. Denn ihr Objekt ist
eine Res und keine Relatio. Die Allgemeinheit der Wissenschaft und
ihres Objektes ist dadurch gegeben, daß der konfuse Begriff hier dis-

junetim supponiert, ähnlich wie in dem Satze : Jeder Mensch ist ein

Lebewesen, der Begriff Lebewesen nur konfus supponiert. Infolgedessen

ist das Objekt weder dieses oder jenes Einzelding, noch ein

allgemeines Sein der extramentalen Existenzordnung, sondern die
«Res in universali ». Denn die Wissenschaft könne von den Dingen
nur so handeln, wie diese ihr zugänglich seien, nämlich in abstrakter
Erkenntnis. Nach Harclay beschäftigt sich also die reale Wissenschaft
nicht mit den Einzeldingen als solchen, sondern dem « Dinge an
sich », indem der Inhalt des konfusen Begriffes in sich selbst
betrachtet und so das universale Sein zum Objekte der Wissenschaft

gemacht wird.2
Seiner ganzen inneren Struktur nach ist dieses universale Sein des

konfusen Begriffes von dem Sein der Einzeldinge verschieden, und doch
ist es inhaltlich von diesen gewonnen und genommen worden. Mithin

illud necessario cognosceretur distincte ; nam illud distingueret ab omni alio et
patet manifeste in actu quo cognoscitur ens in universali secundum totum ambitum.
Nullus credo diceret, quod est unum ibi ens extra animam distinetam ab omni
ente particulari. »

1 Fol. iora : «... ideo hoc nomen res potest supponere pro liac re et pro
illa re disiunctive vel pro suppositis disiunctim. Sed tune non supponit de

aliqua re que ponit in numerum cum alia re.
2 Fol. 11 rb : « Sed res ibi non habet supposicionem vel supponit disiunctive,

sed disiunctim et confuse tantum sieud liic : onmis homo est animal, animal
supponit confuse tantum. Unde neque hec res est subiectum neque alia res est sub-
iectum nec alia res una extra animam, sed in universali res. »



88 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

vollzog sich durch die geistige Erfassung ein Strukturwandel an ihm,
dessen Wirkursache naturgemäß nur ein intellektives Vermögen sein

konnte. In seiner Antwort auf den fünften Skotusbeweis betont Harclay,
es könne kein Erkenntnisvermögen sich sein Objekt selbst schaffen,
sondern finde es vor ; doch sei das Universale als Objekt des intellek-
tiven Erkenntnisvermögens nicht in der Existenzordnung gegeben. Es
müsse deshalb ein intellektives Vermögen angenommen werden, das in
sich zwar kein Erkenntnisvermögen sei, sondern diesem erst sein
universales Objekt schaffe und bereithalte. Dieses Vermögen sei der
Intellectus agens, der in den Dingen die Universalität bewirke.1 Der
Intellekt also gestaltet durch sein Vermögen das Sein der Dinge um,
dadurch, daß er ihnen die Universalität verleiht. Harclay kennzeichnet
diese Tätigkeit des Intellektes als ein « fingere », ja sogar als « imaginari »,

und ihr Ergebnis als ein Figmentum. «Das Fingere» des Philosophen ist
aber kein Akt spielerischer Willkür, wie bei den Dichtern, sondern ein

Akt der Notwendigkeit ; wird diese Notwendigkeit auch zunächst als
eine äußere hingestellt, als ob der Intellekt nur um der Wissenschaft
willen sich so betätigen würde2, so erscheint sie doch bei näherer

Betrachtung als innere Notwendigkeit, die mit der Natur des Intellektes
selbst gegeben ist. Ziel des « Fingere » durch den Intellekt ist die
Universalität im Erkennen. Nun ist aber die konfuse, d. h. universale
Erkenntnis eine naturhafte. Das zeigt sicli darin, daß jedes Ding zuerst
und sofort konfus erkannt wird, während eine distinkte Erkenntnis
nur nach langem Diskurse zustandekommt. 3 Der Intellekt erkennt

1 Fol. lira: «Ad illud de intellectu : nulla potentia cognoscitiva facit
suum obiectum, concedo et ideo potencia cognoscitiva intellectiva non facit
universale suum obiectum sed potius intellectiva hoc facit et non est in re ex
natura rei. Sed non omnis potencia intellectiva est cognoscitiva, quia intellectus
agens non cognoscit inquantum huius et intellectus agens facit universalitatem
in rebus secundum Commentum 3m de anima et per consequens parat obiectum
intellective potencie passive. »

2 Fol. urb : « Verumtamen est intelligendum, quod intellectus consideracione
fingit unum quasi existens aliud a quolibet singulari cui uniat vel unit passiones
et de quo facit scienciam et illud unum est primo diffinitum ...»

3 Fol. Urb/va : « Dico quod duplex est figmentum : figmentum philosophicum
et poeticum ; poeticum figmentum falsum est in re Sed quia poeta fingit tale
animal sicud yrcocervus fuisse in rerum natura, ideo fingmentum eius falsum.
Unde breviter nullum im Texte nomen) fingmentum falsum nisi id quod com-
ponit cum aliquo quod non est compossibile cum eo vel removet ab eo. Sed alio
modo fingit philosophus, nam necessitate doctrine fingit unum in intellectu simplici,
quod non est necesse potest; cui sie ficto attribuit illud quod illi rei inesset, sie sset
in rerum natura sine omni falsi täte. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay S()

die Dinge einfachhin konfus 1 : « Nam intellectus non alio modo appre-
hendit subiectum scientiae esse nisi confuse. » 2

Schon in einem Autoritätsbeweise hatte Harclay gegen Skotus

geltend gemacht, daß die Dinge aus sich singulär seien und erst der

Intellectus agens die Universalität in ihnen bewirke. 3 In der Antwort
auf den fünften Beweis des Doctor subtilis wiederholt er diese

Anschauung, daß der Intellectus agens erst die Universalität verleihe
und dann das Objekt dem passiven Erkenntnisvermögen darreiche. Es

wird zugleich gesagt, daß der Intellectus agens selbst nur intellektives,
aber kein Erkenntnisvermögen sei.4 Aus dem ganzen Zusammenhange
erhellt, daß Harclay dem Intellectus agens eine wesentlich andere

Aufgabe zuweist, als es Skotus tut, obwohl auch dieser sich auf den

Text des Averroes beruft. Bei Skotus findet der Intellectus agens
schon eine reale Communität vor und wirkt mit der Natura communis

zusammen 5, bei Harclay schafft er erst die Universalität oder
Communität, während die Natur vor seiner Tätigkeit sowohl im Suppositum
als im Phantasma einfachhin singulär war.

Um die innere Natur des « Fingere intellectus » zu veranschaulichen,

stellt Harclay das « Fingere » des Philosophen in Parallele zu
dem des Geometers. Wenn dieser sich eine Linie « bildet », wie sie

in der Existenzordnung nicht vorkommt, so betrachtet er nur getrennt,
was in der physischen Ordnung zusammengehört, er abstrahiert sie von
den bestehenden Linien, die er in den Dingen vorfindet. Deshalb
bezeichnet Harclay das «Fingere» des Philosophen auch als Abstraktion
durch den Intellekt. Die dadurch bewirkte Umbildung der Seinsweise

ist nach dem Axiom : Abstrahentium non est mendaciumB kein
Verbilden des Inhaltes. In der Abstraktion hebt der Intellekt aus dem

Sein der singulären Dinge nur das heraus, was mehreren gemeinsam

1 Fol. i Ivb : « Ego dico quod eadem res occurrit intellectui cognicione confusa
statim que res eadem numéro non occurrit secundum cognicionem distinctam
nisi post longum discursum. »

Fol. urb : "... necessario de re eo modo est sciencia et passio demonstrata
quomodo occurrere potest intellectui, quia intellectus apprehendit confuse ; de eo
confuse apprehenso ostendit passionem et facit scienciam. »

2 Ibidem.
3 Vgl. Jahrg. 1932, S. 57, Anm. 2.
4 Vgl. S. 88, Anm. 1.
5 Cf. Gilson, a. a. O. 141 146. — Pelsters Annahme, Harclay leugne

wahrscheinlich den Intellectus agens (a. a. O. 355), läßt sich mit den obigen Stellen
nicht vereinigen.

G Fol. nva.



90 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

ist, durch das sie einander ähnlich sind. 1 Weil diese Tätigkeit nur
dem Intellekte zukommt, vermag nur dieser die Farbe im allgemeinen
zu erkennen, die er von den verschiedenen Spezies abstrahiert ; der
Sinn kann das nicht. 2

ß) Die Realität des Uni versalbegriff es.

Harclay spricht direkt von der Realität des Universalen in seiner

Antwort auf den io. und Ii. Beweis seiner Gegner ; diese hatten aus
der Realität der universalen Wissenschaft und universalen Definition
auf die reale, d. i. extramentale Existenz des Universalen geschlossen.

Harclay gibt sowohl die Realität als auch die Universalität der Wissenschaft

und der Definition zu : « Dico quod subiectum sciencie res quidem
est et non relacio. » 3 — « Concedo, quod diffinicio non est singularis
sicud nec sciencia, scd universalis. » 4 Aber die Schlußfolgerung seiner

Gegner lehnt er ab ; es folgt nicht, daß deshalb die Res als Universale
in der konkreten, physischen Ordnung real existieren müsse. Harclay
hatte zu einer Verteidigung der Realität des Universalen im heutigen
Sinne gar keinen Anlaß ; hierin wußte er sich mit dem Gegner einig.
Ihm kam es darauf an, die Überbetonung der Realität auf das richtige
Maß zurückzuführen und zu zeigen, wie auch ohne reale Existenz
eines Commune Realität und Universalität der Wissenschaft und
Definition gewahrt werden könne. Das ist dadurch möglich, daß das Subjekt
beider nicht die Res universalis in concreto, sondern die Res universalis in
abstracto ist : « Sed dico, quod diffinicio et sciencia est rei non absolute,
sed ut concipitur. » 5 Die durch den Gegner ihm vorgezeichnete
Zielsetzung bringt es mit sich, daß die beide Parteien einigende gemeinsame
Überzeugung von dem realen Charakter der Wissenschaft und des

Universalen zurücktritt und in einseitiger Schärfe das Unterscheidende,
der abstrakte Charakter dieser Res, hervorgehoben wird. Aus diesem

Grunde betont Harclay, das Definieren sei ein Akt des Intellektes,
der in seiner betrachtenden Tätigkeit sich ein Gebilde schaffe «quasi
existens », das von jedem singulären Dinge (der Existenzordnung)
verschieden sei ; diesem Gebilde lege er Bestimmungen bei, von ihm
handle die Wissenschaft, und es sei zunächst von der Definition

1 Ci. S. 86, Aiim. i.
2 Fol. iovb : « Sed intellectus abstrahlt colorem ab hac specie et illa,

sensus non ...»
3 Fol. nrb. 4 Ibid 5 Ibid.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay gl

gemeint.1 Energisch bestreitet Harclay den « realen » Charakter dieses

Gebildes : « Tarnen illud nichil est in re, sed tantum intellectus conside-
racione et ideo causa doctrine ymaginatur vel fingit multa, que
licet ita non si[n]t in re, illo tarnen modo j'maginata vel intellecta
aptiora sunt ad doctrinam requirendam. Ostenditur ergo unum
universale est figmentum ...»2 Die Ausdrucksweise läßt sich an Schärfe
kaum überbieten, und es ist verständlich, daß man in ihnen eine

Leugnung der Realität finden kann, wenn man sie vom Zusammenhange

loslöst. Andererseits wird die Wahl der Ausdrücke erklärlich,
wenn man bedenkt, daß Harclay nur die Formulierungen des Gegners

gebraucht. Denn Skotus spricht den Gedanken aus, das Universale sei

ein « pure figmentum », wenn das Commune nicht in re bestünde. 3 Für
Harclay wie für den Doctor subtilis ist die Bezeichnung des Universalen
als Figmentum nur die Konsequenz aus der Leugnung von dessen

realer Existenz, nicht der Realität schlechthin. Dem ganzen Zusammenhange

nach betont der Ausdruck Figmentum nur den Anteil des

Intellektes an der Bildung der LTniversalität und die alleinige Existenz des

aktuell Universalen im Intellekte ; es dreht sich auch hier lediglich
um die Existenzweise, um den abstrakten Charakter des Universalen.
Die Realität des Universalen wird dadurch nicht einfachhin in Abrede

gestellt, — sie wurde ja eingangs ausdrücklich zugegeben — ; aber
sie wird anders aufgefaßt als bei Skotus. Harclay spricht denn auch

von einem falsum figmentum, das als Gegenstück wohl ein verum
figmentum fordern würde.4 Falsch wird ein Figmentum, wenn es

vereinigt, was nicht vereinigt werden kann, wie es der Dichter tut,
wenn er behauptet, ein Gebilde wie Hircocervus finde sich in rerum
natura. Das ist das Figmentum poeticum. Anders beim Figmentum
philosophicum, das necessitate doctrinae gebildet wird. Es stellt keinen

inhaltsleeren Begriff dar, denn sein Inhalt findet sich in den Dingen
der Außenwelt. 5 Zwar kann es so, wie es als Gebilde « in intellectu
simplici » sich findet, nicht existieren ; aber das, was ihm an Inhalt

1 Vgl. S. 88, Anm. 2.
2 Fol. urb.
3 Scotus, Metaphys. I, q. 6, n. 5 ; VII, q. 13, n. 10 ; Ox. II, d. 3, q. 1, n. 5.
4 Fol. urb/va: « Sed quia poeta fingit tale animal sicud yrcocervus

fuisse in rerum natura, ideo fingmentum eius falsum. Unde verumtamen nullum
fingmentum falsum nisi id quod componit cum aliquo quod non est compossibile
cum eo vel removet ab eo. »

5 Fol. nva : « Nullus erit conceptus vanus ut multi arguunt quia res
corresponde! una duobus conceptibus necessario ...»



92 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

beigelegt wird, müßte es haben, wenn es in der realen Wirklichkeit
der Existenzordnung wäre 1, m. a. W. der Inhalt des Begriffes untersteht

nicht der freien Willkür des Intellektes. Zweifellos gibt es nichts,
was nicht singulär wäre, wie es auch keine Linie gibt ohne Breite und
Länge, wie sie der Geometer in seiner Wissenschaft kennt. Könnte
die letztere aber existieren, so müßte sie alles das haben, was sie in
ihrer abstrakten Form hat, und deshalb muß das alles auch in der

konkreten, sinnenfälligen und existierenden Linie enthalten sein ; das

genügt zur realen und universalen Wissenschaft. Ähnlich bei dem
Universalen. Wie es, könnte es in der Außenwelt existieren, mit seinem
bestimmten Inhalte existieren müßte, so ist auch der Inhalt des

Universalen in jedem Einzelwesen enthalten, in dem ein solches, d. h. eine

solche Natur verwirklicht ist. In dem Figmcntum des Philosophen
liegt deshalb kein ßlendacium und keine Falschheit.2 Diese

Ausführungen dürften beweisen, daß das Universale nur ein Figmentum
ist, insofern durch die Erfassung der Res durch den Intellekt die Seinsweise

des Inhaltes, nicht aber dieser selbst umgebildet wird. Sie muten
wie eine Erklärung des Textes an : « Diffinicio et sciencia est rei non
absolute sed ut concipitur. »

Der reale Charakter des Universalbegriffes ergibt sich auch aus
der wiederholten Feststellung, daß das singulare Ding an der Bildung
des konfusen Begriffes kausal beteiligt, mithin der Inhalt von den Dingen
selbst hergenommen wird. Das singulare Ding bewegt den Verstand

zur Bildung eines konfusen Begriffes. 3 Es ist selbst universal, insofern

es konfus erkannt werden kann. 4 Harclay bezeichnet das singulare
Ding als causa efficiens verschiedener Begriffe, insofern der Intellekt
das Sein des Dinges in verschiedenen Begriffen auffaßt. 5 Der Verstand

1 Fol. nva: «Sed alio modo fingit philosophus, nam necessitate doctrine
fingit unum in intellectu simplici qnod non est nec esse potest, cui sie ficto attri-
buit illud quod illi rei inesset, si esset in rerum natura sine omni falsitate ...»

2 Fol. nva: « Eodem modo est in proposito de universali et si nulla res
sit preter singulare sieud nulla linea est sine latitudine, tarnen quia linee taliter
ymaginate si esset talis passio messet, ideo eodem modo talis passio inest linee
sensibili et sufficit ad doctrinam. Eodem sieud universali si esset in rerum natura
esset talis passio, ideo modo talis passio inest singulari cuicumque in quo tale est
universale idest est talis natura, et nullum mendacium vel falsitas et hoc modo
fingunt necessario philosophi demonstrantes et docentes ...»

3 Fol. iova : « et hec res singularis nata est movere intellectum ad con-
eipiendum ipsam conluse et ad concipiendum distincte ...»

4 Cf. S. 79, Anm. I.
5 Fol. I2ra : «... et istis distinetis conceptibus non correspondet aliqua

distinccio a parte rei. Nam universaliter non est necesse in re que est causa quodam-



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 93

trennt in der abstrakten Betrachtung, was in dem konkreten Dinge
eins ist, ohne daß dadurch die Erkenntnis oder der Begriff falsch
würde. Denn es ist durchaus nicht notwendig, daß in der konkreten
Ordnung unterschieden sei, was in der abstrakten unterschieden ist.
So braucht den verschiedenen Begriffen nicht immer eine eigene Res

extra animam zu entsprechen. Ein und dasselbe Ding entspricht
notwendig verschiedenen Begriffen.1 Aus alledem folgt der wahrhaft
intentionale Charakter des konfusen Begriffes mit seiner Indifferenz der

Darstellung.2 Die « Realität » des universalen Objektes beim Erkenntnisakt

verlangt nicht die reale Existenz des Objektes in der Natur,
sondern nur die reale Entität oder Existenz seines realen Begriffes
im Intellekte. 3

Zusammenfassung und Ergebnis.

Die Universalienlehre Harclays hat auf Grund der von Pelster
veröffentlichten Texte eine sehr verschiedene Beurteilung und
Einstufung erfahren. Pelster selbst sieht in Harclay einen unmittelbaren
Vorläufer Ockhams, unter anderem wegen dessen Anschauungen über
die Universalien und der wahrscheinlichen Leugnung des Intellectus

agens. 4 Weiterhin freilich bemerkt er : « Da Harclay jedoch das ,esse

objectivum' der Universalien so scharf betont, so dürfte er seinen

modo conceptus formati tantam esse distinccionem quanta est in effcctu idest in
conceptu ...»

1 Fol. nva : «... Dico Nam sieud illa, que non sunt in re separata
idest seorsum existencia, per intellectum tarnen possunt consideracione separari
ideo ea que sunt in re eadem, possunt esse consideracione diversa. Intellectus
enim distinguere potest in consideracione veri (statt rei) ; natura non distinguit
in re nec propter hoc intellectus sie distinguens in consideracione mentitur. Nam
non est necesse quod tanta sit diversitas in causa quanta in effcctu. Res autem
in se est quodammodo effectiva diversorum coneeptuum et diversarum considera-
cionum eius in mente et ideo non oportet quod diversis consideracionibus in mente
correspondent alia et alia res extra. Nullus erit conceptus vanus ut multi arguunt
quia res correspondet una duobus conceptibus necessario ...»

2 Cf. S. 85, Anm. 1. — Dazu Fol. 10 va : « .sed res habet in anima conceptual

indifferentem, indifferencia representacionis, non indifferencia predicacionis. »

3 Fol. urb: » Si dicas, quod sciencia refertur ad subiectum et actus ad

obiectum relacione reali respondeo ad realem relacionem tercii modi
secundum quem sciencia ad scibilem refertur, sufficit realis entitas sui representativi.
Probacio iterum est : rosa non existente vel adnichilata potest esse nichilominus
obiectum intellectus alioquin non esset hie fallacia secundum quid : rosa est in
intellectu ergo est. »

4 Pelster, a. a. O. 355.



94 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Platz noch unter den Anhängern des gemäßigten Realismus finden. » 1

Die letztere Bemerkung Pelsters benutzt Geyer, um die Ähnlichkeit
zwischen Harclay und Ockham noch mehr zu betonen.2 Der Oxforder
Kanzler wird mit Petrus Aureoli und Ockham zusammengestellt und
diese Gruppe von Durandus unterschieden, der weder zum Konzeptua-
lismus noch zum Nominalismus zu rechnen sei. 3 Im übrigen wird
hervorgehoben, daß auf Grund der mitgeteilten Texte ein sicheres und
abschließendes Urteil noch nicht gefällt werden könne. 4 M. de Wulf
verwirft aufs entschiedenste diese Beurteilung Harclays und rückt
diesen näher an Thomas heran ; an diesen Platz wiesen ihn die

Überzeugung von der alleinigen Existenz des Individuellen, dem Universalen
in repraesentatione und dem realen Fundamente der Universalen in
den Einzeldingen. 5

Über das Verhältnis Harclays zu Ockham wird später eingehender
gehandelt werden müssen. Für uns konzentriert sich alles in die Frage :

Kennt Harclay noch ein wahres universale metaphysicum In
Beantwortung dieser Frage wird man Harclay nicht gerecht, wenn man seine

Äußerungen aus dem Zusammenhange herausreißt und unter Zugrundelegung

einer jetzt gebräuchlichen Terminologie in sich betrachtet.
Dann ist es freilich richtig, daß seine Formulierungen an Ockham
erinnern. Anders wird die Lage, wenn Harclays Lehre in ihrer
geschichtlichen Bedingtheit und Gebundenheit betrachtet wird, die

erst den wahren Sinn der Formulierungen erschließen kann und so

manches, was dem Wortlaute nach einen Widerspruch in sich schließt,
harmonisch ineinander fügt. Lediglich dem Wortlaute nach besteht
sicher ein Widerspruch zwischen dem : « Nullo modo universale potest
esse ens extra animam » und der Feststellung, daß das singulare Ding
potentiell universal sei, insofern es konfus erkannt werden könne, und

1 Drs. a. a. O. 338. Das « esse obiectivum » kommt bei Harclay nur ein
einziges Mal vor ; doch scheint es dort in modernem Sinne genommen zu werden
und dem Akt gegenübergestellt zu sein : « dico, quod ilia que sunt in mente sub-
iective sunt minus nota, quia non nisi per reflexionem, sed ilia que sunt in mente
obiective maxime sunt nota cognicione confusa, huius sunt universalia. » Fol. I ivb :

Harclay weist den Einwand zurück, daß die Universalien nur reflexiv erkannt
würden, wären sie nur im Intellekte.

2 Überwegs Grundriß der Gesch. d. Philosophie, II. Teil, herausgeg. von
Dr. B. Geyer, Berlin 1928 (11. Aufl.), 528.

3 Ebd. 524. 4 Ebd. 528.
5 Maurice de Wulf, Histoire de la philosophie médiévale, 5. Ed. Paris-Louvain

II, 1925, 85.
6 Cf. Blatt 19.



Die Universalienlehre des Oxforder Ka.nzlcrs Heinrich von Harclay 95

daß es causa efficiens des Universalbegriffes sei. 1 Eine einheitliche,
widerspruchslose Auffassung der Harclay'schen Universalienlehre ergibt
sich nur, wenn durch geschichtliche Betrachtung der Sinn der Termini :

ens extra animant, ex se, figmentum intellectus, u. a. aufgehellt wird.

— Die geschichtliche Gebundenheit und der polemische Charakter der

ganzen Quästion bringen es mit sich, daß nicht alle Elemente der

Universalienlehre gleichmäßig herausgestellt werden. Das allgemein
Anerkannte tritt in den Hintergrund, das Umstrittene bisweilen mit
scharfer Übertonung in den Vordergrund. Das durch die
Kampfstellung bedingte einseitige Hervorkehren bestimmter Gesichtspunkte
darf nicht ohne weiteres als besondere Wertschätzung dieser Bestandteile

der Universalienlehre durch Harclay genommen werden.
Unter Berücksichtigungen der geschichtlichen Bedingtheit kann

man zunächst von der Harclay'schen Universalienlehre sagen, daß

nichts zu der Annahme zwingt, Harclay habe den Standpunkt des

gemäßigten Reahsmus verlassen. Wenn Harclay betont, das Universale
sei in keiner Weise ein ens extra animam, das Figmentum sei nichts
in re, so wird diesem damit nur eine Realität abgesprochen, wie sie

die Gegner ihm beilegten. Dem Universalen entspricht in dem Individuum

der extramentalen Wirklichkeit keine eigene Res oder Realität,
der eine aktuelle Indifferenz und Communität oder « Universalität »

zukommt. — In der Feststellung, jedes Ding in re sei ex se singulär,
ist das ex se oder ex natura sua wie bei Skotus und denen, die dieser

zu Beginn der Distinctio III des 2. Sentenzenbuches nennt, kausal
als Prinzip zu fassen und betont, daß außer den vier Ursachen, die das

quidditative Sein eines Dinges und dessen Existenz erklären, kein
neues Prinzip für dessen Singularität anzunehmen sei. Trotzdem die

existierende Natur ex se singulär ist, besitzt sie doch eine potentielle
Universalität in der Möglichkeit, in universaler Weise erkannt zu
werden. — Die Ausführungen Harclays in seinem Averroes entnommenen
Autoritätsbeweise gegen Skotus sowie in der Zurückweisung des fünften
skotistischen Argumentes sprechen direkt gegen Pelsters Vermutung
Harclay leugne die Notwendigkeit des Intellectus agens, der
Wirkursache der Universalität in den Dingen. — Die Bezeichnung des

Universalen als Figmentum schließt sich an den Sprachgebrauch des

Gegners an und kehrt in scharfer Form den Anteil des Intellektes an
der Existenz und Seinsweise des aktuellen Universale heraus. — Von
der überspitzten, die Grenze des Zulässigen hart streifenden Ausdrucks-

1 Cf. S. Q2.



Cjb Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

weise abgesehen, steht in allen diesen Punkten Harclay der Auffassung
des gemäßigten Realismus nahe.

Aber auch positiv weisen die Ausführungen Harclays daraufhin,
daß der Oxforder Kanzler keineswegs einen Konzeptualismus oder
Nominalismus vertreten, sondern den Standpunkt des gemäßigten
Realismus beibehalten hat. Hier hat M. de Wulf durchaus richtig
gesehen. Für diese Ansicht spricht alles, was früher über die Realität
des Universalbegriffes gesagt wurde. Das Universale ist fundamen-
taliter in den Dingen, weil diese zur Bildung des Universalbegriffes

kausal mitwirken, da das Einzelding nicht causa der Universalität sein

kann, so muß das andere Element des Begriffes, sein Inhalt, durch diese

causa bestimmt werden. Harclay versichert, daß der Inhalt eines

Universale, die abstrakte Natur in den Einzeldingen der physischen
Ordnung konkretisiert sei. In jedem Einzelding findet sich alles, was
der Begriff enthält. In ihm sind die Supposita einer Spezies einander
ähnlich, und er kann deshalb als Commune wieder aus diesen abstrahiert
werden. So ist in dem Universalbegriffe die allgemeine Wesenheit

gleichartiger Individuen enthalten, und damit das universale metaphy-
sicum vorhanden. Harclay ist deshalb den Realisten beizuzählen ; denn
sein konfuser Begriff ist wahrhaft universal und real und unterscheidet
sich durchaus von dem konfusen Begriff späterer Philosophen. Sachlich

genommen, steht hier Harclay dem thomistischen Realismus nahe.

Dabei sollen jedoch die Unterschiede nicht verkannt werden. Schon

Ockliam hat auf diese aufmerksam gemacht mit den Worten : « Alii
autem ponunt, quod res secundum unum esse vel secundum unam
considerationem est universalis et secundum aliud esse vel secundum
aliam considerationem est singularis. Alii autem moderni ponunt, quod
eadem res sub uno conceptu est universalis et sub alio conceptu est

singularis ». Nach den Texten bei Harclay darf diese Stelle Ockhams

freilich nicht dahin mißverstanden werden, als ob dem Inhalte des

konfusen Begriffes eine wahre Universalität abgesprochen werden müsse.

Davor schützt ihn die ihm beigelegte Indifferenz und Communität,
sowie die ausdrückliche Erklärung Harclays, daß die im konfusen

Begriffe enthaltene Res in sich betrachtet Objekt der universalen
Wissenschaft sei und in jedem Individuum der gleichen Art sich finde.
Es sei auch auf die Bemerkung hingewiesen, daß der konfuse Begriff
das unmittelbare Erkennen eines Dinges darstellt, während der distinkte
Begriff erst nach langem Diskurse gebildet werden könne.


	Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay [Fortsetzung]

