Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay
[Fortsetzung]

Autor: Kraus, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762595

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Universalienlehre
des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

in ihrer Mittelstellung zwischen skotistischem Realismus
und ockhamistischem Nominalismus.

Von Dr. Johannes KRAUS, Professor am Priesterseminar in Mainz.

(Fortselsung.)

II. Harclays eigne Universalienlehre als Ergebnis
seiner Kritik.

1. Das konkrete Einzelding der physischen Natur.

Harclays OQuistion iiber die Universalienlehre will wesentlich
Kritik sein und trigt daher vorherrschend negativen Charakter ; sie
sieht ihr Ziel in der Zuriickweisung eines unberechtigten Realismus,
der das Universale in der Form einer indifferenten Realitit aktuell in
der physischen Ordnung bestehen lit. Mehr will Harclay nicht
erreichen ; vor allem will und braucht er nicht die Realitit der Uni-
versalien in dem Sinne nachzuweisen und zu begriinden, wie es nachher
gegen die Anschauungen des Nominalismus notwendig wurde. Die
Frage nach der Realitit der Universalien war fiir ihn eine Frage nach
der realen Existenzweise des potentiell Universalen in den singuliren
Dingen. So erscheint es durchaus verstindlich, dal3 eigentlich nur das
in der Quiistion klar hervortritt, was auf die Realitiit der Universalien
im Sinne der physischen Existenz einer innerlich indifferenten und
gemeinsamen Wesenheit Bezug nimmt. Die wunmaittelbaren Iolgerungen,
die Harclay aus seiner Kritik zieht, gehen denn auch alle auf die
Existenzweise einer jeden « Res». Sie bedeuten eine strikte Ablehnung
der skotistischen Anschauung. Die darin enthaltene Gegensitzlichkeit
tritt nach auflen nicht mit der ganzen Schirfe, die sie tatsichlich
innerlich besitzt, hervor ; sie wird durch den Mangel an Prizision des
Ausdrucks bei Harclay und durch die Auflerachtlassung des Unter-
schiedes zwischen Res und Realitas nach aulen hin vielfach verdeckt.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 77

Man mub8 sich deswegen bewulit bleiben, dall bei dem Oxforder Kanzler
die Res auch das bezeichnet, was Skotus Realitas nennt, sodafl mit
der exklusiven Herrschaft der Singularitit jeder « Res» zugleich jede
nichtsingulidre Existenz einer Realitas verneint ist.

Die erste unmittelbare Konsequenz, die Harclay aus seinen Gegen-
beweisen zieht, tritt in kontradiktorischen Gegensatz zu Skotus’ Grund-
gedanken. Nach Harclay existiert in der physischen Ordnung nur
singulires Sein.! Es scheint mir notwendig, darauf hinzuweisen, dal
in diesem Fundamentalsatze jeglicher Kritik der skotistischen Univer-
salienlehre noch nicht ohne weiteres nominalistische Anschauungen
vertreten werden. Die Tendenz dieses Satzes liegt in der Verneinung
jeglicher aktuellen Communitas in der physisch-konkreten Ordnung :
« Communitas non est in re extra intellectum.» In dem Einzeldinge,
das existiert, gibt es nichts, d. 1. keine Realitit, die ex se innerlich
nicht-singulir wire. Keine « Res», d. h. kein existentielles Sein ist aus
sich nicht-singulir ; denn die Singularitit ist innerlich notwendige
Bedingung alles dessen, was aullerhalb des Intellektes existiert. Dal}
Harclay diesen letzteren Satz nicht im Sinne des Skotus aufgefafit
wissen will, ergibt der Nachsatz. Hatte der Doctor subtilis im An-
schlusse an Avicenna das quidditativ abgeschlossene Sein der Spezies,
z. B. der Natur eines Pferdes als indifferentes Sein bestimmt, das aus
sich weder universal noch partikulir sei, so betont unter Hervor-
hebung des Gegensatzes Harclay, die Singularitit oder Incommuni-
cabilitit sei Proprietdit jeden extramental existierenden Seins.2? Die
Singularitit ist deshalb mehr als eine von aullen hinzukommende
Existenzbedingung einer in sich nichtsinguliren Realitit ; als Proprietit
wichst sie gleichsam aus der Natur selbst heraus, und ihre Wurzel
liegt in der Natur selbst. Harclay sagt daher auch mit nackten Worten,
daB in dem Einzelwesen die Singularitit zur physischen Natur gehore :
«Et ego dico, quod singularitas in diviso pertinet ad naturam humanam
positam in effectum.»3 In gleichem Sinne und mit gleicher Schirfe

1 Cod. Vat. Borghes. 171, fol. 10ra: « Dico ergo propter raciones istas, quod
in re extra animam nulla est res nisi singularis et communitas non est in re extra
intellectum ita intelligendo, quod sit in re aliquid preter quo[d]libet singulare. »

2 Ibid. : « Immo dico quod condicio necessaria cuiuslibet existentis extra
animam cst singularitas. Hoc dico pro verbis Avicenne V, metaph. dicentis quod
res non est universalis de se nec particularis, hoc est quidditative ; tamen ego quod
singularitas eciam incommunicabilitas est proprietas rei existentis extra eam
necessario conscquens, sive posterius natura sive simul sive prius non curo. »

% Fol. 11r1a.



78 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

vertritt Harclay die Ansicht, jedes Sein in aktueller Existenz sei durch
sich selbst singulir. !

Harclay nimmt durch diese Anschauungen wieder die Lehre auf,
die Skotus zum Ausgangspunkte seiner Aufstellungen iiber die Natura
communis genommen hatte : Jede materielle Substanz ist de se singuliir.
Auch bei Harclay bedeutet das eo ipso oder per naturam nichts
anderes als bei den Gegnern des Doctor subtilis. Es besagt vor allem
nicht, dafl jede Natur ihrem metaphysischen Sein nach singulir sei,
sodall ein metaphysisches Universale unmdglich wiirde. Es soll nur
gesagt sein, daf} eine Natur in ihrer Realisation iiber die vier Ursachen
hinaus kein neues Prinzip fiir ihre Individualitit bendtige. Harclay
spricht nicht von der abstrakten Natur der metaphysischen Ordnung,
sondern von der in der physischen Ordnung gewirkten Natur: « Omnis res
posita extra animam est singularis eo ipso.» Die Singularitit gehort
nicht zur menschlichen Natur schlechthin, sondern nur zu derjenigen,
die tatsdchlich existiert : « Singularitas in diviso pertinet ad naturam
humanam positam in effectum.» Gerade an dieser Stelle zeigt Harclay
aufs deutlichste, dall nur die physisch existierende Natur die Singulari-
tit von sich aus besitzt. Denn unmittelbar vorher fithrt er aus, es sei
unméglich, -dall zwei Dinge unter ein und demselben Gesichtspunkte
und in ein und derselben Hinsicht einander ihnlich und unihnlich
seien. Auf den Einzelfall angewandt ergibt dieses Prinzip : « Ego dico,
quod sortes et plato in nullo disconveniunt, que (!) pertinent ad naturam
speciei hominis vel singularis hominis et tamen in toto distinguuntur ;
vel si sor et plato in aliquo non sunt similia, illud non pertinet ad
naturam humanam per se, sed est accidens ; et ego dico, quod singu-
laritas in diviso pertinet ad naturam humanam positam in effectum. »*
Die beiden Individuen Sortes und Plato kommen darin iiberein, dall
sie Menschen sind, und somit gehort das zur spezifischen Natur auch
des Einzelmenschen. Trotzdem sind beide in toto unterschieden. Das,
wodurch ‘sie unterschieden sind, kann nicht zugleich auch das sein,
wodurch sie iibereinkommen und einander dhnlich sind. Das Unter-
scheidende gehort demnach nicht zur Natur, sondern ist Akzidenz.
Also gehorte auch das Singulirsein der Natur nicht zu dieser, und
doch wird gesagt, dal} die Singularitit zur effektiv bestehenden Natur

1 Fol. 1ova: « Hoc modo dico quod omnis res posita extra animam est
singularis ¢o ipso. ... »
* Fol. 11ra.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 70

gehort. Der scheinbare Widerspruch lost sich dadurch, dafl im ersten
Teile von der metaphysischen Ordnung und im zweiten von der phy-
sischen die Rede ist. Sortes und Plato kommen in der abstrakten
metaphysischen Natur iiberein und haben sie abstrakt gemeinsam ;
in dieser metaphysischen Natur ist die Singularitit nicht mitenthalten,
diese gehort nicht zur Natur. Anders ist es in der physischen Ordnung
bei der ins Dasein gerufenen Natur. Hier gehort die Singularitit zur
Natur, weil die Ursachen und Prinzipien, die eine existierende Natur
erkldren, auch ihre Singularitit begriinden. Insofern ist die existierende
Natur der physischen Ordnung de se oder kraft ihrer physischen
Prinzipien auch singuldr, nicht nur spezifisch bestimmt. Das de se
oder das eo ipso Harclays ist deshalb ebenso wie ber den (vegnern des
Skotus, die Oxon. II, d. 3, q. 1, genannt werden, kausal zu nehmen
und bleibt in der Ordnung der physischen Existenz.

Weil die Singularitit nicht zur Natur schlechthin, sondern nur zur
gewirkten, physisch existierenden Natur gehdért, bleibt Harclay die
Moglichkeit, das metaphysisch Universale in den singuliren Dingen
zu fundamentieren. Das Ding der Existenzordnung ist, obgleich es de
se oder einfachhin singulir ist, doch potentiell universal. Diese poten-
tielle Universalitat besteht darin, dall jedes Ding in universeller Weise
durch einen « konfusen Begriff » erkannt zu werden vermag.! Trotz
ihrer verschiedenen Meinung {iber den inneren Seinsaufbau des Singu-
liren stimmen Harclay und Skotus darin iiberein, dall das Universale
in den singuliren Dingen der Aulienwelt sein IFundament hat und
so das Universale doch in einem gewissen Sinne real ist. Auch das weist
wiederum darauf hin, dal} nicht "jede Realitit des Universalen von
dem Oxforder Kanzler in Abrede gestellt wird. Nur in der Deutung
und niheren Bestimmung dieses potentiell Universalen scheiden sich
die Geister ; nach Skotus ist das Fundament des realen Universalbegritfes
selbst schon in den Dingen ein inkomplett universales Sein, ein aktuelles
Commune ; nach Harclay besteht das, was 1im Universalbegritfe erfalit
wird, in der physischen Ordnung nur als singuldres Sein.

Aus einer solchen Anschauung Harclays mufl notwendig die Ab-
lehnung jeglicher realen Einheit, die geringer ist als die numerische,
folgen. Die spezifische Einheit ist als reale, d. h. in ihrer Realisation

! IFol. 1ova : « Eodem modo a parte rei representate, illa licet in se sit singu-
laris, quantum ad representacionem passivam est universalis quod non est aliud
nisi quod confuse et indistincte est cognoscibilis. »



So Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

im Individuum ebenso singulir wie die numerische. Da alles, was
existiert, von sich aus individuell ist, gibt es auch keine andere reale
Einheit als nur die numerische. Die spezifische ist nur in uneigent-
lichem Sinne eine Einheit ; sie ist in sich nur Konformitit, Konvenienz
oder Ahnlichkeit, die ihrem Begriffe nach schon das Gegenteil von realer
Einheit, ein Unterschiedensein, in sich schlieGt.! In diesem Sinne
miisse die Einheit genommen werden, die Skotus im ersten, zweiten
und vierten Beweise als erstes Mal in jedem Genus, als Voraussetzung
fiir eine reale Vergleichung und als Fundament der realen Ahnlichkeit
eruiere. > Eine reale Konvenienz zwischen Mall und Gemessenem,
zwischen zwei einander dhnlichen Dingen berechtige nicht zur Annahme
einer « Una res communis », die von den Supposita und damit von den
singuliren Einheiten verschieden sei. 3

Mit dieser Lehre zieht Harclay nur die Folgerungen aus seinen
drei ersten Gegenbeweisen gegen Skotus : existierende Naturen sind schon
durch sich selbst unterschieden, noch bevor sie als Natur von ihren
Individualdifferenzen unterschieden sein konnten. Die spezifischen
Naturen sind in sich auf bestimmte Singularititen hingeordnet und des-
halb auch durch sich selbst determiniert und singulir. So betont der
Oxforder Kanzler die Singularitit weit mehr als Skotus; vor allem
aber ist bei ihm die Individualitit eines Wesens in einem viel engeren
Zusammenhang mit dessen Natur gebracht, ja in dieser selbst ver-
wurzelt, weil ein und dieselben Prinzipien die spezifische wie die

numerische Determination begriinden. ... Es wire jedoch eine Uber-
steigerung des Harclay’schen Gedankens, wollte man das de se oder

1 Tol. 1ora : « 2t tunc dico ulterius quod hoc nomen unitas est equivocum . . .
ad significandum conformitatem et convenienciam ct similitudinem, cum tamen
conveniencia vel similitudo non sit aliqua unitas. ... »

Fol. 1ova : « Conveniencia vel similitudo includit oppositum yvdemptitatis
vel unitatis scil. distinccionem. ... »

2 Tol. 10rb: « Eodem modo dico ego in proposito quod unitas significat
aliquando equalitatem vel equivaleciam vel convenienciam ct sic dico pro primo
et secundo argumento de unitate mensure et mensurati et de unitati (!) speciei
secundum quam est comparacio pro sccundo argumento et unitate fundamenti
similitudinis pro quarto argumento; nam in omnibus istis accipitur unitas pro
conveniencia sola vel concordancia vel analogia vel proporcione vel pro equi-
valencia sccundum communem modum loquendi et vulgatum. »

3 TFol. 1ova : « ... patet ergo quod unitas accipitur pro conveniencia tantum
et tunc per hoc dico ad primum et secundum et quartum, quia concedo quod
est unitas idest conveniencia realis inter mensuram et mensuratum, inter compara-
bilia pro secundo argumento, inter similia, sed propter hoc non habent aliquam
unam rem communem eis distinctam ab omnibus. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 81

ex natura sua anders als kausal im Sinne eines Prinzips verstehen.
Ihm eine metaphysische Bedeutung beilegen, hiefe den Gedanken
Harclays verkennen. Nicht das Sein schlechthin, sondern nur das
physisch existierende Sein ist kraft seiner Prinzipien singuldr, jedoch
so, dal} es in einem universalen Begriffe aufgefa3t werden kann.

2. Der Universalbegriff Heinrich von Harclays.

Die Zielsetzung der ganzen Quistion begrenzt diese so, dal} eine
eingehende positive Darlegung der eigentlichen Anschauungen Harclays
selbst gar nicht erwartet werden kann. Nur soweit die Zuriickweisung
gewisser Schwierigkeiten es notwendig macht, geht Harclay auf eine
positive Darlegung seiner eigenen Ansicht niher ein. Wenn trotzdem
versucht werden soll, aus den zerstreut liegenden Bruchstiicken ein
Gesamtbild der Universalienlehre des Oxforder Kanzlers zu gewinnen,
so kann das nur mit der gréften Vorsicht in der Auslegung der Einzel-
stellen geschehen. Die Verteidigungsstellung Harclays und die Tendenz
der Argumentation miissen dabei weitgehendst beriicksichtigt werden.

Die Universalienlehre Harclays konzentriert sich um das Universale
metaphysicum ; seinen Universalbegriff nennt der Oxforder Kanzler
einen konfusen Begriff, der jedoch sachlich mit der zweiten Substanz
des Aristoteles identisch sein soll. 1 Dieser konfuse Begriff ist keines-
wegs das, was der spitere Empirismus aus ihm gemacht hat, wie er
sich auch wesentlich vom Universalbegriff Ockhams unterscheidet. Der
konfuse Begriff Harclays erfa3it im Gegensatze zu dem distinkten
Begriffe nur das spezifische oder generische Sein der Dinge, also das,
worin diese nicht unterschieden sind. Er erfait somit das Sein eines
existierenden Individuums nicht nach seinem ganzen konkreten Inhalte ;
denn zur Totalitit eines physisch existierenden Seins gehort auch dessen
Individualitit, durch die spezifisch gleiche Wesenheiten sich in den
Einzeldingen unterscheiden. In dem konfusen Begriffe ist das mehrere
Individuen der gleichen Art Unterscheidende nicht mitenthalten, wes-
halb in einem solchen Begriffe diese nur nach dem gemeinsamen Sein,
nicht in ihrem Unterschiedensein erkannt werden. Letzteres geschieht
in dem distinkten Begriffe. Heinrich von Harclay definiert deshalb
den konfusen Begriff mit den Worten: « Voco conceptum confusum
illum conceptum, quo intellectus non distinguit hanc rem ab illa, sicut

1 Fol. 11ra: «Modo ego quod ipse (sc. Aristoteles) vocat substanciam
secundam rem confuse conceptam ... »

Divus Thomas. 6



82 Dic Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

sortes movet intellectum ad concipiendum eum esse hominem et per
illum conceptum non distinguit intellectus nec distincte cognoscit
sortem a platone.» ! Ein Ding durch einen konfusen Begriff erkennen,
will daher nichts anderes besagen, als es nicht in seiner konkreten
individuellen Gestaltung, sondern nur in seinem allgemeinen, universalen,
spezifischen Sein erfassen.

a) Der Universalbegriff a parte rei.

Mit der Frage, was dem Universalbegriffe a parte rei entspreche,
beriihrt Harclay wiederum den Problemkern der ganzen Quistion.
Ist das Sein, das dem Universalen in der physischen Ordnung entspricht,
dort in der realen Existenz so, wie es im Begriffe ist ? Ist die Seins-
weise eines realisierten Inhaltes des Universalbegriffes dieselbe wie
diejenige, die dieser im Begriffe besitzt ? Nach Harclay entspricht
dem Universalbegriffe in der physischen Ordnung keine Res oder
Realitas, die wie der konfuse Begriff die Singularitit nicht in sich
enthilt. Insofern bezeichnet Animal z. B. keine « Res», die in dem
Individuum Sortes verschieden wire von der « Res» homo oder der
Singularitit. Den verschiedenen Begriffen entsprechen nicht gleich
verschiedene Realititen in der extramentalen Ordnung. 2 « Non oportet
quod diversis consideracionibus in mente correspondet alia et alia
res extra.»® In voller Konsequenz der Meinung, dall jedes Ding aus
sich singulir sei, lehnt Harclay einen den logischen oder metaphysischen
Begriffen parallel verlaufenden Seinsaufbau im existierenden Individuum
ab. Das, was durch den Begriff Animal bezeichnet wird, ist deshalb

1 Fol. 1ova : « Hoc modo dico quod omnis res posita extra animam est singu-
laris eo ipso et hec res singularis nata est movere intellectum ad concipiendum
confuse et ad concipiendum distincte et voco conceptum confusum illum con-
ceptum quo intellectus non distinguit hanc rem ab illa sicud sortes movet
intellectum ad concipiendum eum esse hominem et per illum conceptum non
distinguit intellectus nec distincte cognoscit sortem a platone. Modo ego dico quod
superius ad sortem puta homo vel animal non significat rem aliam nisi rem que
est sortes ut tamen concipitur confuse idest movet intellectum ad concipiendum
ipsum modo confuso et sic dico quod hic sortes est homo, est predicacio
superioris de inferiori quod non est aliud nisi quod sor est sor idest sortes
absolute est sortes ut tamen confuse intellectus et hoc est idem sortes est animal
vel sortes est homo. Unde in rei veritate sortes est homo, sortes est animal et
corpus et substantia et omnia ista in re sunt unum nec est superius nec inferius
nisi in comparacione ad intellectum considerandum (!) modo predicto. »

% Fol. 12ra : « ... istis distinctis conceptibus non correspondet aliqua distinc-
cio a parte rei. »

3 Fol. 11va.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 83

a parte rei, weder eine quidditativ vollkommene und vom Individuum
unterschiedene Res, noch auch « Teil » einer solchen, sondern nichts
anderes als das Sein des Individuums selbst.! So bezeichnet Animal
dasselbe wie Sortes, aber nur nach dem Sein, durch das er sich nicht
von Plato unterscheidet. In der Wirklichkeit des existierenden Seins
1st deshalb Sortes Mensch, Lebewesen, Korper, Substanz, und alles das
1st sachlich eins. In den existierenden Dingen gibt es kein iiber- und
untergeordnetes Sein ; denn Uber- und Unterordnung kommt erst
durch die Vergleichung der Begritfe im Intellekte zustande. > Die Aus-
sage : « Sortes ist ein Lebewesen », ist ihrer materiellen Wahrheit nach
gleichbedeutend mit der anderen : «Sortes ist Sortes»; daher das
Axiom : « verificatur ut idem, praedicatur ut superius. » 3

Aus der Tatsache, dall in der Existenzordnung der realisierte Inhalt
eines Universalbegriffes einfachhin mit dem Sein des Individuums
identisch ist, ergibt sich, dall kein Ding dieser Ordnung irgendwelche
Indifferenz besitzt. In seiner Realisation ist Animal nicht indifferenter
als Sortes. Es kann deshalb auch keine «reale » Communitiit bestehen,
vor al'em nicht in dem Sinne, dafl es in der Auflenwelt ein Sein gibe,
das mehreren konkret gemeinsam wire. Der Begriff Animal bezeichnet
sowohl den Sortes als den Plato, einen jeden, insofern er « konfus»
erkannt wird, und doch ist das diesem Begriffe in der Existenzordnung
entsprechende Sein nicht ein und dasselbe, das den beiden gemeinsam
wire, sondern es 1st be1l Plato ein anderes konkretes Sein als bei Sortes.
Diese beiden sind als Lebewesen (in animalitate) ebenso verschieden
wie als Individuen ; es sind zwei verschiedene Seiende, zwei Substanzen,
wie sie zwel Individuen sind. Wenn deshalb gesagt wird, Sortes ist
Lebewesen und Plato ist Lebewesen, so ist jedesmal a parte rei von
einem anderen Lebewesen die Rede. 4

1 Fol. 10vb : « Tunc dico ultra quod animal non significat rem cum illo con-
ceptu quia esset animal ens per accidens aggregatum ex entibus diversarum
racionum, sed significat rem tantum eandem quam significat sortes ita quod concep-
tus mentis a parte sortis non est signatum nec pars signati huius nominis animalis
sed tantum causa sine qua non. »

2 Cf. S. 82, Anm. 1.

3 Fol. 10ova : « Respondeo ad primum et dico ... cum dicitur sor est animal
quantum ad rem idem est : sor est sor ut solet dici antiquitus : verificatur ut idem,
predicatur ut superius ... »

1 Fol. 1ovb: «... quando enim dico animal non est aliud nisi sortes cum
concipitur confuse et tu arguis sed plato est animal, ergo est sor conceptus confuse,
medium variatur, nam cum dicitur in minore plato est animal, de alicanimali est
sermo quam in maiore. Non est enim aliquid commune eis ; unde significat (statt



84 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Man wird diese Texte nur dann voll wiirdigen und verstehen kénnen,
wenn man sich bewuf3t bleibt, da3 Harclay die Lehre von Conceptus
confusus der Hauptsache nach in seiner Antwort auf den dritten Skotus
zugeschriebenen Beweis entwickelt ; das Eigentiimliche dieses dritten
Beweises lag in der Gleichsetzung der logischen und realen Ordnung
und in der Bestimmung der realen Communitas als einer Gemein-
samkeit der Aussage. Die Tendenz von Harclays Ausfiihrungen an
dieser Stelle richtet sich demgemi3 auf die Zuriickweisung eines voll-
kommenen Parallelismus zwischen logischer und realer Ordnung.

b) Der Universalbegriff Harclays a parte intellectus.

Nach Ablehnung einer jeglichen aktuellen Universalitit a parte rei
kann das Universale nur ecine ideelle Existenz besitzen : « Universale
est in conceptu tantum.» Eindeut'g bestimmt ist diese These auch nur
nach der negativen Seite, in dem, was sie ablehnt ; hier stellt sie die
notwendige Konsequenz aus dem frither Gesagten dar. Das Negative
ist darin das Vorherrschende, ja der unmittelbare Sinn des Satzes, der
immer wieder in betonter Form zum Ausdruck kommt. — Fiir die
Gesamtbeurteilung der Harclay’schen Universalienlehre ist naturgemifl
seine positive Auswertung weit wichtiger : denn hier mufl es sich
entscheiden, ob das Universale des Oxforder Kanzlers noch ein wirk-
liches Universale metaphysicum mit einer wahren Universalitit und
Realitdt darstellt oder nicht.

Zunichst weist Heinrich von Harclay den Vorwurf zuriick, die
Vertreter der Anschauung, dal3 das Universale nur im Begriffe gegeben
sei, verfliichteten dessen Sein zu einem rein psychischen und machten
es zu einer reinen Zustindlichkeit des Geistes, sodall jede Realitit und
Universalitit eigentlich fehle. Harclay will die vitale Seite des Begriffes
unterschieden wissen von der intentionalen. Seinem vitalen physischen
Sein nach sei der Universalbegriff, moge man ihn als Spezies intelli-
gibilis oder Erkenntnisakt oder Intentio fassen, selbstverstindlich eine
Zustindlichkeit des Intellektes und in sich durchaus singulir wie dieser.
Nach der formalen Seite als Begriff, insofern in ihm Erkenntnis liege,
sei er universal. Denn sein die Erkenntnis der Dinge vermittelndes
Sein sei geeignet, vieles geistig darzustellen, weil es in sich indifferent

sicud) animal significat sortem confuse intellectum, ita animal significat platonem
confuse intellectum, sed non idem a parte rei, sed aliud. Tam sunt aliud in ani-
malitate quantum inter se, ita sunt duo alia, due substancie sicud duo individua. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 35

sei und als solches nicht das in sich schliele, was mehrere Individuen
unterscheide. Deshalb kénnen in ihm viele Individuen, allerdings nur
konfus, nicht distinkt erkannt werden ; darin besteht seine Universalitit.!

o) Die Universalitdt des konfusen Begriffes.

Nach dem Vorausgehenden ist es auller allem Zweifel, dal} eine
Indifferenz einem Sein nur a parte intellectus zukommen kann. Kein
physisch existierendes Sein ist indifferent, dieses oder jenes Individuum
zu sein ; das im Begriffe zur geistigen Ausprigung gekommene, erfaflte
Sein ist jedoch indifferent, dieses oder jenes individuelle Sein der Auflen-
welt zur Erkenntnis zu bringen, weil in ihm das Unterschiedensein
der Individuen nicht mitenthalten ist. Harclay bestimmt daher die
Indifferenz des konfusen Begriffes als eine Indifferentia repraesentationis,
mithin als solche, die nur dem Begriffe als Begriffe zukommt. Ein
Begreifen der Dinge ist aber auch nach Harclay nur méglich, wenn das
Sein derselben in den Begriff eingeht. Das Sein des Begriffes, das die
Erkenntnis mehrerer Dinge vermitteln kann, ist seiner Anlage nach
aber nicht mehr in sich singulir wie das konkrete Sein der existierenden
Dinge. Im begrifflichen Sein hat sich deshalb ein Strukturwandel
vollzogen. Doch kann auch jetzt das Sein nicht in allen Individuen
sein und von diesen ausgesagt werden. Denn das, was von mehreren
ausgesagt werden soll, muf} als das Gleiche in diesem und jenem sein ;
das begrifflich indifferente Sein vermag wohl diesen und jenen geistig
darzustellen, nicht aber als Gleiches in diesem und jenem realisiert
zu werden. Thm fehlt deshalb die Indifferenz der Aussagbarkeit.? So
bleibt die Indifferenz lediglich eine solche des Begriffes, in dem der

1 Fol. 1ova: «1lli qui dicunt quod commune et universale est in conceptu
tantum non dicunt illud esse qualitatem mentis (im Text steht inter) que illa
qualitas mentis singularis res est, ita singularis sicud sortes in se. Ideo nullus hoc
intelligit. TIrustra ergo fiunt tot argumenta de hoc. Circa quod est intelligendum
secundum Avic. quod ille mentis conceptus qui est quedam qualitas anime puta
species intelligibilis scil. actus intelligendi vel intencio secundum multos est in
se res quedam singularis sed est universalis in representacione quia multa represen-
tant () confuse tamen non distincte quia indifferenter se habet ad representandum
sortem sicud platonem et quantum ad hoc est universalis. »

2 Fol. 1ovb : « Tu dicis, quomodo est animal magis indifferens quam sortes.
Dico quod in re non est maior indifferencia, sed res illa, cum vocatur animal,
habet in anima conceptum indifferentem indifferencia representacionis, non indiffe-
rencia predicacionis, quia conceptus ille de nullo predicatur ... Intellectus per

hunc conceptum non distinguit inter illa, tamen predicacio unius de alio non est
vera. »



86 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Verstand nicht die Individuen unterscheidet, sondern sie nur konfus
erkennt.

Die Indifferenz des konfusen Begriffes begriindet seine Communitit,
die wiederum nur eine Gemeinsambkeit des begrifflichen, nicht eine solche
des «realen» Seins bedeutet: In ein und demselben Sein konnen
mehrere Individuen begriffen werden, und deshalb haben sie dieses
a parte intellectus gemeinsam: « Unus conceptus communis potest
correspondere utrisque a parte intellectus.» Mit aller Klarheit sagt
Harclay an dieser Stelle, dall das Commune nur abstraktes Sein haben
kann. Die reale Grundlage des abstrakt Gemeinsamen bildet die
Ahnlichkeit mehrerer in sich verschiedenen Individuen ; das, was in
ithnen einander ihnlich ist, wird aus ihnen abstrahiert und kommt
im konfusen Begriffe zur Einheit. So besitzen die in sich verschiedenen
Individuen im einheitlichen Begriffe durch den Intellekt ein abstrakt
gemeinsames Sein. ! Auch hier steht analog der Indifferenz die Com-
munitat als metaphysische zwischen der konkreten Gemeinsamkeit der
physischen und derjenigen der logischen Ordnung.

Diese abstrakte Gemeinsamkeit reicht hin, die Einheit des Objektes
einer realen Wissenschaft zu sichern. Man braucht deshalb keine andere
«reale » Einheit fiir das primdre Objekt einer Wissenschaft anzunehmen,
wie die Gegner das tun. Wiirde eine abstrakte Einheit nicht geniigen,
so gibe es {iberhaupt keine konfuse, d. h. universale Erkenntnis und
damit auch keine universale Wissenschaft. Denn, wenn jeder Erkenntnis
ein Objekt mit extramentaler Einheit entspricht, dann wird dies
distinkt erkannt, also als eines, das von allen anderen unterschieden ist.
Am offenkundigsten zeige sich diese Konsequenz bei der Wissenschaft,
die das ens in universali zum Objekte hat; denn dann wire dieses Sein
von jedem partikuldren Sein verschieden, ein Mittelding zwischen Gott
und der Kreatur, was keiner behaupten will. Eine konfuse Erkenntnis,
d. h. universale Wissenschaft ist also durch die abstrakte Einheit des
konfusen Begriffes hinreichend begriindet. 2

1 Fol. 11ra : « Dico ... ab illis que sunt ultima distinctiva in re, que non sunt
unum in aliqua re, nihilominus potest abstrahi aliquod commune ab eis, quia talia
possunt esse similia vel conveniencia. Ideo unus conceptus communis potest corres-
pondere utrisque a parte intellectus ... »

2 Fol. 11rb: « ... Dico quod unius habitus secundum numerum vel magis
unius actus secundum numerum non est necesse esse unum obiectum primo secun-
dum numerum reale, sed sufficit unitas conceptus vel unitas representacioni (!)
Probacio istius, alioquin nunquam cognosceretur aliquid confuse sed distincte ;
nam si cognicioni cuilibet corresponderet necessario unum objectum reale extra,



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 87

Mit der Bestimmung iiber die Indifferenz und Communitit des
konfusen Begriffes ist aufs engste die Lehre von dessen Swupposition
verkniipft, die eine zweifache sein kann. Der Universalbegriff suppo-
niert entweder disiunctive oder disiunctim. In ersterem Falle sup-
poniert er fiir dieses oder jenes Einzelding ; in letzterem aber nicht
mehr fiir etwas, das in einem numerischen Verhiltnis zu einem anderen
Sein steht.! Harclay will wohl sagen, da das im konfusen Begriffe
einheitlich erfal3te abstrakte Sein, wenn jener disiunctim supponiert,
nicht mehr als das Sein eines existierenden Individuums genommen
wird, sondern fiir sich selbst steht, wie es z. B. bei dem universalen
und realen Subjekte der Wissenschaften der Fall ist. Harclay betont
sehr energisch, dal auch bei Ablehnung eines realen Commune die
Wissenschaft doch ihren realen Charakter behialt. Denn ihr Objekt ist
eine Res und keine Relatio. Die Aligemeinheit der Wissenschaft und
ihres Objektes ist dadurch gegeben, dall der konfuse Begriff hier dis-
junctim supponiert, dhnlich wie in dem Satze : Jeder Mensch ist ein
Lebewesen, der Begriff Lebewesen nur konfus supponiert. Infolge-
dessen ist das Objekt weder dieses oder jenes Einzelding, noch ein
allgemeines Sein der extramentalen Existenzordnung, sondern die
« Res in universali ». Denn die Wissenschaft kénne von' den Dingen
nur so handeln, wie diese ihr zuginglich seien, nimlich in abstrakter
Erkenntnis. Nach Harclay beschiftigt sich also die reale Wissenschaft
nicht mit den Einzeldingen als solchen, sondern dem « Dinge an
sich», indem der Inhalt des konfusen Begriffes in sich selbst be-
trachtet und so das universale Sein zum Objekte der Wissenschaft
gemacht wird. ?

Seiner ganzen inneren Struktur nach ist dieses universale Sein des
konfusen Begriffes von dem Sein der Einzeldinge verschieden, und doch
ist es inhaltlich von diesen gewonnen und genommen worden. Mithin

illud necessario cognosceretur distincte ; nam illud distingueret ab omni alio et
patet manifeste in actu quo cognoscitur ens in universali secundum totum ambitum,
Nullus credo diceret, quod est unum ibi ens extra animam distinctam ab omni
ente particulari. »

1 Fol. 1ora: « ... ideo hoc nomen res potest supponere pro hac re et pro
illa re disiunctive vel pro suppositis (?) disiunctim. Sed tunc non supponit de
aliqua re que ponit in numerum cum alia re.

2 Fol. 11 rb : « Sed res ibi non habet supposicionem vel supponit disiunctive,
sed disiunctim et confuse tantum sicud hic: omnis homo est animal, animal sup-
ponit confuse tantum. Unde neque hec res est subiectum neque alia res est sub-
iectum nec alia res una extra animam, sed in universali res. »



88 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

vollzog sich durch die geistige Erfassung ein Strukturwandel an ihm,
dessen Wirkursache naturgemdf nur ein intellektives Vermdégen sein
konnte. In seiner Antwort auf den fiinften Skotusbeweis betont Harclay,
es konne kein Erkenntnisvermogen sich sein Objekt selbst schaffen,
sondern finde es vor ; doch sei das Universale als Objekt des intellek-
tiven Erkenntnisvermégens nicht in der Existenzordnung gegeben. Es
miisse deshalb ein intellektives Vermogen angenommen werden, das in
sich zwar kein Erkenntnisvermdégen sei, sondern diesem erst sein uni-
versales Objekt schaffe und bereithalte. Dieses Vermogen sei der
Intellectus agens, der in den Dingen die Universalitit bewirke.! Der
Intellekt also gestaltet durch sein Vermdigen das Sein der Dinge um,
dadurch, daB3 er ihnen die Universalitit verleiht. Harclay kennzeichnet
diese Titigkeit des Intellektes als ein « fingere », ja sogar als « imaginari »,
und ihr Ergebnis als ein Figmentum. «Das Fingere» des Philosophen ist
aber kein Akt spielerischer Willkiir, wie bei den Dichtern, sondern ein
Akt der Notwendigkeit ; wird diese Notwendigkeit auch zunichst als
eine dullere hingestellt, als ob der Intellekt nur um der Wissenschaft
willen sich so betitigen wiirde 2, so erscheint sie doch bei niherer
Betrachtung als innere Notwendigkeit, die nfit der Natur des Intellektes
selbst gegeben ist. Ziel des « Fingere » durch den Intellekt ist die Uni-
versalitit im Erkennen. Nun ist aber die konfuse, d. h. universale
Erkenntnis eine naturhafte. Das zeigt sich darin, dal} jedes Ding zuerst
und sofort konfus erkannt wird, wihrend eine distinkte Erkenntnis
nur nach langem Diskurse zustandekommt.?® Der Intellekt erkennt

I Fol. 11ra: « Ad illud de intellectu : nulla potentia cognoscitiva facit
suum obiectum, concedo et ideo potencia cognoscitiva intellectiva non facit
universale suum obiectum sed potius intellectiva hoc facit et non est in re ex
natura rei. Sed non omnis potencia intellectiva est cognoscitiva, quia intellectus
agens non cognoscit inquantum huius et intellectus agens facit universalitatem
in rebus secundum Commentum 3™ de anima et per consequens parat obiectum
intellective potencie passive. »

2 Fol. 111b : « Verumtamen est intelligendum, quod intellectus consideracione
fingit unum quasi existens aliud a quolibet singulari cui uniat vel unit passiones
et de quo facit scienciam et illud unum est primo diffinitum ... »

8 Fol. ITrb/va : « Dico quod duplex est figmentum : figmentum philosophicum
et poeticum ; poecticum figmentum falsum est in re ... Sed quia poeta fingit tale
animal sicud yrcocervus fuisse in rerum natura, ideo fingmentum eius falsum.
Unde breviter nullum (? im Texte — nomen) fingmentum falsum nisi id quod com-
ponit cum aliquo quod non est compossibile cum eo vel removet ab eo. Sed alio
modo fingit philosophus, nam necessitate doctrine fingit unum in intellectu simplici,
quod non est nec esse potest ; cui sic ficto attribuit illud quod illi rei inesset, sie sset
in rerum natura sine omni falsitate. »



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 89

die Dinge einfachhin konfus! : « Nam intellectus non alio modo appre-
hendit subiectum scientiae esse nisi confuse. » 2

Schon in einem Autorititsbeweise hatte Harclay gegen Skotus
geltend gemacht, dall die Dinge aus sich singuldr seien und erst der
Intellectus agens die Universalitit in ihnen bewirke. ® In der Antwort
auf den fiinften Beweis des Doctor subtilis wiederholt er diese An-
schauung, dall der Intellectus agens erst die Universalitit verleihe
und dann das Objekt dem passiven Erkenntnisvermdégen darreiche. Es
wird zugleich gesagt, da3 der Intellectus agens selbst nur intellektives,
aber kein Erkenntnisvermégen sei. * Aus dem ganzen Zusammenhange
erhellt, dal3 Harclay dem Intellectus agens eine wesentlich andere
Aufgabe zuweist, als es Skotus tut, obwohl auch dieser sich auf den
Text des Averroes beruft. Bei Skotus findet der Intellectus agens
schon eine reale Communitit vor und wirkt mit der Natura communis
zusammen °, bei Harclay schafft er erst die Universalitit oder Com-
munitit, wihrend die Natur vor seiner Tatigkeit sowohl im Suppositum
als im Phantasma einfachhin singulir war.

Um die innere Natur des « Fingere intellectus» zu veranschau-
lichen, stellt Harclay das « Fingere» des Philosophen in Parallele zu
dem des Geometers. Wenn dieser sich eine Linie «bildet», wie sie
in der Existenzordnung nicht vorkommt, so betrachtet er nur getrennt,
was in der physischen Ordnung zusammengehért, er abstrahiert sie von
den bestehenden Linien, die er in den Dingen vorfindet. Deshalb
bezeichnet Harclay das «Fingere» des Philosophen auch als Abstraktion
durch den Intellekt. Die dadurch bewirkte Umbildung der Seinsweise
ist nach dem Axiom : Abstrahentium non est mendacium® kein Ver-
bilden des Inhaltes. In der Abstraktion hebt der Intellekt aus dem
Sein der singuliren Dinge nur das heraus, was mehreren gemeinsam

1 Fol. 11vb : « Ego dico quod eadem res occurrit intellectui cognicione confusa
statim que res cadem numero non occurrit secundum cognicionem distinctam
nisi post longum discursum. »

Fol. 11rb: « ... necessario de re co modo est sciencia et passio demonstrata
quomodo occurrere potest intellectui, quia intellectus apprehendit confuse ; de eo
confuse apprehenso ostendit passionem et facit scienciam. »

2 Ibidem.

3 Vgl. Jahrg. 1932, S. 37, Anm. 2.

4 Vgl. S. 88, Anm. 1.

5 Cf. Gilson, a. a. O. 141-146. — Pelsters Annahme, Harclay leugne wahr-

scheinlich den Intellectus agens (a. a. O. 3535), laBt sich mit den obigen Stellen
nicht vereinigen.

6 Fol. 11va.



90 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

ist, durch das sie einander ihnlich sind.! Weil diese Titigkeit nur
dem Intellekte zukommt, vermag nur dieser die IFarbe im allgemeinen
zu erkennen, die er von den verschiedenen Spezies abstrahiert ; der
Sinn kann das nicht. 2

) Die Realitdt des Universalbegriffes.

Harclay spricht direkt von der Realitit des Universalen in seiner
Antwort auf den 10. und 11. Beweis seiner Gegner ; diese hatten aus
der Realitidt der universalen Wissenschaft und universalen Definition
auf die reale, d. 1. extramentale Existenz des Universalen geschlossen.
Harclay gibt sowohl die Realitit als auch die Universalitit der Wissen-
schaft und der Definition zu : « Dico quod subiectum sciencie res quidem
est et non relacio. »®* — « Concedo, quod diffinicio non est singularis
sicud nec sciencia, sed universalis. »* Aber die Schlul3folgerung seiner
Gegner lehnt er ab ; es folgt nicht, dal deshalb die Res als Universale
in der konkreten, physischen Ordnung real existieren miisse. Harclay
hatte zu einer Verteidigung der Realitit des Universalen im heutigen
Sinne gar keinen Anlaf} ; hierin wullte er sich mit dem Gegner einig.
Ihm kam es darauf an, die Uberbetonung der Realitit auf das richtige
Mal3 zuriickzufithren und zu zeigen, wie auch ohne reale Existenz
eines Commune Realitit und Universalitit der Wissenschaft und Defi-
nition gewahrt werden kénne. Das ist dadurch méglich, daly das Subjekt
beider nicht die Res universalis in concreto, sondern die Resuniversalis in
abstracto ist : « Sed dico, quod diffinicio et sciencia est rei non absolute,
sed ut concipitur. »® Die durch den Gegner ihm vorgezeichnete Ziel-
setzung bringt es mit sich, dal} die beide Parteien einigende gemeinsame
Uberzeugung von dem realen Charakter der Wissenschaft und des
Universalen zuriicktritt und in einseitiger Schirfe das Unterscheidende,
der abstrakte Charakter dieser Res, hervorgehoben wird. Aus diesem
Grunde betont Harclay, das Definieren sei ein Akt des Intellektes,
der in seiner betrachtenden Titigkeit sich ein Gebilde schaffe «quasi
existens», das von jedem singuliren Dinge (der Existenzordnung)
verschieden sei ; diesem Gebilde lege er Bestimmungen bei, von ihm
handle die Wissenschaft, und es sei zunidchst von der Definition

1 Cf. S. 86, Anm. 1.

2 Fol. 1ovb: « ... Sed intellectus abstrahit colorem ab hac specie ct illa,
sensus non ... »

3 Fol. 1171Db, 4 Ibhid 5 Ibid.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay or

gemeint. ! Energisch bestreitet Harclay den « realen » Charakter dieses
Gebildes : « Tamen illud nichil est in re, sed tantum intellectus conside-
racione ... et ideo causa doctrine ymaginatur vel fingit multa, que
licet ita non si[n]t in re, illo tamen modo ymaginata vel intellecta
aptiora sunt ad doctrinam requirendam. Ostenditur ergo unum #ni-
versale est figmentum ... »?* Die Ausdrucksweise lif3t sich an Schiirfe
kaum iiberbieten, und es ist verstindlich, dal man in ihnen eine
Leugnung der Realitit finden kann, wenn man sie vom Zusammen-
hange loslost. Andererseits wird die Wahl der Ausdriicke erklirlich,
wenn man bedenkt, dall Harclay nur die Formulierungen des Gegners
gebraucht. Denn Skotus spricht den Gedanken aus, das Universale sei
ein « pure figmentum », wenn das Commune nicht in re bestiinde. * Fiir
Harclay wie fiir den Doctor subtilis ist die Bezeichnung des Universalen
als Figmentum nur die Konsequenz aus der Leugnung von dessen
realer Existenz, nicht der Realitdt schlechthin. Dem ganzen Zusammen-
hange nach betont der Ausdruck Figmentum nur den Anteil des Intel-
lektes an der Bildung der Universalitit und die alleinige Existenz des
aktuell Universalen im Intellekte ; es dreht sich auch hier lediglich
um die Existenzweise, um den abstrakten Charakter des Universalen.
Die Realitdt des Universalen wird dadurch nicht einfachhin in Abrede
gestellt, — sie wurde ja eingangs ausdriicklich zugegeben — ; aber
sie wird anders aufgefal3t als bei Skotus. Harclay spricht denn auch
von einem falsum figmentum, das als Gegenstiick wohl ein verum
figmentum fordern wiirde.* Falsch wird ein Figmentum, wenn es
vereinigt, was nicht vereinigt werden kann, wie es der Dichter tut,
wenn er behauptet, ein Gebilde wie Hircocervus finde sich in rerum
natura. Das ist das Figmentum poeticum. Anders beim Figmentum
philosophicum, das necessitate doctrinae gebildet wird. Es stellt keinen
inhaltsleeren Begriff dar, denn sein Inhalt findet sich in den Dingen
der Aullenwelt.® Zwar kann es so, wie es als Gebilde «in intellectu
simplici » sich findet, nicht existieren ; aber das, was ihm an Inhalt

Vgl. S. 88, Anm. 2.
Fol. 11rb. )
Scotus, Metaphys. I, q. 6, n. 5; VII, q. 13, n. 10; Ox. II, d. 3, q. 1, n. 5.
Fol. 11rb/va: «Sed quia poeta fingit tale animal sicud yrcocervus (!)
fuisse in rerum natura, ideo fingmentum eius falsum. Unde verumtamen nullum (?)
fingmentum falsum nisi id quod componit cum aliquo quod non est compossibile
cum co vel removet ab co. »

5 Fol. r1va : « Nullus erit conceptus vanus ut multi arguunt quia res corres-
pondet una duobus conceptibus necessario ... »

[



92 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

beigelegt wird, miiite es haben, wenn es in der realen Wirklichkeit
der Existenzordnung wire!, m. a. W. der Inhalt des Begriffes unter-
steht nicht der freien Willkiir des Intellektes. Zweifellos gibt es nichts,
was nicht singulidr wire, wie es auch keine Linie gibt ohne Breite und
Linge, wie sie der Geometer in seiner Wissenschaft kennt. Kénnte
die letztere aber existieren, so miillte sie alles das haben, was sie in
ihrer abstrakten Form hat, und deshalb muf} das alles auch in der
konkreten, sinnenfilligen und existierenden Linie enthalten sein ; das
geniigt zur realen und universalen Wissenschaft. Ahnlich bei dem
Universalen. Wie es, kénnte es in der Aullenwelt existieren, mit seinem
bestimmten Inhalte existieren miilite, so ist auch der Inhalt des Uni-
versalen in jedem Einzelwesen enthalten, in dem ein solches, d. h. eine
solche Natur verwirklicht ist. In dem Figmentum des Philosophen
liegt deshalb kein Mendacium und keine Falschheit.? Diese Aus-
filhrungen diirften beweisen, dall das Universale nur ein Figmentum
ist, insofern durch die Erfassung der Res durch den Intellekt die Seins-
weise des Inhaltes, nicht aber dieser selbst umgebildet wird. Sie muten
wie eine Erklirung des Textes an: « Diffinicio et sciencia est rez non
absolute sed ut concipitur. »

Der reale Charakter des Universalbegriffes ergibt sich auch aus
der wiederholten Feststellung, dall das singuldrve Ding an der Bildung
des konfusen Begriffes kausal beteiligt, mithin der Inhalt von den Dingen
selbst hergenommen wird. Das singulire Ding bewegt den Verstand
zur Bildung eines konfusen Begriffes. ® Es ist selbst universal, insofern
es konfus erkannt werden kann.* Harclay bezeichnet das singulire
Ding als causa efficiens verschiedener Begriffe, insofern der Intellekt
das Sein des Dinges in verschiedenen Begriffen auffafit. > Der Verstand

1 Fol. 11va: «Sed alio modo fingit philosophus, nam necessitate doctrine
fingit unum in intellectu simplici quod non est nec esse potest, cui sic ficto attri-
buit illud quod illi rei inesset, si esset in rerum natura sine omni falsitate ... »

2 Fol. 11va: « Eodem modo est in proposito de universali et si nulla res
sit preter singulare sicud nulla linea est sine latitudine, tamen quia linee taliter
ymaginate si esset talis passio inesset, ideo codem modo talis passio inest linee
sensibili et sufficit ad doctrinam. Eodem sicud universali si esset in rerum natura
esset talis passio, ideo modo talis passio inest singulari cuicumque in quo tale est
universale idest est talis natura, et nullum mendacium vel falsitas et hoc modo
fingunt necessario philosophi demonstrantes et docentes ... »

3 Fol. 1ova: « ... et hec res singularis nata est movere intellectum ad con-
cipiendum ipsam confuse et ad concipiendum distincte ... »

t Cf. S, 79, Anm. 1.

® Fol. 12ra: «... et istis distinctis conceptibus non correspondet aliqua
distinccio a parte rei. Nam universaliter non est necesse in re que est causa quodam-



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 93

trennt in der abstrakten Betrachtung, was in dem konkreten Dinge
eins ist, ohne dall dadurch die Erkenntnis oder der Begriff falsch
wiirde. Denn es ist durchaus nicht notwendig, dal} in der konkreten
Ordnung unterschieden sei, was in der abstrakten unterschieden ist.
So braucht den verschiedenen Begriffen nicht immer eine eigene Res
extra animam zu entsprechen. Ein und dasselbe Ding entspricht
notwendig verschiedenen Begriffen.! Aus alledem folgt der wahrhaft
intentionale Charakter des konfusen Begriffes mit seiner Indifferenz der
Darstellung. 2 Die « Realitdt » des universalen Objektes beim Erkennt-
nisakt verlangt nicht die reale Existenz des Objektes in der Natur,
sondern nur die reale Entitit oder Existenz seines realen Begriffes
im Intellekte. 3

Zusammenfassung und Ergebnis.

Die Universalienlehre Harclays hat auf Grund der von Pelster
verdffentlichten Texte eine sehr verschiedene Beurteilung und Ein-
stufung erfahren. Pelster selbst sicht in Harclay einen unmittelbaren
Vorldufer Ockhams, unter anderem wegen dessen Anschauungen iiber
die Universalien und der wahrscheinlichen Leugnung des Intellectus
agens. * Weiterhin freilich bemerkt er : « Da Harclay jedoch das ,esse
objectivum‘ der Universalien so scharf betont, so diirfte er seinen

modo conceptus formati tantam esse distinccionem quanta est in effectu idest in
conceptu ... »

1 TFol. 11va: « ... Dico ... Nam sicud illa, que non sunt in re separata
idest seorsum existencia, per intellectum tamen possunt consideracione separari
ideo (?) ea que sunt in re cadem, possunt esse consideracione diversa. Intellectus
enim distinguere potest in consideracione veri (statt rei) ; natura non distinguit
in re nec propter hoc intellectus sic distinguens in consideracione mentitur. Nam
non est necesse quod tanta sit diversitas in causa quanta in effectu. Res autem
in se est quodammodo effectiva (?) diversorum conceptuum et diversarum considera-
cionum eius in mente et ideo non oportet quod diversis consideracionibus in mente
correspondeat alia et alia res extra. Nullus erit conceptus vanus ut multi arguunt
quia res correspondet una duobus conceptibus necessario ... »

2 C1.S. 85, Anm. 1.— Dazu Fol. 10 va: «...sed res ... habet in anima concep-
tum indifferentem, indifferencia representacionis, non indifferencia predicacionis. »

3 Fol. 11rb: «Si dicas, quod sciencia refertur ad subiectum et actus ad
obiectum relacione reali ... respondeo ... ad realem relacionem tercii modi
secundum quem sciencia ad scibilem refertur, sufficit realis entitas sui representativi.
Probacio iterum est : rosa non existente vel adnichilata potest esse nichilominus
obiectum intellectus alioquin non esset hic fallacia secundum quid : rosa est in
intellectu ergo est.» '

4 Pelster, a. a. O. 335.



04 Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

Platz noch unter den Anhingern des gemifigten Realismus finden. » !
Die letztere Bemerkung Pelsters benutzt Geyer, um die Ahnlichkeit
zwischen Harclay und Ockham noch mehr zu betonen. > Der Oxforder
Kanzler wird mit Petrus Aureoli und Ockham zusammengestellt und
diese Gruppe von Durandus unterschieden, der weder zum Konzeptua-
lismus noch zum Nominalismus zu rechnen sei. ® Im i{ibrigen wird hervor-
gehoben, dall auf Grund der mitgeteilten Texte ein sicheres und ab-
schlieBendes Urteil noch nicht gefillt werden koénne.* M. de Wulf
verwirft aufs entschiedenste diese Beurteilung Harclays und riickt
diesen niher an Thomas heran ; an diesen Platz wiesen ihn die Uber-
zeugung von der alleinigen Existenz des Individuellen, dem Universalen
in repraesentatione und dem realen Fundamente der Universalen in
den Einzeldingen. ®

Uber das Verhiltnis Harclays zu Ockham wird spéter eingehender
gehandelt werden miissen. Fiir uns konzentriert sich alles in die Frage :
Kennt Harclay noch ein wahres universale metaphysicum ? In Beant-
wortung dieser Frage wird man Harclay nicht gerecht, wenn man seine
AuBerungen aus dem Zusammenhange herausreilt und unter Zugrunde-
legung einer jetzt gebriuchlichen Terminologie in sich betrachtet.
Dann ist es freilich richtig, dafl seine Formulierungen an Ockham
erinnern. Anders wird die Lage, wenn Harclays Lehre in ihrer
geschichtlichen Bedingtheit und Gebundenheit betrachtet wird, die
erst den wahren Sinn der Formulierungen erschliefen kann und so
manches, was dem Wortlaute nach einen Widerspruch in sich schliel3t,
harmonisch ineinander fiigt. Lediglich dem Wortlaute nach besteht
sicher ein Widerspruch zwischen dem : « Nullo modo universale potest
esse ens extra animam » ¢ und der Feststellung, dal} das singulire Ding
potentiell universal sei, insofern es konfus erkannt werden kénne, und

1 Drs. a. a. O. 338. Das cesse obiectivum » kommt Dbei Harclay nur ein
einziges Mal vor ; doch scheint es dort in modernem Sinne genommen zu werden
und dem Akt gegeniibergestellt zu sein : «dico, quod illa que sunt in mente sub-
iective sunt minus nota, quia non nisi per reflexionem, sed illa que sunt in mente
obiective maxime sunt nota cognicione confusa, huius sunt universalia. » Fol. 11vb :
Harclay weist den Einwand zuriick, daB die Universalien nur reflexiv erkannt
wirden, waren sie nur im Intellekte.

* Uberwegs GrundriB der Gesch. d. Philosophie, II. Teil, herausgeg. von
Dr. B. Geyer, Berlin 1928 (11. Aufl.), 528.

3 Ebd. 524. 1 Ebd. 528.
5 Mauvice de Wulf, Histoire de la philosophie médiévale, 5. Ed. Paris—Louvain
11, 19235, 8s.

6 Cf. Blatt 19.



Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay 95

dall es causa efficiens des Universalbegriffes sei.! Eine einheitliche,
widerspruchslose Auffassung der Harclay’schen Universalienlehre ergibt
sich nur, wenn durch geschichtliche Betrachtung der Sinn der Termini :
ens extra animam, ex se, figmentum intellectus, u. a. aufgehellt wird.
—— Die geschichtliche Gebundenheit und der polemische Charakter der
ganzen Quistion bringen es mit sich, dafl nicht alle Elemente der
Universalienlehre gleichmiflig herausgestellt werden. Das allgemein
Anerkannte tritt in den Hintergrund, das Umstrittene bisweilen mit
scharfer Ubertonung in den Vordergrund. Das durch die Kampf-
stellung bedingte einseitige Hervorkehren bestimmter Gesichtspunkte
darf nicht ohne weiteres als besondere Wertschitzung dieser Bestand-
teile der Universalienlehre durch Harclay genommen werden.

Unter Beriicksichtigungen der geschichtlichen Bedingtheit kann
man zunichst von der Harclay’schen Universalienlehre sagen, dal}
nichts zu der Annahme zwingt, Harclay habe den Standpunkt des
gemilligten Realismus verlassen. Wenn Harclay betont, das Universale
sel in keiner Weise ein ens extra animam, das Figmentum sei nichts
in re, so wird diesem damit nur eine Realitit abgesprochen, wie sie
die Gegner ihm beilegten. Dem Universalen entspricht in dem Indivi-
duum der extramentalen Wirklichkeit keine eigene Res oder Realitit,
der eine aktuelle Indifferenz und Communitit oder « Universalitit »
zukommt. — In der Feststellung, jedes Ding in re sei ex se singuldr,
1st das ex se oder ex natura sua wie beil Skotus und denen, die dieser
zu Beginn der Distinctio III des 2. Sentenzenbuches nennt, kausal
als Prinzip zu fassen und betont, dall auller den vier Ursachen, die das
quidditative Sein eines Dinges und dessen Existenz erkliren, kein
neues Prinzip fiir dessen Singularitit anzunehmen sei. Trotzdem die
existierende Natur ex se singuldr ist, besitzt sie doch eine potentielle
Universalitit in der Moglichkeit, in universaler Weise erkannt zu
werden. — Die Ausfithrungen Harclays in seinem Averroes entnommenen
Autoritdtsbeweise gegen Skotus sowie in der Zuriickweisung des fiinften
skotistischen Argumentes sprechen direkt gegen Pelsters Vermutung
Harclay leugne die Notwendigkeit des Intellectus agens, der Wirk-
ursache der Universalitit in den Dingen. — Die Bezeichnung des
Universalen als Figmentum schlieft sich an den Sprachgebrauch des
Gegners an und kehrt in scharfer Form den Anteil des Intellektes an
der Existenz und Seinsweise des aktuellen Universale heraus. — Von
der {iberspitzten, die Grenze des Zulidssigen hart streifenden Ausdrucks-

L Cf. S, gz



0O Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay

weise abgesehen, steht in allen diesen Punkten Harclay der Auffassung
des gemifligten Realismus nahe.

Aber auch positiv weisen die Ausfiihrungen Harclays daraufhin,
dall der Oxforder Kanzler keineswegs einen Konzeptualismus oder
Nominalismus vertreten, sondern den Standpunkt des gemifligten
Realismus beibehalten hat. Hier hat M. de Wulf durchaus richtig
gesehen. Fiir diese Ansicht spricht alles, was friiher {iber die Realitit
des Universalbegriffes gesagt wurde. Das Universale ist fundamen-
taliter in den Dingen, weil diese zur Bildung des Universalbegriffes
kausal mitwirken, da das Einzelding nicht causa der Universalitiit sein
kann, so mull das andere Element des Begriffes, sein Inhalt, durch diese
causa bestimmt werden. Harclay versichert, dall der Inhalt eines
Universale, die abstrakte Natur in den Einzeldingen der physischen
Ordnung konkretisiert sei. In jedem Einzelding findet sich alles, was
der Begriff enthilt. In ihm sind die Supposita einer Spezies einander
dahnlich, und er kann deshalb als Commune wieder aus diesen abstrahiert
werden. So ist in dem Universalbegriffe die allgemeine Wesenheit
gleichartiger Individuen enthalten, und damit das universale metaphy-
sicum vorhanden. Harclay ist deshalb den Realisten beizuzihlen ; denn
sein konfuser Begriff ist wahrhaft universal und real und unterscheidet
sich durchaus von dem konfusen Begriff spiterer Philosophen. Sachlich
genommen, steht hier Harclay dem thomistischen Realismus nahe.
Dabei sollen jedoch die Unterschiede nicht verkannt werden. Schon
Ockham hat auf diese aufmerksam gemacht mit den Worten : « Alii
autem ponunt, quod res secundum unum esse vel secundum unam
considerationem est universalis et secundum aliud esse vel secundum
aliam considerationem est singularis. Alii autem moderni ponunt, quod
eadem res sub uno conceptu est universalis et sub alio conceptu est
singularis ». Nach den Texten bei Harclay darf diese Stelle Ockhams
freilich nicht dahin milverstanden werden, als ob dem Inhalte des
konfusen Begriffes eine wahre Universalitit abgesprochen werden miisse.
Davor schiitzt ihn die ihm beigelegte Indifferenz und Communitit,
sowie die ausdriickliche Erklirung Harclays, dall die im konfusen
Begriffe enthaltene Res in sich betrachtet Objekt der universalen
Wissenschaft sei und in jedem Individuum der gleichen Art sich finde.
Es sei auch auf die Bemerkung hingewiesen, dafl der konfuse Begrift
das unmittelbare Erkennen eines Dinges darstellt, wiihrend der distinkte
Begriff erst nach langem Diskurse gebildet werden konne.



	Die Universalienlehre des Oxforder Kanzlers Heinrich von Harclay [Fortsetzung]

