
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau : eine Abwehr und
Richtigstellung

Autor: Nussbaumer, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der hl. Thomas

und die rechtliche Stellung der Frau.'

Eine Abwehr und Richtigstellung.

Von Dr. P. Arnold NUSSBAUMER 0. M. C., Prof. der Theologie.

In ihrer Schrift « Rechtsstellung der Frau in der katholischen
Kirche » (eine Zürcher-Dissertation) setzt sich Frl. Dr. Hildegard
V. Borsinger auf gut vier Seiten (49-53) auch mit dem hl. Thomas

von Aquin auseinander. Dabei kommt nun der Aquinate nicht gut
weg und so nebenbei erhält in einer Fußnote auch die heutige
katholische Theologie im Hinblick auf CIC can. 1366, § 2 den
unmißverständlichen Wink, daß vernünftigerweise « manche Einzelheiten
(der Lehre des hl. Thomas), die durch unsere Entwicklung vollständig
überholt worden, aufgegeben werden müssen ».

Es fällt schwer — um es gleich vorwegzunehmen — zu den

Ausführungen und Auslassungen von Frl. Dr. Borsinger über den großen
Kirchenlehrer keine Satire zu schreiben. Nur die Rücksichtnahme auf
eine wissenschaftliche Vertreterin des schwachen und zarten Geschlechtes

rechtfertigt eine sachliche Auseinandersetzung mit einer Schrift, die

so oberflächlich und pietätlos wie die genannte an den Doctor angelicus
heranzutreten wagt. Eine Richtigstellung der in dieser Zürcher-Doktor-
dissertation vertretenen Ansichten von der thomistischen Lehre über
die Frauenfrage ist immerhin auch notwendig, damit nicht etwa die
Frauen und Töchter nach der Lektüre der Seiten 49 bis 53 der Schrift
zu glauben versucht sind, sie hätten daraus einen blassen Hochschein

von der Lehre des hl. Thomas und der katholischen Theologie der

1 Es war nicht die Absicht des Schreibenden, eine Abhandlung über die
Stellung des hl. Thomas zur Frauenfrage zu verfassen. Nur einige kritische Glossen
zur Schrift der B. waren geplant. Darum lehnen sich die nachfolgenden
Ausführungen auch an die Gedankengänge von Dr. B. an. Die beabsichtigten kritischen
Bemerkungen, die mehr als eine Rezension gedacht waren, sind während deren
Abfassung bedeutend über den gedachten Rahmen hinausgewachsen. Dies zum
Verständnis des Aufbaues vorliegenden Artikels, der die Gedankengänge der
Dr. B. als Kritik derselben zur Grundlage hat.



64 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

Gegenwart über die rechtliche Stellung der Frau in der katholischen
Kirche gewonnen. Ein Zufall hat den Schreibenden mit der Schrift
der Dr. Borsinger bekannt gemacht und ihn zugleich erkennen lassen,

daß ihre Darstellung der Frauenfrage unter der Damenwelt nicht ohne

Einfluß bleibt.

I.

Grundlegende Begriffe und Richtlinien des hl. Thomas

zur Frauenfrage.

Den Ausführungen über St. Thomas schickt Dr. B. die Bemerkung
voraus : « Insofern Thomas die damalige faktische Rechtlosigkeit der Frau
theoretisch zu begründen versucht, erweist er sich als zeitbedingt » (S. 50).
Wir wollen zur Überprüfung des historischen Wahrheitsgehaltes dieses

Ausspruches ihn nicht mit den kulturgeschichtlichen Tatsachen und
Zuständen des XIII. Jahrhunderts in vergleichende Beziehung bringen
(vgl. z. B. G. Schnürer, Kirche und Kultur im Mittelalter, Bd. 2,
S. 462 ff.), sondern lediglich aus den St. Thomas-Texten, welche Dr. B.
unter den Augen, wenigstens unter den Händen hatte, zu eruieren

suchen, ob der heilige Lehrer wirklich eine damalige faktische
Rechtlosigkeit der Frau kannte und ob er sie « theoretisch zu begründen
versuchte ».

Es ist bedauerlich, daß Dr. B. es versäumt hat, jene Ouaestionen

und Artikel der Summa theologica (resp. des Supplementum) auf sich

einwirken zu lassen, worin der heilige Lehrer hauptsächlich seine für
die Rechtsbeziehungen der Frau grundlegenden Normen und

Erwägungen auseinanderlegt. Ich rechne dazu einmal II-II q. 57 (de iure), vor
allem a. 4 c., wo der hl. Thomas ausdrücklich die Exemption der Frau

vom ius paternum und ius dominativum ihres Mannes feststellt,
sowie das Verhältnis von Mann und Frau zum ius politicum (civile)
und ius domesticum in den Grundlinien auseinanderlegt.

Ferner wären unbedingt in Betracht zu ziehen gewesen die

Ausführungen der theologischen Summa über den Begriff und das Wesen

eines Lebensstandes und der Standesunterschiede nach II-II q. 183

(de offieiis et statibus hominum in genere), insbesondere a. 1 ; daraus

hätte Dr. B. ersehen können, daß nach der Auffassung des heiligen
Lehrers der status subiectionis oder servitutis mit dem Zustande der
« Rechtlosigkeit » und der « geistigen, physischen und rechtlichen LTnter-

drückung « rein nichts zu tun hat, vielmehr nichts anderes bedeutet



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 65

als eine dauernde persönliche Rechtsverpflichtung irgendwelcher Art im
geistlichen oder weltlichen Leben.

Unverantwortlich ist auch, daß Dr. B. über die Stellung des

hl. Thomas zur Frauenfrage sich ein Urteil bildet, ohne die verschiedenen
Texte des heiligen Lehrers, z. B. über die strenge Rechtsgleichheit von
Mann und Frau im ehelichen Leben, die Rechte der Unfreien, auch der
Frauen, auf die Eheschließung und die häusliche Gemeinschaft gründlich

gelesen, geschweige denn studiert zu haben, wie sie im Supple-
mentum aus den Schriften des hl. Thomas zusammengetragen sind.
Wie führen nur beispielsweise Suppl. q. 52 (de impedimento conditionis
servitutis) und q. 64, bes. a. 3 (utrum vir et mulier sint in actu matri-
moniali aequales) zu ganz anderen Schlußfolgerungen, als sie Dr. B.
aufstellt.

Für eine Doktordissertation, von welcher man doch in erster Linie
quellenmäßig-methodisches Forscherarbeiten erwarten darf, ist das

Übersellen derart in die Augen springender Belegstellen eine schwer
verzeihliche Unterlassung. Ein nur « kurzes Eingehen » auf die Lehre
des hl. Thomas über die Rechtstellung der Frau entschuldigt
selbstredend nicht von der Pflicht einer gewissen Gründlichkeit als der

Voraussetzung einer wahrheitsgetreuen Darstellung und berechtigter
Schlußfolgerungen. Diese Oberflächlichkeit hat nun die Verfasserin der

Broschüre, wie es nicht anders zu erwarten ist, auf ein völlig falsches
Geleise geführt und sie zu einer harten, ungerechten Beurteilung des

heiligen Kirchenlehrers verleitet, die man um so schmerzlicher
empfinden muß, als St. Thomas mit einer geradezu erhebenden Konsequenz
für die hohe Würde und die im christlichen Glauben begründeten
Freiheitsrechte des schwachen Geschlechtes eintritt.

Zur Begründung nur einige kurze Andeutungen :

1. Das häusliche Recht und die Frau.

Hinsichtlich der Rechtsbeziehungen, die unter den Menschen

bestehen, unterscheidet der hl. Thomas (II-II q. 57 a. 4 c.) vier Hauptarten

: das ius civile, das ius domesticum, das ius paternum und das

ius dominativum. Das ius civile (politicum) ordnet die Beziehungen

von Bürger zu Bürger, die durch die Zugehörigkeit zu einem staatlichen
Gebilde zu einer bürgerlichen Gemeinschaft verbunden sind ; zwischen
den Angehörigen eines Familienverbandes und gemeinsamen Hauswesens

besteht das ius domesticum (oeconomicum) ; das Rechtsverhältnis des

Vaters zum Kinde, sofern dieses als Teil des Vaters aufgefaßt wird,

Dil'us Thomas.



66 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

wird durch das ius paternum bestimmt und durch das ins dominativum
das Rechtsverhältnis, in dem der Dienstherr zu seinem Hörigen, der
ihm gleichsam wie ein lebendes Arbeitswerkzeug nicht durch freiwilligen
Vertrag, sondern aus einem anderen Rechtsgrunde dauernd zu
Dienstleistungen verbunden ist.

Der hl. Thomas lehnt es nun rundweg ab, die Ehegattin als solche
dem ius paternum oder dem ius dominativum ihres Gatten zu
unterstellen, obwohl er mit Nachdruck betont, sowohl der Sohn wie der

Hörige ständen ungeachtet der potestas paterna und der potestas
dominativa als Einzelwesen, als menschliche Persönlichkeiten dem

Vater und dem Herrn gleichberechtigt unter dem Schutz und der
Herrschaft der bürgerlichen Gesetzgebung. Dagegen widerstrebt es

nicht bloß dem menschlichen Empfinden, sondern auch einem objektiv
gegebenen Rechtszustand, Ehemann und Ehefrau lediglich als zwei

gewöhnliche Volksgenossen, einfachhin als Mitbürger und Mitbürgerin
nebeneinander zu stellen (« quia tarnen vir et uxor habent immediatam
relationem ad domesticam communitatem ideo inter eos non est
ctiam simpliciter politicum iustum, sed magis iustum oeconomicum »,

II-II q. 57 a. 4 c.). Wenn die beiden als zwei verschiedene menschliche
Persönlichkeiten schließlich auch wie andere Menschen unter der

Leitung irgendeiner bürgerlichen, politischen Rechtsetzungs- und
Rechtsprechungsgewalt stehen, so beherrscht sie doch unmittelbar, wenigstens
unmittelbarer, das ius domesticum, oeconomicum, das Naturrecht, das

dem bürgerlichen in gleichem Maße naturrechtlich vorangeht wie die

Familie dem Staate.
Demnach hat die Erau als menschliche Persönlichkeit auch ihrem

Manne gegenüber alle jene persönlichen Freiheitsrechte, welche kraft
göttlichen und menschlichen Gesetzes ihm selber sowie allen einzelnen
Mitmenschen und Mitbürgern zustehen. Als Ehegattin tritt sie "ihm
trotz des lebenslangen Ehebündnisses keineswegs als eine hörige
Dienerin gegenüber, sie steht zu ihm auch nicht einmal in einer dem

Kindesverhältnis entsprechenden Rechtsabhängigkeit ; dagegen ist ihr
Rechtsverhältnis zu ihrem Ehemanne auch nicht dasjenige einer

Mitbürgerin zum Mitbürger, sondern sie ist ihm darüber hinaus tatsächlich
und rechtlich in einer engen Haus- und Lebensgemeinschaft zur
Weggenossin verbunden. Das ist der echte hl. Thomas, so lehrt er; von einer
« damaligen faktischen Rechtlosigkeit der Frau », die er « theoretisch

zu begründen versuche », ist also bei ihm keine Spur.



Der Iii. Thomas und die rechtliche Stellung der trau 67

2. Der Lebensstand der Abhängigkeit und die Frau.

Zum Begriff eines Lebensstandes im Sinne des hl. Thomas gehört
das dauernde, persönliche Freisein oder Verbundensein gegenüber einer

Verpflichtung. Wer als Persönlichkeit diese Verpflichtung zu tragen
hat, zu leisten hat, befindet sich im status subiectionis oder im status
servitutis im allgemeinen Sinn. Dieser persönliche Dauerzustand irgendeines

Verbundenseins, einer Pflichtigen Obliegenheit wirtschaftlicher,
häuslicher, bürgerlicher, religiöser Art hat nun mit Helotentum, «

Rechtlosigkeit », « geistiger, physischer und rechtlicher Unterdrückung » rein
nichts zu tun. Die Ausdrücke « Stand der Unterworfenheit », « Inferiorität

» u. ä. bedeuten, im heutigen Sprachgebrauch wenigstens, bei weitem
nicht das, was St. Thomas unter status subiectionis und servitutis
versteht, und haben in den Ausführungen von Dr. B. über den heiligen
Kirchenlehrer nicht bloß einen harten, sondern auch einen ganz falschen

Klang. Eine dauernde, persönliche Verpflichtung tragen im Hinblick
auf das religiös-kirchliche oder das profan-bürgerliche Leben — und
das ist der echte Sinn des status subiectionis und servitutis beim

heiligen Lehrer — heißt doch nicht : das Eigentum, die Sache, der
Sklave eines Mitmenschen sein. Der subiectus und die subiecta im
Sinne der thomistischen Summe sind Rechtsträger, nicht
Rechtsgegenstände. « Solum illud videtur ad statum hominis pertinere quod
respicit obligationem hominis sive in spiritualibus sive in civilibus »

(II-II q. 183 a. 1).

Wird ein Mensch durch den Empfang des TaufSakramentes in den

kirchlichen Organismus hineingeboren, so untersteht er durch diese

Einverleibung in die Kirche in religiös-sittlicher Hinsicht der Führung
jener, die iure divino die Kirche Christi leiten, er ist in einem status
subiectionis, er gehört der « hörenden Kirche » an, ist aber in keiner
Weise in einem Zustande der Rechtlosigkeit. Wenn zwei Personen durch
den sakramentalen Ehebund dauernd die Ehestandspflichten auf sich
nehmen, so treten sie eben durch die Übernahme dieser Verpflichtungen
auf Lebensdauer in einen neuen Stand, einen status subiectionis, einen

Stand des Unterworfenseins unter die Gesetze der Ehe, nicht in einen
Stand gegenseitigen Geknechtetseins. Durch die Ordensprofeß, diese
Übernahme der Verpflichtung zur Beobachtung der evangelischen Räte
und (.1er Unterordnung unter eine bestimmte Ordensregel wird der
Christ aus dem weltlichen Stand in den Ordensstand erhoben, der

gegenüber dem weltlichen Stand des Freiseins von den Ordens-



68 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

Verpflichtungen, ein Stand des Unterworfenseins ist, der Stand des

Gebundenseins an eine bestimmte Lebensweise, aber kein Stand der

Rechtlosigkeit.
Man ersieht aus diesen Beispielen, wie unrecht man dem heiligen

Lehrer tut, wenn man ihm den Ausdruck status subiectionis oder
servitus als « Stand der Unterworfenheit » mißdeutet. Auch wenn man
den Ausdruck servitus im strikten Sinne einer lebenslangen
Dienstverpflichtung nimmt, wie sie unter dem Regime des Feudalsystems,
sei es aus freier Standeswahl oder als Erbstück von der Mutter her
einem ganzen Stande oblag, so bedeutete diese Dienstverbundenheit
gegenüber einem Mitmenschen einen status subiectionis, den dauernden
Verlust des « unschätzbaren Freiheitsgutes » wirtschaftlicher
Selbständigkeit, aber noch lange nicht den Zustand völliger Rechtlosigkeit,
sondern nur der rechtlichen Gebundenheit in einer Beziehung.

In allen gesellschaftlichen Verbänden unter den Menschen, in der

Familie, sowie im Staate, diesen beiden Schöpfungen des Naturrechtes,
ebenso in der Kirche Christi, gegründet durch einen Stiftungsakt
positiv-göttlichen Rechtes, scheiden sich mit begrifflicher
Selbstverständlichkeit die beiden sich gegenseitig ergänzenden Elemente, das

bindende und das gebundene, aus ; beide Wesensbestandteile des

gesellschaftlichen Verbandes haben zum Ziele ihres Zusammenseins und
Zusammenwirkens das Wohl aller, führend die einen, die anderen

folgend. Dieser in der Gesellschaftsbildung hienieden wie spontan
eintretende Differenzierungsvorgang — er wäre auch vor dem Sündenfall

im Paradiese vor sich gegangen — wird von jedermann als die

Voraussetzung der Einheit, Harmonie und Schönheit irdischen
Zusammenseins mit Leichtigkeit eingesehen, nicht aber die Tatsache,
daß diese naturgewollte Ausscheidung der Menschen in ein führendes
und folgendes Element in den verschiedenen gesellschaftlichen Gebilden
in der thomistischen Unterscheidung des status libertatis und des

status subiectionis seu servitutis einen ganz genauen Ausdruck findet.
Der hl. Thomas gruppiert die dienenden, gehorchenden Stände

in zwei Hauptkategorien : die eine, die knechtische, ist Straffolge der
Sünde und bedeutet in ihrem tiefsten Grunde die Ausnützung des

Schwachen, des Dienenden, des Untergebenen durch den Stärkeren,
durch den Herrn ; die andere ist vor wie nach der Stammsünde zu
finden, sowohl im häuslichen wie im bürgerlichen Zusammenleben ;

die Menschen verbinden zur gegenseitigen Hilfeleistung und Ergänzung
die ungleichen Kräfte zu einer Einheit, wobei die stärkeren (status



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 69

libertatis) liebend den schwächeren ihre Führung bieten, diese aber

(status subiectionis) in Dankbarkeit diese Führung annehmen. Diese

liebend gewährte und dankend empfangene Führung durch den Mann
im Familienleben und wohl auch im politischen Leben ist nun im Sinne

des hl. Thomas das charakteristische Merkmal jenes status subiectionis,
der von Natur aus dem Frauengeschlechte eigen ist. «Est autem
subiectio oeconomica vel civilis, secundum quam praesidens utitur
subiectis ad eorum utilitatem et bonum sie extalisubiectionenatura-
liter femina subiecta est viro » (I q. 92 a. 1 ad 2). Also ein Zustand
des Geliebtseins, kein Zustand der « Rechtlosigkeit ».

Wenn nun Dr. B. auf S. 7 ihrer .Schrift mit Bezugnahme auf den

hl. Thomas den « status subiectionis » als ein « Naturunrecht » bezeichnet,

so ist dies ein eklatanter Beweis dafür, daß sie ihn ganz mißversteht.
Dem heiligen Lehrer geschieht Unrecht, wenn man seine Lehre vom
status subiectionis der Frau in Zusammenhang bringt mit der
außerchristlichen unchristlichen Frauenknechtung. Wahrhaftig Frl. Dr.B. hat
dem heiligen Kirchenlehrer nichts Neues zu sagen, wenn sie auf S. 8 ihrer
Dissertation aus dem biblischen Bericht über die Erschaffung der Frau
aus Adam die Aufstellung ableitet, es ergebe « sich ein gewisses Vorrecht
des Mannes, nicht ein anderes Recht, sondern unter gleichen Rechten ein

Vorrecht, was sich vor allem in familienrechtlicher Beziehung auswirkt ».

3. Der Stand der Leibeigenschaft und die Frau.

Das standesmäßige Dienstverhältnis eines Menschen zu einem

Mitmenschen, seinem Herrn, ist nicht gleichbedeutend mit dem status
subiectionis und servitutis im allgemeinen Sinne, es ist eine Art desselben

und gehört zu jenem Abhängigkeitsverhältnis, das erst nach dem Sündenfall

als Straffolge in die Welt einzog und zu allen Zeiten große Kreise
der Menschheit erfaßte und des inaestimabile « bonum libertatis »

beraubte. Es bildete in den Tagen des hl. Thomas wie überhaupt
heute noch nach CIC, can. 987, n. 4 und can. 1083, § 2, n. 2, unter
Umständen Gegenstand eines Weihe- und Ehehindernisses. Die
Entwicklung der bürgerlich-staatlichen Gesetzgebung hat im Verlaufe
vorab der letzten zwei Jahrhunderte die rechtliche Verankerung eines

solchen standesgemäßen, unkündbaren wirtschaftlichen Dienstverhältnisses

zwischen den Menschen in allen Kulturländern der Erde beseitigt
und durch gesetzliche Maßnahmen das rechtliche Wiederaufleben des

sog. Leibeigenstandes verunmöglicht. Die Tatsache aber, daß sich, von
der Not des Lebens gedrängt, ein Großteil der Menschheit in den



/o Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

Zustand der wirtschaftlichen Abhängigkeit von Mitmenschen, ins
Verhältnis der Dienstbarkeit begibt, konnte bisher — man weiß es

nur zu gut — durch keine Gesetzgebung verhindert werden. Es wird
dies auch nicht möglich sein, weil wir hier nach dem hl. Thomas eine

Auswirkung der natura corrupta, der naturartigen Unzulänglichkeit
und Disharmonie der menschlichen Kräfte vor uns haben.

Viel Licht verbreiten über die thomistische Auffassung von der

Rechtsstellung der Frau nun auch in der theologischen Summe jene
Artikel im Supplementum, worin das Verhältnis von Ehestand und
Leibeigenstand auseinandergelegt wird (Suppl. q. 52 a. 1-4).

Zum Schutze der Freiheit in der Eheschließung, zugunsten der
Frau nicht weniger als des Mannes, besteht das kirchenrechtliche
Ehehindernis der conditio servitutis ; gehört eines der Eheschließenden
dem Stande der Leibeigenschaft an und verheimlicht diese Tatsache

vor dem anderen, so kommt zwischen den beiden kein gültiger
Ehevertrag zustande. Dagegen besteht, von der Kirche geschützt, für die

Angehörigen des Leibeigenstandes, auch für die Frauen, die Möglichkeit
einer gültigen Eheschließung trotz entgegenstehender Einsprache des

Dienstherrn. Ein lebenslängliches Dienstverhältnis zu einem
Mitmenschen kann jene Freiheitsrechte nicht antasten, die dem Menschen

von Natur aus unveräußerlich zukommen, so auch nicht das Recht
auf die Schließung einer Ehe und nach Abschluß der Ehe das Recht
auf ein unbehindertes Ehe- und Familienleben. Auch im Falle, wo
sich nach Eheabschluß der Mann aus irgendeinem Grunde in den Stand
der Leibeigenschaft begibt, bleibt die Frau eine Freie, verliert trotz
des Standeswechsels ihres Mannes nicht das Recht auf die ihr
zustehenden Rechte als Gattin und Familienmutter, darf darin keine

Schmälerung erleiden. Auch ihre Kinder bleiben im Stande der Freiheit
und folgen nicht dem Stande des leibeigenen Vaters.

Wo ist da eine Spur von « Rechtlosigkeit » und Knechtung der

Frau Sogar eine wirtschaftlich vom Dienstherrn abhängige
Leibeigene, Sklavin, bleibt als Gattin und Mutter im unantastbaren Besitze
der naturgewollten Freiheitsrechte. Frl. Dr. B. hat auch aus dem

Supplementum für ihre Aufstellung Belegstellen beigebracht, darum
ist es etwas auffallend, daß ihr gerade jene Textpartien entgehen
mußten, welche sie vor einer ungerechten Beurteilung der scholastischen

Theologie bewahrt hätten.
Wie die Frau als Gattin und Mutter außer und über dem Kompetenzbereich

ihres allfälligen Dienstherrn steht, so wird sie durch den Ehebund



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 71

auch nicht die Dienerin des ihr angetrauten Mannes, sondern tritt ihm
mit ebenbürtiger Rechtsgleichheit gegenüber. In der Ouaestio 76 des

Suppl. (De annexis matrimonio) wird in Übereinstimmung mit II-II
q. 32 a. S ad 2 die völlige Rechtsgleichheit von Mann und Frau in den

ehelichen Beziehungen vorausgesetzt und « theoretisch zu begründen
versucht ». Einzig im physiologischen Bereich des Ehelebens ist nicht
zwar eine eigentliche Ungleichheit, wohl aber eine korrelative Differenzierung

vorhanden, indem dem männlichen Prinzip die aktive, dem
weiblichen die passive Rolle zufällt. Also auch hier bei St. Thomas
keine Rechtlosigkeit der Frau, sondern eine scharf ausgesprochene
Rechtsgleichheit, beidseitig halten sich Rechte und Pflichten genau die Wege.

Diese rechtliche Gleichstellung von Ehemann und Ehefrau ist nun
auch weitgehendst für ihr häusliches Zusammenleben, fürs Familienleben,

nach dem hl. Thomas zu bejahen. Eine einzige Ausnahme
besteht ; in Übereinstimmung mit der erwähnten Differenzierung von
Mann und Frau im Bereiche der physiologischen Veranlagung kommt
kraft göttlichen Rechtes dem Ehemanne die Ehre des Familienhauptes
zu und infolgedessen auch in der Ordnung der häuslichen Angelegenheiten

die führende Entscheidung, sobald die Einheit und Harmonie
des Familienlebens eine solche verlangt. « Quamvis mulier sit aequalis
in actu matrimonii, tarnen in his quae ad dispositionem domus
pertinent vir caput est mulieris secundum Apostolum 1. Cor. ix, 3 »

(II-II q. 32 a. 8 ad 2).

Diese Unterordnung der Frau unter die führende Entscheidung
ihres Ehemannes im häuslichen Gemeinschaftsleben hat offenbar mit
Rechtlosigkeit, Unterdrückung, sklavischer Unterworfenheit nichts zu
schaffen. Es entspricht einmal einem ontologischen Grundgesetz, das

sich durch das ganze Universum auswirkt, daß das Schwache durch
das Starke unterstützt, geführt, gehoben werde, darin liegt ja gerade
das Recht der Schwachen. Führer sein, bedeutet aber nicht knechten,
sich führen lassen, nicht rechtlos sein. Im Gegenteil : Führen ist Hilfe,
ist Wohltun, ist Ergänzen, ist Liebe.

II.
Das Ebenbild Gottes als Grundlage fraulicher Selbständigkeit.

Als « grundlegende These » des « thomistischen Gedankenganges »

inbetreff der Rechtsstellung der Frau in der katholischen Kirche bezeichnet

Dr. B. den Satz: «Der Mann ist Ausgangspunkt und Ziel der

Frau» (S. 50). Aus dieser Abhängigkeit der Frau vom Manne nach



72 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

Ursprung und Ziel leite nun der hl. Thomas — nach der Ansicht von
Dr. B. — in seiner zum « Paradoxismus » führenden Gedankenfolge
die Minderwertigkeit der Frau, ihre einseitige geschlechtliche Hinordnung
zum Manne und die ungeheuerliche Schlußfolgerung ab, daß die Frau
im nämlichen Abhängigkeitsverhältnis zum Manne stehe wie der Mann

zu seinem Schöpfer.
Derartige Schlußfolgerungen, zu denen der thomistische Gedankengang

angeblich führen soll, lehnt nun die Dr. B. entschieden, ja mit
Entrüstung ab und glaubt, den heiligen Kirchenlehrer eines besseren

belehren zu müssen. Aus der biblischen Tatsache, daß die Frau aus

dem Manne gebildet sei, folge nicht, daß sie unvollkommener sein müsse

als er, sonst müßte auch Thomas — der hl. Thomas — unvollkommener
sein als sein Vater und seine Mutter, im übrigen sei dieses « thomistische
Axiom » (das Hervorgebrachte sei unvollkommener als sein Ursprung)
durch «die ganze Entwicklungslehre widerlegt» (S. 50). Ferner werde

— nach der Überzeugung von Dr. B. — entgegen den Aufstellungen
des hl. Thomas « der Schöpfer wohl zwei vollwertige menschliche Wesen

geschaffen haben — nicht den vollwertigen Mann und die minderwertige

Frau» (ebda.). Zudem sei wohl der Mann sexuell geradeso
auf die Frau hingeordnet, wie die Frau auf ihn, und die Frau sei « nicht
vom Manne geschaffen, sondern verdankt ihren Ursprung einem

Schöpferakt Gottes, genau gleich wie der Mann » (ebda.).

Derartige Belehrungen an den Aquinaten sind nun doch zum
mindesten überflüssig. Man weiß bei deren Lektüre nicht recht, was

man daran mehr bestaunen möchte, die kecke Unverfrorenheit oder

die unglaubliche Naivität. Das Bemühende daran ist nun allerdings,
daß man solchen Ausführungen nicht etwa in einer « wissenschaftlichen»

Sonntagsbeilage irgend eines antiklerikalen Hetzblattes begegnen

muß, sondern in einer Doktor-Dissertation einer vornehmen Schweizer

Universität.
Wir haben hier ein Schulbeispiel von der Interpretation eines

Autors, den man gar nicht gelesen hat, nicht einmal zu lesen versteht.
Dr. B. entnimmt die Belegstelle, woraus sie die grundlegende These
des thomistischen Gedankenganges konstruiert, der I q. 93 a. 4 ad 1.

In diesem Artikel der Summa, dieses auf breitester Grundlage angelegten
Lehrbuches für « Anfänger », stellt sich der heilige Lehrer die isolierte
Frage : ob Gottes Bild in jedem Menschen, auch in der Frau, gefunden
werde. Im Hinblick auf die vernünftige Menschennatur, die in jedem
Einzelmenschen verwirklicht ist, ist die Antwort eine entschieden be-



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 73

jahende als vierte von neun Teilthesen über die Darstellung, Verbildlichung

Gottes im Menschen als Ziel seiner Erschaffung. In der
Gotteserkenntnis und Gottesliebe werde die Ebenbildlichkeit Gottes im
Menschen am meisten verwirklicht, und hier weist der heilige Lehrer
auf einen zweifachen Entwicklungsgrad hin : in der vernünftigen
Menschennatur sei einmal die Veranlagung zur Erkenntnis und
Liebe Gottes und insofern Gottes Ebenbild in ausnahmslos jedem
Menschen, in der tatsächlichen Gotteserkenntnis und Gottesliebe
besonders erreiche im Menschen Gottes Bild im Glaubens- und Gnadenleben

seine Aktivierung, in diesem Leben unvollkommen nur,
vollkommen aber im Jenseits, im Leben der Glorie.

So die These des hl. Thomas und ihre erläuternde Begründung.
Jeder einzelne Mensch, die Frau nicht weniger als der Mann, ist
geschaffen, um durch die vernünftige Naturanlage und dann durch die

Entfaltung dieser Veranlagung im Glaubens- und Gnadenleben bis zur
Vollendung im beseligenden Gottschauen und Gottlieben im Jenseits
in sich die Gottähnlichkeit unausgesetzt zu entfalten. Hierin gibt es

keinen Unterschied zwischen Mann und Frau, in dieser vornehmsten

Zweckbestimmung ihres Daseins stehen sie sich gleich und ebenbürtig
gegenüber ; diese Ebenbildlichkeit Gottes in der Frauenseele ist auch
die unumstößlichste Grundlage, die tiefste und reichste Quelle der
fraulichen Freiheitsrechte.

Ausgerechnet in diesen imposanten und für die christlichen
Freiheitsrechte der Frauenwelt so grundlegenden Gedankengängen des

heiligen Lehrers findet Dr. B. Text und Anlaß, St. Thomas den

Vorwurf zu machen, er dränge die Frau von Gott weg, schiebe den

Mann (wie eine Art Demiourg) zwischen sie und den Schöpfer, um
selber als Schöpfer derselben ihr Alpha und Omega zu sein. Wie ist
eine solche Unterschiebung und Entstellung der Lehre des hl. Thomas

möglich Es kam so :

Nachdem der hl. Thomas festgestellt, daß Gottes Abbild in jedem
Menschen, also auch in der Frau, vorhanden sei, so erhebt er gegen
diese These einen methodischen Einwand. Um seiner Methode gemäß
die bereits erläuterte und begründete Lehre von der Ebenbildlichkeit
Gottes in allen und jedem Menschen zu vertiefen und seinen Schülern,
den «Neulingen» in der Theologie, Disputationsstoff zu verschaffen,
weist er unter andern Einwendungen darauf hin, daß St. Paulus r. Cor.

ir, 7, die Frau als Bild des Mannes bezeichnet und ihr deshalb die

Ebenbildlichkeit mit Gott nicht zuzukommen scheine.



74 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

Diesen methodischen Einwand erledigt der heilige Lehrer mit der
Unterscheidung eines zweifachen Ebenbildes im Menschen : ein wesentliches,

hauptsächliches, eigentliches, das in der Vernünftigkeit der
menschlichen Natur liegt, und dann ein unwesentliches, nebensächliches,
nicht eigentliches, das sich auf einen LTmstand der Bildungsweise der
Eva bezieht. In der wesentlichen Ebenbildlichkeit mit Gott, d. h.
insofern die Menschenseele die Vernünftigkeit, Geistigkeit des
göttlichen Wesens widerspiegelt, ist die Frau wesentlich in gleicher, unmittelbarer

Weise Gottes Abbild wie der Mann ; in bezug auf einen
Nebenumstand der Menschenschöpfung dagegen, d. h. in dem Umstände,
daß Eva und mit ihr das Menschengeschlecht aus der Seite des Mannes

hervorgeht, ist dieser als Ursprung der Frau das Abbild Gottes als
des Schöpfers und Ursprunges Adams und aller Wesen. In dieser
Nebensächlichkeit der Entstehungsweise der Eva ist diese als das

hervorgebrachte Wesen nicht Bild Gottes als des Urgrundes und der

Quelle aller Wesen, wohl aber Adam als der Ur- und Stammvater
aller Menschen. Das und kein anderer ist der Sinn der Worte des

hl. Thomas (I q. 93 a. 4 ad 1) : « Sed quantum ad aliquid secundarium
(d. h. Entstehungsweise der Eva) imago Dei invenitur in viro, secundum

quod non invenitur in muliere : nam vir est prineipium mulieris et finis,
sicut Dens est prineipium et finis totius Creaturae. »

Die Auslegung, welche Dr. B. dieser gänzlich aus dem Kontext
herausgebrochenen Thomasstelle gibt, hat auch nicht einen Schein von
Berechtigung und verdient wirklich den Vorwurf des « Paradoxismus ».

Handelte es sich lediglich um eine Eehlinterpretation des heiligen
Lehrers, so könnte man das ja noch hinnehmen. Wenn man aber diese

Fehlinterpretation als die Grundthese des Gedankenganges des heiligen
Thomas und der katholischen Theologie in der Frauenfrage hinstellen
will, um, auf diese Fehlinterpretation gestützt, dem Kirchenlehrer
« paradoxe » Ansichten zu unterschieben und ihn mit der Geste der

Verächtlichkeit vor der Wissenschaft bloßzustellen, so wird der Protest
für jeden ernsten Wissenschaftler zur Pflicht. Man macht Europareisen,
um in den Archiven und Bibliotheken der Hauptstädte durch Ver-

gleichung der Kodizes die Textvarianten irgend eines literarischen
Erzeugnisses der Vorzeit zu verifizieren, obwohl keine wichtigen Belange
auf dem Spiele stehen. Um einem Manne von der Bedeutung des

Aquinaten und seines Riesenwerkes, der Summa theologica, gerecht

zu werden, scheut man sogar die Mühe einer gründlichen Lesung der

in Frage kommenden, allerorts zugänglichen Texte, ist dagegen um so



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 75

kecker in der Auslegung, besser gesagt in der Unterschiebung eines
tendenziösen Sinnes.

Eines steht fest : die Ebenbildlichkeit Gottes, begründet in der

Geistigkeit der Menschenseele und infolgedessen wesentlich gleich in
Mann und Frau, ist für die Frau die Grundlage ihrer Ebenbürtigkeit
und weitgehendsten Rechtsgleichheit mit dem Manne. Dies die Grund-
these, welche der hl. Thomas vertritt, indem er sich unter anderem
auch bemüht, zu verhindern, daß etwa jemand aus den Paulusworten
1. Cor. 11, 7 («mulier est imago viri ») etwas der Ebenbürtigkeit und
Gleichstellung von Mann und Frau in bezug auf das Ebenbild Gottes
in beiden Abträgliches herauslesen könnte.

(Fortsetzung folgt.)


	Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau : eine Abwehr und Richtigstellung

