Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau : eine Abwehr und
Richtigstellung

Autor: Nussbaumer, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762594

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der hl. Thomas

und die rechtliche Stellung der Frau.'
Eine Abwehr und Richtigstellung.

Von Dr. P. Arnold NUSSBAUMER 0. M. C,, Prof. der Theologie.

In ihrer Schrift « Rechtsstellung der Frau in der katholischen
Kirche » (eine Ziircher-Dissertation) setzt sich Frl. Dr. Hildegard
V. Borsinger auf gut vier Seiten (49-53) auch mit dem hl. Thomas
von Aquin auseinander. Dabei kommt nun der Aquinate nicht gut
weg und so nebenbei erhilt in einer FuBnote auch die heutige
katholische Theologie im Hinblick auf CIC can. 1366, § 2 den unmil3-
verstandlichen Wink, dall verniinftigerweise «manche Einzelheiten
(der Lehre des hl. Thomas), die durch unsere Entwicklung vollstindig
iiberholt worden, aufgegeben werden miissen ».

Es fillt schwer — um es gleich vorwegzunehmen — zu den Aus-
fiithrungen und Auslassungen von Frl. Dr. Borsinger iiber den grofen
Kirchenlehrer keine Satire zu schreiben. Nur die Riicksichtnahme auf
eine wissenschaftliche Vertreterin des schwachen und zarten Geschlechtes
rechtfertigt eine sachliche Auseinandersetzung mit einer Schrift, die
so oberflichlich und pietitlos wie die genannte an den Doctor angelicus
heranzutreten wagt. Eine Richtigstellung der in dieser Ziircher-Doktor-
dissertation vertretenen Ansichten von der thomistischen Iehre iiber
die Frauenfrage ist immerhin auch notwendig, damit nicht etwa die
Frauen und Téchter nach der Lektiire der Seiten 49 bis 53 der Schrift
zu glauben versucht sind, sie hitten daraus einen blassen Hochschein
von der Lehre des hl. Thomas und der katholischen Theologie der

1 Es war nicht die Absicht des Schreibenden, eine Abhandlung iiber die
Stellung des hl. Thomas zur Frauenfrage zu verfassen. Nur einige kritische Glossen
zur Schrift der B. waren geplant. Darum lchnen sich die nachfolgenden Aus-
fithrungen auch an die Gedankenginge von Dr. B. an. Die beabsichtigten kritischen
Bemerkungen, die mehr als eine Rezension gedacht waren, sind wahrend deren
Abfassung bedeutend uber den gedachten Rahmen hinausgewachsen. Dies zum
Verstindnis des Aufbaues vorliegenden Artikels, der die Gedankenginge der
Dr. B. als Kritik derselben zur Grundlage hat.



64 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

Gegenwart iiber die rechtliche Stellung der Frau in der katholischen
Kirche gewonnen. Ein Zufall hat den Schreibenden mit der Schrift
der Dr. Borsinger bekannt gemacht und ihn zugleich erkennen lassen,
daB ihre Darstellung der Frauenfrage unter der Damenwelt nicht ohne
Einfluf bleibt.

I.

Grundlegende Begriffe und Richtlinien des hl. Thomas
zur Frauenfrage.

Den Ausfithrungen iiber St. Thomas schickt Dr. B. die Bemerkung
voraus : « Insofern Thomas die damalige faktische Rechtlosigkeit der Frau
theoretisch zu begriinden versucht, erweist er sich als zeitbedingt » (S. 50).
Wir wollen zur Uberpriifung des historischen Wahrheitsgehaltes dieses
Ausspruches ihn nicht mit den kulturgeschichtlichen Tatsachen und
Zustinden des XIII. Jahrhunderts in vergleichende Beziehung bringen
(vgl. z. B. G. Schniirer, Kirche und Kultur im Mittelalter, Bd. 2,
S. 462 ff.), sondern lediglich aus den St. Thomas-Texten, welche Dr. B.
unter den Augen, wenigstens unter den Hinden hatte, zu eruieren
suchen, ob der heilige Lehrer wirklich eine damalige faktische Recht-
losigkeit der Frau kannte und ob er sie «theoretisch zu begriinden
versuchte ».

Es ist bedauerlich, dall Dr. B. es versiumt hat, jene Quaestionen
und Artikel der Summa theologica (resp. des Supplementum) auf sich
einwirken zu lassen, worin der heilige Lehrer hauptsichlich seine fiir
die Rechtsbeziehungen der Frau grundlegenden Normen und Erwi-
gungen auseinanderlegt. Ich rechne dazu einmal II-11 q. 57 (de iure), vor
allem a. 4 c., wo der hl. Thomas ausdriicklich die Exemption der Frau
vom ius paternum und ius dominativum ihres Mannes feststellt,
sowie das Verhiltnis von Mann und Frau zum ius politicum (civile)
und ius domesticum in den Grundlinien auseinanderlegt.

Ferner wiiren unbedingt in Betracht zu ziehen gewesen die Aus-
fithrungen der theologischen Summa iiber den Begriff und das Wesen
eines Lebensstandes und der Standesunterschiede nach II-II q. 183
{de officiis et statibus hominum in genere), insbesondere a. 1 ; daraus
hitte Dr. B. ersehen konnen, dall nach der Auffassung des heiligen
Lehrers der status subiectionis oder servitutis mit dem Zustande der
« Rechtlosigkeit » und der « geistigen, physischen und rechtlichen Unter-
driickung » rein nichts zu tun hat, vielmehr nichts anderes bedeutet



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der TFrau 65

als eine dauernde personliche Rechtsverpflichtung irgendwelcher Art im
geistlichen oder weltlichen Leben.

Unverantwortlich ist auch, dafl Dr. B. iiber die Stellung des
hl. Thomas zur Frauenfrage sich ein Urteil bildet, ohne die verschiedenen
Texte des heiligen Lehrers, z. B. iiber die strenge Rechtsgleichheit von
Mann und Frau im ehelichen Leben, die Rechte der Unfreien, auch der
Frauen, auf die EheschlieGung und die hiusliche Gemeinschaft griind-
lich gelesen, geschweige denn studiert zu haben, wie sie im Supple-
mentum aus den Schriften des hl. Thomas zusammengetragen sind.
Wie fiithren nur beispielsweise Suppl. q. 52 (de impedimento conditionis
servitutis) und q. 64, bes. a. 3 (utrum vir et mulier sint in actu matri-
moniali aequales) zu ganz anderen Schlulfolgerungen, als sie Dr. B.
aufstellt.

Fiir eine Doktordissertation, von welcher man doch in erster Linie
quellenmiig-methodisches Forscherarbeiten erwarten darf, ist das
Ubersehen derart in die Augen springender Belegstellen eine schwer
verzeihliche Unterlassung. Ein nur « kurzes Eingehen » auf die Lehre
des hl. Thomas iiber die Rechtstellung der Frau entschuldigt selbst-
redend nicht von der Pflicht einer gewissen Griindlichkeit als der
Voraussetzung einer wahrheitsgetreuen Darstellung und berechtigter
Schlubfolgerungen. Diese Oberflachlichkeit hat nun die Verfasserin der
Broschiire, wie es nicht anders zu erwarten ist, auf ein voéllig falsches
Geleise gefithrt und sie zu einer harten, ungerechten Beurteilung des
heiligen Kirchenlehrers verleitet, die man um so schmerzlicher emp-
finden muf, als St. Thomas mit einer geradezu erhebenden Konsequenz
fiir die hohe Wiirde und die im christlichen Glauben begriindeten
Freiheitsrechte des schwachen Geschlechtes eintritt.

Zur Begriindung nur einige kurze Andeutungen :

1. Das h#dusliche Recht und die Frau.

Hinsichtlich der Rechtsbeziehungen, die unter den Menschen
bestehen, unterscheidet der hl. Thomas (II-II q. 57 a. 4 c¢.) vier Haupt-
arten : das ius civile, das 1us domesticum, das ius paternum und das
ius dominativum. Das ius civile (politicum) ordnet die Beziehungen
von Biirger zu Biirger, die durch die Zugehorigkeit zu einem staatlichen
Gebilde zu einer biirgerlichen Gemeinschaft verbunden sind ; zwischen
den Angehorigen eines Familienverbandes und gemeinsamen Hauswesens
besteht das ius domesticum (oeconomicum) ; das Rechtsverhiltnis des
Vaters zum Kinde, sofern dieses als Teil des Vaters aufgefal3it wird,

Dirus Thomas. 5



66 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

wird durch das ius paternum bestimmt und durch das ius dominativum
das Rechtsverhiltnis, in dem der Dienstherr zu seinem Hérigen, der
ihm gleichsam wie ein lebendes Arbeitswerkzeug nicht durch freiwilligen
Vertrag, sondern aus einem anderen Rechtsgrunde dauernd zu Dienst-
leistungen verbunden ist.

Der hl. Thomas lehnt es nun rundweg ab, die Ehegattin als solche
dem ius paternum oder dem ius dominativum ihres Gatten zu unter-
stellen, obwohl er mit Nachdruck betont, sowohl der Sohn wie der
Horige stinden ungeachtet der potestas paterna und der potestas
dominativa als Einzelwesen, als menschliche Personlichkeiten dem
Vater und dem Herrn gleichberechtigt unter dem Schutz und der
Herrschaft der biirgerlichen Gesetzgebung. Dagegen widerstrebt es
nicht blofl dem menschlichen Empfinden, sondern auch einem objektiv
gegebenen Rechtszustand, Ehemann und Ehefrau lediglich als zwei
gewohnliche Volksgenossen, einfachhin als Mitbiirger und Mitbiirgerin
nebeneinander zu stellen (« quia tamen vir et uxor habent immediatam
relationem ad domesticam communitatem ... ideo inter eos non est
etiam simpliciter politicum iustum, sed magis iustum oeconomicum »,
II-11 g. 57 a. 4 ¢.). Wenn die beiden als zwei verschiedene menschliche
Personlichkeiten schlieflich auch wie andere Menschen unter der
Leitung irgendeiner biirgerlichen, politischen Rechtsetzungs- und Recht-
sprechungsgewalt stehen, so beherrscht sie doch unmittelbar, wenigstens
unmittelbarer, das 1us domesticum, oeconomicum, das Naturrecht, das
dem biirgerlichen in gleichem Malle naturrechtlich vorangeht wie die
Familie dem Staate.

Demnach hat die Frau als menschliche Persénlichkeit auch ihrem
Manne gegeniiber alle jene personlichen Ireiheitsrechte, welche kraft
géttlichen und menschlichen Gesetzes ihm selber sowie allen einzelnen
Mitmenschen und Mitbiirgern zustehen. Als Ehegattin tritt sie “ithm
trotz des lebenslangen Ehebiindnisses keineswegs als eine horige
Dienerin gegeniiber, sie steht zu ihm auch nicht einmal in einer dem
Kindesverhiiltnis entsprechenden Rechtsabhingigkeit ; dagegen ist ihr
Rechtsverhiltnis zu ihrem Ehemanne auch nicht dasjenige einer Mit-
biirgerin zum Mitbiirger, sondern sie ist ihm dariiber hinaus tatsichlich
und rechtlich in einer engen Haus- und Lebensgemeinschaft zur Weg-
genossin verbunden. Das ist der echte hl. Thomas, so lehrt er; von einer
« damaligen faktischen Rechtlosigkeit der Frau», die er « theoretisch
zu begriinden versuche », ist also bei ithm keine Spur.



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der FFrau 67

2. Der Lebensstand der Abhédngigkeit und die Frau.

Zum Begriff eines Lebensstandes im Sinne des hl. Thomas gehoért
das dauernde, personliche Freisein oder Verbundensein gegeniiber einer
Verpflichtung. Wer als Personlichkeit diese Verpflichtung zu tragen
hat, zu leisten hat, befindet sich im status subiectionis oder im status
servitutis im allgemeinen Sinn. Dieser persénliche Dauerzustand irgend-
eines Verbundenseins, einer pflichtigen Obliegenheit wirtschaftlicher,
hiuslicher, biirgerlicher, religioser Art hat nun mit Helotentum, « Recht-
losigkeit », « geistiger, physischer und rechtlicher Unterdriickung » rein
nichts zu tun. Die Ausdriicke « Stand der Unterworfenheit », « Inferiori-
tit » u. d. bedeuten, im heutigen Sprachgebrauch wenigstens, bei weitem
nicht das, was St. Thomas unter status subiectionis und servitutis
versteht, und haben in den Ausfiihrungen von Dr. B. iiber den heiligen
Kirchenlehrer nicht blol einen harten, sondern auch einen ganz falschen
Klang. Eine dauernde, persgnliche Verpflichtung tragen im Hinblick

auf das religios-kirchliche oder das profan-biirgerliche Leben — und
das ist der echte Sinn des status subiectionis und servitutis beim
heiligen Lehrer — heifit doch nicht: das Eigentum, die Sache, der

Sklave eines Mitmenschen sein. Der subiectus und die subiecta im
Sinne der thomistischen Summe sind Rechtstriger, nicht Rechts-
gegenstinde. « Solum illud videtur ad statum hominis pertinere quod
respicit obligationem hominis sive in spiritualibus sive in civilibus »
(IT-1I q. 183 a. 1).

Wird ein Mensch durch den Empfang des Taufsakramentes in den
kirchlichen Organismus hineingeboren, so untersteht er durch diese
Einverleibung in die Kirche in religios-sittlicher Hinsicht der Fiihrung
jener, die iure divino die Kirche Christi leiten, er ist in einem status
subiectionis, er gehort der « hérenden Kirche » an, ist aber in keiner
Weise in einem Zustande der Rechtlosigkeit. Wenn zwei Personen durch
den sakramentalen Ehebund dauernd die Ehestandspflichten auf sich
nehmen, so treten sie eben durch die Ubernahme dieser Verpflichtungen
auf Lebensdauer in einen neuen Stand, einen status subiectionis,-einen
Stand des Unterworfenseins unter die Gesetze der Ehe, nicht in einen
Stand gegenseitigen Geknechtetseins. Durch die Ordensprofel3, diese
Ubernahme der Verpflichtung zur Beobachtung der evangelischen Riite
und der Unterordnung unter eine bestimmte Ordensregel wird der
Christ aus dem weltlichen Stand in den Ordensstand erhoben, der
gegeniiber dem weltlichen Stand des Freiseins von den Ordens-



68 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

verpflichtungen, ein Stand des Unterworfenseins ist, der Stand des
(sebundenseins an eine bestimmte lLebensweise, aber kein Stand der
Rechtlosigkeit.

Man ersicht aus diesen Beispielen, wie unrecht man dem heiligen
Lehrer tut, wenn man ihm den Ausdruck status subiectionis oder
servitus als « Stand der Unterworfenheit » mif3deutet. Auch wenn man
den Ausdruck servitus im strikten Sinne einer lebenslangen Dienst-
verpflichtung nimmt, wie sie unter dem Regime des Feudalsystems,
sel es aus freier Standeswahl oder als Erbstiick von der Mutter her
einem ganzen Stande oblag, so bedeutete diese Dienstverbundenheit
gegeniiber einem Mitmenschen einen status subiectionis, den dauernden
Verlust des «unschitzbaren Freiheitsgutes» wirtschaftlicher Selb-
stindigkeit, aber noch lange nicht den Zustand vdlliger Rechtlosigkeit,
sondern nur der rechtlichen Gebundenheit in einer Beziechung.

In allen gesellschaftlichen Verbinden unter den Menschen, in der
Familie, sowie im Staate, diesen beiden Schopfungen des Naturrechtes,
ebenso in der Kirche Christi, gegriindet durch einen Stiftungsakt
positiv-gottlichen Rechtes, scheiden sich mit begrifflicher Selbstver-
standlichkeit die beiden sich gegenseitig erginzenden Elemente, das
bindende und das gebundene, aus ; beide Wesensbestandteile des gesell-
schaftlichen Verbandes haben zum Ziele ihres Zusammenseins und
Zusammenwirkens das Wohl aller, fithrend die einen, die anderen
folgend. Dieser in der Gesellschaftsbildung hienieden wie spontan
eintretende Differenzierungsvorgang — er wiire auch vor dem Siinden-
fall im Paradiese vor sich gegangen — wird von jedermann als die
Voraussetzung der Einheit, Harmonie und Schonheit irdischen Zu-
sammenseins mit Leichtigkeit eingesehen, nicht aber die Tatsache,
dall diese naturgewollte Ausscheidung der Menschen in ein fiihrendes
und folgendes Element in den verschiedenen gesellschaftlichen Gebilden
in der thomistischen Unterscheidung des status libertatis und des
status subiectionis seu servitutis einen ganz genauen Ausdruck findet.

Der hl. Thomas gruppiert die dienenden, gehorchenden Stinde
in zwei Hauptkategorien : die eine, die knechtische, ist Straffolge der
Siinde und bedeutet in ihrem tiefsten Grunde die Ausniitzung des
Schwachen, des Dienenden, des Untergebenen durch den Stirkeren,
durch den Herrn ; die andere ist vor wie nach der Stammsiinde zu
finden, sowohl im hiuslichen wie im biirgerlichen Zusammenleben ;
die Menschen verbinden zur gegenseitigen Hilfeleistung und Erginzung
die ungleichen Krifte zu einer Einheit, wobei die stirkeren (status



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Irau 69

libertatis) liebend den schwiicheren ihre Fiithrung bieten, diese aber
(status subiectionis) in Dankbarkeit diese IFiithrung annchmen. Diese
liecbend gewiihrte und dankend empfangene Iiithrung durch den Mann
im FFamilienleben und wohl auch im politischen Leben ist nun im Sinne
des hl. Thomas das charakteristische Merkmal jenes status subiectionis,
der von Natur aus dem TFrauengeschlechte eigen ist. «Est autem
subiectio oeconomica vel civilis, secundum quam praesidens utitur
subiectis ad eorum utilitatem et bonum . . . sic ex talisubiectione natura-
liter femina subiecta est viro» (I q. 92 a. 1 ad 2). Also ein Zustand
des Geliebtseins, kein Zustand der « Rechtlosigkeit ».

Wenn nun Dr. B. auf S. 7 ihrer Schrift mit Bezugnahme auf den
hl. Thomas den « status subiectionis » als ein « Naturunrecht » bezeichnet,
so ist dies ein eklatanter Beweis dafiir, dal3 sie ihn ganz miBversteht.
Dem heiligen Lehrer geschieht Unrecht, wenn man seine Lehre vom
status subiectionis der Frau in Zusammenhang bringt mit der aufler-
christlichen unchristlichen Frauenknechtung. Wahrhaftig I'rl. Dr. B. hat
dem heiligen Kirchenlehrer nichts Neues zu sagen, wenn sie auf S. 8 ihrer
Dissertation aus dem biblischen Bericht iiber die Erschaffung der Frau
aus Adam die Aufstellung ableitet, es ergebe « sich ein gewisses Vorrecht
des Mannes, nicht ein anderes Recht, sondern unter gleichen Rechten ein
Vorrecht, was sich vor allem in familienrechtlicher Beziehung auswirkt .

3. Der Stand der Leibeigenschaft und die Frau.

Das standesmillige Dienstverhiltnis eines Menschen zu einem
Mitmenschen, seinem Herrn, ist nicht gleichbedeutend mit dem status
subiectionis und servitutis im allgemeinen Sinne, es ist eine Art desselben
und gehort zu jenem Abhiingigkeitsverhiltnis, das erst nach dem Siinden-
fall als Straffolge in die Welt einzog und zu allen Zeiten grole Kreise
der Menschheit erfalite und des inaestimabile « bonum libertatis»
beraubte. Es bildete in den Tagen des hl. Thomas wie {iberhaupt
heute noch nach CIC, can. 987, n. 4 und can. 1083, § 2, n. 2, unter
Umstinden Gegenstand cines Weihe- und Ehehindernisses. Die Ent-
wicklung der biirgerlich-staatlichen Gesetzgebung hat im Verlaufe
vorab der letzten zwei Jahrhunderte die rechtliche Verankerung eines
solchen standesgemifen, unkiindbaren wirtschaftlichen Dienstverhilt-
nisses zwischen den Menschen in allen Kulturlindern der Erde beseitigt
und durch gesetzliche Malnahmen das rechtliche Wiederaufleben des
sog. Leibeigenstandes verunmdoglicht. Die Tatsache aber, dal} sich, von
der Not des Lebens gedringt, ein GroBteil der Menschheit in den



70 Der hl. Thomas und dic rechtliche Stellung der Irau

Zustand der wirtschaftlichen Abhingigkeit von Mitmenschen, ins
Verhiltnis der Dienstbarkeit begibt, konnte bisher — man weil} es
nur zu gut — durch keine Gesetzgebung verhindert werden. Es wird
dies auch nicht mdoglich sein, weil wir hier nach dem hl. Thomas eine
Auswirkung der natura corrupta, der naturartigen Unzulinglichkeit
und Disharmonie der menschlichen Krifte vor uns haben.

Viel Licht verbreiten iiber die thomistische Auffassung von der
Rechtsstellung der Frau nun auch in der theologischen Summe jene
Artikel im Supplementum, worin das Verhiltnis von Ehestand und
Leibeigenstand auseinandergelegt wird (Suppl. q. 52 a. 1-4).

Zum Schutze der I‘reiheit in der EheschlieBung, zugunsten der
Frau nicht weniger als des Mannes, besteht das kirchenrechtliche Ehe-
hindernis der conditio servitutis; gehort eines der Eheschlie3enden
dem Stande der lLeibeigenschaft an und verheimlicht diese Tatsache
vor dem anderen, so kommt zwischen den beiden kein giiltiger Ehe-
vertrag zustande. Dagegen besteht, von der Kirche geschiitzt, fiir die
Angehérigen des Leibeigenstandes, auch fiir die Frauen, die Méglichkeit
einer giiltigen Eheschlieflung trotz entgegenstehender Einsprache des
Dienstherrn.  Ein lebenslingliches Dienstverhiltnis zu einem Mit-
menschen kann jene Ireiheitsrechte nicht antasten, die dem Menschen
von Natur aus unveriulderlich zukommen, so auch nicht das Recht
auf die Schliebung einer Ehe und nach Abschlul3 der Ehe das Recht
auf ein unbehindertes Ehe- und Familienleben. Auch im Falle, wo
sich nach Eheabschlull der Mann aus irgendeinem Grunde in den Stand
der Leibeigenschaft begibt, bleibt die Frau eine Freie, verliert trotz
des Standeswechsels ihres Mannes nicht das Recht auf die ihr zu-
stehenden Rechte als Gattin und Familienmutter, darf darin keine
Schmiilerung erleiden. Auch ihre Kinder bleiben im Stande der Freiheit
und folgen nicht dem Stande des leibeigenen Vaters.

Wo ist da eine Spur von « Rechtlosigkeit » und Knechtung der
Frau ? Sogar eine wirtschaftlich vom Dienstherrn abhingige Teib-
eigene, Sklavin, bleibt als Gattin und Mutter im unantastbaren Besitze
der naturgewollten Freiheitsrechte. Frl. Dr. B. hat auch aus dem
Supplementum fiir ihre Aufstellung Belegstellen beigebracht, darum
ist es etwas auffallend, daf} ihr gerade jene Textpartien entgehen
muliten, welche sie vor einer ungerechten Beurteilung der scholastischen
Theologie bewahrt hiitten.

Wie die Frau als Gattin und Mutter auler und iiber dem Kompetenz-
bereich ihres allfilligen Dienstherrn steht, so wird sie durch den Ehebund



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der IFrau 71

auch nicht die Dienerin des ihr angetrauten Mannes, sondern tritt ihm
mit ebenbiirtiger Rechtsgleichheit gegeniiber. In der Quaestio 76 des
Suppl. (De annexis matrimonio) wird in Ubereinstimmung mit [I-TT
q. 32 a. 8 ad 2 die vollige Rechtsgleichheit von Mann und Frau in den
ehelichen Beziehungen vorausgesetzt und « theoretisch zu begriinden
versucht ». Einzig im physiologischen Bereich des Ehelebens ist nicht
zwar eine eigentliche Ungleichheit, wohl aber eine korrelative Ditferen-
zierung vorhanden, indem dem minnlichen Prinzip die aktive, dem
weiblichen die passive Rolle zufillt. Also auch hier bei St. Thomas
keine Rechtlosigkeit der I'rau, sondern eine scharf ausgesprochene Rechts-
gleichheit, beidseitig halten sich Rechte und Pflichten genau die Wege.

Diese rechtliche Gleichstellung von Ehemann und Ehefrau ist nun
auch weitgehendst fiir ihr hiusliches Zusammenleben, fiirs Familien-
leben, nach dem hl. Thomas zu bejahen. Eine einzige Ausnahme
besteht ; in Ubereinstimmung mit der erwihnten Differenzierung von
Mann und Frau im Bereiche der physiologischen Veranlagung kommt
kraft gottlichen Rechtes dem Ehemanne die Ehre des FFamilienhauptes
zu und infolgedessen auch in der Ordnung der hiuslichen Angelegen-
heiten die fithrende Entscheidung, sobald die Einheit und Harmonie
des FFamilienlebens eine solche verlangt. « Quamvis mulier sit aequalis
In actu matrimonii, tamen in his quae ad dispositionem domus per-
tinent vir caput est mulieris secundum Apostolum 1. Cor. 11, 3»
(II-II q. 32 a. 8 ad 2).

Diese Unterordnung der Frau unter die fithrende Entscheidung
ihres Ehemannes im hiuslichen Gemeinschaftsleben hat offenbar mit
Rechtlosigkeit, Unterdriickung, sklavischer Unterworfenheit nichts zu
schaffen. Es entspricht einmal einem ontologischen Grundgesetz, das
sich durch das ganze Universum auswirkt, dall das Schwache durch
das Starke unterstiitzt, gefiihrt, gehoben werde, darin liegt ja gerade
das Recht der Schwachen. Fiihrer sein, bedeutet aber nicht knechten,
sich fithren lassen, nicht rechtlos sein. Im Gegenteil : Fiihren ist Hilfe,
1st Wohltun, ist Erginzen, ist Liebe.

II.
Das Ebenbild Gottes als Grundlage fraulicher Selbstindigkeit.

Als «grundlegende These» des « thomistischen Gedankenganges »
inbetreff der Rechtsstellung der Frau in der katholischen Kirche bezeich-
net Dr. B. den Satz: «Der Mann ist Ausgangspunkt und Ziel der
Frau» (S. 50). Aus dieser Abhiingigkeit der Frau vom Manne nach



72 Der hl. Thomas und dic rechtliche Stellung der IFrau

Ursprung und Ziel leite nun der hl. Thomas — nach der Ansicht von
Dr. B. — in seiner zum « Paradoxismus» fithrenden Gedankenfolge
die Minderwertigkeit der I'rau, ihre einseitige geschlechtliche Hinordﬁung
zum Manne und die ungeheuerliche SchluBfolgerung ab, dall die Frau
im niamlichen Abhidngigkeitsverhiltnis zum Manne stehe wie der Mann
zu seinem Schopfer.

Derartige Schlullfolgerungen, zu denen der thomistische Gedanken-
gang angeblich fiihren soll, lehnt nun die Dr. B. entschieden, ja mit
Entriistung ab und glaubt, den heiligen Kirchenlehrer eines besseren
belehren zu miissen. Aus der biblischen Tatsache, dafl die Frau aus
dem Manne gebildet sei, folge nicht, dafl sie unvollkommener sein miisse
als er, sonst mii3te auch Thomas — der hl. Thomas — unvollkommener
sein als sein Vater und seine Mutter, im iibrigen sei dieses « thomistische
Axiom » (das Hervorgebrachte sei unvollkommener als sein Ursprung)
durch «die ganze Entwicklungslehre widerlegt » (S. 50). Ferner werde
— mnach der Uberzeugung von Dr. B. — entgegen den Aufstellungen
des hl. Thomas « der Schépfer wohl zwei vollwertige menschliche Wesen
geschaffen haben — nicht den vollwertigen Mann und die minder-
wertige Frau» (ebda.). Zudem sei wohl der Mann sexuell geradeso
auf die Frau hingeordnet, wie die Frau auf ihn, und die Frau sei « nicht
vom Manne geschaffen, sondern verdankt ihren Ursprung einem
Schipferakt Gottes, genau gleich wie der Mann » (ebda.).

Derartige Belehrungen an den Aquinaten sind nun doch zum
mindesten iiberfliissig. Man weill bei deren Lektiire nicht recht, was
man daran mehr bestaunen mdochte, die kecke Unverfrorenheit oder
die unglaubliche Naivitit. Das Bemiihende daran ist nun allerdings,
dal man solchen Ausfithrungen nicht etwa in einer «wissenschaft-
lichen» Sonntagsbeilage irgend eines antiklerikalen Hetzblattes begegnen
mulf}, sondern in einer Doktor-Dissertation einer vornehmen Schweizer
Universitit.

Wir haben hier ein Schulbeispiel von der Interpretation eines
Autors, den man gar nicht gelesen hat, nicht einmal zu lesen versteht.
Dr. B. entnimmt die Belegstelle, woraus sie die grundlegende These
des thomistischen Gedankenganges konstruiert, der I q. 93 a. 4 ad 1.
In diesem Artikel der Summa, dieses auf breitester Grundlage angelegten
Lehrbuches fiir « Anfinger», stellt sich der heilige Lehrer die isolierte
Frage : ob Gottes Bild in jedem Menschen, auch in der Frau, gefunden
werde. Im Hinblick auf die verniinftige Menschennatur, die in jedem
Einzelmenschen verwirklicht ist, ist die Antwort eine entschieden be-



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der IFrau 73

jahende als vierte von neun Teilthesen iiber die Darstellung, Verbild- .
lichung Gottes im Menschen als Ziel seiner Erschaffung. In der Gottes-
erkenntnis und Gottesliebe werde die Ebenbildlichkeit Gottes im
Menschen am meisten verwirklicht, und hier weist der heilige Lehrer
auf einen zweifachen Entwicklungsgrad hin: in der verniinftigen
Menschennatur sei einmal die Veranlagung zur Erkenntnis und
Liebe Gottes und insofern Gottes Ebenbild in ausnahmslos jedem
Menschen, in der tatsichlichen Gotteserkenntnis und Gottesliebe
besonders erreiche im Menschen Gottes Bild im Glaubens- und Gnaden-
leben seine Aktivierung, in diesem Ieben unvollkommen nur, voll-
kommen aber im Jenseits, im Leben der Glorie.

So die These des hl. Thomas und ihre erliuternde Begriindung.
Jeder einzelne Mensch, die Frau nicht weniger als der Mann, ist
geschatfen, um durch die verniinftige Naturanlage und dann durch die
Entfaltung dieser Veranlagung im Glaubens- und Gnadenleben bis zur
Vollendung im beseligenden Gottschauen und Gottlieben im Jenseits
in sich die Gottihnlichkeit unausgesetzt zu entfalten. Hierin gibt es
keinen Unterschied zwischen Mann und Frau, in dieser vornehmsten
Zweckbestimmung ihres Daseins stehen sie sich gleich und ebenbiirtig
gegeniiber ; diese Ebenbildlichkeit Gottes in der Frauenseele ist auch
die unumstoblichste Grundlage, die tiefste und reichste Quelle der
fraulichen Freiheitsrechte.

Ausgerechnet in diesen imposanten und fiir die christlichen Frei-
heitsrechte der Frauenwelt so grundlegenden Gedankengingen des
heiligen ILehrers findet Dr. B. Text und Anlafl, St. Thomas den
Vorwurf zu machen, er dringe die Frau von Gott weg, schiebe den
Mann (wie eine Art Demiourg) zwischen sie und den Schépfer, um
selber als Schépfer derselben ihr Alpha und Omega zu sein. Wie ist
eine solche Unterschiebung und Entstellung der Lehre des hl. Thomas
moglich 7 Es kam so:

Nachdem der hl. Thomas festgestellt, dall Gottes Abbild in jedem
Menschen, also auch in der Frau, vorhanden sei, so erhebt er gegen
diese These einen methodischen Einwand. Um seiner Methode gemil
die bereits erliuterte und begriindete I.ehre von der Ebenbildlichkeit
Gottes in allen und jedem Menschen zu vertiefen und seinen Schiilern,
den « Neulingen» in der Theologie, Disputationsstoff zu verschaffen,
weist er unter andern Einwendungen darauf hin, daf3 St. Paulus 1. Cor.
11, 7, die Frau als Bild des Mannes bezeichnet und ihr deshalb die
Ebenbildlichkeit mit Gott nicht zuzukommen scheine.



74 Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau

Diesen methodischen Einwand erledigt der heilige Lehrer mit der
Unterscheidung eines zweifachen Ebenbildes im Menschen : ein wesent-
liches, hauptsichliches, eigentliches, das in der Verniinftigkeit der
menschlichen Natur liegt, und dann ein unwesentliches, nebensichliches,
nicht eigentliches, das sich auf einen Umstand der Bildungsweise der
Eva bezieht. In der wesentlichen Ebenbildlichkeit mit Gott, d. h.
insofern die Menschenseele die Verniinftigkeit, Geistigkeit des gott-
lichen Wesens widerspiegelt, ist die I'rau wesentlich in gleicher, unmittel-
barer Weise Gottes Abbild wie der Mann ; in bezug auf einen Neben-
umstand der Menschenschopfung dagegen, d. h. in dem Umstande,
da Eva und mit ihr das Menschengeschlecht aus der Seite des Mannes
hervorgeht, ist dieser als Ursprung der I'rau das Abbild Gottes als
des Schopfers und Ursprunges Adams und aller Wesen. In dieser
Nebensichlichkeit der Entstehungsweise der Eva ist diese als das
hervorgebrachte Wesen nicht Bild Gottes als des Urgrundes und der
Quelle aller Wesen, wohl aber Adam als der Ur- und Stammvater
aller Menschen. Das und kein anderer ist der Sinn der Worte des
hl. Thomas (I q. 93 a. 4 ad 1) : « Sed quantum ad aliquid secundarium
(d. h. Entstehungsweise der Eva) imago Dei invenitur in viro, secundum
quod non invenitur in muliere : nam vir est principium mulieris et finis,
sicut Deus est principium et finis totius Creaturae. »

Die Auslegung, welche Dr. B. dieser ginzlich aus dem Kontext
herausgebrochenen Thomasstelle gibt, hat auch nicht einen Schein von
Berechtigung und verdient wirklich den Vorwurf des « Paradoxismus ».
Handelte es sich lediglich um eine Fehlinterpretation des heiligen
Lehrers, so konnte man das ja noch hinnehmen. Wenn man aber diese
Fehlinterpretation als die Grundthese des Gedankenganges des heiligen
Thomas und der katholischen Theologie in der Frauenfrage hinstellen
will, um, auf diese Fehlinterpretation gestiitzt, dem Kirchenlehrer
« paradoxe » Ansichten zu unterschieben und ihn mit der Geste der
Verichtlichkeit vor der Wissenschaft blofzustellen, so wird der: Protest
fiir jeden ernsten Wissenschaftler zur Pflicht. Man macht Europareisen,
um in den Archiven und Bibliotheken der Hauptstidte durch Ver-
gleichung der Kodizes die Textvarianten irgend eines literarischen
Erzeugnisses der Vorzeit zu verifizieren, obwohl keine wichtigen Belange
auf dem Spiele stehen. Um einem Manne von der Bedeutung des
Aquinaten und seines Riesenwerkes, der Summa theologica, gerecht
zu werden, scheut man sogar die Miihe einer griindlichen Lesung der
in Frage kommenden, allerorts zuginglichen Texte, ist dagegen um so



Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau 75

kecker in der Auslegung, besser gesagt in der Unterschiebung eines
tendenziosen Sinnes.

Eines steht fest: die Ebenbildlichkeit Gottes, begriindet in der
Geistigkeit der Menschenseele und infolgedessen wesentlich gleich in
Mann und Frau, ist fiir die Frau die Grundlage ihrer Ebenbiirtigkeit
und weitgehendsten Rechtsgleichheit mit dem Manne. Dies die Grund-
these, welche der hl. Thomas vertritt, indem er sich unter anderem
auch bemiiht, zu verhindern, dall etwa jemand aus den Paulusworten
1. Cor. 11, 7 («mulier est imago viri») etwas der Ebenbiirtigkeit und
Gleichstellung von Mann und IFrau in bezug auf das Ebenbild Gottes
in beiden Abtrigliches herauslesen konnte.

(Fortsetzung folgt.)



	Der hl. Thomas und die rechtliche Stellung der Frau : eine Abwehr und Richtigstellung

