
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Natur und Person in der Ethik

Autor: Rohner, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Natur und Person in der Ethik.1

Von P. Ant. ROHNER 0. P., Freiburg.

Die Ethik ist die Philosophie des vollguten Menschenlebens. In
dieser Definition finden sich wohl alle Ethiker zusammen. Die Ethiker
aber gehen weit auseinander in der Beantwortung der Frage : Was

ist vollgutes Menschenleben, was ist ganz gutes Menschenleben
Die Ethik steht auf der gleichen Höhe wie die Logik und die

Metaphysik. Alle diese drei philosophischen Disziplinen richten ihren
Blick auf das Ganze.

Im Menschen bedeutet sowohl die Natur wie auch die Person das

Ganze. Das Ganze des Menschen aber stellt sich anders dar in der

vernünftigen Natur, anders in der Person. Jede Ethik also, die sich
ihres Problems bewußt bleibt, wird auf die Natur und die Person des

Menschen ihr Hauptaugenmerk richten.
Zum vornherein fallen mithin aus dem Betriebe der Ethik alle

jene Richtungen aus, die sich eudaimonistisch oder utilitaristisch
nennen. Diesen Richtungen fehlt der Geist. Das spezifisch menschliche
Ganze wird vom Geiste beherrscht. Wo dieser — wie im Eudaimonismus
und Utilitarismus — nicht anerkannt wird, fällt das Menschenleben in
lauter Stücke auseinander. Da kann nicht mehr von einem Ganzen

die Rede sein. Aus lauter bona utilia kommt nie ein vollgutes Menschenleben

zustande. Noch weniger aus lauter bona delectabilia.

Jene Ethik aber, die im Menschenleben Geist anerkennt, ist als

Ethik der Neuzeit durch und durch rationalistisch orientiert. Ich
verstehe unter Rationalismus in der Ethik jene Lebensrichtung, die
den Geist mit der Vernunft identifiziert, die den Geist mit dem Denken
anheben läßt, die im Ordnen und in der Ordnung das Höchste sieht.
Was der Rationalismus im modernen Leben, das ist der Conceptualismus
im modernen Wissen und der Liberalismus in der modernen Politik.
Liberalismus, Conceptualismus, Rationalismus, Formalismus, Idealismus
sind Geist ohne Substanz, menschliches Machwerk ohne Natur, Ord-

1 Vortrag, gehalten auf der Lektorenkonferenz in Vallendar bei Koblenz
im September 1932.



Natur und Person in der Ethik 53

nungsgefüge ohne Wert, Rahmen ohne Inhalt, Wege ohne Ziel. Wir
haben heutzutage viel zu viel « Ordnung » in der Welt. Daher die

große Unordnung. In früheren Zeiten hat man das Augenmerk
zunächst auf das gerichtet, was man ordnen, was man organisieren, was

man kunst- und sinnvoll zusammenfügen wollte. In unserer Zeit wird
geordnet, um zu ordnen, organisiert, um zu organisieren. Das ist
Rationalismus. Der Rationalismus ist das Kind der Neuzeit. Noch
mehr aber ist die Neuzeit das Kind des Rationalismus. Selbst die
Besten unserer Führer stehen im Banne des Rationalismus. Heinrich
Richert hat Recht, wenn er Kant den Philosophen der modernen

Kultur preist. Langsam ist der Rationalismus im Laufe der
Jahrhunderte gewachsen, bis er nach mühevollem Ringen in Kant zum
vollen Bewußtsein kam. Das spezifisch menschliche Leben besteht
nach Kant im Denken. Im Denken erschöpft sich der Geist. Durch
das Denken kann er absolut selbständig Ordnung schaffen. Durch das

reine Denken schafft er Ordnung im Chaos der Empfindungen, durch
das praktische Denken schafft er Ordnung im Chaos seiner
Leidenschaften. Praktisch heißt die Vernunft bei Kant, weil in ihr Denken
und Wollen eins sind. Frei heißt dieses Denken und Wollen, insofern

es unabhängig ist von aller Erfahrung und unbeeinflußt durch alle

sinnlichen Motive. Die praktische Vernunft — auch Freiheit genannt
— offenbart sich im kategorischen Imperativ, also in der Form des

Sollens. Das geistige Wollen tut sich im Sollen kund, weil es in einem

beständigen Kampfe steht wider den Ansturm der Reize der
sinnlichen Natur. Die menschliche Person als individuum rationalis naturae
wird also von Kant so verstanden : Der sinnliche Mensch ist das

Individuum. Er nennt es auch empirische Person. Der geistige Mensch

ist die rationalis natura. Und diese natura rationalis wird in ein

abstraktes Denken und Wollen verflüchtigt. Er nennt dieses Ab-
straktum auch zuweilen Person, mit Vorliebe aber Persönlichkeit. Kant
ist wirklich Ethiker, denn er richtet den Blick auf das Ganze, aber
sein Ganzes ist ein abstraktes.

Während Kant einen hohen Zaun zwischen dem ordnenden Denken
und dem gegebenen Inhalt, zwischen dem geistigen Menschen und
dem leidenschaftlichen Individuum aufgerichtet hatte, reißen die drei
Stürmer Fichte, Schelling und Hegel diesen Zaun nieder. Sie erklärten
das Denken als schöpferisch auch in bezug auf den Inhalt. Diese These

ließ sich nur dadurch durchführen, daß sie auch den Inhalt in Ordnung
auflösten. Denn es blieb dabei : Denken ist Ordnen. Zu dieser Antwort



54 Natur und Person in der Ethik

hat Kant selbst ihnen eine Handhabe geboten für den Doppelsinn des

Wortes « objektiv ». Einmal bedeutet bei Kant « objektiv » das Gegebene.
Sodann bedeutet das Objektive das Allgemeingültige und Notwendige.
Die zweite ist für Kant die höhere Objektivität. Nun suchten die
Idealisten, vor allem Hegel, den ganzen Inhalt der Natur und den ganzen
Befund des Menschenlebens in lauter Beziehungen der Notwendigkeit
und Allgemeinheit aufzulösen. Und so glaubten sie das Objekt in seiner

ganzen Breite vom Subjekt, das Sein in seinem ganzen Umfang vom
Denken hergeleitet zu haben. Diese sind größere Philosophen als Kant,
denn der Blick richtete sich auf das umfassendste Ganze.

Daß der Inhalt uns und mit uns auch Kant als gegeben erscheinen
muß bezw. erscheinen mußte, erklären sie so : Das Denken kommt
nur allmählich und vorläufig bei wenigen Auserwählten zum
Vollbewußtsein. So lange aber der Inhalt noch nicht voll und ganz
durchsichtig gemacht ist durch das Denken, erscheint er notwendig als

Inhalt. Denn Inhalt sein, Gegeben sein, Objekt sein, heißt eben soviel
als « noch nicht ganz überwunden sein ». Gegeben ist etwas nur so

weit, als das Denken es noch nicht durchdrungen hat. Der Rationalismus
Kants ist hier zu Ende gedacht.

Das Sollen, das bei Kant den ersten Platz inne hatte, mußte von
seiner Stelle hinunterrücken und sich mit. einem untergeordneten
Plätzchen in der Entwicklung des praktischen Denkens begnügen.
An die oberste Stelle tritt nun bei Hegel das Bewußtsein der absoluten
Freiheit, die aber gerade so abstrakt ist, wie das Sollen bei Kant. Person

und Persönlichkeit ist also auch hier ein Abstraktum. Das Ganze,

das ihm vorschwebt, ist nur ein abstraktes.
Und da das Person-Sein bei Kant und Hegel nur ein abstraktes

Sein ist, muß sich notwendigerweise auch das Sittlich-Sein in ein rein
abstraktes Sein und das Sittlich-Gut- bezw. Bös-Sein in ein ausschließlich

abstraktes Sein verflüchtigen. Auf die Frage : Was ist ein sittlicher
Mensch, antwortet Kant : Der sittliche Mensch ist die Menschheit in
seiner Person, m. a. W. das Reich des Sollens, soweit es in der
empirischen Person in die Erscheinung tritt. Und auf die Frage : Was ist
der sittlich gute Mensch, antwortet Kant : Der sittliche und sittlich gute
Mensch ist ein und dasselbe. Sittlichkeit im allgemeinen und das sittlich

Gute decken sich. Und beide identifizieren sich mit dem Geistigen
im Menschen. Das Geistige aber ist ein Bündel von abstrakten Formen.
Das Geistige kann nicht fehlen. Geistigen Hochmut erkennt Kant nicht
an. Hochmut ist ihm nur sinnlicher Übermut. Überhaupt ist Träger



Natur und Person in der Ethik 55

des Bösen nur der sinnliche Mensch, der sich an die Stelle der geistigen
oder sittlichen oder guten Menschen setzt.

Das einzig Erfreuliche bei dieser trostlosen Sachlage ist, daß Kant
den Mut aufbrachte, seiner Ethik und — da er seine Ethik mit der

Ethik überhaupt identifizierte — der Ethik den wissenschaftlichen
Charakter abzusprechen. Wissenschaft ist eben nicht möglich, ohne

Subjekt und Objekt. Der Kant'schen Ethik aber fehlt das Subjekt
der Ethik, die ringende Person und das Objekt der Ethik, Vollendung
der Person. Es bleibt nur die Feststellung des ethischen Erlebnisses

übrig.
Was Kant nur zur Plälfte ausdachte, hat Hegel zu Ende gedacht.

Hegel sieht die Menschheit (Abstraktum) nicht mehr ausschließlich im
Sollen, wie Kant, sondern in der absoluten Freiheit. (Das höchste

Abstraktum.) Persönlichkeit Freiheit — Sittlichkeit Freiheit — das

höchste Gut Freiheit. Und die Ethik als Philosophie wird verschlungen
von der Philosophie der Geschichte, als der Philosophie des Fortschrittes
der Menschheit im Bewußtsein der Freiheit.

Das bischen Ernst, das in der Ethik Kants immerhin noch liegt,
ist hier vollständig verschwunden, der Freiheitstaumel schreitet keck
über das Sollen hinweg und die Ethik als Philosophie wird nur noch
für die Geschichte der Vergangenheit anerkannt, für die Zukunft aber
als überwundener Standpunkt beiseite geschoben.

Das Ungenügende und Einseitige der Ethik Kants und seiner

Nachfolger — und das ist die neuzeitliche Ethik — hat kein zweiter
so scharfsinnig herausgefunden und so wuchtig dargestellt, wie Max
Scheler. Was Max Scheler sonst noch geschrieben hat, darf man ruhig
beiseite legen. Nur seine « materiale Wertethik» hat bleibende Bedeutung.

Sie bedeutet den Höhepunkt seines philosophischen Schaffens.

Sie kann nur aus ihrem Gegensatz zu Kant verstanden werden. Er
ist Sieger. Sein Haupthieb gegen Kant liegt in seinem Satz : « Personwert

ist höchster Wert ». Man mag meinetwegen auch in seiner Ethik
alles übrige streichen. Solange der Satz steht : « Der Personwert ist
höchster Wert », bleibt die Ethik Kants geschlagen. Metaphysisch hat
Scheler die Person nicht begriffen. Er identifiziert die Person fälschlich
mit dem Geist, trennt Geist, Seele und Leib so, daß sie nur noch

dynamisch zusammenhängen, er faßt auch den Geist rein aktualistisch,
er hat die Bedeutung des Abstrakten auch in der Ethik durchaus
nicht erkannt. Das hindert aber nicht, einzugestehen, daß Scheler als

Ethiker in das Geistige der menschlichen Person Einblicke gewonnen



56 Natur und Person in der Ethik

hat, die ihm in der Geschichte der Ethik einen bleibenden Platz sichern
werden. Der menschliche Geist — wiederholt Scheler in einem fort —
ist kein Gedankending, kein Begriff, kein unbekanntes X, kein
Luftgebilde, sie ist das Konkreteste und Reellste, was es in der Welt gibt.
Und wenn er so hartnäckig Geist und Person als ein und dasselbe

ansah, so lag der tiefere Grund dafür in der festesten seiner

Überzeugungen, daß unser Geist etwas Konkretes sei. An Konkretes aber
denkt jeder, wenn er von Person spricht.

Scheler sah richtig ein, daß hinter der lebendigen, freien, beweglichen,

sich ihrer Verantwortung bewußten Person etwas Höheres,
Unwandelbares stehe. Es war ihm ganz klar, daß dieses Höhere und
Unwandelbare nicht das Sollen Kants und nicht die Freiheit Hegels
sein könne. Denn — sagte er sich — alle Freiheit ist in einer geistigen
Notwendigkeit, alles Sollen in einem geistigen Müssen, alle suchende

Vernunft in einer feststehenden Einsicht, alle Ordnung in einem
unveränderlichen Maß verankert. Diesem maßvollen geistigen Müssen, das
das Sittlichsein-Können begründet, wendet der Ethiker Scheler seine

ganze Aufmerksamkeit zu. Unglücklicherweise verbündet er sich an
diesem entscheidenden Punkte seiner tiefschürfenden Untersuchungen
mit dem Ontologismus, von dem er doch aus der Geschichte der
Theologie und Philosophie hätte wissen müssen, daß er in allen seinen

geschichtlichen Formen Bankerott gemacht habe. Aber er hält krampfhaft

an ihm fest. So heftet er die Person unmittelbar an Gott an.
Die menschliche Person, sittlich gefaßt, wird zu einem Lichtstrahl
der Liebe, mit der Gott sich selbst liebt. Er sucht das Ganze, aber findet
es nicht.

Damit ist die Stellungnahme Schelers zum Problem des Sittlichguten

zum vornherein bestimmt. Wenn die Person ein Lichtstrahl der

göttlichen Liebe ist, dann ist Person, sittliche Person und sittlicßgute
Person ein und dasselbe. Er sucht zwar zu unterscheiden, verwickelt
sich aber fortwährend in Widersprüche, er bemüht sich, das Sittlichböse

zu erklären, greift dabei aber zu den widersinnigsten Theorien.
Und doch kann es dem aufmerksamen Leser seiner Ethik nicht
entgehen, daß Scheler auch bei diesen peinlichsten Partien seiner Ethik
in all seinem Hin und Her, in seinem Ringen und Kämpfen, in seinen

Lichtblicken und seinen tollsten Einfällen im Grunde doch nur von
der Absicht geleitet war, jene Stelle im Personwesen des Menschen

ausfindig zu machen, die seine Entscheidung zwischen Gut und Böse

ursprünglich möglich macht. Er sucht das Ganze, aber findet es nicht.



Natur und Person in der Ethik 57

Er hat das Richtige nicht getroffen. Der Ontologismus war schuld
daran. Die Lehre des hl. Thomas kannte er nicht und das, was er
davon kannte, verstand er nicht. Trotzdem soll ihm das Verdienst

ungeschmälert bleiben, auf den Kernpunkt der Ethik, die menschliche

Person, wieder mutig und kraftvoll hingewiesen zu haben.

Kraft seiner Hinneigung zum Ontologismus machte sich Scheler

auch die dem Ontologismus verwandte Phänomenologie Husserls zu
eigen. Nachdem er nämlich die sittliche Person zum ersten Mal entdeckt
zu haben glaubte, machte er sich daran, auch das Wesen und die

Wesenszusammenhänge der übrigen sittlichen Werte durchsichtig zu machen.
Wie Husserl die Wesen und Wesenszusammenhänge in der Objektwelt
vom Subjekt her begreiflich machen wollte, so suchte nun Scheler die
wesentlichen Wertzusammenhänge von der sittlichen Person her zu
begründen. Die Wertrangordnung hat er ganz richtig eingesehen, aber

nur in ihrem Bestände, nicht in ihrem Grunde, denn seine Begründung
ist verfehlt, weil ihm das Ganze nicht sichtbar wurde.

Von der Rangordnung der Werte leitet er endlich die Rangordnung
der sittlichen Gemeinschaften her. Hier sind seine Stellungen der
Probleme besser als seine Lösungen. Es fehlt ihm der Begriff der
Gemeinschaft.

Die rationalistische Ethik hat in ihrem System für die menschliche
Person keinen Platz, in der personalistischen Ethik Schelers ist die
Person alles — Anfang, Mitte und Ende. Das Studium der modernen

Philosophie ist — für sich allein genommen — unfruchtbar. Der Gewinn,
den man daraus erzielt, steht zur Zeit und Mühe, die man darauf
verwenden muß, im umgekehrten Verhältnis. In Verbindung mit dem

Studium des hl. Thomas aber kann das Studium der neuzeitlichen

Philosophie kostbar sein. Sie lehrt uns den hl. Thomas schätzen, weil
ihre maßlose Übersteigerung von Einseitigkeiten uns erst den vollen
Wert der goldenen Maße in der Lehre des hl. Thomas zum Bewußtsein

bringt. So ist es mit dem Personbegriff in der thomistischen Ethik.
Die Person steht im Mittelpunkt der Ethik des hl. Thomas. Das gilt
von seiner Ethik des Zweckes, der Ethik des actus humanus, der Ethik
der Formen und Normen der Sittlichkeit, der Ethik der Tugend, wie
auch seiner Gemeinschaftsethik.

Die Person ist aber dem hl. Thomas nur verständlich im engsten

Zusammenhang mit der Natur. Die Einsicht, daß die Natur weit über
alle physischen und psychischen Gebiete hinaus in das Geistige hineinreiche,

ist der ganzen Neuzeit vollständig abhanden gekommen.



58 Natur und Person in der Ethik

Unter Natur versteht die Neuzeit immer etwas Untermenschliches.
Bei Thomas dagegen ist die geistig-sinnliche Natur das Prinzip der
Person. «Ex unione animae et corporis résultat in homine duplex
unitas — unitas naturae et unitas personae. » Die Natur ist Person —
Person ist Natur. Natur ein Ganzes — auf ein Ganzes gerichtet,
Person ist das Ganze vollendet. Natur das Ganze in abstracto,
Person das Ganze in concreto.

Bevor ich auf dieser Grundlage die Ethik des hl. Thomas in ihren
Grundzügen darstelle, schicke ich 3 Sätze voraus, die ich aber hier
nicht weiter erörtere :

1. Satz : Die sittliche Natur und die sittliche Person des Menschen

setzt die menschliche Natur und die menschliche Person in der ontischen

Ordnung voraus. Sonst verfällt man dem Aktualismus in der Ethik.
2. Satz : Die menschliche Natur ist das letzte innere Prinzip alles

sittlich Guten, die Person Christi ist das letzte innere Prinzip alles

göttlich Guten im Menschen. I11 diesem Satz kommt der Unterschied
beider Ordnungen treffend zum Ausdruck.

3. Satz : « Persona significat aliquid nobilissimum in toto genere
entis. » Dieser Satz drückt aus, dass nicht nur Personwert höchster

Wert, sondern auch Personsein höchstes Sein sei.

Thomas beginnt seine Ethik mit dem Zweck. Er lehnt sich dabei

an Aristoteles an. Der Zweck ist ein zweifacher, besser gesagt : Der
Zweck wird auf zweifache Weise intendiert. Das eine Mal in abstracto,
das andere Mal in concreto. Der erste ist gegeben, der zweite ist
aufgegeben. Gegeben ist der Zweck in der Natur. Der erste ist das Gute

im allgemeinen, der zweite ist das Gute in der konkreten Vollendung.
Ja, Aristoteles wagt zu sagen : b -Hot; ouutç än-iv. Aufgegeben ist
der konkrete Zweck der Person. Der Zweck im allgemeinen ist Grund
und Maß für die Realisierung der Zwecke im besonderen. Die Person

realisiert die Zwecke, die Natur ist das Prinzip aller Realisierungen der
Person. Darum hat der Zweck in concreto immer dem Zweck in
abstracto zu entsprechen. Die Natur ist durch und durch realistisch.

Die Natur verbürgt die Objektivität und Realität der Zwecke.

Mit ihrem ganzen Wesen leistet die Natur diese Bürgschaft. Natur,
die sich in Träumereien verlöre, wäre Natur und zugleich Unnatur.
Darüber muß man sich in keinen Streit einlassen. Das ist Sache einer
elementaren Einsicht. Die Person kann — wie im Denken so auch

im Leben — den Zusammenhang mit der Wirklichkeit verlieren. Sie

kann das aber nur dadurch, daß sie den Zusammenhang mit der Natur



Natur und Person in der Ethik 59

aufgibt. Der Charakter des Allgemeinen und Abstrakten, mit dem die

Behauptungen und Forderungen der Natur behaftet sind, ändert nichts
an der Tatsache, daß die Natur Prinzip aller Objektivität und Realität
im Menschenleben ist. Allerdings ist sie nicht Prinzip der Objektivität
und Realität im Sinne der Materialisten. Denn es steckt Geist in der
Menschennatur. Und im Abstrakten und Allgemeinen offenbart sich
eben der Geist. Dadurch, daß wir abstrakt und im allgemeinen denken,
sind wir von Natur aus befähigt, die materielle Welt nicht nur uns

gegenüberzustellen, sondern auch zu beherrschen und dadurch, daß

unserem Denken das Allerallgemeinste und Allerabstrakteste zugrunde
liegt, sind wir von Natur aus instand gesetzt, uns zu Gott zu erheben.

Diejenigen, die der Philosophie des Abstrakten und Allgemeinen eine

Philosophie des Konkreten und Lebendigen gegenüberstellen, sollten
doch bedenken, daß der säkulare Kampf gegen das Allgemeine und
Abstrakte im Grunde dem menschlichen Geiste gilt und daß dadurch das

Ganze in der zweifachen Form des Abstrakten und Konkreten
verzettelt wird.

An die zweite Stelle seiner Ethik setzt Thomas von Aquin die
Lehre vom Actus humanus. Der Actus humanus ist personaler Art.
Die Person setzt den Akt. Actus sunt suppositorum. Die Natur setzt
keinen Akt. Die Natur ist aber das Prinzip des menschlichen Aktes.
Der menschliche Akt ist ein überlegter Akt. Überlegung aber setzt
Überlegenheit voraus. Die Person ist allen Einzelzwecken überlegen,
weil die Natur es nicht auf diesen oder jenen Zweck im allgemeinen
abgesehen hat. Die Person kann vernünftig denken, kann Zwecke
vorziehen und nachsetzen, kann die Mittel frei auswählen, weil in der
menschlichen Person eine Edelnatur liegt, deren tiefstes Wesen Liebe

zum Guten in allem ist. Die Liebe zum Guten erhebt die Person über
alles das, was nicht das Gute in Person ist. Die Liebe zum Guten ist
der Grund alles Fortschrittes des Menschen und der Menschheit. Die
Liebe zum Guten ist die formale Bedingung der Möglichkeit der menschlichen

Rangordnung der Werte. Eine kurze Reflexion macht das klar.
Das Prinzip des Fortschrittes muß unwandelbar sein und muß, damit
man messen kann, das Gute, das Bessere und das Beste auf formale
Art unveränderlich in sich schließen. Die Liebe zum Guten aber als

Natur ist unwandelbar und besagt das Gute, das Bessere und Beste
in einem : Was kann denn besser sein als das Gute als Gutes Über
die konkrete Rangordnung der Werte jedoch entscheidet die Person.
Was für die Person gut, was für die Person besser, was für die Person



6o Natur und Person in der Ethik

das Beste ist, darüber entscheidet die Person. Allerdings anf Grund
der Natur.

Bisher ist erst festgestellt, wie Person in der Natur und Natur
in der Person das spezifisch menschliche Leben fundieren. Es kommt
nun darauf an, jene Stelle ausfindig zu machen, an der das Sittliche
ursprünglich aufleuchtet. Das Naturwollen ist ein sinnlich-geistiges
Müssen. Natur und Notwendigsein ist ein und dasselbe. Das Müssen

aber kann nicht als sittlich angesprochen werden. Das sittliche Wollen
ist freies Wollen. Das freie Wollen liegt für sich allein genommen
auch noch nicht in der Ordnung der Sittlichkeit. Damit von einem
sittlichen Akte gesprochen werden kann, muß das freie Wollen als
unter einem Sollen stehend gedacht werden. Und wie ist das Sollen

zu erklären Im Sollen unmittelbar die Stimme Gottes sehen, heißt
so viel als einen Deus ex machina zu Hilfe rufen. Das Sollen

entspringt aus dem Inneren des Menschen. Es ist unmöglich, einen
anderen Erklärungsgrund im Menschen zu entdecken, als die
Verbindung von Natur und Person. An jenem Punkte des Menschenwesens,

an dem das geistige Müssen der Natur das freie Wollen der
Person berührt, quillt das Sollen hervor. Auf jenen Punkt muß man
hinschauen, dann sieht man das Werden des Sollens. Weitere
Erklärungen könnten die Sache nur verdunkeln. Das Sollen ist eine in der
Natur begründete Forderung, die die Person an sich selbst stellt.
Das Sollen reicht so weit, als Natur und Person des Menschen. Die
absolute Notwendigkeit, mit der die Natur auf das Gute als solches

im allgemeinen abzielt, wird in das Sollen umgewandelt und in der Form
des Imperativs ausgedrückt, sobald sie in Verbindung mit der Person

gefaßt wird. « Du sollst das Gute wollen und das Böse hassen. »

Alle weiteren Ausstrahlungen dieses fundamentalen Sollens — mag
es sich um das allgemeine Prinzip der Ehrfurcht in bezug auf das

Höhere, mag es sich um das Prinzip der Liebe und Gerechtigkeit in
bezug auf Seinesgleichen, mag es sich um das Prinzip der Scham-

haftigkeit und der damit verbundenen Askese, in bezug auf das

Niedere im Menschen, mag es sich um das Prinzip der Beherrschung
der Erde in bezug auf das Außere handeln — sind allgemein verpflichtende

Leitlinien, an die die Person in der Vollentfaltung ihrer sittlichen
Persönlichkeit sich zu halten hat. Der Kulminationspunkt des Sollens

liegt im Gewissen. Das Gewissen ist das Persönlichste, und wenn es

vollkommen ist, zugleich das Natürlichste des Menschen, weil die

ganze Natur mit all ihren Antrieben und Anreizen und die ganze



Natur und Person in der Ethik 61

konkrete Person mit all ihren Haltungen und Hemmungen im Ver-
bindlichkeits- und Verantwortungsgefühl des Gewissens jeweils ihren
Ausdruck findet.

Nicht nur das Sittengesetz im allgemeinen, sondern auch das

Gewissen bindet den einzelnen auf absolute Art, weil das Gewissen

ja nichts anderes ist als das in der Person konkret gewordene Sittengesetz.
Auf Grund der vorangegangenen Erörterungen ist es nicht mehr

schwer, eindeutig zu bestimmen, was sittlich gut bezw. sittlich böse

sei. Das sittlich Gute bezw. sittlich Böse wird zunächst vom menschlichen

Akte ausgesagt, sofern er mit dem Sollen übereinstimmt bezw.

ihm widerstreitet. Die menschliche Natur aber hat es nicht auf die

sittliche Güte einzelner Akte abgesehen. Ihr liegt alles daran, daß

die Person vollgut werde. Denn die Natur ist Prinzip, die Person ist
der Terminus. Die Vollgüte der Person aber ist die Tugend. Die
Person ist Trägerin der Tugend, die Natur ist das Prinzip der Tugend.
Die Tugendlehre ist mithin das Wichtigste in der Ethik. Und die

Ethik des hl. Thomas ist und bleibt deshalb die klassische Ethik,
weil sie die Tugendlehre so meisterhaft begründet hat. Die Tugend
hat vier Eigenschaften : sie muß sittlich einsichtsvoll sein. Denn die

Tugend gedeiht nur im Lichte. Sie muß sich frei betätigen. Denn

jeder muß sich selbst tugendhaft machen. Sie muß sich selbst treu
bleiben. Denn Wankelmut ist der Tod der Tugend. Sie muß
maßhalten. Denn Einseitigkeit verträgt sich nicht mit der Tugend. Nun
ist aber die menschliche Natur nichts anderes als Einsicht, Überlegung,

Beständigkeit und harmonischer Ausgleich im Prinzip. Die Person
aber verwirklicht diese vierfache Absicht der Natur im konkreten
Leben durch den Erwerb der Tugend. Natur und Person wirken in
der Entfaltung der sittlichen und sittlich vollguten Person zusammen.

Die Natur geht auf das Ganze. Das letzte Ganze, das ihr am
Herzen liegt, ist die vollgute Person. Es gibt aber noch ein anderes

Ganzes, das die menschliche Natur intendiert. Es ist ein Ganzes, aber

es ist nicht das letzte Ganze, das die Natur beabsichtigt. Es steht
vielmehr im Dienste der Vollendung der Person. LTid dieses Ganze

ist die menschliche Gemeinschaft.
Über das Problem « Individuum und Gemeinschaft » ist in den

letzten Jahren viel Tinte vergeudet und viel Papier verschwendet
worden. Die Frage : Ist das Individuum der Gemeinschaft oder die
Gemeinschaft des Individuums wegen da, wurde reichlich erörtert. Bei
diesen Erörterungen wurde der Rationalismus in eine heillose Sackgasse



62 Natur und Person in der Ethik

gedrängt. Für den Rationalismus konnte die Frage nur den Sinn haben :

« Ist der Mensch der öffentlichen Ordnung oder ist die öffentliche
Ordnung des Menschen wegen da » Kraft seiner Grundanschauung
muß der Rationalismus sich für die erste Alternative entscheiden. Die

Strömung der Zeit dagegen ist für die zweite Alternative. In unseren
Tagen sucht der Nationalismus den Rationalismus mit Gewalt
durchzusetzen. Der heutige Nationalismus ist nichts anderes als gewalttätiger

Rationalismus. Er wird sein Ziel nicht erreichen. Denn der
Mensch ist nicht der öffentlichen Ordnung, sondern die öffentliche

Ordnung ist des Menschen wegen da. Der Mensch ist der Zweck der

Natur. Alle Institutionen der menschlichen Gemeinschaft haben die

Vollentwicklung der menschlichen Person zum Zwecke.

Die Natur will, daß ihre Person vollkommen werde. In diesem

Willen erschöpft sich das Wesen der menschlichen Natur. In allen
Einzelmenschen aber ist die nämliche spezifische Natur. Die Natur
will also, daß alle Menschen vollkommen werden. Nicht alle Menschen

sollen nach der Absicht der Natur gleich vollkommen werden. Jeder
auf seine Weise. Die einzelnen Menschen sind sehr verschieden. Es

gibt Gute und Schlechte, Starke und Schwache, Große und Kleine,
Vollkommene und Unvollkommene. Für den Physiker und Physiologen
und Psychologen mag das ein Gesetz sein. Für den Ethiker ist das

kein Gesetz, sondern eine Tatsache, und in dieser Tatsache sieht er
dann das ethische Gesetz der vernünftigen Natur am Werke. Die
menschliche Natur, die immer realistisch ist und mit den gegebenen
Verhältnissen rechnet, fordert, daß alle Menschen in gegenseitigem Geben

und Nehmen sich wechselseitig auf dem Wege zur persönlichen
Vollendung unterstützen. Sie verlangt auch, daß die Personen, die im
Rahmen der Gemeinschaft eine führende Stellung innehaben, das Recht
setzen und das Recht wahren und gegen gewalttätige Individuen mit
Gewalt vorgehen.

Wenn wir von der übernatürlichen Ordnung absehen, ist die
menschliche Natur die erste Auktorität auf Erden. Sie ist unmittelbar
Mandatar Gottes. Jede positive menschliche Auktorität ist auf
natürlichem Gebiete Mandatar der Natur. Alle jene, die hier auf Erden
kommandieren und Gesetze geben und Gehorsam beanspruchen wollen,
müssen das Naturgesetz und das Naturrecht studieren, damit sie den

Weg zum Ziele sehen und den anderen sichtbar machen können.


	Natur und Person in der Ethik

