Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Natur und Person in der Ethik
Autor: Rohner, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762593

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Natur und Person in der Ethik.'

Von P. Ant. ROHNER O. P., Freiburg.

Die Ethik ist die Philosophie des vollguten Menschenlebens. In
dieser Definition finden sich wohl alle Ethiker zusammen. Die Ethiker
aber gehen weit auseinander in der Beantwortung der Frage: Was
ist vollgutes Menschenleben, was ist ganz gutes Menschenleben ?

Die Ethik steht auf der gleichen Hohe wie die Logik und die
Metaphysik. Alle diese drei philosophischen Disziplinen richten ihren
Blick auf das Ganze.

Im Menschen bedeutet sowohl die Natur wie auch die Person das
Ganze. Das Ganze des Menschen aber stellt sich anders dar in der
verniinftigen Natur, anders in der Person. Jede Ethik also, die sich
ithres Problems bewullt bleibt, wird auf die Natur und die Person des
Menschen ihr Hauptaugenmerk richten.

Zum vornherein fallen mithin aus dem Betriebe der Ethik alle
jene Richtungen aus, die sich eudaimonistisch oder utilitaristisch
nennen. Diesen Richtungen fehlt der Geist. Das spezifisch menschliche
Ganze wird vom Geiste beherrscht. Wo dieser — wie im Eudaimonismus
und Utilitarismus — nicht anerkannt wird, fillt das Menschenleben in
lauter Stiicke auseinander. Da kann nicht mehr von einem Ganzen
die Rede sein. Aus lauter bona utilia kommt nie ein vollgutes Menschen-
leben zustande. Noch weniger aus lauter bona delectabilia.

Jene Ethik aber, die im Menschenleben Geist anerkennt, ist als
Ethik der Neuzeit durch und durch rationalistisch orientiert. Ich
verstehe unter Rationalismus in der Ethik jene Lebensrichtung, die
den Geist mit der Vernunft identifiziert, die den Geist mit dem Denken
anheben 1iBt, die im Ordnen und in der Ordnung das Hdéchste sieht.
Was der Rationalismus im modernen Leben, das ist der Conceptualismus
im modernen Wissen und der Liberalismus in der modernen Politik.
Liberalismus, Conceptualismus, Rationalismus, Formalismus, Idealismus
sind Geist ohne Substanz, menschliches Machwerk ohne Natur, Ord-

1 Vortrag, gehalten auf der Lektorenkonferenz in Vallendar bei Koblenz
im September 1932.



Natur und Person in der Ethik 53

nungsgefiige ohne Wert, Rahmen ohne Inhalt, Wege ohne Ziel. Wir
haben heutzutage viel zu viel « Ordnung» in der Welt. Daher die
grofe Unordnung. In fritheren Zeiten hat man das Augenmerk zu-
nichst auf das gerichtet, was man ordnen, was man organisieren, was
man kunst- und sinnvoll zusammenfiigen wollte. In unserer Zeit wird
geordnet, um zu ordnen, organisiert, um zu organisieren. Das ist
Rationalismus. Der Rationalismus ist das Kind der Neuzeit. Noch
mehr aber ist die Neuzeit das Kind des Rationalismus. Selbst die
Besten unserer Fiihrer stehen im Banne des Rationalismus. Heinrich
Rickert hat Recht, wenn er Kant den Philosophen der modernen
Kultur preist. Iangsam ist der Rationalismus im Laufe der Jahr-
hunderte gewachsen, bis er nach miihevollem Ringen in Kant zum
vollen Bewultsein kam. Das spezifisch menschliche Leben besteht
nach Kant im Denken. Im Denken erschopft sich der Geist. Durch
das Denken kann er absolut selbstindig Ordnung schaffen. Durch das
reine Denken schafft er Ordnung im Chaos der Empfindungen, durch
das praktische Denken schafft er Ordnung im Chaos seiner Leiden-
schaften. Praktisch hei3t die Vernunft bei Kant, weil in ihr Denken
und Wollen eins sind. Frei heilt dieses Denken und Wollen, insofern
es unabhingig ist von aller Erfahrung und unbeeinflulit durch alle
sinnlichen Motive. Die praktische Vernunft — auch I‘reiheit genannt
— offenbart sich im kategorischen Imperativ, also in der Form des
Sollens. Das geistige Wollen tut sich im Sollen kund, weil es in einem
bestindigen Kampfe steht wider den Ansturm der Reize der sinn-
lichen Natur. Die menschliche Person als individuum rationalis naturae
wird also von Kant so verstanden: Der sinnliche Mensch ist das
Individuum. Er nennt es auch empirische Person. Der geistige Mensch
ist die rationalis natura. Und diese natura rationalis wird in ein
abstraktes Denken und Wollen verfliichtigt. Er nennt dieses Ab-
straktum auch zuweilen Person, mit Vorliebe aber Personlichkeit. Kant
ist wirklich Ethiker, denn er richtet den Blick auf das Ganze, aber
sein Ganzes ist ein abstraktes.

Wiihrend Kant einen hohen Zaun zwischen dem ordnenden Denken
und dem gegebenen Inhalt, zwischen dem geistigen Menschen und
dem leidenschaftlichen Individuum aufgerichtet hatte, reilen die drei
Stiirmer Fichte, Schelling und Hegel diesen Zaun nieder. Sie erklirten
das Denken als schopferisch auch in bezug auf den Inhalt. Diese These
lie} sich nur dadurch durchfiihren, da3 sie auch den Inhalt in Ordnung
auflésten. Denn es blieb dabei : Denken ist Ordnen. Zu dieser Antwort



54 Natur und Person in der Ethik

hat Kant selbst ihnen eine Handhabe geboten fiir den Doppelsinn des
Wortes « objektiv ». Einmal bedeutet bei Kant « objektiv » das Gegebene.
Sodann bedeutet das Objektive das Allgemeingiiltige und Notwendige.
Die zweite ist fiir Kant die hohere Objektivitit. Nun suchten die
Idealisten, vor allem Hegel, den ganzen Inhalt der Natur und den ganzen
Befund des Menschenlebens in lauter Beziehungen der Notwendigkeit
und Allgemeinheit aufzulésen. Und so glaubten sie das Objekt in seiner
ganzen Breite vom Subjekt, das Sein in seinem ganzen Umfang vom
Denken hergeleitet zu haben. Diese sind gréere Philosophen als Kant,
denn der Blick richtete sich auf das umfassendste Ganze.

Daf3 der Inhalt #ns und mit uns auch Kant als gegeben erscheinen
mull bezw. erscheinen multe, erkliren sie so: Das Denken kommt
nur allmihlich und vorlidufig bei wenigen Auserwihlten zum Voll-
bewultsein. So lange aber der Inhalt noch nicht voll und ganz durch-
sichtig gemacht ist durch das Denken, erscheint er notwendig als
Inhalt. Denn Inhalt sein, Gegeben sein, Objekt sein, heilt eben soviel
als «noch nicht ganz iiberwunden sein». Gegeben ist etwas nur so
weit, als das Denken es noch nicht durchdrungen hat. Der Rationalismus
Kants ist hier zu Ende gedacht.

Das Sollen, das bei Kant den ersten Platz inne hatte, mu3te von
seiner Stelle hinunterriicken und sich mit, einem untergeordneten
Plitzchen in der Entwicklung des praktischen Denkens begniigen.
An die oberste Stelle tritt nun bei Hegel das Bewul3tsein der absoluten
Freiheit, die aber gerade so abstrakt ist, wie das Sollen bei Kant. Person
und Personlichkeit ist also auch hier ein Abstraktum. Das Ganze,
das ihm vorschwebt, ist nur ein abstraktes.

Und da das Person-Sein bei Kant und Hegel nur cin abstraktes
Sein ist, mubB sich notwendigerweise auch das Sittlich-Sein in ein rein
abstraktes Sein und das Sittlich-Gut- bezw. Bos-Sein in ein ausschliel3-
lich abstraktes Sein verfliichtigen. Auf die Frage : Was ist ein sittlicher
Mensch, antwortet Kant : Der sittliche Mensch ist die Menschheit in
seiner Person, m. a. W. das Reich des Sollens, soweit es in der empi-
rischen Person in die Erscheinung tritt. Und auf die Frage : Was ist
der sittlich gute Mensch, antwortet Kant : Der sittliche und sittlich gute
Mensch ist ein und dasselbe. Sittlichkeit im allgemeinen und das sitt-
lich Gute decken sich. Und beide identifizieren sich mit dem Geistigen
im Menschen. Das Geistige aber ist ein Biindel von abstrakten Formen.
Das Geistige kann nicht fehlen. Geistigen Hochmut erkennt Kant nicht
an. Hochmut ist ihm nur sinnlicher Ubermut. Uberhaupt ist Triger



Natur und Person in der Ethik 55

des Bosen nur der sinnliche Mensch, der sich an die Stelle der geistigen
oder sittlichen oder guten Menschen setzt.

Das einzig Erfreuliche bei dieser trostlosen Sachlage ist, da Kant
den Mut aufbrachte, seiner Ethik und — da er seine Ethik mit der
Ethik {iberhaupt identifizierte — der Ethik den wissenschaftlichen
Charakter abzusprechen. Wissenschaft ist eben nicht mdoglich, ohne
Subjekt und Objekt. Der Kant'schen Ethik aber fehlt das Subjekt
der Ethik, die ringende Person und das Objekt der Ethik, Vollendung
der Person. Es bleibt nur die Feststellung des ethischen Erlebnisses
iibrig.

Was Kant nur zur Hilfte ausdachte, hat Hegel zu Ende gedacht.
Hegel sieht die Menschheit (Abstraktum) nicht mehr ausschlieBlich im
Sollen, wie Kant, sondern in der absoluten Freiheit. (Das hochste
Abstraktum.) Persoénlichkeit = Freiheit — Sittlichkeit = Freiheit — das
hochste Gut = Freiheit. Und die Ethik als Philosophie wird verschlungen
von der Philosophie der Geschichte, als der Philosophie des Fortschrittes
der Menschheit im BewufBtsein der Freiheit.

Das bischen Ernst, das in der Ethik Kants immerhin noch hegt
ist hier vollstindig verschwunden, der Ireiheitstaumel schreitet keck
iiber das Sollen hinweg und die Ethik als Philosophie wird nur noch
fiir die Geschichte der Vergangenheit anerkannt, fiir die Zukunft aber
als tiberwundener Standpunkt beiseite geschoben.

Das Ungeniigende und Einseitige der Ethik Kants und seiner
Nachfolger — und das ist die neuzeitliche Ethik — hat kein zweiter
so scharfsinnig herausgefunden und so wuchtig dargestellt, wie Max
Scheler. Was Max Scheler sonst noch geschrieben hat, darf man ruhig
beiseite legen. Nur seine « materiale Wertethik » hat bleibende Bedeu-
tung. Sie bedeutet den Hohepunkt seines philosophischen Schaffens.
Sie kann nur aus ihrem Gegensatz zu Kant verstanden werden. Er
ist Sieger. Sein Haupthieb gegen Kant liegt in seinem Satz : « Person-
wert ist héchster Wert ». Man mag meinetwegen auch in seiner Ethik
alles iibrige streichen. Solange der Satz steht: « Der Personwert ist
hochster Wert », bleibt die Ethik Kants geschlagen. Metaphysisch hat
Scheler die Person nicht begriffen. Er identifiziert die Person filschlich
mit dem Geist, trennt Geist, Seele und Leib so, dal3 sie nur noch
dynamisch zusammenhingen, er fal3t auch den Geist rein aktualistisch,
er hat die Bedeutung des Abstrakten auch in der Ethik durchaus
nicht erkannt. Das hindert aber nicht, einzugestehen, dal} Scheler als
Ethiker in das Geistige der menschlichen Person Einblicke gewonnen



56 Natur und Person in der Ethik

hat, die ihm in der Geschichte der Ethik einen bleibenden Platz sichern
werden. Der menschliche Geist — wiederholt Scheler in einem fort —
ist kein Gedankending, kein Begriff, kein unbekanntes X, kein Luft-
gebilde, sie ist das Konkreteste und Reellste, was es in der Welt gibt,
Und wenn er so hartnickig Geist und Person als ein und dasselbe
ansah, so lag der tiefere Grund dafiir in der festesten seiner Uber-
zeugungen, dal} unser Geist etwas Konkretes sei. An Konkretes aber
denkt jeder, wenn er von Person spricht.

Scheler sah richtig ein, da3 hinter der lebendigen, freien, beweg-
lichen, sich ihrer Verantwortung bewuliten Person etwas Hoheres,
Unwandelbares stehe. Es war ihm ganz klar, dafl dieses Hohere und
Unwandelbare nicht das Sollen Kants und nicht die Freiheit Hegels
sein kénne. Denn — sagte er sich — alle IFreiheit ist in einer geistigen
Notwendigkeit, alles Sollen in einem geistigen Miissen, alle suchende
Vernunft in einer feststehenden Einsicht, alle Ordnung in einem unver-
inderlichen Mal3 verankert. Diesem malivollen geistigen Miissen, das
das Sittlichsein-Koénnen begriindet, wendet der Ethiker Scheler seine
ganze Aufmerksamkeit zu. Ungliicklicherweise verbiindet er sich an
diesem entscheidenden Punkte seiner tiefschiirfenden Untersuchungen
mit dem Ontologismus, von dem er doch aus der Geschichte der
Theologie und Philosophie hitte wissen miissen, dafl er in allen seinen
geschichtlichen Formen Bankerott gemacht habe. Aber er hilt krampf-
haft an ihm fest. So heftet er die Person unmittelbar an Gott an.
Die menschliche Person, sittlich gefal3t, wird zu einem Lichtstrahl
der Liebe, mit der Gott sich selbst liebt. Er sucht das Ganze, aber findet
es nicht.

Damit ist die Stellungnahme Schelers zum Problem des Sittlich-
guten zum vornherein bestimmt. Wenn die Person ein Lichtstrahl der
gottlichen Liebe ist, dann ist Person, sittliche Person und sittlichgute
Person ein und dasselbe. Er sucht zwar zu unterscheiden, verwickelt
sich aber fortwihrend in Widerspriiche, er bemiiht sich, das Sittlich-
bose zu erkliren, greift dabei aber zu den widersinnigsten Theorien.
Und doch kann es dem aufmerksamen Leser seiner Ethik nicht ent-
gehen, dafll Scheler auch bei diesen peinlichsten Partien seiner Ethik
in all seinem Hin und Her, in seinem Ringen und Kimpfen, in seinen
Lichtblicken und seinen tollsten Einfdllen im Grunde doch nur von
der Absicht geleitet war, jene Stelle im Personwesen des Menschen
ausfindig zu machen, die seine Entscheidung zwischen Gut und Bose
urspriinglich méglich macht. Er sucht das Ganze, aber findet es nicht.



Natur und Person in der Ethik 57

Er hat das Richtige nicht getroffen. Der Ontologismus war schuld
daran. Die Lehre des hl. Thomas kannte er nicht und das, was er
davon kannte, verstand er nicht. Trotzdem soll ihm das Verdienst
ungeschmiilert bleiben, auf den Kernpunkt der Ethik, die menschliche
Person, wieder mutig und kraftvoll hingewiesen zu haben.

Kraft seiner Hinneigung zum Ontologismus machte sich Scheler
auch die dem Ontologismus verwandte Phinomenologie Husserls zu
eigen. Nachdem er niamlich die sittliche Person zum ersten Mal entdeckt
zu haben glaubte, machte er sich daran, auch das Wesen und die Wesens-
zusammenhinge der iibrigen sittlichen Werte durchsichtig zu machen.
Wie Husserl die Wesen und Wesenszusammenhinge in der Objektwelt
vom Subjekt her begreiflich machen wollte, so suchte nun Scheler die
wesentlichen Wertzusammenhinge von der sittlichen Person her zu
begriinden. Die Wertrangordnung hat er ganz richtig eingesehen, aber
nur in ihrem Bestande, nicht in ithrem Grunde, denn seine Begriindung
ist verfehlt, weil thm das Ganze nicht sichtbar wurde.

Von der Rangordnung der Werte leitet er endlich die Rangordnung
der sittlichen Gemeinschaften her. Hier sind seine Stellungen der
Probleme besser als seine Losungen. Es fehlt ihm der Begriff der
Gemeinschaft.

Die rationalistische Ethik hat in ihrem System fiir die menschliche
Person keinen Platz, in der personalistischen Ethik Schelers ist die
Person alles — Anfang, Mitte und Ende. Das Studium der modernen
Philosophie ist — fiir sich allein genommen — unfruchtbar. Der Gewinn,
den man daraus erzielt, steht zur Zeit und Miihe, die man darauf
verwenden mul}, im umgekehrten Verhiltnis. In Verbindung mit dem
Studium des hl. Thomas aber kann das Studium der neuzeitlichen
Philosophie kostbar sein. Sie lehrt uns den hl. Thomas schitzen, weil
ihre maBlose Ubersteigerung von Einseitigkeiten uns erst den vollen
Wert der goldenen Mafle in der Lehre des hl. Thomas zum Bewulitsein
bringt. So ist es mit dem Personbegriff in der thomistischen Ethik.
Die Person steht im Mittelpunkt der Ethik des hl. Thomas. Das gilt
von seiner Ethik des Zweckes, der Ethik des actus humanus, der Ethik
der Formen und Normen der Sittlichkeit, der Ethik der Tugend, wie
auch seiner Gemeinschaftsethik.

Die Person ist aber dem hl. Thomas nur verstindlich im engsten
Zusammenhang mit der Natur. Die Einsicht, da die Natur weit iiber
alle physischen und psychischen Gebiete hinaus in das Geistige hinein-
reiche, ist der ganzen Neuzeit vollstindig abhanden gekommen.



58 Natur und Person in der Ethik

Unter Natur versteht die Neuzeit immer etwas Untermenschliches.
Bei Thomas dagegen ist die geistig-sinnliche Natur das Prinzip der
Person. « Ex unione animae et corporis resultat in homine duplex
unitas — unitas naturae et unitas personae.» Die Natur ist Person —
Person  ist Natur. Natur ein Ganzes — auf ein Ganzes gerichtet,
Person ist das Ganze vollendet. Natur das Ganze in abstracto,
Person das Ganze in concreto.

Bevor ich auf dieser Grundlage die Ethik des hl. Thomas in ihren
Grundziigen darstelle, schicke ich 3 Sitze voraus, die ich aber hier
nicht weiter erortere :

1. Satz : Die sittliche Natur und die sittliche Person des Menschen
setzt die menschliche Natur und die menschliche Person in der ontischen
Ordnung voraus. Sonst verfillt man dem Aktualismus in der Ethik.

2. Satz : Die menschliche Natur ist das letzte innere Prinzip alles
sittlich Guten, die Person Christi ist das letzte innere Prinzip alles
gottlich Guten im Menschen. In diesem Satz kommt der Unterschied
beider Ordnungen treffend zum Ausdruck.

3. Satz : «Persona significat aliquid nobilissimum in toto genere
entis. » Dieser Satz driickt aus, dass nicht nur Personwert hoéchster
Wert, sondern auch Personsein hochstes Sein sei.

Thomas beginnt seine Ethik mit dem Zweck. Er lehnt sich dabei
an Aristoteles an. Der Zweck ist ein zweifacher, besser gesagt: Der
Zweck wird auf zweifache Weise intendiert. Das eine Mal in abstracto,
das andere Mal in concreto. Der erste ist gegeben, der zweite ist aufge-
geben. Gegeben ist der Zweck in der Natur. Der erste ist das Gute
im allgemeinen, der zweite ist das Gute in der konkreten Vollendung.
Ja, Aristoteles wagt zu sagen: & tilos wugis gstwv. Aufgegeben ist
der konkrete Zweck der Person. Der Zweck im allgemeinen ist Grund
und Mag fiir die Realisierung der Zwecke im besonderen. Die Person
realisiert die Zwecke, die Natur ist das Prinzip aller Realisierungen der
Person. Darum hat der Zweck in concreto immer dem Zweck in
abstracto zu entsprechen. Die Natur ist durch und durch realistisch.

Die Natur verbiirgt die Objektivitit und Realitit der Zwecke.
Mit ihrem ganzen Wesen leistet die Natur diese Biirgschaft. Natur,
die sich in Triumereien verlére, wire Natur und zugleich Unnatur.
Dariiber muf3 man sich in keinen Streit einlassen. Das ist Sache einer
elementaren Einsicht. Die Person kann — wie im Denken so auch
im Leben — den Zusammenhang mit der Wirklichkeit verlieren. Sie
kann das aber nur dadurch, dal} sie den Zusammenhang mit der Natur



Natur und Person in der Ethik 50

aufgibt. Der Charakter des Allgemeinen und Abstrakten, mit dem die
Behauptungen und Forderungen der Natur behaftet sind, dndert nichts
an der Tatsache, daf3 die Natur Prinzip aller Objektivitit und Realitit
im Menschenleben ist. Allerdings ist sie nicht Prinzip der Objektivitit
und Realitit im Sinne der Materialisten. Denn es steckt Geist in der
Menschennatur. Und im Abstrakten und Allgemeinen offenbart sich
eben der Geist. Dadurch, dal3 wir abstrakt und im allgemeinen denken,
sind wir von Natur aus befihigt, die materielle Welt nicht nur uns
gegeniiberzustellen, sondern auch zu beherrschen und dadurch, dal}
unserem Denken das Allerallgemeinste und Allerabstrakteste zugrunde
liegt, sind wir von Natur aus instand gesetzt, uns zu Gott zu erheben.
Diejenigen, die der Philosophie des Abstrakten und Allgemeinen eine
Philosophie des Konkreten und Lebendigen gegeniiberstellen, sollten
doch bedenken, dall der sikulare Kampf gegen das Allgemeine und
Abstrakte im Grunde dem menschlichen Geiste gilt und dall dadurch das
Ganze in der zweifachen Form des Abstrakten und Konkreten ver-
zettelt wird.

An die zweite Stelle seiner Ethik setzt Thomas von Aquin die
Lehre vom Actus humanus. Der Actus humanus ist personaler ‘Art.
Die Person setzt den Akt. Actus sunt suppositorum. Die Natur setzt
keinen Akt. Die Natur ist aber das Prinzip des menschlichen Aktes.
Der menschliche Akt ist ein iiberlegter Akt. Uberlegung aber setzt
Uberlegenheit voraus. Die Person ist allen Einzelzwecken iiberlegen,
weil die Natur es nicht auf diesen oder jenen Zweck im allgemeinen ab-
gesehen hat. Die Person kann verniinftig denken, kann Zwecke vor-
ziehen und nachsetzen, kann die Mittel frei auswiihlen, weil in der
menschlichen Person eine Edelnatur liegt, deren tiefstes Wesen Liebe
zum Guten in allem ist. Die Liebe zum Guten erhebt die Person iiber
alles das, was nicht das Gute in Person ist. Die Liebe zum Guten ist
der Grund alles Fortschrittes des Menschen und der Menschheit. Die
Liebe zum Guten ist die formale Bedingung der Moglichkeit der mensch-
lichen Rangordnung der Werte. Eine kurze Reflexion macht das klar.
Das Prinzip des Fortschrittes muf3 unwandelbar sein und muf}, damit
man messen kann, das Gute, das Bessere und das Beste auf formale
Art unverdnderlich in sich schlieBen. Die Liebe zum Guten aber als
Natur ist unwandelbar und besagt das Gute, das Bessere und Beste
in einem : Was kann denn besser sein als das Gute als Gutes ? Uber
die konkrete Rangordnung der Werte jedoch entscheidet die Person.
Was fiir die Person gut, was fiir die Person besser, was fiir die Person



60 Natur und Person in der Ethik

das Beste ist, dariiber entscheidet die Person. Allerdings auf Grund
der Natur.

Bisher 1st erst festgestellt, wie Person in der Natur und Natur
in der Person das spezifisch menschliche Leben fundieren. Es kommt
nun darauf an, jene Stelle ausfindig zu machen, an der das Sittliche
urspriinglich aufleuchtet. Das Naturwollen ist ein sinnlich-geistiges
Miissen. Natur und Notwendigsein ist ein und dasselbe. Das Miissen
aber kann nicht als sittlich angesprochen werden. Das sittliche Wollen
ist freies Wollen. Das freie Wollen liegt fiir sich allein genommen
auch noch nicht in der Ordnung der Sittlichkeit. Damit von einem
sittlichen Akte gesprochen werden kann, mul3 das freie Wollen als
unter einem Sollen stehend gedacht werden. Und wie ist das Sollen
zu erkliren ?7 Im Sollen unmittelbar die Stimme Gottes sehen, heil3t
so viel als einen Deus ex machina zu Hilfe rufen. Das Sollen
entspringt aus dem Inneren des Menschen. Es ist unmoglich, einen
anderen Erklirungsgrund im Menschen zu entdecken, als die Ver-
bindung von Natur und Person. An jenem Punkte des Menschen-
wesens, an dem das geistige Miissen der Natur das freie Wollen der
Person beriihrt, quillt das Sollen hervor. Auf jenen Punkt mufl man
hinschauen, dann sieht man das Werden des Sollens. Weitere Erkli-
rungen koénnten die Sache nur verdunkeln. Das Sollen ist eine in der
Natur begriindete FForderung, die die Person an sich selbst stellt.
Das Sollen reicht so weit, als Natur und Person des Menschen. Die
absolute Notwendigkeit, mit der die Natur auf das Gute als solches
im allgemeinen abzielt, wird in das Sollen umgewandelt und in der Form
des Imperativs ausgedriickt, sobald sie in Verbindung mit der Person
gefal3t wird. « Du sollst das Gute wollen und das Bose hassen. »

Alle weiteren Ausstrahlungen dieses fundamentalen Sollens — mag
es sich um das allgemeine Prinzip der Ehrfurcht in bezug auf das
Hohere, mag es sich um das Prinzip der Liebe und Gerechtigkeit in
bezug auf Seinesgleichen, mag es sich um das Prinzip der Scham-
haftigkeit und der damit verbundenen Askese, in bezug auf das
Niedere im Menschen, mag es sich um das Prinzip der Beherrschung
der Erde in bezug auf das Auflere handeln — sind allgemein verpflich-
tende Leitlinien, an die die Person in der Vollentfaltung ihrer sittlichen
Personlichkeit sich zu halten hat. Der Kulminationspunkt des Sollens
liegt im Gewissen. Das Gewissen ist das Personlichste, und wenn es
vollkommen ist, zugleich das Natiirlichste des Menschen, weil die
ganze Natur mit all ihren Antrieben und Anreizen und die ganze



Natur und Person in der Ethik 61

konkrete Person mit all ihren Haltungen und Hemmungen im Ver-
bindlichkeits- und Verantwortungsgefithl des Gewissens jeweils ihren
Ausdruck findet.

Nicht nur das Sittengesetz im allgemeinen, sondern auch das
Gewissen bindet den einzelnen auf absolute Art, weil das Gewissen
ja nichts anderes ist als das in der Person konkret gewordene Sittengesetz.

Auf Grund der vorangegangenen Erorterungen ist es nicht mehr
schwer, eindeutig zu bestimmen, was sittlich gut bezw. sittlich bose
sei. Das sittlich Gute bezw. sittlich Bése wird zunichst vom mensch-
lichen Akte ausgesagt, sofern er mit dem Sollen iibereinstimmt bezw.
ihm widerstreitet. Die menschliche Natur aber hat es nicht auf die
sittliche Giite einzelner Akte abgesehen. Ihr liegt alles daran, daf
die Person vollgut werde. Denn die Natur ist Prinzip, die Person ist
der Terminus. Die Vollgiite der Person aber ist die Tugend. Die
Person ist Trigerin der Tugend, die Natur ist das Prinzip der Tugend.
Die Tugendlehre ist mithin das Wichtigste in der Ethik. Und die
Ethik des hl. Thomas ist und bleibt deshalb die klassische Ethik,
weil sie die Tugendlehre so meisterhaft begriindet hat. Die Tugend
hat vier Eigenschaften : sie mul} sittlich einsichtsvoll sein. Denn die
Tugend gedeiht nur im Lichte. Sie mufl sich frei betitigen. Denn
jeder mul sich selbst tugendhaft machen. Sie muf} sich selbst treu
bleiben. Denn Wankelmut ist der Tod der Tugend. Sie muf3 mal-
halten, Denn Einseitigkeit vertrigt sich nicht mit der Tugend. Nun
ist aber die menschliche Natur nichts anderes als Einsicht, Uberlegung,
Bestindigkeit und harmonischer Ausgleich im Prinzip. Die Person
aber verwirklicht diese vierfache Absicht der Natur im konkreten
Leben durch den Erwerb der Tugend. Natur und Person wirken in
der Entfaltung der sittlichen und sittlich vollguten Person zusammen.

Die Natur geht auf das Ganze. Das letzte Ganze, das ihr am
Herzen liegt, ist die vollgute Person. Es gibt aber noch ein anderes
Ganzes, das die menschliche Natur intendiert. Es ist ein Ganzes, aber
es ist nicht das letzte Ganze, das die Natur beabsichtigt. Es steht
vielmehr im Dienste der Vollendung der Person. Und dieses Ganze
ist die menschliche Gemeinschaft.

Uber das Problem «Individuum und Gemeinschaft » ist in den
letzten Jahren viel Tinte vergeudet und viel Papier verschwendet
worden. Die Frage: Ist das Individuum der Gemeinschaft oder die
Gemeinschaft des Individuums wegen da, wurde reichlich erértert. Bei
diesen Erorterungen wurde der Rationalismus in eine heillose Sackgasse



62 Natur und Person in der Ethik

gedringt. Fir den Rationalismus konnte die IFrage nur den Sinn haben :
«Ist der Mensch der offentlichen Ordnung oder ist die offentliche
Ordnung des Menschen wegen da ?» Kraft seiner Grundanschauung
mul} der Rationalismus sich fiir die erste Alternative entscheiden. Die
Stromung der Zeit dagegen ist fiir die zweite Alternative. In unseren
Tagen sucht der Nationalismus den Rationalismus mit Gewalt durch-
zusetzen. Der heutige Nationalismus ist nichts anderes als gewalt-
tiatiger Rationalismus. Er wird sein Ziel nicht erreichen. Denn der
Mensch ist nicht der offentlichen Ordnung, sondern die offentliche
Ordnung ist des Menschen wegen da. Der Mensch ist der Zweck der
Natur. Alle Institutionen der menschlichen Gemeinschaft haben die
Vollentwicklung der menschlichen Person zum Zwecke.

Die Natur will, dal3 ihre Person vollkommen werde. In diesem
Willen erschopft sich das Wesen der menschlichen Natur. In allen
Einzelmenschen aber ist die ndmliche spezifische Natur. Die Natur
will also, dal} alle Menschen vollkommen werden. Nicht alle Menschen
sollen nach der Absicht der Natur gleich vollkommen werden. Jeder
auf seine Weise. Die einzelnen Menschen sind sehr verschieden. Es
gibt Gute und Schlechte, Starke und Schwache, Groffe und Kleine,
Vollkommene und Unvollkommene. Iiir den Physiker und Physiologen
und Psychologen mag das ein Gesetz sein. Ifiir den Ethiker ist das
kein Gesetz, sondern eine Tatsache, und in dieser Tatsache sieht er
dann das ethische Gesetz der verniinftigen Natur am Werke. Die
menschliche Natur, die immer realistisch ist und mit den gegebenen
Verhiltnissen rechnet, fordert, dafl alle Menschen in gegenseitigem Geben
und Nehmen sich wechselseitig auf dem Wege zur personlichen Voll-
endung unterstiitzen. Sie verlangt auch, dal die Personen, die im
Rahmen der Gemeinschaft eine fithrende Stellung innehaben, das Recht
setzen und das Recht wahren und gegen gewalttiitige Individuen mit
Gewalt vorgehen.

Wenn wir von der iibernatiirlichen Ordnung absehen, ist die
menschliche Natur die erste Auktoritit auf Erden. Sie ist unmittelbar
Mandatar Gottes. Jede positive menschliche Auktoritit ist auf natiir-
lichem Gebiete Mandatar der Natur. Alle jene, die hier auf Erden
kommandieren und Gesetze geben und Gehorsam beanspruchen wollen,
miissen das Naturgesetz und das Naturrecht studieren, damit sie den
Weg zum Ziele sehen und den anderen sichtbar machen konnen.



	Natur und Person in der Ethik

