Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Zur Klarung des Kausalproblems
Autor: Franzelin, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762592

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Klidrung des Kausalproblems.

Grundsitze, auf welche ein Aufweis des Kausalitatsprinzips
« Jedes Entstehen ist eine Wirkung »
zuriickgefithrt werden kann, und ihre Gegner.*

Von Dr. Bernhard FRANZELIN S. |, o. 6. Universitidtsprofessor.

EINLEITUNG

Eine der wichtigsten Fragen, die in der Philosophie den Gegenstand
der Erorterung bildet, ist die nach der Kausalitit, speziell die Frage
nach der Allgemeingiiltigkeit und Evidenz des Kausalprinzips. « Hier
liegt ein Lebensnerv des kosmologischen Gottesbeweises », bemerkt sehr
richtig Isenkrahe.? Und zutreffend schreibt der Berliner Univ.-Prof.
A. Riehl : «Das Prinzip der Kausalitit 140t sich als wunentbehriich
beweisen zur Herstellung von Wissenschaft. Es lilit sich zeigen ...,
da3 die Wissenschaft nur soweit reicht als die Herrschaft dieses
Prinzips. » 3

Obwohl im praktischen Leben kein Verniinftiger an der onto-
logischen Bedeutung, an der Allgemeingiiltigkeit und Evidenz dieses
wichtigen Prinzips zweifelt, so lift dieser Grundsatz mit seinen weit-
tragenden Folgen doch die Philosophen nicht zur Ruhe kommen, und
auch unter katholischen Vertretern der Philosophie entspann sich ein
lebhafter Streit. Dieser dreht sich, soweit katholische Autoren in Be-
tracht kommen, meistens nicht so sehr um die Allgemeingiiltigkeit des
genannten Prinzips als solche, als vielmehr um die Art und Weise,
wie die allgemeine, ausnahmslose Geltung desselben wissenschaftlich
aufgewiesen werden konne.

Das Kausalprinzip begegnet uns in verschiedenen Formeln. * Eine

1 Diese Arbeit lag bereits vor bald zwei Jahren druckfertig da, konnte
aber wegen der Ungunst der Verhiltnisse nicht veroffentlicht werden.

2 Uber die Grundlegung eines biindigen kosmologischen Gottesbeweises
(Kempten 1915) 37. '

3 Der philosophische Kritizismus, Bd. 2, 1. Teil, S. 2358.

4 Vgl. B. Franzelin, Quaestiones selectac ex philosophia scholastica funda-
mentali (Oeniponte 1921), p. 185,



4 Zur Klarung des Kausalproblems

der wichtigsten kommt in den Worten zum Ausdruck : « Jedes Entstehen
ist eine Wirkung », d. h. von einer Wirkursache hervorgebracht.

Man war in letzter Zeit katholischerseits darauf bedacht, neue
Wege ausfindig zu machen, um die Evidenz und Allgemeingiiltigkeit
des Kausalititsprinzips ins volle Licht zu setzen. Dieses Streben brachte
es mit sich, dal man alte Wege, die bis dahin eingeschlagen wurden,
um dieses Prinzip zu begriinden, als verfehlt darstellte. Soweit nun
das Fehlerhafte an den fritheren Begriindungsversuchen wirklich auf-
gezeigt werden kann, ist an der am Alten geiibten Kritik nichts aus-
zusetzen. Denn Ziel und Aufgabe der Philosophie kann es nicht sein,
an irrigen Auffassungen hartnickig festzuhalten, auch wenn sie noch
so sehr durch die Tradition geheiligt erschienen. Es kann aber auch
nicht die Aufgabe eines Philosophen sein, durch unbedingte Gefolg-
schaft gewissen tonangebenden Personlichkeiten gegeniiber einer
bestimmten neueren Richtung zum Siege zu verhelfen. Das oberste
Ziel dieser Wissenschaft wie jeder anderen mul3 bleiben die Erforschung
der Wahrheit. Wer die Wahrheit férdert, sei es durch neue Ent-
deckungen, sei es durch Klarlegung und Verteidigung miverstandener
und in Vergessenheit geratener alter Wahrheiten, sei es durch wohl-
angebrachte Kritik an verfehlten Argumentationen usw., der fordert
die philosophische Wissenschaft.

Aus dieser Auffassung heraus stellen wir die Frage : sind die her-
kémmlichen Wege, die auch heute von neuscholastischen Philosophen !
beschritten werden, um die Evidenz und Allgemeingiiltigkeit des
Kausalprinzips aufzuzeigen, tatsichlich ungangbar, oder liegt diesem
Urteil ein Irrtum zugrunde ? Es wurden von verschiedenen Autoren
verschiedene Wege eingeschlagen ; hier soll nur der Weg ins Auge
gefalit werden, den wir betraten, als wir in ZKathTh 48 (1924) 199 ff.
das Kausalprinzip in der Formel : « Jedes Entstehen ist eine Wirkung »
zu begriinden und gegen die Einwendungen Isenkrahes zu verteidigen
suchten. Gerade dieser unser Aufweis bildete in den letzten Jahren
den Zielpunkt verschiedenster Angriffe. Es liegt also im Interesse der
Wahrheit die Berechtigung dieser Einwiirfe zu untersuchen und dies
um so mehr, da nach einer treffenden Bemerkung Theodor Droeges *
die Frage nach dem analytischen Charakter des Kausalprinzips heute

L Es sei hier Dbeispielsweise verwiesen auf die vorziigliche Arbeit von
G. M. Manser O. P. in seinem neuesten Werke « Das Wesen des Thomismus »
(Freiburg, Schweiz, 1932), S. 183 ff. u. 469 ff.

2 Der analytische Charakter des Kausalprinzips (Bonn 1930), 7.



Zur Klirung des Kausalproblems 3

fiir die neuscholastische Philosophie zu einem brennenden Gegenwarts-
problem geworden ist ».

Wir werden die Grundsitze, auf welchen unser Aufweis beruht,
einer genauen Priifung unterziehen, einiges, soweit es notig erscheint,
kliren, die Argumentation erweitern und vertiefen und auf die Ein-
wendungen unserer Gegner antworten.

Bevor wir jedoch an diese Arbeit herantreten, sei folgendes bemerkt :
1. Wir setzen den richtigen Begriff der Ursache im allgemeinen und den
der Wirkursache im besonderen hier voraus. 2. Die objektive Geltung
der Begriffe « Ursache », « Wirkung », « Entstehung » wird hier nicht
mehr aufgezeigt. Wir verweisen auf die diesbeziiglichen Ausfiihrungen
in unseren « Quaestiones selectae », S. 129 ff. 3. Wir erblicken demnach
im Kausalitdatsprinzip nicht einen Satz, der nur fiir die Ordnung der
logischen Gebilde Geltung hat, sondern einen Grundsatz, der ein Gesetz
in der Ordnung des Seins zum Ausdruck bringt. 4. Die objektive
Evidenz im Sinne der Scholastik und die davon abhingige und in ihr
begriindete subjcktive Evidenz ist ein Wahrheitskriterium und ein
unfehlbares Zeichen der Gewilheit. Vgl. iiber diese Begriffe und die
Einwendungen, die gegen die Evidenz als Wahrheitskriterium erhoben
wurden, unsere Schrift : « Sind die Grundlagen unserer Gotteserkenntnis
erschiittert ? » S. 36 ff. 5. Es liegt uns ferne, andere Aufweise des
Kausalitdtsprinzips, vorausgesetzt, dafl sie wirksam sind und zum Ziele
fiihren, abzulehnen. Es soll hier nur aufgezeigt werden, dafl die
Prinzipien, deren wir uns bei unserem Aufweis bedienten, im Gegensatz
zur Auffassung unserer Kritiker evident und einwandfrei sind.

Die Hauptlinien unseres Aufweises sind im folgenden Syllogismus
enthalten : « Damit etwas zu existieren anfange, muf} alles vorhanden
sein, was dazu erfordert ist, und dieses Erforderliche kann entweder
mit dem Existenzanfang selbst zusammenfallen, sodall auller diesem
Existenzbeginn nichts weiter mehr verlangt wird; oder es kann
wenigstens teilweise in einer Sache bestehen, die von der anfangenden
Existenz verschieden ist. Nun ist erstere Annahme ganz unmoglich ;
da aber jenes von der beginnenden Existenz verschiedene Erfordernis
notwendig die Wirkursache dieser letzteren in sich schlieBt, so ist die
anfangende Existenz von der Ursache hervorgebracht, also eine
Wirkung. » ! '

! Dieses Argument weicht etwas von der streng syllogistischen Form ab.
Der Satz : «da aber jenes von der beginnenden Existenz verschiedene IErfordernis
notwendig die Wirkursache dicser letzteren in sich schlie3t », enthilt eigentlich eine



(6] Zur Klirung des Kausalproblems

Sind die Vordersitze des vorliegenden Syllogismus und ihre einzelnen
Teile unmittelbar evident und, wenn nicht, durch eine weitere Be-
griindung evident gemacht 7 Wurde in diesem Aufweis die petitio
principii vermieden ? Auf diese beiden Punkte kommt es vor allem an.

I. ABSCHNITT
Priifung des Obersatzes.

Dieser setzt sich aus zwei Teilen zusammen, wovon der erste
lautet : « Damit etwas zu existieren anfange, mul} alles vorhanden sein,
was dazu erfordert ist.» Als ich diesen Satz niederschrieb, war ich
der Ansicht, er sei so evident und selbstverstindlich, dall niemand
etwas dagegen einzuwenden haben werde. Aber ich tduschte mich.
Gegen denselben wurden die verschiedensten Bedenken erhoben. Darum
sei zur Klirung Nachstehendes hinzugeftigt. Unter Erfordernis zu
irgend einer Sache verstehen wir das, ohne welches es die Sache nicht
geben kann. So sind Biicher zu einer Bibliothek, Biume zu einem
Wald, die Peripherie zu einem Kreis, Augen zum Sehen erfordert.
Denn eine Bibliothek ohne Biicher, ein Wald ohne Bidume, ein Kreis
ohne Peripherie, ein Sehen ohne Augen wire ein Ding der Unmdoglich-
keit. Da aber eine Sache, die zur Existenz gelangt, zweierlei einschliel3t,
nimlich das Sosein und den Existenzbeginn, so gehort zu den Erfor-
dernissen derselben nicht nur alles, was zu ihrem Sosein verlangt wird,
sondern auch das, ohne welches es den Existenzbeginn nicht geben
kann. Haben wir z. B. ein gesprochenes Wort, so umfalit die Summe
seiner Erfordernisse auch den Sprecher, denn ohne einen Sprecher
kann es kein gesprochenes Wort geben; handelt es sich um die
Erfordernisse einer in Marmor gemeillelten Inschrift, so gehort aus
dem genannten Grunde nicht nur der Marmor und alles, was diese
Inschrift in ihrem Sosein konstituiert, zum Inbegriff der Erfordernisse,
sondern auch der Meilel und der Meister, der den Meil3el fiihrt, usw.
Will man die Erfordernisse zum Sosein Erfordernisse «in formell
statischem » Sinne nennen und die der letzteren Art als Erfordernisse
in «dynamischen » Sinne bezeichnen, so ist nichts dagegen einzu-
wenden. Nur sei hier betont, dal3. der erste Teil unseres Obersatzes
sich keineswegs auf die Erfordernisse der ersten Art allein beschrinkt.

Begriundung der Konsequenz und konnte auch als zweiter Untersatz bezeichnet
werden. Im Laufe dieser Abhandlung werden wir ihn als zweiten Teil des Unter-
satzes — oder als « zweites Glied » des Untersatzes — wvorfithren.



Zur Kliarung des Kausalproblems 7

Der Begriff « Erfordernis » schliel3t jedoch keineswegs ein, dal} das,
was wir Erfordernis zu einem Sein nennen, von diesem selbst sachlich
verschieden sei. So ist z. B. die Bewegung zum Gehen erfordert ; aber
sie ist vom Gehen nicht sachlich verschieden. Die Summe der Teile und
ihre entsprechende Verbindung sind ein Erfordernis des physischen
Ganzen, aber mit diesem sachlich identisch. Zur Unteilbarkeit einer
Substanz ist ihre Einfachheit erfordert; doch Unteilbarkeit und
Einfachheit einer Substanz sind zwar begrifflich voneinander verschieden,
aber sachlich ein und dasselbe. In dhnlicher Wiese ist zum ungewordenen
Sein die Aseitit erfordert, besteht aber zwischen der Aseitit und dem
ungewordenen Sein ein sachlicher Unterschied. ?

SchlieBt der Begriff « Erfordernis» die sachliche Verschiedenheit
vom Sein, zu dem es gehort, nicht ein, so schlieft er dieselbe aber
auch nicht aus. Wenn wir z. B. sagen, das Auge sei zum Sehen erfordert,
die Hand zum Schreiben, die Luft zum Atmen, so haben wir es mit
Erfordernissen zu tun, die von der Titigkeit, zu der sie gehoéren,
sachlich verschieden sind. Der Begriff « Erfordernis» sieht also von
sachlicher Identitit und Verschiedenheit ab und kann der entsprechende
Ausdruck sowohl fiir ein Erfordernis gesetzt werden, welches mit dem
Sein, zu dem es gehort, sachlich identisch ist, als auch fiir ein solches,
das eine sachliche Verschiedenheit von demselben aufweist. Es ist
darum durchaus keine « Spielerei mit dem Worte Erfordernis», wie
Straubinger meint!, wenn wir dieses Wort gebrauchen, um etwas zu
bezeichnen, das mit dem Sein, zu dem es erfordert ist, sachlich zu-
sammenfillt. Es geniigt eben eine begriffliche Unterscheidung.

Der Begriff « Erfordernis zu einem Sein» besagt als solcher auch
nicht etwas Existierendes ; denn es kann zu einem Sein auch etwas
Nichtexistierendes erfordert sein. Man denke an die reine innere
Moglichkeit einer Sache, ohne welche es diese nicht geben kann. Dalf}
der genannte Begriff aber ebensowenig die aktuelle Existenz des Erfor-
derlichen ausschlie3t, braucht nicht eigens erwihnt zu werden, weil
unzihlige Beispiele angefiihrt werden kénnten, die dies deutlich machen.
Es sieht dieser Begriff also auch von der aktuellen Existenz und
Nichtexistenz des Erfordernisses zum Sein ab.

- Wenn wir behaupten, dal} alles, was zum Existenzbeginn erfordert
ist, vorhanden sein miisse, damit dieser sich vollziehen koénne, so wird
iiber die Zahl und Art der Erfordernisse, iiber ihre Aktualitit oder

1 Vgl. Philos, Jahrbuch der Goérresges. 44 (1931) 34.



8 Zur Klarung des Kausalproblems

Nichtaktualitit noch gar nichts ausgesagt. Was wir behaupten, ist
dies : 1. es gibt ein oder mehrere Erfordernisse ; 2. diese Erfordernisse
miissen alle vorhanden sein, damit das Ereignis des Existenzbeginnes
eintrete.

Aber, so hidlt man uns entgegen, gerade das wire zu beweisen,
da} zu einem werdenden Dasein iiberhaupt etwas erforderlich ist.
Somit « wird unbemerkt vorausgesetzt, was erst bewiesen werden soll. . . .
Das ist eben die Frage, ob zu dem, was das Dasein erfordert, auller
der Widerspruchslosigkeit noch ein realer positiver Daseinsgrund
gehort ». Soweit Sawicki, Die Gottesbeweise (Paderborn 1926), 27.

Hiexu bemerken wiv : Dieser Einwand richtet sich, soweit er von
Sawicki erhoben wird, nicht direkt gegen den ersten Teil meines Ober-
satzes, sondern gegen meine Lehre iiber den Satz vom zureichenden
Grund. Diese Lehre gibt der genannte Philosoph nicht genau wieder,
wenn er schreibt : « Der Satz vom zureichenden Grunde lil3t sich nach
Franzelin mit den Worten umschreiben : ,Das, was Dasein hat, besitzt
alles zum Dasein Erforderliche® (a. a. O. 26 f.) » Es ist zwar zutreffend,
wenn Sawicki schreibt, ich hiitte den zureichenden Grund des Seins
definiert als, alles das, was zum Sein erfordert wird ; aber in dieser
Definition wird der Ausdruck «Sein» im weitesten Sinne genommen.
Aullerdem machte ich den ersten Teil meines Obersatzes : « Damit
etwas zu existieren anfange, mul} alles vorhanden sein, was dazu
erfordert ist», in keiner Weise abhingig von der Wahrheit meiner
Lehre iiber den Satz vom zureichenden Grund. Dieses evidenten Satzes
hitte ich mich bedienen konnen, auch wenn ich eine andere Lehre
iiber den zureichenden Grund vorgetragen hitte.

Doch die Antwort, in der die Lésung der gegenwiirtigen Schwierig-
keit liegt, lautet : Der von Sawicki und mehreren anderen Philosophen
erhobene Einwand bestiinde nur dann zu Recht, wenn wir im fraglichen
Satz unter « Erfordernis zum Existenzanfang » schon einen realen,
positiven, von diesem selbst sachlich wverschiedenen Daseinsgrund ver-
standen wissen wollten ; allein das ist durchaus nicht der Fall. Was
wir mit unserem ersten Teil des Obersatzes behaupten, ist einzig, dal3
es ein oder mehrere Erfordernisse fiir den Existenzbeginn gibt, abgesehen
davon, welcher Art diese Erfordernisse seien. Dall wenigstens etwas,
nimlich die Widerspruchslosigkeit, zum Existenzanfang erfordert wird,
gibt iibrigens an der angefiihrten Stelle auch Sawicki zu. Sein Einwand
ist also eine ignoratio elenchi. Es ist darum nicht zutreffend, wenn
Droege mit Berufung auf die eben angefiihrte Stelle aus Sawicki schreibt :



Zur Klirung des Kausalproblems 9

« Soweit Franzelin den begrifflichen Notwendigkeitscharakter des
Kausalprinzips im Sinne der aristotelischen Philosophie verteidigt,
haben seine Ausfithrungen vielfach berechtigten Widerspruch gefunden,
wie die Kritiken von Fr. Sawicki und A. Schneider zeigen. » (A. a. O. 73.)

Aber, so konnte man mit Geyser einwenden, « das Problem liegt
ja doch gerade in der Frage, ob zum Dasein von etwas oder zu einer
Wesenheit irgendetwas mehr erfordert sei als dieses Dasein und diese
Wesenheit selbst. Dall dies notwendig sei, behauptet das Prinzip
vom Grunde ». !

Wir antworten : Das Problem, von dem hier die Rede ist, liegt
nicht in der Irage, ob zum Dasein von etwas oder zu einer Wesenheit
irgendetwas mehr erfordert sei als dieses Dasein und diese Wesenheit.
Denn die Frage nach dem zureichenden Grunde wird nicht nur beziig-
lich der kontingenten Wesen, sondern auch hinsichtlich des Daseins
und der Wesenheit Gottes aufgeworfen. Es wird aber keinem korrekt
denkenden Philosophen (und gewill auch Geyser nicht) in den Sinn
kommen, den zureichenden Grund des Daseins und der Wesenheit
Gottes in irgend einem Etwas zu suchen, das als ein « Mehr» zum
genannten Dasein und zur gottlichen Wesenheit hinzukime. Denn
ein solches « Mehr » wire notwendig entweder durch eine distinctio
realis oder wenigstens durch eine distinctio rationis ratiocinatae adae-
quata vom Dasein und der Wesenheit Gottes verschieden ; denn bestinde
nur eine distinctio rationis ratiocinantis oder eine distinctio rationis
ratiocinatae inadaequata ?, so hitten wir es nicht mit einem « Mehr »
vm eigentlichen Sinne des Wortes zu tun ; schlieBt dies doch immer
entweder eine sachliche oder wenigstens eine adaequate begriffliche
Verschiedenheit ein. Ubrigens wire der zureichende Grund des géttlichen
Wesens auch nach meiner Definition ein « Mehr» im wuneigentlichen
Sinne und lige fiir Geyser kein Grund vor, gegen dieselbe Stellung zu
nehmen.

Nun fragt es sich : kann es eine distinctio realis oder eine distinctio
rationis ratiocinatae adaequata zwischen dem zureichenden Grunde
des gottlichen Daseins bezw. Soseins einerseits und diesem Dasein und
Sosein anderseits geben ? — Nun, die distinctio realis lehnt Geyser
selber ab. Er schreibt a. a. O. 135 (Anm. 1): « Selbstverstindlich
sage ich nicht, da8 man jene Unterscheidung in Gott, um das Prinzip

! Das Prinzip vom zureichenden Grunde (Regensburg), S. 83 f.
2 Vgl. zu diesen Begriffen meine « Quaestiones selectae », S. 36 ff.



I0 Zur Klirung des Kausalproblems

vom zureichenden Grunde anwenden zu konnen, als eine distinctio
realis denken miisse. » — Aber auch die distinctio rationis ratiocinatae
adaequata ist in Gott als dem ens « simplex omnino »* durchaus aus-
geschlossen, weil sie im gottlichen Wesen eine metaphysische Zusammen-
setzung voraussetzte, die mit der Einfachheit Gottes unvertriglich ist.

Aber vielleicht liele sich der Satz vom zureichenden Grunde aus-
schlieBlich auf das kontingente Sein einschrinken, sodal3 dieses Prinzip
auf Gott gar nicht anwendbar wire ? Nun, dann hitten wir in Gott
ein « grundloses Sein », nach Geyser etwas « Irrationales » 2, ein « fiir uns
unbegreifliches » (d. h. aus seinen Griinden nicht erkennbares) Dasein
und Sosein. Wiire eine solche Auffassung haltbar ? Gewill nicht.
Es ist demnach falsch, dafp das Problem in seiner Allgemeinheit, wie es
hier in Betracht kommt, in der Frage liege, ob zum Dasein von etwas oder
zu einer Wesenheit «irgendetwas mehr » erfordert sei als dieses Dasein
und diese Wesenheit selbst. Und der Satz, der die Notwendigkeit dieses
« Mehr » behauptet, wire nicht das Prinzip vom zureichenden Grunde,
sondern ein Irrtum.

Geyser schreibt a. a. O.: Franzelin «sieht nicht, daB3 sein Satz:
,Ein Dasein, dem der zureichende Grund fehlte, wire eben ein Dasein,
bei dem nicht alles vorhanden wiire, was zu einem solchen erfordert
wiirde. Der zureichende Grund ist ja nichts anderes als eben das,
was zum Sein ... erfordert ist und hinreicht’, eine petitio principil
enthilt. Denn das Problem liegt ja doch gerade in der Frage, ob zum
Dasein von etwas oder zu einer Wesenheit irgendetwas mehr erfordert
sei als dieses Dasein und diese Wesenheit selbst. »

Ich antworte : Gewil} sehe ich die in jenem Satze enthaltene petitio
principii nicht, und zwar aus dem Grunde, weil sie eben nicht vor-
handen ist. Das Argument, wodurch mir Geyser die angebliche petitio
principii nachzuweisen sucht, erwies sich als unwirksam.

Weiter als Sawicki, der wenigstens ezn Erfordernis zugibt, wo es
sich um eine beginnende Existenz handelt, gehen Frau Kahl-Furtmann
und E. Hartmann in der Bekimpfung des ersten Teiles meines Ober-
satzes. Letzterer schreibt : « Es miilte erst bewiesen werden, daf} der
Umfang dessen, was zu einem Existenzbeginn erforderlich ist, unter
keinen Umstinden gleich Null sein kann.»3 Derselbe Einwand
begegnet uns bei Kahl-FFurtmann. *

1 Denzinger Enchiridion (ed. 14-15), n. 1782, 2 A, a. O.gr.
3 Philos. Jahrb. der Gorresges. 43 (1930) 260.
4 Philos. Jahrb. 42 (1929) 159. .



Zur Klirung des Kausalproblems II

Darauj erwidern wir : Wire der Umfang dessen, was zu einem Sein,
in unserem Ifalle zu einem werdenden Dasein, erforderlich ist, unter
irgendwelchen Umstinden gleich Null, so wiirde das betreffende Sein
dem absoluten Nichtsein gleichkommen ; denn zu diesem letzteren
ist eben nichts erfordert, somit der Umfang dessen, was erforderlich
ist, gleich Null. Nun aber ist es ganz unmdglich, dal das Sein dem
absoluten Nichtsein gleichkommt.

Dieser Grund wird in keiner Weise durch die Unterscheidung
E. Hartmanns unwirksam gemacht, das beginnende Sein komme zwar
«in dieser Hinsicht dem Nichtsein gleich, aber daraus folge nicht, daf3
es schlechthin dem Nichtdasein gleichkomme. »! Denn erstens ist die
Auffassung eigenartig, dal3 ein Dasein einem absoluten Nichtdasein in
irgendeiner Hinsicht gleichkommen kénne ; man mdchte meinen, ein
Dasein hitte mit einem absoluten Nichts {iberhaupt nichts gemein.
Sodann ist zu einem beginnenden Dasein jedenfalls jene Aktualitit
erfordert, durch die es formell dem Nichts entgegengesetzt ist, m. a. W,
der Gegensatz zum Nichts. Dieser Gegensatz bildet ebenso ein Erforder-
nis des beginnenden Daseins, wie zum Sein eines bestimmten Menschen
die Wesenheit « Mensch », zum ens a se die Aseitit erfordert ist. Wire
also zu einem beginnenden Dasein nichts erfordert, so kénnte es ein
solches Dasein geben ohne Gegensatz zum Nichts, d. h. ein Dasein,
das zugleich kein Dasein wire. Demnach hat das beginnende Dasein
offensichtlich vor dem Nichts etwas voraus ; um aber vor diesem etwas
voraus haben zu konnen, ist nicht weniger etwas erfordert, als dazu,
dall die Eins vor der Null und die Fiinf vor der Vier etwas voraushat.
Wo immer zwischen dem einen und dem andern ein Unterschied besteht
(in unserem Fall zwischen dem beginnenden Dasein und dem Nichts),
1st etwas erfordert, das diesen Unterschied begriindet, gleichviel, ob
dieses Erforderliche mit dem Unterschied selbst sachlich identisch ist
oder nicht. Endlich vergesse man nicht, dall zum Dasein und speziell
zum beginnenden Dasein, die innert Moglichkeit oder Widerspruchs-
losigkeit dessen erfordert ist, was zur Existenz gelangt, will man nicht
etwa behaupten, dall ein sechseckiger Kreis, ein weilles Schwarz, ein
korperlicher Gedanke usw. beginnen konne zu existieren. Der Umfang
dessen, was zu einem Sein erfordert ist, kann also unter keinen
Umstinden gleich Null sein. *

! Philos. Jahrb. der Gorresges. 43 (1930) 532.
2 Vgl. hiezu meine Ausfithrungen im Philos. Jahrb. der Gorresges. 43 (1930)
528-532.



12 Zur Klirung des Kausalproblems

Im bereits Gesagten ist auch die Loésung des Einwandes von
Dr. Heuser enthalten, soweit sich jener auf den ersten Teil unseres
Obersatzes bezieht. Heuser schreibt ! : « Franzelins Satz, was Sein hat,
hat alles zum Sein Erforderte’, setzt voraus, was erst zu zeigen ist :
dal alles Seiende {iberhaupt etwas erfordert. Somit mul} Franzelins
Herleitung des Satzes vom zureichenden Grunde aus dem Identitiits-
prinzip als petitio principii gekennzeichnet werden. »

Hiezu sei kurz bemerkt : Es ist uns niemals in den Sinn gekommen,
den in Rede stehenden Satz aus dem Identititsprinzip herzuleiten.
Wir haben ihn iiberhaupt nicht abgeleitet, sondern durch indirekte
Zuriickfithrung auf das Wiederspruchsprinzip seine Evidenz auf-
gewiesen. Der genannte Satz ist iibrigens jedem evident, der sich den
oben erklirten Begriff « Erfordernis zum Existenzbeginn » klar vor
Augen hilt ; seine Evidenz ergibt sich aus der Analyse der Begriffe.
Darum kann von einer petitio principii keine Rede sein.

Obwohl ich von der Evidenz des ersten Teiles meines Obersatzes
iiberzeugt war, setzte ich doch zur Erlduterung hinzu : « Da} alles, was
zum Existenzbeginn einer Sache erfordert wird, vorhanden sein miisse,
damit sich dieser vollziehen konne, liegt auf der Hand ; sonst wiire
Ersteres zugleich erfordert und nicht erfordert. »

Gegen die in diesen Worten behauptete Evidenz erhebt H. Strau-
binger * folgenden Einwand: « Warum erfordert 7 ... Warum nicht
erfordert 7 Damit ein Entstehen stattfinde, mufl alles, was zum Ent-
stehen erforderlich ist, vorhanden sein. Aber das soll dockh gerade
gezeigt werden. »

Wir antworten : Was in unserer Argumentation gerade gezeigt
werden soll, ist die These, d. h. der Satz: « Jedes Entstehen ist eine
Wirkung », keineswegs aber der evidente erste Teil des Obersatzes.
Dal3 diese beiden Siitze nicht identisch sind, ergibt sich auf den ersten
Blick. Und wenn Straubinger der Ansicht ist, dal} vielleicht die Be-
hauptung « Jedes Entstehen ist e¢ine Wirkung » im Satze : « Damit
etwas zu existieren anfange, mul} alles vorhanden sein, was dazu
erfordert ist », formell eingeschlossen sei, so ist diese Auffassung falsch,
und wir haben sie als irrig nachgewiesen im Philos. Jahrb. d. Gorresges.
43 (1930) 293 f. Da der Zweck des Beweises kein anderer ist, als den

! Necuscholastische Begriindungsversuche fir das Kausalprinzip (Dissertation
der Bonner Philosophischen FFakultit), 38.
* Philos. Jahrb. der Gorresges. 44 (1931) 32.



Zur Klirung des Kausalproblems 13

zu begriindenden Satz evident zu machen, so brauchen unmittelbar
einleuchtende Sitze wie der vorliegende, nicht bewiesen zu werden.

Aber wie kommt es, dall Straubinger, der selber im Philos. Jahrb.
d. Gorresges. 43 (1930) 12 f. die Evidenz jenes Satzes anerkannt hatte,
sie jetzt nicht mehr anerkennt ? — Anfwort : Straubinger hat den in
Rede stehenden Satz durch eine eigenartige Manipulation zuerst der
Evidenz entkleidet ; er setzte nidmlich fiir den bestimmten Begriff
«alles, was zum Existenzbeginn einer Sache erfordert wird » den ganz
unbestimmten Begriff x ; so erscheint die Forderung nach einem Beweis
berechtigt. Der so von Straubinger verinderte Satz lautet nach der Form,
die er ihm gegeben : « Daf} x vorhanden sein miisse, damit ein Entstehen
stattfindet, liegt auf der Hand, sonst wire x zugleich erfordert und
nicht erfordert. » !

Wir bemerken : Auf dem von Straubinger eingeschlagenen Wege
lassen sich allerdings die evidentesten Sitze um ihre Evidenz bringen.
Die Behauptungen : « der Teil ist kleiner als das Ganze»; «2 x 2 ist
gleich 4 « Afrika existiert » sind sicher evidente Sitze. Man sub-
stituiere aber einmal fiir den bestimmten Subjektsbegriff das unbestimm-
stimmte x und sage : « x ist kleiner als das Ganze » ; « x ist gleich 4» ;
« x existiert », so wird man sofort inne werden, dal} es um die Evidenz
jener Sitze geschehen sei. Ein solches Vorgehen, wie es von Straubinger
hier in Anwendung gebracht wird, nennt man in der Logik eine mutatio
elenchi, ein Sophisma, das, namentlich wo es sich um eine wissenschaft-
liche Auseinandersetzung handelt, in jedem Falle vermieden werden
sollte. Mul3 doch hier der Grundsatz die oberste Norm bilden : veritas
super omnia !

Am radikalsten bekdmpft den ersten Teil unseres Obersatzes
J. Hessen. Nach der Auffassung dieses Philosophen liegt demselben,
wie iiberhaupt meiner « ganzen Argumentation, die unbewiesene Voraus-
setzung zugrunde, wonach das Sein den Forderungen des Denkens
entspreche. » Darum « beruhe mein ganzes Verfahren im Grunde
genommen auf einer petitio principii ». *

Antwort : Wenn diese Ansicht Hessens zu Recht bestiinde, so gibe
es allerdings in meiner ganzen Begriindung keinen einzigen Satz, der
zu einem Aufweis verwendbar erschiene. Ja, nach der Anschauung,
dieses Gegners, der die Evidenz als Wahrheitskriterium ablehnt, wire

1A, a. O. 32.
2 Das Kausalprinzip (Augsburg 1928), 140 f.



I4 Zur Klarung des Kausalproblems

itberhaupt jeder Beweis und jeder Aufweis unmoglich. Dall aber der
Hessen’sche Standpunkt durchaus verfehlt sei, und von der angeblichen
petitio principii keine Rede sein konne, haben wir in unserer Schrift
« Sind die Grundlagen unserer Gotteserkenntnis erschiittert ? » S. 12 ff.
und 36 ff. eingehend gezeigt. Darum kénnen wir hier von jeder weiteren
Widerlegung Hessens absehen.

Gegen die in Rede stehenden Grundirrtiimer Hessens, dafl das
Sein den Forderungen unseres Denkens nicht zu entsprechen brauche
und dal} die Dinge in der ontologischen Ordnung sich ganz anders
verhalten koénnen, als wir sie in unserer evidenten Erkenntnis erfassen ;
daf} die Evidenz kein Wahrheitskriterium sei, haben verschiedene katho-
lische Autoren Stellung genommen. Gutes findet sich diesbeziiglich in
der Arbeit von L. Fuetscher, « Die ersten Seins- und Denkprinzipien »
(Innsbruck 1930) 43 ff. Hier sei auch kurz verwiesen auf das vor-
treffliche Buch « Kausalitiit » von Stephan Leo v. Skibniewski (Paderborn
1930). Wenn man auch nicht gerade mit allem einverstanden zu sein
braucht, was der Verfasser gegen Hessen vorbringt, so bleibt doch die
« Kausalitit » von Skibniewski eine Arbeit, in der mit groBem Scharfsinn
und sehr ins Einzelne gehender Kritik die Irrungen und Schwichen im
Werke Hessens gekennzeichnet werden. Skibniewski zeigt sich in der
einschligigen Fachliteratur sehr bewandert und vertritt den aus-
gesprochen katholischen Standpunkt.

Ist also der erste Teil unseres Obersatzes evident und unanfechtbar,
so gilt dasselbe auch vom zweiten. Dieser ist in den Worten enthalten :
« Dieses Erforderliche kann entweder mit dem Existenzanfang selbst
zusammenfallen, sodall aufler diesem Existenzbeginn nichts weiter mehr
verlangt wird, oder es kann wenigstens teilweise in einer Sache bestehen,
die von der anfangenden Existenz verschieden ist.» Dieser Satz hat
einen streng disjunktiven Charakter ; die Aufzihlung der Teile ist
vollstindig, und zwischen denselben besteht ein vollkommener Gegen-
satz, sodaBl beide Teile der Disjunktion weder zugleich wahr noch
zugleich falsch sein kénnen. Wo diese Eigenschaften vorhanden sind,
haben wir es nach den Gesetzen der Logik mit einem evidenten disjunk-
tiven Satz zu tun. Also ist auch der zweite Teil unseres Obersatzes
unmittelbar einleuchtend und einwandfrei. Gehen wir {iber zur Unter-
suchung des folgenden Teiles unseres Aufweises.



Zur Kliarung des Kausalproblems 15

II. ABSCHNITT
Priifung des Untersatzes.

Dieser enthilt zwei Teile ; der erste liegt in den Worten aus-
gedriickt : « Nun ist die Annahme, dafp das zum Existenzbeginn Evforder-
liche mit dem Existenzanfang selbst zusammenfalle, ganz unmoglich. »
Dieser Satz bildet den Kardinalpunkt unseres Aufweises und bedarf einer
weiteren Begriindung. Durch folgende Argumente suchen wir denselben
zu erhdrten.

§ 1.

Das erste Argument fiir den ersten Teil des Untersatzes.

Das erste Argument ist im folgenden enthalten : « Lige alles, was
zum Existenzbeginn einer Sache erfordert wird, in diesem Anfang
selbst, so konnte dies in zweifacher Weise gedacht werden : entweder
befindet sich der Existenzanfang einer Sache im Besitze aller genannten
Erfordernisse, insofern er Existenzbeginn ist, oder insofern er der Beginn
einer bestimmiten Existenz, z. B. der eines Himmelskorpers ist. Nun
aber trifft keines von beiden zu.

Dal} der Inbegriff der Erfordernisse nicht schon gegeben sein kénne
mit dem Existenzbeginn als solchem, haben wir des weiteren also auf-
gezeigt : Wire der Inbegriff der Erfordernisse schon durch den Existenz-
anfang als solchen gegeben, so « miilite jede beginnende Existenz ohne
jegliches Zutun von auflen anfangen kénnen. Es miilten die Hauser
von selbst entstehen ohne EinfluBnahme des Baumeisters, der Maurer,
der Zimmerleute usw. ; es miilte auf der schwarzen Tafel die Schrift
unabhingig von jeder Titigkeit des Schreibers von selbst erscheinen ;
der unformliche Marmor miil3te sich eines schonen Tages als kunstvolle
Statue prisentieren, ohne daf3 er je mit dem Meiel des Kiinstlers in
Berithrung gekommen wire ; die Kleider miiliten fertig daliegen, ohne
dal jemand zu ihrer Herstellung auch nur eine Hand riihrte, usw. Denn
alles, was zum Existenzbeginn erfordert wird, liegt ja nach obiger
Annahme in diesem Anfange als solchem. Da nun der Existenzanfang
in jedem Entstehen sich findet, so wire zum Existenzbeginn einer Sache
ein Einflul von aullen ebensowenig erfordert, als es notig ist zu 2 X 2
etwas zu addieren, um die Summe 4 zu erhalten, oder zu simtlichen
Teilen eines Ganzen, die miteinander gehérig verbunden sind, noch
etwas hinzuzufiigen, damit sich das Ganze ergebe. Nun sind uns aber
unzihlige Fille bekannt, in denen der Existenzbeginn niemals sich



16 Zur Kliarung des Kausalproblems

vollziehen kann, wenn nicht eine Ursache durch ihre Titigkeit auf den-
selben Einflul nimmt und den Existenzbeginn hervorbringt. Also kann
unmoglich durch den Existenzanfang als solchen schon alles gegeben
sein, was dazu erfordert ist. »

Daf3 aber der Inbegriff der Erfordernisse ebensowenig mit dem
Existenzbeginn gegeben sein kann, insofern er der Beginn einer
besttmmten Existenz ist, wurde von uns durch nachstehende Uber-
legung klar gemacht : « Was sind die Dinge, bevor sie zu existieren
anfangen ? — Ein physisches Nichts. Hierin kommen sie alle iiberein,
gleichviel, ob sie im Zustand der Existenz zu den vollendetsten Wesen
gehoren oder die unterste Stufe des Seins einnehmen. Kann nun ein
physisches Nichts aus sich allein nicht aufhéren, ein physisches Nichts
zu sein, um ein existierendes Etwas zu werden, so kénnen es auch
die iibrigen nicht ; denn sie befinden sich alle in derselben Hilflosigkeit
und Nichtigkeit. Also ist hier jede Ausnahme, die etwa aus der Eigenart
eines bestimmiten entstehenden Wesens abgeleitet wiirde, durchaus
unmdoglich. »

Gegen den Vordersatz dieses Argumentes: « Nun sind uns aber
unzihlige Fille bekannt, in denen sich der Existenzbeginn niemals
vollziehen kann, wenn nicht eine Ursache durch ihre Tatigkeit auf
denselben Einflul nimmt und den Existenzbeginn hervorbringt »,
wendet sich Straubinger ' also : « Ganz recht! Aber woher wissen wir,
dal in allen Fillen der Existenzbeginn sich nicht ohne Ursache voll-
ziehen kann ? Woher weill Franzelin, um einen der von ihm angefiithrten
Fille zu nennen, da ein Haus nicht entstehen kann ohne Einfluf3-
nahme der Bauleute ? »

Dieser Einwand gibt uns Anlal, den genannten Vordersatz genauer
zu untersuchen. Wir fragen (um gleich mit Str. konkret zu werden):
1. ist der Satz: «Hiuser kdinmen nicht von selbst entstehen» und
dhnliche sicher im wahren und eigentlichen Sinne des Wortes ? —
2. Wurde in der Verwendung unseres also konkret gefalten Vorder-
satzes jede petitio principii vermieden ? Gelingt es uns, die fragliche
Sicherheit und Korrektheit anfzuzeigen — Str. erhebt den Vorwurf
der petitio principii, — so erweist sich der Einwand unseres Gegners
als hinfillig. Denn ein Beweis ist nach der Lehre der Logik jenes
SchluBBverfahren, in dem die SchluBfolgerung aus sicheren Primissen
in logisch einwandfreier Weise abgeleitet wird.

1 Philos. Jahrb. der Gorresges. 44 (1931)) 32.



Zur Klarung des Kausalproblems 17

Was nun die erste Frage betrifft, so mufl mit aller Entschiedenheit
daran festgehalten werden, daf} Sitzen, wie dem genannten, Sicherheit
in wahrem und strengem Sinne des Wortes eignet. Und diesbeziiglich
kann zunichst kein Zweifel bestehen, wenn wir das praktische Denken
befragen. Denn soweit im praktischen Leben ein verniinftiges Denken
herrscht, wird man das kontradiktorische Gegenteil dessen, was der
obige Satz zum Ausdruck bringt, nimlich « Hiuser kénnen von selbst
entstehen » als offensichtlich unmoglich und ausgeschlossen betrachten.
Und man wiirde einen Menschen nicht mehr fiir normal halten und
ihn wohl zur Behandlung dem Psychiater empfehlen, wollte er im
Ernst an die Mdglichkeit glauben, dal} vielleicht einmal iiber Nacht
auf seinem Wiesengrund ganz von selbst und ohne jeglichen Einfluf
irgend einer Wirkursache ein Palast oder eine Villa aus dem Boden
wachse. Nun, einem Urteil, in dem das Verhiltnis zwischen Subjekt
und Pridikat dem denkenden Geiste mit solcher Klarheit sich offenbart,
dall das kontradiktorische Gegenteil allen verniinftigen Menschen als
unmdéglich und ausgeschlossen erscheint, eignet Sicherheit im wahren
und strengen Sinne des Wortes. ! Also kommt dem Satze : « Hiuser
kénnen nicht von selbst entstehen » und dhnlichen, soweit das praktische
Denken ins Auge gefalit wird, die genannte Sicherheit zu.

Hort nun diese GewiBBheit auf, wenn solche Sitze als Primissen
in einer wissenschaftlichen, speziell philosophischen Argumentation
auftreten ?  Mit nichten. Denn der menschliche Verstand ist kein
anderer, ob er im praktischen Denken sich betitigt, oder ob er wissen-
schaftliche Argumente konstruiert, und die Gesetze fiir Wahrheit und
GewiBheit sind in beiden Fillen dieselben. Man mache nur einmal
die Probe und frage sich, wie oft wohl der Geschichtsforscher, der
Mediziner, der Biologe, der Physiker in der gliicklichen Lage sich
befinde, bei seinen Beweisen es mit Primissen von der Sicherheit des
Satzes zu tun zu haben : « Hiuser kénnen nicht von selbst aus dem
Boden wachsen », und man wird finden, dal3 dies in den seltesten
Féllen zutriffit. Wiire es nun nicht verfehlt, wollte man alle Beweise
auf den genannten Wissensgebieten als unsicher, des wissenschaftlichen
Charakters bar, oder gar als petitiones principii hinstellen ?

GewiB wird man vom Philosophen ein tieferes Eindringen in die
Griinde erwarten, auf welche sich evidente Sitze, wie der in Rede
stehende, stiitzen. Allein die Sicherheit dieser letzteren ist keineswegs

1 Vgl. meine Quacstiones selectae, S. 408 ff.

&

Divus Thomas.



18 Zur Klirung des Kausalproblems

von diesem Eingehen auf die Griinde abhingig und kann darum auch
nicht geleugnet werden, wenn dieses unterbleibt. Sitze, die fiir unser
praktisches Denken wahre Sicherheit aufweisen und von allen als
evident angesehen werden, haben auch in der Philosophie als sicher
zu gelten, soll das «philosophari» nicht in ein «insanire » ausarten.
Ein solcher Satz ist aber zweifellos die Behauptung : « Hiuser kénnen
nicht von selbst entstehen. »

Auf die Frage « woher wir wissen », oder vielmehr, woher die ganze
Welt weil3, dal Hiuser nicht von selbst aus dem Boden wachsen
kinnen, diene zur Antwort : Die Menschen gelangen zu dieser sicheren
Erkenntnis im Wege einer unvollstindigen Induktion. Denn es gibt
erfahrungsgemifl Milliarden von Fillen, wo Hiuser zur Existenz
gelangen, und darunter keinen einzigen, in dem ein Haus von selbst
entstiinde. Da sich die Entstehung von Hiusern unter den verschie-
densten Umstinden und den mannigfachsten #dulleren Verhiltnissen
vollzieht, kann der konstante Grund dieser konstanten Erscheinung
nicht in den dulleren Umstinden und Verhiltnissen liegen. Er muf sich
irgendwie in der Natur des Hauses befinden ; freilich nicht in der
Wesenheit des Hauses als solchen, weil es auller den Hiusern unzihlige
andere Dinge verschiedenster Art gibt, die ihren Ubergang von der
Nichtexistenz zur Existenz nur unter dem Einflull einer Wirkursache
vollziehen, sondern in der Natur des Hauses unter jener Riicksicht,
welche allen Dingen gemeinsam ist, die durch Verursachung zur Existenz
gelangen. Und diese allen gemeinsame Riicksicht kann nur im Zustande
des physischen Nichts jener Dinge gelegen sein, der ja allen zukommt,
bevor sie zu existieren beginnen. Durch diesen Zustand ist die Unmog-
lichkeit gegeben, von selbst den Ubergang vom Nichts zur Existenz
zu vollziehen und damit die Notwendigkeit des ursichlichen Entstehens.
Da ferner die allgemeine Natur des Hauses mit allem, was dazu gehort,
notwendig in jedem einzelnen Hause verwirklicht ist, so wissen wir,
dal} kein Haus von selbst entstehen kann.

Im praktischen Denken werden unzihlige Gewillheiten auf dem
Wege der unvollstindigen Induktion gewonnen, die allerdings im
Gegensatze zur formellen, nur eine virtuelle zu sein braucht. So gelangt
beispielsweise der Landwirt zur GewiB3heit, dafl auf seinem Kirschbaum
im Garten nicht Kartoffeln oder Melonen, oder Feigen, sondern nur
Kirschen wachsen kénnen ; aus demselben Quell schépft er die Gewil3-
heit, dal auch das Heu oder Stroh, welches in seiner Scheune auf-
gestappelt ist, ein Raub der Flammen wird, wenn es mit dem Feuer



Zur Kliarung des Kausalproblems 10

in Berithrung kommt usw. (Vgl. zur Lehre iiber Induktion Lehmen,
Lehrb. d. Philosoph. I3, S. 243 ff.) Man ginge zu weit, wollte man
solchen Erkenntnissen den Charakter einer wahren Sicherheit im eigent-
lichen und strengen Sinne des Wortes absprechen.

Doch die Wahrheit des Satzes, dall Hiuser nicht von selbst ent-
stehen konnen, lillt sich auch also begriinden : Hiuser, die von selbst,
d. h. ursachlos, ins Dasein treten kdénmnen, sind in ithrem Entstehen
wesentlich vom Einflul3 der Wirkursache unabhingig. Héuser hingegen,
die durch Verursachung zur Existenz gelangen, sind in ithrem Entstehen
wesentlich vom Einflull der Wirkursache abhingig. Denn wiiren sie in
besagter Weise unabhiingig, so wire ihr Entstehen durch die Wirk-
ursache und in Abhingigkeit von ihrem Einflusse geradeso unmaglich,
wie es unmdoglich ist, dafl ein Geist sich aus korperlichen Teilen zu-
sammensetzt oder ein Rund aus Ecken besteht usw. Was seinem Wesen
nach von der Wirkursache unabhingig ist, kann niemals von derselben
in Abhiingigkeit treten. Das wire aber der Fall, wenn Hiuser, die
von selbst entstehen kdnnen, durch den Eimnflull der Wirkursache zur
Existenz gelangten. Also folgt aus der Tatsache, dall die Hiuser, die
durch die Titigkeit der Wirkursache entstehen, ohne diesen Einflufl
und von selbst nicht entstehen kénnen. Und was von Hiusern gilt,
gilt aus demselben Grunde auch von den unzihligen iibrigen Dingen,
die ihr Dasein dem Einflull der Ursache verdanken.

Auf die oben gestellte zweite I'rage ist die Antwort im folgenden
enthalten. Eine petitio principii liegt dann vor, wenn die Schlul}-
folgerung in einer der Primissen entweder formell (d. h. formaliter
implicite) eingeschlossen ist, oder wenn die Priamisse die Schluf}-
folgerung voraussetzt und sich auf diese stiitzt. Die Primisse, die
nach Str. in unserer Argumentation in Betracht kommt, wire der
Satz : Es «sind uns unzihlige Fille bekannt, in denen sich der Existenz-
beginn niemals vollziechen kann, wenn nicht eine Ursache durch ihre
Tédtigkeit auf denselben Einflul nimmt und den Existenzbeginn hervor-
bringt ». Die Schlullfolgerung, die daraus abgeleitet wird, lautet :
«Also kann unmoglich durch den Existenzanfang als solchen schon
alles gegeben sein, was dazu erfordert ist. »

Wir fragen: ist von diesen inhaltlich verschiedenen Sitzen der
zweite im ersten formaliter implicite eingeschlossen, sodall er durch
blofle Analyse aus demselben gewonnen werden kann ? Die Antwort
lautet verneinend. Jene SchluBfolgerung ist wohl virtuell in der
genannten Primisse enthalten und kann mit Zuhilfenahme der zweiten



20 Zur Klarung des Kausalproblems

Primisse aus derselben abgeleitet werden ; aber von einem formellen
Enthaltensein ist keine Rede. Aber ebenso klar ist es, daf3 der genannte
Vordersatz die Schluifolgerung nicht voraussetzt und sich auf dieselbe
stiitzt. Es geniigt schon ein fliichtiger Blick, um zu sehen, dal3 das
Gegenteil der FFall ist. Wo liegt also hier eine petitio principii ?

Vielleicht ist Str. der Meinung, daBl nicht zwar die unmittelbare
SchluBfolgerung, wohl aber die mittelbare, nimlich der Satz: « Jedes
Entstehen ist eine Wirkung », entweder in der fraglichen Primisse
formell eingeschlossen sei, oder wenigstens von derselben vorausgesetzt
werde. Ist dem also ? — Wir antworten : das Kausalititsprinzip in
dieser Formel hat offensichtlich einen viel gréleren Umfang als die in
Rede stehende Primisse ; folglich kann es in dieser ebensowenig formell
enthalten sein wie der groBlere Kreis im kleineren. Das in jener
Primisse eingeschlossene Urteil setzt aber auch den Satz: « Jedes
Entstehen ist eine Wirkung » nicht voraus. Denn es kann, wie wir
oben geschen haben, ganz unabhingig vom Kausalititsprinzip genommen
werden. Der Vorwurf einer petitio principii ist also an dieser Stelle
nicht berechtigt. Gelingt es vielleicht Str., uns anderswo eine petitio
principii nachzuweisen ?

Er iibt auch am zweiten Teil unseres ersten Argumentes fiir das
erste Glied des Untersatzes Kritik. « Woher weil} IFranzelin », so schreibt
er a. a. O. 32 f., «dal irgend ein Ding nicht aus sich selbst, d. h.
ohne fremde Einwirkung entstehen kann ? Aber», so wendet er sich
in meinem Sinne ein, das Ding «ist doch, bevor es entsteht, ein
physisches Nichts ! — Ganz gewil} », lautet seine Antwort, «das ist es
aber auch, wenn es durch eine Ursache entsteht.

Auf die Frage, woher ich wisse, dal} irgend ein Ding nicht aus

sich selbst entstehen konne, ist die Antwort im Vorausgehenden bereits
enthalten. Denn wenn in den unziihligen Fillen, in denen der Existenz-
beginn durch Einwirkung der Ursache eintritt, derselbe ohne diese
Einwirkung sich nicht vollziehen kann und wenn alle Dinge vor ihrem
Entstehen in demselben Zustand des physischen Nichts sich befinden,
so besteht fiir alle, ohne Ausnahme, die Unmédglichkeit, von selbst
zu entstehen.

Dall das Ding, welches durch eine Ursache entsteht, vor seinem
Existenzbeginn auch ein physisches Nichts ist, habe ich niemals
geleugnet ; aber es darf der wesentliche Unterschied nicht iibersehen
werden, dal} in einem solchen Falle die Ursache in Titigkeit tritt und
aus dem physischen Nichts ein existierendes Etwas macht, wihrend in



Zur Klirung des Kausalproblems 21

den iibrigen Fillen das physische Nichts seinem Schicksal {iberlassen
bleibt und 1m Reiche des Reinmdoglichen verharrt.

« Aber », so wendet Str. ein, « braucht das physische Nichts {iber-
haupt eine Hilfe ? Das soll doch erst bewiesen werden. » (A. a. O. 33.)

Antwort : Wenn es zur Existenz gelangen soll, bedarf es allerdings
der Hilfe. Der Beweis fiir diese Behauptung liegt in unserem Argument
und in dem bereits Gesagten. Denn ist ein physisches Nichts, wie von
uns gezeigt wurde, aullerstande, ohne Einwirkung und Hilfe der Ursache
ins Dasein zu treten, so sind es auch die iibrigen, weil kein physisches
Nichts vor dem anderen etwas voraus hat. Kann iibrigens etwas
Hilfloseres gedacht werden, als das Nichts, das aller Krifte und Eigen-
schaften entbehrt ? Von einem Schuldigbleiben des Beweises kann hier
ebensowenig die Rede sein wie von einer petitio principii. Der Einwand
Str.s erweist sich also auch hier als hinfallig.

Doch gegen den zweiten Teil unseres ersten Argumentes nimmt
auch Dr. Heuser ! Stellung; er schreibt : « Wenn die AusschlieBung des
zweiten Disjunktionsgliedes bei Franzelin als hinfillig dargetan wird,
so fillt seine Beweisfiihrung. Diese Ausschliefung ist aber tatsiichlich
hinfdllig ; denn [Franzelin beweist hochstens etwas fiir nicht zum
Existenzanfang gelangende mdgliche Dinge; aber er beweist nichts fiir
Dinge, die zu existieren anfangen. Wo irgend ein Ding wirklich zu
existieren anfingt, da unterscheidet es sich in der fundamentalen
Tatsache des Existenzbeginns von allem, was ein physisches Nichts
ist und nicht zu existieren anfingt. Auf Grund dieser fundamentalen
Verschiedenheit braucht fiir die anfangende Existenz durchaus nicht
zu gelten, was fiir alles physische Nichts gilt, was nicht zu existieren
anfingt : es kann nicht aus sich aufhéren, ein physisches Nichts zu sein,
um ein existierendes Etwas zu werden. Als ein Ding, das zu existieren
anfingt, ist die anfangende Existenz eben gar kein physisches Nichts
und braucht deshalb auch nicht aufzuhéren, ein physisches Nichts
zu sein. »

Hiezu bemerken wiv : Gewill unterscheidet sich ein Ding, das zu
existieren anfingt, in der fundamentalen Tatsache des Existenzbeginns
von allem, was ein physisches Nichts ist und nicht zu existieren anfingt.
Aber dieser Unterschied liegt lediglich im Existenzanfang als solchen,
keineswegs aber im Ding, bevor es zu existieren beginnt ; ist es doch

! Neuscholastische Begrandung fur das Kausalprinzip (Diss. der Bonner
Philos. Fakultit, 1930) 55 f.



22 Zur Klirung des Kausalproblems

vor dem ILlintritt der Existenz geradeso ein physisches Nichts wie jedes
andere. Fiir die anfangende Existenz, die bereits Wirklichkeit ist, gilt
dann freilich nicht, da@ sie aus sich selbst nicht authéren konne, ein
physisches Nichts zu sein, um ein existierendes Etwas zu werden. Das
zu behaupten, ist uns aber auch niemals in den Sinn gekommen. In
unserem Argument kommen lediglich die Dinge in Betracht, insofern
sie sich noch im Zustande des physischen Nichts befinden. Das hat
unser Gegner iibersehen und darum verfehlt sein Angriff das Ziel.!

§ 2.

Das zweite Argument fiir den ersten Teil des Untersatzes.

Wir fragen : in wie vielfacher Weise koénnte unter Voraussetzung
der gegnerischen Annahme (nimlich alles zum Existenzbeginn Erforder-
liche sei schon mit diesem selbst gegeben, und es bediirfe keines Ein-
flusses von aullen) das Entstehen gedacht werden 7 — Wir antworten :
in zweifacher : entweder so, dall die Sache, welche zu existieren anfingt,
sich selber verursache, oder so, dal auf einem Wege aus einem Nichts
ein existierendes Etwas werde, der keine Selbstverursachung ist. Nun
ist aber beides ganz unmoglich. Das Erste, weil ja das, was durch
Selbstverursachung entstiinde, zugleich existieren und nicht existieren
miilte. Es miillte existieren, um sich durch eigene Titigkeit hervor-
bringen zu koénnen ; und es miilte zugleich nicht existieren, um hervor-
gebracht werden zu kénnen. Denn das, was noch nicht existiert, kann
offenbar keine Titigkeit setzen, und das bereits Existierende kann
nicht mehr hervorgebracht werden.

Aber auch ein Entstehen, welches keine Selbstverursachung ist,
wire vom Staﬁdpunkt der Gegner ein Ding der Unmdéglichkeit. Denn

! Heuser ist auch in seiner Kritik a. a. O. 79 meinem Gedankengang nicht
gerecht geworden. Er schreibt : « Franzelin behauptet : , Teste experientia externa
in rerum ordine dantur causae in stricto sensu ; von solchen, kausalen Gegeben-

heiten der duBeren Erfahrung — z. B., daB die Pferde die Fortbewegung des
Wagens verursachen — schreitet er dann fort zu dem InduktionsschluB3, alles
Geschehen habe eine Ursache. » Der wohl groBere Teil der Neuscholastiker aber

und die bedeutenden Kausaltheoretiker unter ihnen, geben mit Donat der
Hume’schen Kritik zu, daf wir in der dulleren Erfahrung nur wahrnehmen, wie
Entstehungsvorgange auf andere folgen » usw. — Ich bemerke, dafl an jener Stelle,
auf die Heuser sich hier beruft, von einem Fortschreiten « zu dem Induktions-
schluB, alles Geschehen habe eine Ursache », keine Spur sich findet ; die zitierte
Stelle ist einem Argument fiir die These entnommen, dafl der Kausalbegriff ob-
jektive Geltung habe. Vgl. meine Quacstiones selectae ex philosophia scholastica
fundamentali (Oeniponte 1921), p. 135.



Zur Klarung des Kausalproblems 23

es miilte aus dem physischen Nichts ohne Zutat von aullen ein
existierendes Etwas werden. Es konnte sich beispielsweise die leere
Kasse, ohne dall jemand etwas hineinlegt, in eine volle verwandeln ;
wire dazu ja nur erfordert, dal3 die noch nicht existierenden Banknoten
aus eigener Machtvollkommenheit dort anfingen zu existieren. Es
konnte auf felsigem Grund, auf den niemals ein Saatkorn gefallen, das
herrlichste Kornfeld entstehen, weil ja der Ubergang vom physischen
Nichts zum Dasein unabhingig von jeder Beeinflussung von auflen
sich vollziehen konnte. Dall aber etwas Derartiges nicht nur der
Erfahrung widerspricht, sondern auch an sich unmdglich ist, liegt auf
der Hand. Denn es kann niemals aus dem Minus ohne Titigkeit und
ohne Zutat oder EinfluBnahme von aullen ein Plus werden. Das aber
wire erfordert, kénnte eine Sache in besagter Weise anfangen zu
existieren : denn sie wiirde aus dem Nichts ein existierendes Etwas. »

Gegen dieses Argument nimmt Str. a. a. O. 33 also Stellung :
Wenn ein Ding aus sich selbst, d. h. ohne fremde Einwirkung, ent-
stiinde, so « wiirde es durch Selbstverursachung entstehen, was doch
unmoglich ist ! Keineswegs wird es durch Selbstverursachung, sondern
es wird einfach, ohne jede Verursachung, ohne jede, sei es eigene oder
fremde Machtvollkommenheit. Aber es kann doch niemals aus dem
Minus ohne Titigkeit und ohne Zutat oder EinfluBnahme von aullen
ein Plus werden. Das aber wire erfordert, konnte eine Sache in
besagter Weise anfangen zu existieren. Denn sie wiirde aus sich allein
aus dem Nichts ein existierendes Etwas‘. Das Nichts ist noch kein
Minus, und wenn etwas wird ohne Zutun von aullen, so wird es nicht
aus sich, als ob es sich selbst bewirkte, auch nicht aus dem Nichts,
als ob das Nichts zu einem Etwas wiirde oder dieses hervorbrichte,
sondern es wird einfach ; da, wo vorher nichts war, ist jetzt etwas.
Aber es kann doch eine leere Kasse nicht voll werden, ohne dal}
jemand etwas hineinlegt ! Warum denn nicht ? Es sei denn, dal
nichts ohne dullere Ursache werden kann. Das aber soll erst bewiesen
werden. »

Antwort : 1. In diesem Gedankengang Str.s begegnen uns irre-
fithrende Sdtze. Zu diesen gehort der erste und einer der folgenden.
Denn sie erwecken im Leser den Eindruck, als ob ich mein Argument,
dem der Angriff gilt, lediglich auf die Unmoglichkeit der Selbst-
verursachung aufgebaut hitte. Nun sagt ein Blick auf dasselbe jedem
aufmerksamen Leser, dall ausdriicklich zwei Wege ins Auge gefalit
wurden : der der Selbstverursachung und der, auf welchem ein rein



24 Zur Klarung des Kausalproblems

mogliches Ding ohne jegliche Verursachung zur Existenz gelangt. Wozu
also mir gegeniiber im ersten Satz die Korrektur : « Es wird einfach,
ohne jede Verursachung»? Und wozu derselbe Gestus weiter unten :
Es « wird nicht aus sich, als ob es sich selbst bewirkte » ? Habe ich
irgendwo dieser irrigen Auffassung Raum gegeben ?

2. Wenn Str. meine Behauptung : « Falls ein Ding aus sich allein,
ohne jeglichen Einflul von aulen entstiinde, so wiirde aus dem Minus
des physischen Nichts das Plus eines existierenden Etwas», durch die
Bemerkung als falsch zu erweisen glaubte : « Das Nichts ist noch kein
Minus », so tduscht er sich. Wir erlauben uns die Frage: Ist das
physische Nichts im Vergleich zum existierenden Etwas, mehr oder
gleichviel oder weniger ? Konkret gefalt : Ist eine rein mogliche, noch
nicht existierende Stadt mehr oder gleichviel oder weniger als eine
wirkliche ? Nun diirfte es wohl jedem einleuchten, daf3 sie nicht mehr
und auch nicht gleichviel, sondern weniger als eine existierende Stadt
ist. Also stellt jene im Vergleich zu dieser ein Minus dar.

3. Zur Behauptung Str.s : « Wenn etwas wird ohne Zutun von aullen,
so wird es nicht aus dem Nichts, als ob das Nichts zu einem Etwas
wiirde oder dieses hervorbrichte », bemerken wir: Gewill wird das
Etwas nicht vom Nichts hervorgebracht ; denn das Nichts besitzt
weder Existenz noch Krifte. Aber das Nichts, von dem in unserer
Argumentation die Rede ist, wird zu einem existierenden Etwas,; es
ist ja nicht das absolute Nichts, sondern das physische Nichts, d. h.
das Reinmaogliche. So wird das rein mogliche Haus durch den Existenz-
beginn zu einem wirklichen Haus, der rein mogliche Mensch zu einem
wirklichen usw., und ganz allgemein wird das physische Nichts des
Reinméglichen zu einem existierenden Etwas. Oder glaubt Str., daf}
etwas vom Moglichen Verschiedenes zur Existenz gelangt ? Dal} dieser
Mensch N, der vor 2o Jahren noch nicht existierte und heute existiert,
nicht derselbe ist, der vor 20 Jahren noch rein mdglich war 7 Nun,
dann wire der existierende Mensch N entweder nicht mdéglich oder nicht
identisch mit dem Menschen N. — Es geht ferner auch nicht an, mit
Str. das Entstehen darin zu erblicken, dafl « da, wo vorher nichts war,
jetzt etwas ist». Denn diese Definition des Entstehens behilt ihre
Wabhrheit auch dann, wenn keinerlei Entstehen vorliegt, wie z. B. im
FFalle, wo ein Ding an einen leeren Ort gebracht wird. Oder gilt bei
einem solchen Vorgang nicht auch, dall «jetzt etwas da ist, wo vorher
nichts war» ?

4. Der letzte Einwand im obigen Gedankengange Str.s lifit sich



Zur Klarung des Kausalproblems 25

auf folgenden Syllogismus zuriickfithren : Zur Erkenntnis : « Eine leere
Kasse kann nicht voll werden, ohne dall jemand etwas hineinlegt »,
vermdgen wir nur mittels des Kéusalprinzips, d. h. durch den Satz
zu gelangen : « Nichts kann ohne Ursache werden. » Nun aber ist das
Kausalprinzip gerade das, was durch mein Argument bewiesen werden
soll. Also wird es im Beweis von mir vorausgesetzt und dient demselben
als Stiitze ; folglich ist die ganze Argumentation eine petitio principii.

Wir antworten : In diesem Syllogismus steckt der Fehler im Ober-
satz. Es ist nidmlich durchaus nicht zutreffend, dal3 wir zu der im
Satze : « Eine leere Kasse kann nicht voll werden » usw. enthaltenen
Erkenntnis nur mittels des Kausalititsprinzips gelangen konnen.
Allerdings ist der Sachverhalt, der in jenem Satze zum Ausdruck
kommt, in der ontologischen Ordnung von der Geltung des Kausalitiits-
prinzips als Seinsgesetzes abhingig. Aber daraus folgt fiir die logische
Ordnung keineswegs, dal3 auch die Erkenntnis jenes Sachverhaltes von
der Erkenntnis des Kausalititsprinzips abhingig sei. Die fragliche
Erkenntnis kann vielmehr auch auf dem Wege der unvollstindigen
Induktion gewonnen werden. Es verhilt sich hier dhnlich wie mit dem
Satze : « Hiuser kénnen nicht von selbst entstehen.»! Da die unvoll-
stindige Induktion auf den Satz vom zureichenden Grunde zuriick-
gefithrt wird, welcher weder mit dem Kausalititsprinzip identisch ist,
noch auf diesem letzteren sich stiitzt, ist auch an dieser Stelle der
Vorwurf einer petitio principii, den Str. gegen uns erhebt, unberechtigt.

§ 3.
Das dritte Argument fiir den ersten Teil des Untersatzes.

Wenn ein Ding zu existieren anfingt, so liegt der Inbegriff der
Erfordernisse fiir den Existenzeintritt entweder in diesem als solchen,
oder im Sosein jenes Dinges, oder in beiden zusammen. Nun aber findet
er sich in keinem von diesen dreien. Also ist die Annahme falsch, daB
alles, was zum Existenzbeginn einer Sache erfordert wird, mit diesem
selbst schon gegeben sei.

Der Obersatz dieses Syllogismus hat disjunktiven Charakter und
die Aufzihlung der disjunktiven Glieder ist vollstindig. Es kommt
darum in diesem Argument alles darauf an, dal} die einzelnen Teile
des zweiten Vordersatzes erhirtet werden.

L Vgl. oben S, 18 f,



26 Zur Klirung des Kausalproblems

Beweis fiir den ersten Tetl des zweiten Vordersatzes. « Jedes Ding,
das entsteht, ist innerlich moglich, d. h. an sich geeignet, zu existieren.
Denn wiire es in besagter Weise zu existieren ungeeignet, wie etwa ein
viereckiger Kreis, ein korperlicher Gedanke, ein menschliches Pferd,
so koénnte es niemals zur Existenz gelangen. Also wird neben dem
Existenzanfang notwendig noch etwas anderes erfordert, damit etwas
entstehen kann, ndmlich die innere Mdoglichkeit. Diese beginnt aber
nicht erst mit dem Entstehen der Sache, sondern geht diesem voraus.
So wird z. B. ein Haus nicht erst innerlich moglich und in diesem Sinne
zu existieren geeignet, wenn es aufgefithrt wird, und erhilt der Krelis,
den der Mathematiker auf die Tafel zeichnet, nicht erst die innere
Moglichkeit, wenn die Kreislinie gezogen wird, sondern die innere
Moglichkeit ist vor dem Entstehen da ; sie ist anfangslos und in diesem
Sinne ewig. Also bildet sie ein Erfordernis zum Existenzanfang ; da
nun dieser nicht ewig ist, ist sie vom Existenzanfang sachlich ver-
schieden. » Demnach ist die Annahme falsch, dall alles, was zum
Existenzbeginn einer Sache erfordert wird, in diesem selbst gelegen sei.

Beweis fiir den zweiten Teil des zweiten Vordersatzes. Das Sosein
kommt hier lediglich als rein mogliches in Betracht ; denn das wirkliche
Sosein als solches setzt ja das Dasein voraus und besitzt seine Aktua-
litit durch das Dasein. Es kann also unmdoglich den Inbegriff der
Erfordernisse fiir den Eintritt des Daseins in sich schlieen. Dal} aber
das Sosein als rein mogliches die in Rede stehende Summe der
Erfordernisse nicht enthilt, wurde von uns also aufgewiesen :

Wir «finden, daB unzihlige Dinge zwar innerlich mdglich sind,
aber niemals zur Existenz gelangen. Man denke z. B. an die entgegen-
gesetzten Akte, die zugleich innerlich moglich sind, aber nicht gleich-
zeitig verwirklicht werden kénnen. AuBerdem gibt es Existenzbeginne,
die sich in verschiedenen Zeitpunkten vollziehen. Wie kommt es, dal3
von den zahllosen Dingen, die alle innerlich méglich sind, die einen
entstehen, die anderen nicht ; die einen zu dieser Zeit zu existieren an-
fangen, die iibrigen zu einer anderen ? — Offenbar muf} bei jenen alles
zum Existenzbeginn Erforderliche vorhanden sein, bei diesen aber nicht.
Nun liegt der Inbegriff der Erfordernisse, dall etwas vielmehr entsteht,
als 1m Zustande des Nichts verharrt, dall es gerade in diesem Zeit-
punkt und nicht in einem anderen ins Dasein tritt, nicht in der bloBen
Moglichkeit. ... Denn es gibt unzihlige Dinge, wie bereits bemerkt
wurde, welche niemals zur Existenz gelangen. Schlésse aber die blofle
Mdoglichkeit alles in sich, was zum Ubergang von der Nichtexistenz



Zur Klirung des Kausalproblems 27

zur Existenz erfordert wiire, so miil3te, da es sich hier offenbar um einen
notwendigen Vorgang handelt, alles innerlich Mogliche zur Existenz
gelangen. Ja, es miifiten, da die innere Moglichkeit nicht erst in der
Zeit begonnen hat, sondern ewig ist, alle Pflanzen, alle Tiere, alle
Menschen usw. von Ewigkeit existieren; denn nach jener Voraus-
setzung wire ja von Ewigkeit alles vorhanden, was zur Existenz jener
Wesen erfordert wire ; wo aber rein alles vorhanden ist, was zum
Dasein einer Sache erfordert wird, kann auch das Dasein selbst nicht
fehlen : es mul3, wenn es sich um ein werdendes Dasein handelt, tat-
sdachlich werden. »

An diesen Ausfithrungen iibt Straubinger a. a. O. 33 folgender-
mallen Kritik : « Der Inbegriftf der Erfordernisse des Entstehens, sagt
Franzelin weiter, liegt auch nicht in der bloBen Mdéglichkeit, weil dann
alles Mogliche wirklich sein miillite, und zwar von Ewigkeit her. Das
1st keineswegs der Fall. Die Erfordernisse des Entstehens erfordern
nicht auch das Entstehen. So gibt es kein Sehen ohne Licht ; aber wo
Licht ist, findet nicht auch schon ein Sehen statt. » -

Wir antworten : Allerdings erfordern einzelne Erfordernisse des
Entstehens oder ein Teil derselben nicht auch schon das Entstehen.
Aber in unserem Argument handelt es sich ja nicht um einzelne Erfor-
dernisse, sondern um den Inbegriff derselben, und das ist etwas wesent-
lich Verschiedenes. Was wiirde Str. dazu sagen, wenn jemand aus dem
Satze, dal} einzelne Teile nicht dem Ganzen gleichkommen kénnen,
folgern wollte : also kann auch die Gesamtheit der Teile nicht dem
Ganzen gleich sein ? Oder wenn jemand aus der Tatsache, dall ein
einzelner Soldat unvermdgend ist, den Feind niederzuringen, den
Schlul} ziehen wollte, dall auch alle Soldaten zusammen oder das ganze
Heer aullerstande sei, den Feind zu besiegen ? Wiire ein solcher Schluf3
nicht ein offensichtliches Sophisma ? Nun derselbe Trugschlufl, nur
in einer anderen Materie, findet sich in der vorliegenden Kritik Str.
Er schlief3t : Es ist ein Erfordernis zum Sehen, nidmlich das Licht, da,
ohne dal3 das Sehen stattfindet ; also kann auch die Gesamtheit der
Erfordernisse zum Sehen da sein, ohne dal3 das Sehen stattfinde ; und
ganz allgemein, es konnen alle Erfordernisse zu einer Sache (in unserem
Falle zum Entstehen) da sein, ohne dal} die Sache selbst da sei.

Im Einklang mit dieser irrigen Auffassung und im Anschlull daran
stellt Str. folgende Behauptung auf : « Die Erfordernisse des Entstehens
besagen, dal} ohne sie ein Entstehen nicht eintreten kann, positiv aus-
gedriickt : dall, wenn sie vorhanden sind, das Entstehen vor sich gehen



28 Zur Klirung des Kausalproblems

kann ... aber nicht vor sich gehen «muf ».' — Der erste Teil dieses
Satzes muf} zugegeben werden, der zweite enthiilt einen Irrtum ; denn
er bezieht sich auf ein Entstehen, das in einem notwendigen, vom
freien Willensentschlul3 unabhingigen Vorgang besteht. Ein not-
wendiger Vorgang muf aber eintreten, wenn er eintreten kann, d. h.
wenn alles zu diesem Eintritt Erforderliche vorhanden ist. Darin liegt
eben der wesentliche Unterschied zwischen dem freien und unfreien
Geschehen, dall beim ersteren « positis omnibus requisitis », wie die
Scholastik sich ausdriickt 2, der Vorgang nicht einzutreten braucht,
beim letzteren aber das Geschehen eintreten muf.

Wenn wir demnach aus der Tatsache, dal3 nicht alles, was rein
moglich ist, zur Existenz gelangt, den Schlull ziehen: also liegt im
Reinméglichen als solchen nicht der Inbegrift der Erfordernisse fiir den
Existenzeintritt, so ist dieser Schlufl berechtigt. Und wir brauchen
keineswegs, wie Str. irrtiimlicherweise meint, in absurder Weise die
reine Moglichkeit als «aktiv wirksames Prinzip» zu fassen und die
« Ursache in actu secundo in die Moglichkeit mit einzubeziehen.»? Es
geniigt, dal wir uns klar den Unterschied zwischen freiem und unfreiem
Geschehen vor Augen halten und beachten, dall es sich im fraglichen
Entstehen um einen unfreien oder notwendigen Vorgang handelt. So
wurde von uns die petitio principii vermieden und der Versuch Str.s,
uns an dieser Stelle einen derartigen Trugschlull nachzuweisen, mul
als miBllungen angesehen werden.

Beweis fiir den dritten Teil des zweiten Vordersatzes. Da unzihlige
Dinge, die rein moglich sind, niemals zur Existenz gelangen, andere
zu verschiedenen Zeiten und unter verschiedenen Umstinden, so gehort
offensichtlich zur Summe der Erfordernisse fiir den Eintritt der Exi-
stenz auch jenes Moment, das ausschlaggebend ist, weshalb ein rein
mogliches Ding vielmehr zu existieren beginnt als im Zustand der
reinen Maoglichkeit verharrt ; warum es gerade zu dieser Zeit
und nicht zu einer anderen, unter diesen Umstinden und nicht
unter anderen, den Ubergang von der Nichtexistenz zur Existenz
vollzieht. Denn wire jenes ausschlaggebende Moment in die Summe
der genannten Erfordernisse nicht miteinbezogen, so konnte es die
gedachten Unterschiede nicht geben. Nun aber findet es sich weder im
rein moglichen Sosein des entstehenden Dinges, noch im Existenzein-

1 A a. O. 33.
2 Vgl. Suarez, Disp. Met. XIX, sect. 4.
3 A, a. O. 33



Zur Klirung des Kausalproblems 20

tritt desselben als solchen. Also liegt der Inbegriff der Erfordernisse
fiir den Existenzbeginn auch nicht im Sosein und Existenzeintritt
zusammen.

Warum nicht im rein méglichen Sosein des entstehenden Dinges ?
— Antwort : Finde es sich im genannrten Sosein, so miil3ten alle rein
moglichen Wesenheiten zur Existenz gelangen. Sind sie ja durch ihre
innere Moglichkeit an sich zu existieren geeignet ; enthielten sie auBer-
dem noch das fiir den Existenzbeginn ausschlaggebende Moment, so
konnte dieser unmdoglich fehlen. Das widerspricht aber der bereits
erwihnten offenkundigen Tatsache, dall unzihlige rein mdégliche Dinge
niemals zur Existenz gelangen.

Sodann miilite jenes fragliche Moment im rein moglichen Sosein
als ontologische Forderung vorhanden sein, durch die die Existenz,
weil von der Wesenheit gefordert, mit absoluter Notwendigkeit eintreten
wiirde. Nun kann es aber im physischen Nichts des rein mdéglichen
Soseins eine derartige ontologische Forderung nicht geben ; iiberdies
ist der Existenzbeginn nicht absolut notwendig, sondern konfingent.
Also kann das fiir den Existenzeintritt ausschlaggebende Moment nicht
im rein moglichen Sosein des Dinges liegen, das zu existieren beginnt.

Findet sich dieses Moment vielleicht im Existenzeintritt als
solchen 7 — Was ist der Existenzeintritt in sich betrachtet 7 Keines-
wegs ein Nichts, sondern eine Realitit, und zwar eine solche, die vor
ihrer Aktualitit geradeso rein mdoglich war, wie das Sosein, das durch
sie aktuiert wird. Da nun zahllose rein mogliche Existenzeintritte rein
moglich bleiben, wiithrend andere wirklich werden, und zwar zu ver-
schiedenen Zeiten, so fragt es sich, wo das ausschlaggebende Moment
fiir das Wirklichwerden der rein mdoglichen Existenzeintritte zu finden
sel. Liegt es in ihrem rein mdoglichen Wesen ? — Gewill nicht, sonst
miiliten ja alle rein maéglichen Existenzbeginne wirklich werden, und
wir erlebten das Schauspiel, dal3 sie samt und sonders mit absoluter
Notwendigkeit auftriten. So koénnte z. B. das Entstehen dieses Buch-
stabens, dessen Existenz vom freien Willen des Schreibers abhingig
ist, nicht anders sich vollziehen, als mit absoluter Notwendigkeit, und
das Emporspriellen jener Pflanze, die sich aus dem Samenkorn ent-
wickelt > welches der Girtner mit freier Wahl der Erde anvertraut hat,
miifte mit absoluter Notwendigkeit gerade an dieser Stelle des Gartens
stattfinden.

Liegt also das ausschlaggebende Moment fiir den Existenzeintritt
nicht in diesem selbst, insofern er rein moglich ist, findet er sich dann



30 Zur Klarung des Kausalproblems

vielleicht in ihm, insofern er wirklich ist 7 — Nun, dann miif3te er
zugleich kontingent und nicht kontingent sein. Er miilte kontingent
sein, weil er ja aus sich gegen seine Existenz indifferent, d. h. zur selben
nicht bestimmt ist, und er miilte zugleich nicht kontingent sein, weil
er durch die Identitit mit dem fiir die Existenz ausschlaggebenden
Moment aus sich gegen diese nicht indifferent, sondern zur selben
bestimmt wire. Unter derselben Riicksicht aber zugleich inditferent
und nicht indifferent, bestimmt und nicht bestimmt sein, involviert
einen Widerspruch. Also kann das fiir den Existenzeintritt ausschlag-
gebende Moment auch nicht im beginnenden Dasein als solchen liegen ;
folglich findet es sich aullerhalb des Dinges, welches zu existieren
beginnt.

Wir haben die Hauptgedanken dieses dritten Teiles unseres Argu-
mentes in anderer und kiirzerer Form in ZKathTh a. a. O. 204 also
wiedergegeben : « Ebensowenig enthilt das Entstehen selbst den Inbe-
griff der gedachten Erfordernisse. Das Entstehen ist ja von dem, was
zum Ubergang vom Nichtsein zum Dasein erfordert wird, im eigent-
lichen Sinne des Wortes abhiingig und setzt dieses als einen Faktor
voraus, der fiir den Existenzbeginn ausschlaggebend ist. Nun aber
kann eine solche Abhingigkeit nur gedacht werden, wenn das Entstehen
und das hiezu Erforderliche sachlich voneinander verschieden sind, weil
ja nichts im eigentlichen Sinne des Wortes von sich selbst abhingig
sein kann. Also gehért zu den Erfordernissen, damit etwas entsteht,
auller der inneren Moglichkeit oder der Eignung zur Existenz noch
etwas sachlich vom Entstehen Verschiedenes. »

Gegen diesen Gedankengang nimmt Str. a. a. O. 34 folgender-
maBen Stellung : « Franzelin spielt hier mit dem Worte Erfordernis.
Allerdings ist das Entstehen ein Erfordernis des Entstehens, insofern
es kein Entstehen geben kann, das nicht ein Entstehen wire. Wenn
man will, kann man das Abhiingigkeit des Entstehens von sich selbst
nennen. Das Entstehen ist dann nicht mehr und nicht weniger von
sich selbst abhingig wie jedes Ding, das ist und nicht zugleich nicht ist. »

Wir erwidern : Dal} « das Entstehen ein Erfordernis des Entstehens »
sei, wurde von uns in den Ausfithrungen, gegen die sich der Einwand
Str.s richtet, in keiner Weise behauptet. Wir sprechen vielmehr von
einem Erfordernis, das vom Entstehen wvorawusgesetzt wird, und vom
Entstehen sachlich verschieden sei. Wie Str. dazu kommt, gerade das
Gegenteil von dem aus unserem Text herauszulesen, was darin ent-
halten ist, ist uns unerfindlich.



Zur Kliarung des Kausalproblems 31

Sodann ist die Abhiingigkeit einer Sache von sich selbst (im eigent-
lichen Sinne des Wortes) ein Ding der Unmdoglichkeit. Es miifite denn
sein, daf3 etwas mit dem, von dem es in besagter Weise abhingig ist,
sachlich identisch sein kénnte. Das ist aber ganz ausgeschlossen, wenn
man nicht etwa behaupten will, dall der Diener mit seinem eigenen
Herrn, der Sohn mit seinem eigenen Vater, die Wirkung mit ihrer
Wirkursache sachlich ein und dasselbe sein konne. Es ist darum ein
Irrtum, wenn Str. im obigen Zusammenhange schreibt : « Wenn man
will, kann man das Abhingigkeit des Entstehens von sich selbst nennen. »
Dal} ein Ding « nicht zugleich ist und nicht ist », besagt noch keine
Abhingigkeit desselben von sich selbst.

Das geniige. Was vom zusammenfassenden Gutachten Str.s iiber
unseren Aufweis des Kausalitdtsprinzips zu halten sei, wenn jener auf
Grund der von ihm erhobenen und von uns in diesen Ausfiihrungen
besprochenen Einwendungen schreibt: «Bei jedem Schritt, den er
(Franzelin) tut, unterliuft ihm eine petitio principii»?!, diirfte nun
jedem einsichtigen Leser klar geworden sein.

§ 4.
Das vierte Argument fiir den ersten Teil des Untersatzes.

Wenn irgend ein Ding entsteht, so gelangt es entweder unabhiingig
vom Einflul eines anderen Gegenstandes zur Existenz oder nicht
unabhingig von diesem Einflu. Ist ersteres der IFall, so entsteht das
Ding von selbst und der Inbegriff der Erfordernisse fiir den Eintritt
seiner Existenz liegt im entstehenden Wesen. Trifft letzteres zu, so
findet sich die Summe der genannten Erfordernisse nicht im Ding,
das entsteht, sondern wenigstens teilweise aullerhalb desselben. Nun
aber erscheint es ganz ausgeschlossen, daf} irgend ein Ding von selbst
und unabhiingig vom Einflul eines anderen zur Existenz gelangt.
Also ist die Annahme unmoglich, dal alles, was zum Existenzbeginn
einer Sache erfordert wird, mit diesem selbst schon gegeben sei.

Das, was den Obersatz dieses Argumentes ausmacht, bedarf keiner
weiteren Begriindung. Zur Verdeutlichung sei nur folgendes noch kurz
hervorgehoben : Da das, was entsteht, frither nicht existierte und jetzt
in den Besitz seines Daseins gelangt, so dridngt sich die Frage auf:
woher diese Existenz ? Hingt ihr Auftreten, wie wir es ja in vielen
Fillen erleben, vom Einflul eines anderen Wesens ab, oder stellt sie

! Philos. Jahtb., a. a. O. 34.



32 Zur Klirung des Kausalproblems

sich ganz unabhiingig vom Einflu} eines anderen Gegenstandes ein ?
Haben wir es also vielleicht mit einem Selbstentstehen zu tun, wo
jeder fremde Einflul und jede Abhiingigkeit nach auflen vollstindig
ausgeschaltet ist 7 Dal} in einem solchen Falle alles, was zum Existenz-
eintritt erfordert wird, im entstehenden Dinge selber liegen miil3te,
ist offensichtlich,

Wie verhiilt es sich nun in Wirklichkeit ? Ist ein Selbstentstehen
in Wahrheit maéglich ? — Nehmen wir an, das entstehende Ding beginne
ganz unabhingig von jeglichem Einflul von aullen zu existieren, was
dann ? Dann kdme die Existenz dem Entstehenden zu : entweder durch
seine Titigkeit oder durch sein Sein. Als Titigkeit kiime einzig in
Betracht entweder ein Geben der Existenz im eigentlichen und strengen
Sinne des Wortes, wodurch sich das entstehende Ding das fertige
Dasein selber verleiht, oder ein Geben im weiteren Sinne des Wortes,
nimlich das Hervorbringen der Existenz. Dall nun sowohl das eine
als das andere ganz unmdoglich ist, springt sofort in die Augen. Um
namlich eine von den genannten Titigkeiten setzen zu kénnen, miilite
ja das entstehende Ding bereits existieren, denn was nicht existiert, kann
nicht handeln ; existiert es aber, so kann es sich die Existenz nicht mehr
geben, weder im eigentlichen noch im uneigentlichen Sinne des Wortes.

Es erhebt sich nun die Frage : befindet sich das Entstehende im
Besitze seiner beginnenden Existenz ausschliefllich durch sein eigenes
Sein, sodall mit Ausschaltung aller Titigkeit und jeglichen weiteren
Einflusses, der Existenzeintritt mit dem Sein des Entstehenden allein
schon gegeben sei ? — Im Sein eines Dinges kénnen sich Realititen
dreifacher Art vorfinden : 1. solche, welche die Wesenheit des Dinges
ausmachen (die wesensbildenden oder konstitutiven Merkmale) ; 2. solche,
die zur Wesenheit als nofwendige Bestimmungen hinzutreten (die Pro-
prietiten im strengen und weiteren Sinne des Wortes) ; 3. solche, die
zur Wesenheit des Dinges nicht als notwendig, sondern als zufdllige
Bestimmungen hinzukommen (Akzidenzen).

1. Findet sich nun die beginnende Existenz im Sein des entstehen-
den Dinges als wesensbildendes Merkmal ?" — Gewill nicht. Denn die
Wesenheit des entstehenden Dinges, die durch die beginnende Existenz
wirklich wird, ist anfangslos, ewig und unverdnderlich, und was als
konstitutives Element zur Wesenheit gehort, mull geradeso ewig und
unverinderlich sein wie die Wesenheit selbst ; denn wiiren die wesens-
bildenden Elemente zeitlich und verinderlich, so wiiren es notwendig
auch die Wesenheiten, die sich aus denselben zusammensetzen.



Zur Klirung des Kausalproblems 33

2. Findet sich die beginnende Existenz im Sein des entstehenden
Dinges, als Bestimmung, die zu seiner Wesenheit notwendig hinzutritt,
wie wir beispielsweise eine solche vor uns haben in der Eigentiimlichkeit
des euklidischen Dreiecks, dafl die Summe seiner Winkel zwei rechten
gleich sei, oder im spezifischen Gewicht eines Korpers, das aus dem
spezifischen Sosein desselben notwendig folgt ? — Wir antworten :
Auch das ist ausgeschlossen. Denn was zur Wesenheit als notwendige
Bestimmung hinzutritt, ist von der Wesenheit gefordert und unabhingig
von der Zeit. Nun aber ist der Existenzbeginn in keiner Weise von der
Wesenheit des entstehenden Dinges gefordert. Oder fordert die Wesen-
heit des Kreises, der jetzt entsteht, oder die Wesenheit des Gedankens,
der jetzt in mir auftaucht, seinen Existenzeintritt ? Und was von
einem gilt, gilt auch vom anderen. Der Existenzbeginn ist auch nicht
unabhingig von der Zeit ; denn ein Beginnen kann es nur in der Zeit
geben, und ein bestimmter Beginn ist an eine bestimmte Zeit gebunden.

3. Findet sich die beginnende Existenz im Sein des Entstehenden
als eine Bestimmung, die zufillig zur Wesenheit desselben hinzutritt ?
— Auch dieses erscheint nach obiger Voraussetzung ausgeschlossen.
Und in der Tat, das, was entsteht, ist kontingent, d. h. aus sich gegen
die Existenz und somit gegen das Entstehen indifferent, also awus sich
zum Entstehen nicht determiniert. Was aber in besagter Weise nicht
determiniert ist, vermag aus sich auch nicht zur Existenz zu gelangen ;
denn dieses letztere schliefit notwendig die Determiniertheit zum
Entstehen ein. Es verhilt sich hier dhnlich wie mit einer Wirkursache,
die zu einer Titigkeit in keiner Weise determiniert ist. Wie jene Ursache
unmoglich diese Titigkeit setzen kann, wenn sie nicht irgendwie dazu
determiniert wird — ex indeterminatis enim nihil sequitur — so kann
auch kein Ding aus sich selber entstehen, so lange es gegen das Ent-
stehen indifferent und damit zum selben indeterminiert bleibt. Ent-
stiinde es trotzdem von selbst, so miillite es zugleich awus sich zum
Entstehen determiniert und nicht determiniert sein, was einen offen-
sichtlichen Widerspruch involviert. Nun aber ist die Kontingenz dem
Entstehenden wesentlich. Also ist es ithm ebenso wesentlich, awus sich
zum Entstehen indeterminiert zu sein und folglich awus sick nicht zur
Existenz gelangen zu koénnen. Demnach kann sich die beginnende
Existenz auch nicht im Sein des Entstehenden als eine Bestimmung
finden, die zufdllig zur Wesenheit desselben im Sinne obiger Voraus-
setzung hinzutritt.

Folglich kommt jedem Entstehenden und jedem Kontingenten

Divus Thomas. 3



34 Zur Kliarung des Kausalproblems

iiberhaupt die Existenz nur in Abhingigkeit vom Einfluf3 eines anderen
Gegenstandes zu, der das aus sich zum Existieren indeterminierte
durch seinen Einflul determiniert.

Gegen das vorliegende Argument unter Nr. 3 kdnnte folgende
Stelle aus Geyser ! als Einwand vorgefiihrt werden : « Alles Kontingente
ist aus sich selbst indifferent gegen Sein und Nichtsein. Hat es nun
Dasein, so ist diese Indifferenz zugunsten der Seite des Daseins auf-
gehoben. Sie kann aber nicht vom Kontingenten selbst aufgehoben
worden sein. Also hingt das Dasein des Kontingenten wesensnot-
wendig von einem anderen Seienden ab und ist mithin verursacht.
Diese Argumentation ist ein Fehlschlul ; denn die Indifferenz des
Kontingenten ist niemals aufgehoben. »

Zu dieser Stelle bemerken wir : Gewil3 ist die Indifferenz durch den
Einflul von aullen niemals in dem Sinne aufgehoben, als ob im
Kontingenten die Kontingenz beseitigt worden wdre und somit das Kon-
tingente in Stand gesetzt wiirde, aus sich selbst zum Dasein deter-
miniert zu sein. Die Kontingenz und die damit gegebene Indifferenz
gegen die Existenz bleibt ; was beseitigt wird durch den Einflul von
auflen, das ist die vollige Indeterminiertheit zum Dasein. Dieser Defekt,
der eine Folge der Kontingenz ist, wird behoben durch die Einwirkung
eines fremden Gegenstandes. Und so erleben wir es in ungezihlten
Fillen, wie durch den Einflul der Wirkursache das zur Existenz aus
sich Indeterminierte zum Existieren determiniert wird und zum Dasein
gelangt. Hier gilt : contra factum non valet argumentum.

Im Einwand Geysers werden zwei Dinge vermengt: die Auf-
hebung der Indifferenz, wodurch ein awus sich gegen das Dasein
Indifferentes ein aus sich Nichtindifferentes und zur Existenz Deter-
miniertes wiirde, und die Aufhebung der Indeterminiertheit zum Dasein,
durch welche das, was aus sich nicht determiniert ist, durch Ein-
wirkung von aufBlen determiniert wird. Wegen dieser Verwechslung ist
der Geyser’sche Einwand hinfillig. Wir haben gegen denselben, der
in anderer Form bereits in Geysers « Erkenntnistheorie», S. 252 f.
aufscheint, in unserer Schrift : « Die neueste Lehre Geysers iiber das
Kausalititsprinzip » (Innsbruck 1924), S. 5 f. Stellung genommen.

Ist nun der erste Teil des Untersatzes bewiesen und gegen die
Einwendungen verteidigt, so kénnen wir zur Begriindung des zweiten
Teiles iibergehen.

! Das Prinzip vom zureichenden Grunde, S. 116. Vgl. auch Geyser, Das
Gesetz der Ursache (Minchen 1933), S. 38 f.



Zur Klirung des Kausalproblems 35

§ 5

Beweis fiir den zweiten Teil des Untersatzes.

Was hier bewiesen werden soll, ist die Behauptung, dafl jenes vom
Entstehen sachlich verschiedene und fiir den Ubergang vom Nichtsein
zum Dasein ausschlaggebende Erfordernis die Wirkursache einschlieBe.
Dies wurde aber von uns also aufgezeigt : « Wenn zum Entstehen einer
Sache noch etwas anderes erfordert wird, was vom Existenzbeginn
sachlich verschieden und fiir diesen ausschlaggebend ist, so kann dieses
Andere nur ein existierendes Wesen sein ; denn ein Nichtexistierendes
gehort ins Gebiet des physischen Nichts ; ein physisches Nichts kann
aber fiir den realen Vorgang des Entstehens nicht ausschlaggebend sein.

Ferner iibt jenes existierende Wesen, das zum Beginn der Existenz
erfordert wird, entweder keinen positiven EinfluB auf das Entstehen
aus, oder es iibt einen solchen aus. Ist ersteres der Fall, so kann die
Sache nicht entstehen, weil ja das Entstehen von jenem existierenden
Wesen als ausschlaggebenden Faktor abhingt, dieser aber nach der
Voraussetzung ohne alle positive EinfluBnahme bleibt. Ist letzteres
der Fall, so kann die Einflulnahme absolut in zweifacher Weise gedacht
werden : nidmlich entweder so, dal} das existierende Wesen der ent-
stehenden Sache ihre eigene Existenz mitteilt, oder so, daBl es durch
physische Titigkeit eine neue Existenz hervorbringt. Nun ist aber die
EinfluBnahme durch Mitteilung der eigenen Existenz ausgeschlossen.
Denn beim Entstehen handelt es sich um eine neue Existenz, die frither
nicht vorhanden war. Also eriibrigt einzig, dal3 das in Rede stehende
existierende Wesen seinen Einflul3 dadurch geltend macht, dal3 es durch
physische Titigkeit die beginnende Existenz hervorbringt. Nun aber
ist ein existierendes Wesen, das durch seine physische Tatigkeit die
beginnende Existenz hervorbringt, eine Wirkursache. Also ist dem
Gesagten gemill jedes werdende Sein oder Entstehen von der Wirk-
ursache hervorgebracht somit eine Wirkung. »

Da gegen diesen Teil unseres Aufweises keine Einwendungen
erhoben werden, so konnten wir unsere Arbeit als abgeschlossen
betrachten. Allein es kann nicht schaden, wenn wir noch einen Ab-
schnitt folgen lassen, in dem Bedenken ins Auge gefallt werden, die
gegen den Aufweils als Ganzes vorgebracht werden kénnen.



36 Zur Kliarung des Kausalproblems

IIT. ABSCHNITT

Bedenken,
die gegen unsern Aufweis als Ganzes erhoben werden kdénnen.

§ I.

Die Kritik L. Fuetschers S. J. an unserm Aufweis.

Bedenken gegen diesen Aufweis als Ganzes enthilt die Kritik
Fuetschers in seinem sonst mit grofer Griindlichkeit geschriebenen und
durch allseitige Behandlung des Gegenstandes ausgezeichneten Buche ! :
« Die ersten Seins und Denkprinzipien » (Innsbruck 1930), S. 135 f.
Ich versehe die einzelnen Sitze meines Gegners mit Nummern, um die
Klarheit und Ubersicht der Widerlegung zu férdern. Fuetscher schreibt :

1. Man « muf} sich dartiber klar sein, da3 das Prinzip vom zureichen-
den Grund in seiner unbestimmten Fassung, wie es im Obersatz ver-
wendet wird, keinerlei Dienste zu leisten vermag. »

2. « Es wird sofort nach seinem formalen und dynamischen Sinn
unterschieden ; im ersteren zugegeben, im letzteren geleugnet. »

3. « Das erste Glied des Untersatzes geht wesentlich iiber den Ober-
satz hinaus, indem es behauptet, der zureichende Daseinsgrund kénne
nicht mit dem Entstehen und kontingent Daseienden zusammenfallen. »

4. « Das kann man aber nur insofern sagen, als man den Daseins-
grund stillschweigend in streng dynamischem Sinne faBt als das, von
dem das Entstehen und kontingent Daseiende im eigentlichen Sinne
des Wortes abhingig ist. »

5. « Das tritt auch darin zutage, dafl bei der Aufzihlung dessen,
was als Daseinsgrund in Frage kommen kénnte, wohl das Sosein und
die Moglichkeit, aber nicht das ,Dasein’ (der formale Daseinsgrund !)
des kontingent Daseienden erwihnt wird. »

6. «Da liegt die Gefahr einer petitio principii bezw. quaternio
terminorum sehr nahe, indem im Untersatz der Daseinsgrund ausdriick-
lich im dynamischen Sinne gefal3t wird, wihrend das im Obersatz noch
nicht der Fall ist. »

! Diese Schrift enthilt viel Gutes und Beachtenswertes ; gleichwohl bin ich
mit anderen der Ansicht, daB der darin unternommene Versuch, das Kausalprinzip
als allgemeingiiltigen Satz aufzuweisen, nicht zum Ziele fithrt. Vgl. Nink S. J.,
Philos. Jahrb. der Gorresges. 44 (Jhg. 1931), S. 248 ff. Vgl. auch Geyser, Das
Gesetz der Ursache, S. 1409.



Zur Klarung des Kausalproblems 37

7. « Wir sehen nun von diesem verschwommenen Obersatz ginzlich
ab. »

8. « Was man im ersten Glied des Untersatzes zeigen will und
auch eines Aufweises fiir bediirftig hilt, bezeichnen wir als das Prinzip
vom zureichenden Daseinsgrund und fassen es in die klare Form:
jedes Entstehen und kontingent Daseiende verlangt als solches absolut
einen zureichenden Grund, von dem es da ist. »

9. « Daraus ergibt sich von selbst die sachliche Verschiedenheit
dieses Daseinsgrundes von seinem ,Begriindeten und ohne Schwierigkeit,
dal} dies Begriindete die ,Wirkung‘ dieses Daseinsgrundes ist. »

Ad rum et 7um. Wenn man diese beiden Punkte der Kritik F.s
sich vor Augen hilt, so dringt sich vor allem die Frage auf, warum
der angeblich leistungsunfihige und « verschwommene » Obersatz nicht
wortlich eingefithrt wurde. Denn um jeder Unklarheit in der Dar-
stellung und in der Auffassung der Leser vorzubeugen, empfiehlt es
sich fiir den Kritiker, in einer so heiklen Sache die beanstandeten Sitze
dem Leser so vorzufiihren, wie sie geschrieben wurden. Sodann ergibt
sich aus dem Vergleich jener beiden Sitze folgendes: Da nidmlich F.
iiber den zweiten Teil meines Obersatzes sich vollends ausschweigt
und denselben iibersehen zu haben scheint, so wird der im Punkte 7
als « verschwommen » bezeichnete Obersatz von ihm offenbar identisch
genommen mit dem, was er in Nr. T «das Prinzip vom zureichenden
Grund in seiner unbestimmten Fassung» nennt. Nun dieses Prinzip
ist nicht der Obersatz, sondern der erste Teil des Obersatzes. Es liegt
somit in diesem Punkte der F.’schen Kritik der Fehler, dal er in seiner
Darstellung den Teil in das Ganze iibergehen li3t. Darum dringt sich
der Verdacht auf, dal die uns zur Last gelegte « Verschwommenbheit »
vielleicht nicht so sehr in unserem Obersatz als vielmehr in der Auf-
fassung unseres Gegners zu suchen sei. Und dem ist auch wirklich so.
Wie lautet der angefochtene Obersatz 7 « Damit etwas zu existieren
anfange, mul} alles vorhanden sein, was dazu erfordert ist.» Wir
fragen : inwiefern liegt in diesem klaren und leichtverstindlichen
Siatzchen « Verschwommenheit» ?  Jeder unvoreingenommene Leser
diirfte wohl eher das Gegenteil darin finden. Es ist zwar ein allgemeiner
Satz und trdgt als solcher notwendig jene Unbestimmtheit an sich,
wie sie eben Sidtzen von allgemeinem Charakter eigen ist ; aber von
« Verschwommenheit » zu reden, geht hier wahrhaftig nicht an, will
man nicht etwa auch das Prinzip des Widerspruchs oder das Identitits-
prinzip als « verschwommene » Sitze bezeichnen, die noch allgemeiner



38 Zur Klirung des Kausalproblems

sind als der erste Teil unseres Obersatzes. Doch F. deutet uns im
2. Punkt seiner Kritik auch den Grund an, weshalb er im ersten Teil
unseres Obersatzes jenen Fehler zu erblicken glaubt.

Ad 2uwm. Der genannte erste Teil des Obersatzes handelt von den
Erfordernissen zum Existenzanfang im allgemeinen und werden die
Erfordernisse im formalen Sinne und die im dynamischen Sinne nicht
auseinandergehalten. Darum werde nach F. mein Satz : « Damit etwas
zu existieren anfange, muf} alles vorhanden sein, was dazu erfordert
ist », «sofort unterschieden»: Es mul} alles, was im formalen Sinne
erfordert ist, vorhanden sein, concedo ; es muf alles, was im dynamischen
Sinne erfordert ist, vorhanden sein, nego.

Was versteht F. unter Erfordernis im formellen, was unter
Erfordernis im dynamischen Sinne ? — Erfordernis im formalen Sinne
ist nach T. alles das, ohne welches es das Sosein des entstehenden
Dinges und des Entstehens als solchen nicht geben kann. Wenn bei-
spielsweise ein Haus entsteht, so zihlt zu dieser Art von Erfordernissen
alles das, was als konstitutives Merkmal das Haus zum Haus macht
und der innere Grund ist, weshalb wir vielmehr ein Haus und nicht
einen Baum, einen Felsblock oder etwas anderes vor uns haben.
Genau dasselbe gilt von den Erfordernissen im formalen Sinne des
Entstehens. Was verlangt wird, da dieser bestimmte Vorgang gerade
ein Entstehen und nicht etwas anderes ist, nennt man Erfordernisse
des Entstehens im formalen Sinne. Unter Erfordernisse in dynamischem
Sinne versteht I'. jene, welche sich auf das Woker und Wozu eines Dinges,
in unserem Falle des Hauses, beziehen. Dahin gehort die Wirk- und
Zweckursache. Vgl. F. a. a. O. 18 {.

Kann nun unser erster Teil des Obersatzes im Sinne F.s unter-
schieden werden ? Das ist nur dann der I'all, wenn er, insofern er sich
in seiner Allgemeinheit auch auf die Erfordernisse in dynamischem
Sinne bezieht, d. h. diese letztere Art von Erfordernissen nicht aus-
schliet, mit Recht geleugnet werden kann. Trifft dies zu ? Mitnichten.
Der erste Teil des Obersatzes bezieht sich auf die Erfordernisse in
dynamischem Sinne nicht absolut, sondern bedingungsweise, falls es
nimlich solche gibt, und behauptet, es miisse, damit etwas entstehen
konne, auch alles vorhanden sein, was im dynamischen Sinne dazu
erfordert sei. Demnach ist der erste Teil unseres Obersatzes, insofern
er sich auf die Erfordernisse im dynamischen Sinne bezieht, geradeso
evident, wie insofern er sich auf die Erfordernisse im formalen Sinne
erstreckt. Evidente Sitze diivfen aber nicht geleugnet werden. Denn



Zur Klarung des Kausalproblems 30

leugnen kann man wohl falsche Sitze und unbewiesene, wenn sie eines
Beweises bediirftig sind, niemals aber evidente Sitze. Darum ist die
Unterscheidung, wonach unser erster Teil des Obersatzes im formalen
Sinne zugegeben, im dynamischen Sinne geleugnet wird, durchaus
unzulissig. ;

Aber vermag der in Rede stehende Satz, der sich nur bedingungs-
weise auf die Erfordernisse im dynamischen Sinne bezieht, in unserem
Aufweis etwas zu leisten ? — Antwort : Warum denn nicht ? Vielleicht
weil er «sofort nach seinem formalen und dynamischen Sinn unter-
schieden wird ? « Nun, diese Unterscheidung ist eben unzulissig, wie
wir vorhin gesehen haben. Dal} tibrigens der erste Teil unseres Ober-
satzes, wie er von uns verwendet wird, wohl die entsprechenden Dienste
zu leisten vermag », ergibt sich bei genauer Priifung unseres Aufweises
von selbst. Wenn F. zu dieser Einsicht nicht gelangte, so ist wohl seine
Auffassung vom « dynamischen Gegensatz » daran schuld. Diese fiihrte
aber nach dem Urteile C. Ninks S. J. zum volligen Fehlschlagen seines
eigenen Begriindungsversuches und zu einer petitio principii. Vgl
Philos. Jahrb. 44 (1931) 248 ff.?

Ad 3um. Hier iibersieht der Kritiker, dall mein Obersatz aus zwe:
Teilen besteht, wovon der zweite lautet : « Dieses Erforderliche (nim-
lich der Inbegriff der Erfordernisse) kann entweder mit dem Existenz-
anfang selbst zusammenfallen (d. h. mit ihm sachlich adaequat
identisch sein), oder es kann wenigstens teilweise in einer Sache bestehen,
die von der anfangenden Existenz verschieden ist». In diesem zweiten
Teile meines Obersatzes ist das erste Glied des Untersatzes genau
enthalten. Denn dieses lautet : « Nun ist erstere Annahme (dall namlich
der Inbegriff der Erfordernisse mit dem Existenzanfang zusammen-
falle) ganz unmoglich.» Von einem fehlerhaften Hinausgehen des
Untersatzes iiber den Obersatz kann also hier keine Rede sein. Ein
gewisses Hinausgehen des Untersatzes iiber den Obersatz ist {ibrigens
jedem Untersatz wesentlich. Oder soll dieser genau dasselbe beinhalten
wie der Obersatz ?

AuBerdem sei noch zu diesem Punkte der F.’schen Kritik bemerkt,
daB ich im ersten Glied meines Untersatzes nicht vom « zureichenden
Daseinsgrund » und auch nicht vom « kontingent Daseienden » spreche,
sondern vom « Inbegriff der Erfordernisse» zum Entstehen und von

T F. macht in ZKathTh 55 (1931), S. 481 f. den Versuch, sich gegen die von
Nink ihm zur Last gelegten Fehler zu verteidigen.



40 Zur Klirung des Kausalproblems

der anfangenden Existenz». Da die von F. substituierten Ausdriicke
von ithm und auch von andern nicht in demselben Sinne gebraucht
werden, wie von mir, so beeintriichtigt eine solche Verinderung in der
Ausdrucksweise offensichtlich die Klarheit. Zudem decken sich die
Begriffe « anfangendes Dasein » und « kontingent Daseiendes » durchaus
nicht. Dal} diese Bemerkung nur allzusehr berechtigt ist, ergibt sich
aus dem 4. Punkt seiner Kritik.

Ad gum. F. meint, man kénne im ersten Glied meines Untersatzes
nur insofern sagen, der zureichende Daseinsgrund konne nicht mit dem
Entstehen und kontingent Daseienden zusammenfallen, «als man den
Daseinsgrund stillschweigend in streng dynamischem Sinn falit, als das,
von dem das Entstehen und kontingent Daseiende im eigentlichen
Sinne des Wortes abhiingig ist ». '

Hiezu bemerke ich : Im ersten Glied meines Untersatzes spreche
ich {iberhaupt nicht vom « zureichenden Daseinsgrund des Entstehens »,
sondern von der Summe der Erfordernisse zam Existenzanfang. Und diese
ist keineswegs ein und dasselbe wie der « Daseinsgrund in streng
dynamischem Sinne », wie er hier von F. verstanden wird. Denn zur
genannten Summe der Erfordernisse gehoren unter anderem auch die
konstitutiven Merkmale des Entstehenden und ihre Vereinbarkeit oder
die Widerspruchslosigkeit. Nun aber haben diese letzteren mit dem
« Daseinsgrund in streng dynamischem Sinne» absolut nichts zu tun.

Aber liegt in meinem Satze, dal} die Summe der Erfordernisse zum
Existenzanfang mit dem Entstehenden selbst nicht zusammenfalle,
also von ihm sachlich verschieden sei, nicht vielleicht die Behauptung
eingeschlossen, das Entstehende sei von jener Summe «im eigentlichen
Sinne des Wortes abhiingig » ? — Auch dieses ist keineswegs der Fall.
Denn zu behaupten, etwas sei von einem anderen sachlich verschieden,
schlieBt noch keineswegs die Aussage in sich, dal} das letztere vom
ersteren im eigentlichen Sinne des Wortes abhingig sei. Oder wire
es nicht eine sonderbare Logik, wenn jemand aus den Worten «der
Bodensee ist vom Popocatepetl sachlich verschieden» herauslesen
wollte : der Popocatepetl sei vom Bodensee im eigentlichen Sinne des
Wortes abhiingig ? Nun wird im ersten Glied unseres Untersatzes
lediglich die sachliche Verschiedenheit zwischen der Summe der Er-
fordernisse zum Entstehen und dem Entstehenden selbst behauptet.
Also ist in dieser Behauptung als solcher weder von Abhingigkeit noch
Nichtabhingigkeit die Rede, und kann man diesen Satz wokl aufstellen,
ohne «stillschweigend den Daseinsgrund in streng dynamischem Sinne



Zur Klarung des Kausalproblems 41

zu fassen, als das, von dem das Entstehen im eigentlichen Sinne des
Wortes abhingig ist ».

Allerdings ergibt sich aus dem ersten Glied unseres Untersatzes als
Schiupffolgerung die genannte Abhingigkeit. Aber diese kann erst dann
von jenem Glied unseres Untersatzes abgeleitet werden, wenn dasselbe
exakt bewiesen ist. Da wir den Beweis fiir jenen wichtigen Teil unserer
Begriindung erbracht haben, ist der Einwand Fuetschers unberechtigt.

Ad swm. Wenn F. schreibt, es werde (in meiner Begriindung des
ersten Gliedes des Untersatzes) « bei der Aufzihlung dessen, was als
Daseinsgrund in Frage kommen kénnte, nicht das ,Dasein‘ des kontin-
gent Daseienden erwidhnt », so zeigt er dadurch, daBl ihm in meiner
Argumentation ein wesentlicher Punkt entgangen ist. Denn in ZKathTh.
a. a. 0. zoz f. wird von mir gezeigt, dal gerade der « Existenzanfang »
als solcher, also das ,Dasein’ des kontingent Daseienden, nicht die
Summe der Erfordernisse des Entstehens und infolgedessen auch nicht
der adaequate Daseinsgrund dieses letzteren sein koénne. Also ist es
durchaus unzutreffend, dafl von mir das «Dasein» als «in Frage
kommender Daseinsgrund nicht erwidhnt wird». Allerdings wurde
dieser Punkt in der ZKathTh. von mir nicht so eingehend und griind-
lich behandelt wie in der gegenwirtigen Studie.

Ad 6%". Hier erhebt F. gegen meine Begriindung den Vorwurf
einer quaternio terminorum. Zur Rechtfertigung dieser Anschuldigung
macht er geltend, es werde von mir im Untersatz (d. h. im ersten Glied
des Untersatzes) der Daseinsgrund ausdriicklich im dynamischen Sinne
genommen. — Antwort : Wie hinfallig dieser Grund sei, wurde oben
unter ad gum dargetan. Der « Daseinsgrund » (richtig : die Summe der
Erfordernisse zum Existenzbeginn) wurde von uns genau in demselben
Sinne genommen wie im Obersatz. Hitte F. dies nicht iibersehen
und hitte er in der Darstellung unseres Untersatzes die mutatio elenchi
vermieden, so hitte er in unserem Aufweis nicht wvier, sondern dre:
termini gefunden.

Ad Sum et gum. Diese beiden Punkte beinhalten eine positive
Anweisung, wie ich meine Begriindung des Kausalititsprinzips zu
gestalten hitte. Nun, ich bin solch wohlgemeinten Ratschligen gewi3
nicht abgeneigt ; kann ja ein und dasselbe Argument in verschiedenen
Formen auftreten, von denen die eine der anderen gegeniiber vielleicht
den Vorzug verdient. Allein, da es F. nicht gelungen ist, mir Fehler
nachzuweisen, so habe ich keinen Anla}, an der bisherigen Form
meiner Argumentation etwas zu dndern.



42 Zur Klarung des Kausalproblems

§ 2.

Bedenken, die gegen Zuriickfithrung unseres Aufweises
auf das Prinzip des Widerspruchs erhoben werden kénnen.

Gegen unseren Aufweis als Ganzes kann ferner der Einwand
erhoben werden, dall derselbe von uns auf das Prinzip des Widerspruchs
zuriickgefiihrt wurde. Nun aber lasse sich aus dem Widerspruchs-
prinzip die Notwendigkeit des dynamischen Daseinsgrundes und somit
der Wirkursache nicht ableiten.! Also erscheine unsere Begriindung
verfehlt.

Auf den zweiten Vordersatz in diesem Argument bezieht sich
folgende Stelle aus Geyser ?: « In eben der Zeit, wo und solange als
etwas existiert, kann es nicht aullerdem nicht existieren. Genau so ist
es eine evidente und absolut sichere Wahrheit, dal}, solange als ein
Gegenstand A die Eigenschaft C hat, er in eben dieser Zeit unmoglich
auflerdem sie nicht haben kann. ... Aus der Unmoglichkeit, nicht
zugleich sein und nicht sein, C haben und nicht haben zu kénnen, folgt
nun aber fiir die Frage, woher der Gegenstand sein Dasein und die
Eigenschaft C habe, ob er es von seiner Wesenheit oder von einem
anderen Gegenstande empfangen habe ... oder ob er das Dasein und
die Eigenschaft C iiberhaupt nicht einem Grunde verdanke, sondern
grundlos geworden sei und grundlos weiter existiere, schlechterdings
gar nichts. Nur fiir den gibt es hier eine logische Folgerung, der von
vorneherein die Moglichkeit ausschlie3t, dal3 etwas ohne Grund entstehe
und im Sein beharre. »

Den hier ausgesprochenen Hauptgedanken hat auch F. sich zu
eigen gemacht ; er findet sich, abgesehen von anderen Stellen, a. a. O.
29 und 38.

Antwort : Wir haben weder das Kausalitédtsprinzip noch die einzelnen
Grundsitze, welche in unserem Aufweis enthalten sind, vom Prinzip
des Widerspruchs abgeleitet, sondern sie lediglich indirekt auf dasselbe
zuriickgefiihrt,

Abgeleitet kann ein Satz vom anderen nur dann werden, wenn er
in diesem entweder formell oder virtuell enthalten ist und somit daraus
entweder durch bloBe Analyse oder mit Zuhilfenahme eines anderen
Satzes gewonnen werden kann. So kann z. B. aus der Wahrheit «Sokrates

v Vgl. Fuetscher, a. a. O, 38 u. 29.
? Das Prinzip vom zureichenden Grunde, S. 3g9.



Zur Klarung des Kausalproblems 43

ist ein Mensch » durch bloBe Analyse der Satz abgeleitet werden :
« Sokrates ist ein verniinftig sinnliches Wesen.» Und aus dem Prinzip
des Widerspruchs kann mit Hilfe eines anderen Satzes die Schlul3-
folgerung gezogen werden, dall der Planet Jupiter nicht zugleich
existieren und nicht existieren konne. In dieser Weise haben wir das
Kausalitatsprinzip und die Grundsitze, auf welchen dasselbe aufgebaut
ist, nicht zuriickgefiihrt.

Wir schlugen vielmehr den Weg der indivekten Zuriickfiihrung ein.
Dieser besteht darin, dal man vom kontradiktorischen Gegenteil des
zu erhdrtenden Satzes (in unserem Falle des Kausalititsprinzips bezw.
eines Grundsatzes, auf dem unser Aufweis beruht) ausgeht, dasselbe
vorliufig als wahr annimmt und aus ihm eine Schlulfolgerung ableitet,
die mit dem Prinzip des Widerspruchs streitet. Da diese Schlul-
folgerung notwendig falsch ist, so ergibt sich aus dem bekannten
Grundsatz der Logik : « Aus einem wahren Antezedens kann niemals
bei logisch einwandfreiem Verfahren eine falsche Schlulfolgerung ab-
geleitet werden », dal das Antezedens und somit das in Rede stehende
kontradiktorische Gegenteil des zu erhirtenden Satzes falsch ist. Dem-
nach ist der Satz, der aufgezeigt werden soll, notwendig wahr. Bei
einem solchen Verfahren wird der fragliche Satz vom Widerspruchs-
prinzip nicht abgeleitet, wohl aber indirekt auf dasselbe zuriickgefiihrt
und durch diese Zuriickfithrung als wahr erwiesen. Und dieser Weg
wurde in unserem Aufweis eingeschlagen.

Zu den Stellen aus Geyser sei folgendes bemerkt. Wenn man das,
was existiert, lediglich als Existierendes fal3t und von allem anderen
absieht, so folgt freilich auf Grund des Widerspruchsprinzips nichts
anderes, als dall es eben in der Zeit, wo und solange es existiert, nicht
nicht existieren kann. Und es ergibt sich aus der Unmdglichkeit zu-
gleich existieren und nicht existieren zu kénnen fiir die Frage, woher
das Existierende sein Dasein habe, schlechterdings nichts. Wenn man
aber das, was existiert, nicht nur als etwas Existierendes, sondern auch
als das, was es ist, z. B. als kontingent Daseiendes, betrachtet, so lilit
sich bei dieser Betrachtungsweise mittels des Prinzips vom Wider-
spruch wohl etwas fiir die I‘rage, woher das kontingent Daselende
seine Existenz hat, erschlieflen.

Dieses lifit sich etwa durch folgenden Vergleich deutlich machen.
Ein aus sich vollstindig mittelloser Mann (z. B. eine Ordensperson,
die auf jeden personlichen Besitz verzichtet hat) erlegt jetzt eine
Summe von einer Million Reichsmark. Betrachte ich diese Tatsache



44 Zur Klirung des Kausalproblems

allein und sehe ich von der erwihnten Mittellosigkeit des Mannes,
der die Summe erlegt, vollig ab, so kann ich jene Tatsache in diesem
Satz zum Ausdruck bringen: « Ein Mann erlegt jetzt eine Summe
von einer Million Reichsmark.» Bei dieser Betrachtungsweise kann
durch das Prinzip des Widerspruchs allerdings aus diesem letzteren
Satze keine andere Erkenntnis abgeleitet werden, als dal3 jener Mann
jetzt die gedachte Summe nicht nicht erlegt. Uber das Woher des
Geldes erfahren wir bei dieser inadaequaten Betrachtungsweise rein
nichts, Wenn ich aber auler der Tatsache der Erlegung des Geldes
auch die oben gekennzeichnete Mittellosigkeit der Person ins Auge
fasse und sage : « Ein aus sich vollstindig wmattelloser Mann erlegt jetzt
die Summe von einer Million Reichsmark », so vermag ich durch das
Widerspruchsprinzip auch fiir die Frage nach dem Woher des Geldes
etwas zu erschlieBen. Ich weil nimlich auf Grund dieses Prinzips,
dal} der aus sich mittellose Mann jedenfalls die Million Reichsmark
nicht aus dem Eigenen erlegen kann ; sonst miillite er ja zugleich aus
sich mittellos und nicht mittellos sein, und das wire gegen das Prinzip
vom Widerspruch. — Nun, in dhnlicher Weise vermag ich mit Hilfe
des Widerspruchprinzips zu erschliefen, dal} ein kontingent Daseiendes
nicht von selbst entstehen kann ; sonst miilte es zugleich ein kontingent
Daseiendes und nicht kontingent Daseiendes sein. .

Aber, so fillt man uns ins Wort, ein kontingent Daseiendes, das
ursachlos entstiinde, wire nichts Widerspruchsvolles ; ebenso wire
ein « grundloses Sein » zwar etwas « Irrationales», d. h. ein «fiir uns
unbegreifliches Sein », aber nicht ein «an sich Unmdgliches » !, somit
Widerspruchsvolles.

Wir antworten : Sowohl ein. kontingent Daseiendes, das ursachlos
entstiinde, als auch ein « grundloses Sein» wire etwas an sich Wider-
sprechendes und demnach an sich Unmégliches. Beziiglich des kontin-
gent Daseienden, das von selbst, also ursachlos entstiinde, haben wir
den Nachweis im zweiten Abschnitt, § 4, erbracht; ein kontingent
Daseiendes, das von selbst und ursachlos entstiinde, wire zugleich
aus sich nicht determiniert und aus sich determiniert zum Dasein ;
das schlieB3t aber einen Widerspruch in sich. Freilich liegt dieser Wider-
spruch nicht gleich auf der Oberfliche wie etwa 1m Begriff eines nicht-
ausgedehnten Ausgedehnten oder eines weillen Schwarz usw., aber er
ist vorhanden.

L Geyser, a. a. O. gI.



Zur Klarung des Kausalproblems 45

Hinsichtlich des « grundlosen Seins » li3t sich der Widerspruch also
aufzeigen. Unter zureichendem Grund des Seins verstehen wir alles
das, was zum Sein erfordert wird und hinreicht. Denn ist alles zum
Sein Erforderliche und Hinreichende vorhanden, so sagen wir, das
Sein sei begriindet, und jeder geeignete Verstand vermag die Sache,
um die es sich handelt, nicht nur irgendwie zu erkennen, sondern so,
dal} seine Erkenntnis ein Erkennen aus den Griinden, ein Begreifen
sei. Fehlt hingegen das zum Sein Erforderliche, so pflegen wir zu sagen,
das Sein sel nicht begriindet, und auch der vollkommenste Intellekt
wire aullerstande, die Sache zu begreifen. Demnach miilite ein « grund-
loses Sein » zugleich alles haben, was zu diesem Sein erfordert ist und
hinreicht (sonst konnte es ja dieses Sein gar nicht geben), und es miite
nicht alles haben, was zu diesem Sein erfordert ist; sonst konnte es
eben nicht grundlos sein. Also schlieft ein « grundloses Sein » einen
offensichtlichen Widerspruch in sich und ist etwas an sich Unmagliches.

§ 3
Unser Aufweis und der Immanenzstandpunkt.

Gegen unseren Aufweis konnte endlich auch der Einwand erhoben
werden, dall wir uns dabei nicht ausschlieBlich auf bewulltseins-
immanente Tatsachen stiitzten und vom Bewultsein allein ausgingen.
Einen solchen Gedanken lesen wir z. B. im Philos. Jahrb. d. Gorresges.
42 (1929) 164 f. Da heillit es: « Der Grund, warum jede wissenschaft-
lich begriindete Seinslehre vom Bewulitsein und nicht von irgend-
welchen AuBendingen, etwa den Erfahrungsgegenstinden, ausgehen
mul3, ist der, weil das Erkennen nie unmittelbar, wie der naive Mensch
glaubt, die Dinge erfal3t, da sie ihm nie in ihrem realen, sondern nur
in ihrem vorgestellten Sein unmittelbar gegeben sind.»

Wir fragen : was ist dieses « vorgestellte Sein», in dem uns «die
Dinge unmittelbar gegeben sein» sollen, im Gegensatz zu den Dingen
selbst 7 Ist es etwas, was mit den Dingen selbst sachlich identisch
ist 7 Etwa eine Riicksicht oder eine Seite des Dinges, d‘e gerade von
unserer Erkenntnis erfal3t wird ? Ist das « vorgestellte Sein » dasselbe
wie Vorstellung, d. h. das intentionale Bild des Dinges ? Ist es etwas,
das zwischen Vorstellung und Ding in der Mitte liegt ? — Im ersten
Falle hitte der «naive Mensch» recht, wenn er glaubt, dafl seine
Erkenntnis die Dinge unmittelbar erfa3t. Im dritten Falle wiire unser
Erkennen unmittelbar auf etwas Irreales gerichtet, und wir glaubten
etwas Wirkliches und Reales erfallt zu haben ; dieses Irreale miillite



46 Zur Klirung des Kausalproblems

auflerdem das Mittel sein, um daraus das Reale und Existierende
zu erkennen. Im zweiten Falle, und um diesen handelt es sich offenbar,
hitten wir es nicht mit dem « vorgestellten” Sein », sondern mit seiner
Vorstellung, d. h. mit seinem Bilde zu tun; etwas anderes ist aber
das Bild, etwas anderes das Abgebildete, wenn man nicht etwa einen
Menschen, der von seiner Person ein Lichtbild herstellen lief3, mit
seiner Photographie identifizieren will.

Nun fragen wir: Steht es so unerschiitterlich fest, dall wir die
Dinge « nie » unmittelbar erfassen, sondern unmittelbar ¢mmer nur ihre
Bilder im Geiste ? Diese kiithne Behauptung hat jedenfalls mit der
« Voraussetzungslosigkeit » der scholastischen Philosophie nichts zu tun.
Ja, selbst Geyser, der « ahnlich vorangehen » soll, findet jene Behauptung
zu kithn. Er schreibt : « Aber dieses Nie‘ ist sicher ebensowenig evident
wie die entgegengesetzte Uberzeugung des sogenannten naiven Menschen.
Geyser fragt ferner, ob jene « Behauptung auch auf die Gegenstinde
der inneren Wahrnehmung, die psychischen Akte, die Erkenntnisbilder
usw. » sich beziehen soll.!

Dieselbe erkenntnistheoretische Auffassung, wie sie uns in der oben
angefiihrten Stélle aus dem Philos. Jahrb. begegnet, wird auch, allerdings
mit grof3erer Vorsicht, von Fuetscher vertreten. * Da sein Begriindungs-
versuch schlieflich auf den genannten Immanenzstandpunkt aufgebaut
ist, ist es von Interesse, auf die einschligigen Ausfithrungen Fuetschers
etwas einzugehen und sie auf ithren Wahrheitsgehalt zu priifen.

F. sucht die Natur unseres intellektuellen Erkennens im allgemeinen
lediglich aus der Erkenntnis der bewuBtseinsimmanenten Objekte (wie
«ich denke», «urteile», «will» usw.) festzulegen. In diesem Sinne
schreibt er a. a. O. 49: Es « i}t sich um die Natur des Erkennens
zu bestimmen, die ganze Frage auf die bewul3tseinsimmanenten Objekte
einschrinken ». Aus den BewulBtseinsgegebenheiten werden die Begriffe
des Seins, des Entstehens, der Kontingenz, der Ursache usw. abgezogen
und daraus die Prinzipien des Widerspruchs und des zureichenden
Grundes gewonnen.

Beziiglich der Erkenntnis der bewufltseinstranszendenten Objekte
meint F. (S. 48), lasse sich vom Standpunkt einer realistischen Erkennt-
nistheorie gegen die Auffassung nichts einwenden, dal} wir unmittelbar
nur die Vorstellungen der transzendenten Dinge erkennen. «In der

L Geyser, a. a. O. 4o0.
2 Die ersten Seins- und Denkprinzipien, S. 47 ff.



Zur Kliarung des Kausalproblems 47

Scholastik », so schreibt er (ebenda) « wird gerade fiir solche Objekte »
(ndmlich bewulltseinstranszendente, wie Baum, Haus, Mensch) der
« species die Aufgabe zugeteilt, die Stelle des Objektes — vices gerens
obiecti, vicaria obiecti im erkennenden Subjekt zu vertreten. Was ich
da unmittelbar erfasse, ist die species, das Bild und ,in° ihm bezw.
,aus’ ihm bestimme ich mit Hilfe des Prinzips vom zureichenden Grund
den ,transzendenten’ Gegenstand nach Mallgabe dessen, wie er mir ,in‘
diesem ,immanenten‘ Mittel kund ist. Beil einer solchen Auffassung der
Erkenntnis eines transzendenten Gegenstandes ist es schon von vorn-
herein ganz gut moglich, dall das Bild den gemeinten Gegenstand
,treu’ widergibt. »

Kritik. 1. Wir finden den Gedanken, die Natur unseres intellek-
tuellen Erkennens #m allgemeinen aus jenen Erkenntnistitigkeiten
allein zu gewinnen, deren Objekt bewuStseinsimmanent ist, durchaus
nicht gliicklich. Denn entweder abstrahiert man sie aus den Titig-
keiten des direkten oder des reflexen BewuBtseins. Das direkte Bewuf3t-
sein ist nichts anderes als die Gegenwart des psychischen Aktes in der
Seele und ist sachlich identisch mit dem erkannten Inhalt, es besteht
also im Akt selber, insofern dieser seine eigene Erkenntnis ist. Das
reflexe BewuBtsein ist ein Erkenntnisakt, der von der Bewuftseins-
gegebenheit, welche seinen Inhalt bildet, sachlich verschieden ist. Nun
aber 1iBt sich die allgemeine Natur unseres intellektuellen Erkennens
von den Titigkeiten des direkten Bewulltseins nicht abstrahieren, weil sie
ja iiber ein einfaches schlichtes Erfassen (simplex apprehensio) nicht
hinausgehen, unser intellektuelles Erkennen aber vor allem Urteile
einschlief3t.

Wird sie also vom reflexen Bewuf3tsein abstrahiert, so entsteht die
Frage : warum bleibt man beim reflexen Bewultsein stehen ? Warum
werden die Titigkeiten jenes Erkennens nicht berticksichtigt, deren
Objekt transzendent ist ? Ist doch in beiden [Fillen der erkannte
Gegenstand vom Erkenntnisakt sachlich verschieden ; auf den rium-
lichen Unterschied zwischen «draullen» oder «drinnen» kommt es
doch nicht an. Ob eine Erkenntnis echt und wahr sei, wird schlief3lich
durch das Zeugnis der Erkenntnis selber entschieden. Warum wird
dieses Zeugnis zugunsten der Bewultseinserkenntnis angenommen, zu-
cunsten der Erkenntnis der Aullenwelt abgelehnt ?

Aber noch ein anderer Punkt scheint von F. iibersehen worden
zu sein. Will man niamlich die gemeinsame Natur unseres intellektuellen
Erkennens bestimmen, so muf3 die Wesensihnlichkeit seiner beiden



48 Zur Klarung des Kausalproblems

Arten, niamlich jener, deren Objekt bewultseinsimmanent, und jener,
deren Gegenstand bewulitseinstranszendent ist, betrachtet werden.
Denn, um die den beiden Arten gemeinsame Natur abstrahieren zu
konnen, mufl man die Wesensihnlichkeit derselben erfassen ; sonst ist
die Abstraktion der gemeinsamen Natur unmdéglich. Nun aber kann die
Wesensihnlichkeit der in Rede stehenden Erkenntnisarten nicht erfalt
werden, solange man nur sein Augenmerk auf die eine richtet. Es ver-
hilt sich hier geradeso wie mit der Erkenntnis der akzidentellen
Ahnlichkeit zweier Hiuser ; solange ich nur eines kennenlerne, vermag
ich die Ahnlichkeit mit dem zweiten nicht wahrzunehmen. Es handelt
sich eben bei der Erfassung der Ahnlichkeit um die Erkenntnis eines
Verhiiltnisses. Dieses kann aber nur dann erkannt werden, wenn man
sein Augenmerk auf beide Korrelate richtet.

Es ist also F. wohl gelungen, die Natur jener intellektuellen
Erkenntnis zu bestimmen, deren Gegenstand bewulltseinsimmanent
ist, nicht aber das Wesen der intellektuellen Erkenntnis im allgemeinen.
Fiir das Hauptgebiet unseres Erkennens, welche sich auf das transzen-
dente Objekt oder die AuBlenwelt bezieht, wurde nichts erzielt. Wohl
lassen sich aus den bewuBtseinsimmanenten Gegenstinden der Seins-
begriff, der Kausalbegriff usw. abstrahieren ; es konnen auch die Prin-
zipien des Widerspruchs und des zureichenden Grundes gewonnen
werden. Ob aber diese aullerhalb unseres Bewulitseinsbereiches Ver-
wendung finden, kann vom Standpunkt F.s aus nicht festgestellt
werden. Der Weg zum Transzendenten bleibt u. E. vom Immanenz-
standpunkt aus « verrammelt ».

2. Wenn F. glaubt, mittels der species als intentionaler Bilder das
Objekt erkennen zu konnen, so fragen wir, woher weill er, dall wir
es bei diesen Species iiberhaupt mit Bildern zu tun haben ? Was die
Berufung auf die Scholastik fiir den Bildcharakter jener Spezies angeht,
so lifit sie sich von seinem Standpunkte aus schwer rechtfertigen.
Denn die Scholastik als solche versteht unter den genannten « species
vices gerentes obiecti » nicht Bilder, denen die Eigenart eines « medium
ex quo» zukdme, nimlich aus denen heraus man mattels des Prinzips
vom zureichenden Grunde zur Erkenntnis des Objektes vordringe, sondern
Bilder, denen entweder die Eigenschaft eines «medium quo» oder
eines « medium in quo » zukommt.

Die species als « medium quo», d. h. als ein Zeichen, das nach
der Art des Bildes auf der Netzhaut uns die Erkenntnis des Gegenstandes
vermittelt, ohne wvorher selbst erkannt zu werden, betrachten z. B.:



Zur Klirung des Kausalproblems 49

Suarez, Card. Toledo, Vasquez, Lossada, Molina, Fonseca, das Sammel-
werk « Conimbricenses » ; von den neueren Vertretern der Scholastik
seien unter anderen genannt : Urraburu, Palmieri, Kleutgen, T. Pesch.
Der namentlich durch Erudition auf dem Gebiete der scholastischen
Philosophie so hervorragende spanische Philosoph Urraburu! bemerkt,
dall die Autoren aus dem Jesuitenorden «communissime » zu dieser
Auffassung sich bekennen. Nach der Ansicht dieser Philosophen erfassen
wir nicht die species, sondern unmittelbar das Objekt selber. Diese
Denker gehéren also alle zu den sogenannten « naiven Menschen ».

Nach Thomas von Aquin und vielen anderen sind die genannten
« species vicariae » « media in quibus », d. h. Erkenntnisbilder, in denen
der Geist den Gegenstand gleichsam wie in einem Spiegelbild schaut.
Von einer illativen Erkenntnis des Objektes aus diesen species mit
Hilfe des Prinzips vom zureichenden Grunde kann schon darum keine
Rede sein, weil das genannte Prinzip einem Thomas von Aquin und
den dlteren Scholastikern als solches unbekannt war. Es geht also nicht
an, fiir den Immanenzstandpunkt sich auf die Lehre der Scholastik
iiber die « species » zu berufen.

Zur Ansicht F.s, es sei bei der von ihm vertretenen Auffassung
von der Erkenntnis eines transzendenten Gegenstandes von vornherein
ganz gut moglich, da3 das Bild den « gemeinten » Gegenstand « treu »
widergibt, wire zu sagen, dal3 von vornherein das Gegenteil ebenso
gut moglich sei. Solange ich nicht das Objekt an sich erkenne, kann ich
auch nicht das Bild als solches erkennen. Die groflen scholastischen
Philosophen konnten allerdings mit Aristoteles von einem Erkenntnis-
bild sprechen, weil sie iiberzeugt waren, daf wir den Gegenstand, wie
er an sich ist, entweder unmittelbar (Suarez) oder mittelbar, aber
wie %n einem Spiegelbild (Thomas) erkennen.

3. F. sieht das Wesen der logischen Wahrheit in der Uberein-
stimmung der Urteile mit dem gegenstindlichen Sachverhalt. Er gibt
auch zu, dafl wir in unseren logisch wahren und sicheren Urteilen
um diese Ubereinstimmung wissen, lehnt aber entschieden die Not-
wendigkeit eines Vergleichens zwischen unserem Urteil und dem Gegen-
stand desselben ab. An dieser Stellungnahme Fuetschers gegen das
Vergleichen mull zugegeben werden, dall ein formeller Vergleich, der
in einem vom Urteile selber sachlich verschiedenen Akt besteht, gewill
nicht erfordert ist, um die fragliche Ubereinstimmung zu erfassen.

! Institutiones Philosophicae, V, p. 261.

Divus Thomas. 4



50 Zur Klarung des Kausalproblems

Aber ein wvirtueller Vergleich, der im Urteil «in actu exercito », wie die
Scholastik sich ausdriickt, enthalten ist, mul} Zmmer vorhanden sein,
sollen wir um die Wahrheit unserer Urteile wissen. Denn es handelt
sich hier um die Erkenntnis des Verhiltnisses der Ubereinstimmung ;
dieses kann aber unmoglich erfat werden, wenn nicht beide Relate
(das Urteil und der zugehorige gegenstindliche Sachverhalt) irgendwie
miteinander verglichen werden. Dieser Vergleich ist beim unmittelbaren
Urteil mit dem Wesen des Urteilsaktes gegeben ; bei den mittelbaren
Urteilen ist das Vergleichen in jenen unmittelbaren Urteilen enthalten,
auf welche das mittelbare Urteil zuriickgefithrt wird.

Ob aus der erkenntnistheoretischen Einstéllung F.s der Irrtum
flo3, der in folgenden Zeilen zum Ausdruck kommt, vermogen wir nicht
zu entscheiden. A. a. O. 152 ld3t . den Philosophen von Konigsberg,
Immanuel Kant, zu den Scholastikern also sprechen : « Was ihr syn-
thetisch heifit, bezeichne ich als synthetisch a posteriori, als Erfahrungs-
urteil. Euer analytisch umfalit sowohl meine analytischen Urteile wie
die synthetischen a priori. Euer analytisches Kausalprinzip ist in
meiner Terminologie nichts anderes als ein synthetisches Urteil a priovi. »

Wir sind der Ansicht, daB3 zwischen dem erkenntnistheoretischen
Realismus der Scholastik und dem Transzendentalen Idealismus Kants
und infolgedessen zwischen den analytischen Urteilen im Sinne der
philosophia perennis und den synthetischen Urteilen a priori nach der
Lehre der Konigsberger Philosophen ein himmelweiter Abstand besteht.
Daf} das analytische Urteil, welches wir im Kausalitdtsprinzip erblicken,
nichts anderes sei als das, was Kant in seiner Terminologie als ein
synthetisches Urteil a priori bezeichnen wiirde, ist ein Irrtum.! Und
dieser Irrtum iiberrascht uns bei F. umsomehr, da er sonst in I6blicher
Weise nicht miide wird, die Objekts- und Seinsnormiertheit unseres
Erkennens zu betonen. Freilich unterliuft ihm hierbei der Iehler,
daf er die aus Thomas von Aquin als Motto gewihlte Stelle vom « intus
legere » unrichtig interpretiert. Denn dieser Ausdruck bezeichnet beim
Aquinaten nicht die Objektsnormiertheit unseres Erkennens — eine
solche liegt nach der Lehre des hl. Thomas ja auch bei unserer sinnlichen
Erkenntnis vor —, sondern das Eindringen in das Innere des Objektes,
das Erfassen der Wesenheit durch den Intellekt. *

! Vgl. B. Franzelin, Quacstiones selectae, S. 517 ff.

2 S. Th. II-1I, q. 8, a. 1, schreibt der Aquinate also: « Nomen intellectus
quandam intimam cognitionem importat: dicitur enim intelligere, quasi infus
legere : et hoc manifeste patet considerantibus differentiam intellectus, et sensus :



Zur Klirung des Kausalproblems 51

Aus dem Gesagten ergibt sich, dall gegen den erkenntnistheo-
retischen Standpunkt, von dem wir ausgingen, im Namen der Wissen-
schaft nichts eingewendet werden konne. Ja, es scheint aus dem, was
wir im letzten § unserer Arbeit ausgefithrt haben, zu folgen, daf3 der
Immanenzstandpunkt, wie er unter anderen von F. vertreten wird, in
unserer Frage nicht zum Ziele fiihre.

Da wir nicht nur auf die Schwierigkeiten, die gegen einzelne Teile
unseres Aufweises, sondern auch auf die Bedenken, die gegen denselben
als Ganzes erhoben wurden, geantwortet haben, so betrachten wir
unsere Arbeit als beendigt.

Aus einzelnen Teilen der ;\forliegenden Untersuchung erhellt, daf
man katholischerseits allen Ernstes darauf bedacht ist, mit Anwendung
des methodischen Zweifels das im praktischen Leben allen so selbst-
verstindliche und evidente Prinzip der Kausalitit auf eine einwandfreie
wissenschaftliche Grundlage zu stellen. Ob man in der Anwendung des
genannten Mittels nicht manchesmal etwas zu weit ging und in
Einseitigkeiten verfiel, die der Forschung nach der Wahrheit eher
hinderlich als forderlich waren ? Uns mochte es so scheinen. Man
sollte auch hier das « tantum-quantum » nicht aus dem Auge verlieren
und niemals darauf vergessen, dall der methodische Zweifel nicht
Selbstzweck, sondern nur Mittel zur Erforschung der Wahrheit ist.
Ist der Zweck erreicht, so soll das Mittel ausgeschaltet werden. Ein
Ubermal} in der Anwendung des methodischen Zweifels fiihrt zu einem
krankhaften Skeptizismus, der mit echter Wissenschaft nichts zu tun hat.

Mége diese Studie einiges dazu beitragen, dal} in der wichtigen,
hochaktuellen Frage nach der Allgemeingiiltigkeit und Sicherheit des
Kausalitiatsprinzips, die Klarheit geférdert werde !

nam cognitio sensitiva occupatur circa qualitates sensibiles exteriores: cognitio
autem intellectiva penetrat usque ad essentiam rei : obicctum enim intellectus est
quod quid est. »



	Zur Klärung des Kausalproblems

