
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 11 (1933)

Artikel: Zur Klärung des Kausalproblems

Autor: Franzelin, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Klärung des Kausalproblems.
Grundsätze, auf welche ein Aufweis des Kausalitätsprinzips

« Jedes Entstehen ist eine Wirkung »

zurückgeführt werden kann, und ihre Gegner.1

Von Dr. Bernhard FRANZELIN S. J., o. ö. Universitätsprofessor.

EINLEITUNG

Eine der wichtigsten Fragen, die in der Philosophie den Gegenstand
der Erörterung bildet, ist die nach der Kausalität, speziell die Frage
nach der Allgemeingültigkeit und Evidenz des Kausalprinzips. « Hier
liegt ein Lebensnerv des kosmologischen Gottesbeweises », bemerkt sehr

richtig Isenkrahe. 2 Und zutreffend schreibt der Berliner Univ.-Prof.
A. Riehl : « Das Prinzip der Kausalität läßt sich als unentbehrlich
beweisen zur Herstellung von Wissenschaft. Es läßt sich zeigen
daß die Wissenschaft nur soweit reicht als die Herrschaft dieses

Prinzips. » 3

Obwohl im praktischen Leben kein Vernünftiger an der onto-
logischen Bedeutung, an der Allgemeingültigkeit und Evidenz dieses

wichtigen Prinzips zweifelt, so läßt dieser Grundsatz mit seinen

weittragenden Folgen doch die Philosophen nicht zur Ruhe kommen, und
auch unter katholischen Vertretern der Philosophie entspann sich ein
lebhafter Streit. Dieser dreht sich, soweit katholische Autoren in
Betracht kommen, meistens nicht so sehr um die Allgemeingültigkeit des

genannten Prinzips als solche, als vielmehr um die Art und Weise,
wie die allgemeine, ausnahmslose Geltung desselben wissenschaftlich
aufgewiesen werden könne.

Das Kausalprinzip begegnet uns in verschiedenen Formeln. 1 Eine

1 Diese Arbeit lag bereits vor bald zwei Jahren druckfertig da, konnte
aber wegen der Ungunst der Verhältnisse nicht veröffentlicht werden.

2 Über die Grundlegung eines bündigen kosmologischen Gottesbeweises
(Kempten 1915) 37.

3 Der philosophische Kritizismus, Bd. 2, 1. Teil, S. 258.
4 Vgl. B. Franzelin, Quaestiones selectae ex philosophia scholastica funda-

mentali (Ocniponte 1921), p. 185.



4 Zur Klärung des Kausalproblems

der wichtigsten kommt in den Worten zum Ausdruck : « Jedes Entstehen
ist eine Wirkung », d. h. von einer Wirkursache hervorgebracht.

Man war in letzter Zeit katholischerseits darauf bedacht, neue

Wege ausfindig zu machen, um die Evidenz und Allgemeingültigkeit
des Kausalitätsprinzips ins volle Licht zu setzen. Dieses Streben brachte
es mit sich, daß man alte Wege, die bis dahin eingeschlagen wurden,
um dieses Prinzip zu begründen, als verfehlt darstellte. Soweit nun
das Fehlerhafte an den früheren Begründungsversuchen wirklich
aufgezeigt werden kann, ist an der am Alten geübten Kritik nichts
auszusetzen. Denn Ziel und Aufgabe der Philosophie kann es nicht sein,

an irrigen Auffassungen hartnäckig festzuhalten, auch wenn sie noch
so sehr durch die Tradition geheiligt erschienen. Es kann aber auch
nicht die Aufgabe eines Philosophen sein, durch unbedingte Gefolgschaft

gewissen tonangebenden Persönlichkeiten gegenüber einer
bestimmten neueren Richtung zum Siege zu verhelfen. Das oberste
Ziel dieser Wissenschaft wie jeder anderen muß bleiben die Erforschung
der Wahrheit. Wer die Wahrheit fördert, sei es durch neue
Entdeckungen, sei es durch Klarlegung und Verteidigung mißverstandener
und in Vergessenheit geratener alter Wahrheiten, sei es durch
wohlangebrachte Kritik an verfehlten Argumentationen usw., der fördert
die philosophische Wissenschaft.

Aus dieser Auffassung heraus stellen wir die Frage : sind die
herkömmlichen Wege, die auch heute von neuscholastischen Philosophen 1

beschritten werden, um die Evidenz und Allgemeingültigkeit des

Kausalprinzips aufzuzeigen, tatsächlich ungangbar, oder liegt diesem

Urteil ein Irrtum zugrunde Es wurden von verschiedenen Autoren
verschiedene Wege eingeschlagen ; hier soll nur der Weg ins Auge
gefaßt werden, den wir betraten, als wir in ZKathTh 48 (1924) 199 ff.
das Kausalprinzip in der Formel : « Jedes Entstehen ist eine Wirkung »

zu begründen und gegen die Einwendungen Isenkrahes zu verteidigen
suchten. Gerade dieser unser Aufweis bildete in den letzten Jahren
den Zielpunkt verschiedenster Angriffe. Es liegt also im Interesse der
Wahrheit die Berechtigung dieser Einwürfe zu untersuchen und dies

um so mehr, da nach einer treffenden Bemerkung Theodor Droeges
die Frage nach dem analytischen Charakter des Kausalprinzips heute

1 Es sei hier beispielsweise verwiesen auf die vorzügliche Arbeit von
G. M. Manser O. P. in seinem neuesten Werke « Das Wesen des Thomismus »

(Freiburg, Schweiz, 1932), S. 183 ff. u. 469 ff.
2 Der analytische Charakter des Kausalprinzips (Bonn 1930), 7.



Zur Klärung (les Kausalproblems 5

für die neuscholastische Philosophie zu einem brennenden Gegenwartsproblem

geworden ist ».

Wir werden die Grundsätze, auf welchen unser Aufweis beruht,
einer genauen Prüfung unterziehen, einiges, soweit es nötig erscheint,

klären, die Argumentation erweitern und vertiefen und auf die

Einwendungen unserer Gegner antworten.
Bevor wir jedoch an diese Arbeit herantreten, sei folgendes bemerkt :

1. Wir setzen den richtigen Begriff der Ursache im allgemeinen und den

der Wirkursache im besonderen hier voraus. 2. Die objektive Geltung
der Begriffe « Ursache », « Wirkung », « Entstehung » wird hier nicht
mehr aufgezeigt. Wir verweisen auf die diesbezüglichen Ausführungen
in unseren « Ouaestiones sclectae », S. 129 ff. 3. Wir erblicken demnach

im Kausalitätsprinzip nicht einen Satz, der nur für die Ordnung der

logischen Gebilde Geltung hat, sondern einen Grundsatz, der ein Gesetz

in der Ordnung des Seins zum Ausdruck bringt. 4. Die objektive
Evidenz im Sinne der Scholastik und die davon abhängige und in ihr
begründete subjektive Evidenz ist ein Wahrheitskriterium und ein

unfehlbares Zeichen der Gewißheit. Vgl. über diese Begriffe und die

Einwendungen, die gegen die Evidenz als Wahrheitskriterium erhoben

wurden, unsere Schrift : « Sind die Grundlagen unserer Gotteserkenntnis
erschüttert » S. 36 ff. 5. Es liegt uns ferne, andere Aufweise des

Kausalitätsprinzips, vorausgesetzt, daß sie wirksam sind und zum Ziele

führen, abzulehnen. Es soll hier nur aufgezeigt werden, daß die

Prinzipien, deren wir uns bei unserem Aufweis bedienten, im Gegensatz

zur Auffassung unserer Kritiker evident und einwandfrei sind.
Die Hauptlinien unseres Aufweises sind im folgenden Syllogismus

enthalten : « Damit etwas zu existieren anfange, muß alles vorhanden
sein, was dazu erfordert ist, und dieses Erforderliche kann entweder
mit dem Existenzanfang selbst zusammenfallen, sodaß außer diesem

Existenzbeginn nichts weiter mehr verlangt wird ; oder es kann
wenigstens teilweise in einer Sache bestehen, die von der anfangenden
Existenz verschieden ist. Nun ist erstere Annahme ganz unmöglich ;

da aber jenes von der beginnenden Existenz verschiedene Erfordernis
notwendig die Wirkursache dieser letzteren in sich schließt, so ist die

anfangende Existenz von der Ursache hervorgebracht, also eine

Wirkung. »
1

1 Kieses Argument weicht etwas von der streng syllogistischen Form ab.
Der Satz : « cla aber jenes von der beginnenden Existenz verschiedene Erfordernis
notwendig die Wirkursache dieser letzteren in sich schließt », enthält eigentlich eine



6 Zur Klärung des Kausalproblcms

Sind die Vordersätze des vorliegenden Syllogismus und ihre einzelnen
Teile unmittelbar evident und, wenn nicht, durch eine weitere
Begründung evident gemacht Wurde in diesem Aufweis die petitio
principii vermieden Auf diese beiden Punkte kommt es vor allem an.

I. ABSCHNITT

Prüfung des Obersatzes.

Dieser setzt sich aus zwei Teilen zusammen, wovon der erste
lautet : « Damit etwas zu existieren anfange, muß alles vorhanden sein,

was dazu erfordert ist. » Als ich diesen Satz niederschrieb, war ich
der Ansicht, er sei so evident und selbstverständlich, daß niemand
etwas dagegen einzuwenden haben werde. Aber ich täuschte mich.
Gegen denselben wurden die verschiedensten Bedenken erhoben. Darum
sei zur Klärung Nachstehendes hinzugefügt. Unter Erfordernis zu
irgend einer Sache verstehen wir das, ohne welches es die Sache nicht
geben kann. So sind Bücher zu einer Bibliothek, Bäume zu einem

Wald, die Peripherie zu einem Kreis, Augen zum Sehen erfordert.
Denn eine Bibliothek ohne Bücher, ein Wald ohne Bäume, ein Kreis
ohne Peripherie, ein Sehen ohne Augen wäre ein Ding der Unmöglichkeit.

Da aber eine Sache, die zur Existenz gelangt, zweierlei einschließt,
nämlich das Sosein und den Existenzbeginn, so gehört zu den
Erfordernissen derselben nicht nur alles, was zu ihrem Sosein verlangt wird,
sondern auch das, ohne welches es den Existenzbeginn nicht geben
kann. Haben wir z. B. ein gesprochenes Wort, so umfaßt die Summe

seiner Erfordernisse auch den Sprecher, denn ohne einen Sprecher
kann es kein gesprochenes Wort geben ; handelt es sich um die

Erfordernisse einer in Marmor gemeißelten Inschrift, so gehört aus
dem genannten Grunde nicht nur der Marmor und alles, was diese

Inschrift in ihrem Sosein konstituiert, zum Inbegriff der Erfordernisse,
sondern auch der Meißel und der Meister, der den Meißel führt, usw.

Will man die Erfordernisse zum Sosein Erfordernisse « in formell
statischem » Sinne nennen und die der letzteren Art als Erfordernisse
in « dynamischen » Sinne bezeichnen, so ist nichts dagegen
einzuwenden. Nur sei hier betont, daß. der erste Teil unseres Obersatzes
sich keineswegs auf die Erfordernisse der ersten Art allein beschränkt.

Begründung der Konsequenz und könnte auch als zweiter Untersatz bezeichnet
werden. Im Laufe dieser Abhandlung werden wir ihn als zweiten Teil des Untersatzes

— oder als « zweites Glied » des Untersatzes — vorführen.



Zur Klärung des Kausalproblems 7

Der Begriff « Erfordernis » schließt jedoch keineswegs ein, daß das,

was wir Erfordernis zu einem Sein nennen, von diesem selbst sachlich

verschieden sei. So ist z. B. die Bewegung zum Gehen erfordert ; aber

sie ist vom Gehen nicht sachlich verschieden. Die Summe der Teile und

ihre entsprechende Verbindung sind ein Erfordernis des physischen
Ganzen, aber mit diesem sachlich identisch. Zur Unteilbarkeit einer

Substanz ist ihre Einfachheit erfordert ; doch Unteilbarkeit und

Einfachheit einer Substanz sind zwar begrifflich voneinander verschieden,
aber sachlich ein und dasselbe. In ähnlicher Wiese ist zum ungewordenen
Sein die Aseität erfordert, besteht aber zwischen der Aseität und dem

ungewordenen Sein ein sachlicher Unterschied.
Schließt der Begriff « Erfordernis » die sachliche Verschiedenheit

vom Sein, zu dem es gehört, nicht ein, so schließt er dieselbe aber

auch nicht aus. Wenn wir z. B. sagen, das Auge sei zum Sehen erfordert,
die Hand zum Schreiben, die Luft zum Atmen, so haben wir es mit
Erfordernissen zu tun, die von der Tätigkeit, zu der sie gehören,
sachlich verschieden sind. Der Begriff <i Erfordernis » sieht also von
sachlicher Identität und Verschiedenheit ab und kann der entsprechende
Ausdruck sowohl für ein Erfordernis gesetzt werden, welches mit dem

Sein, zu dem es gehört, sachlich identisch ist, als auch für ein solches,

das eine sachliche Verschiedenheit von demselben aufweist. Es ist
darum durchaus keine « Spielerei mit dem Worte Erfordernis », wie

Straubinger meint1, wenn wir dieses Wort gebrauchen, um etwas zu

bezeichnen, das mit dem Sein, zu dem es erfordert ist, sachlich
zusammenfällt. Es genügt eben eine begriffliche Unterscheidung.

Der Begriff « Erfordernis zu einem Sein » besagt als solcher auch

nicht etwas Existierendes ; denn es kann zu einem Sein auch etwas
Nichtexistierendes erfordert sein. Man denke an die reine innere

Möglichkeit einer Sache, ohne welche es diese nicht geben kann. Daß
der genannte Begriff aber ebensowenig die aktuelle Existenz des

Erforderlichen ausschließt, braucht nicht eigens erwähnt zu werden, weil
unzählige Beispiele angeführt werden könnten, die dies deutlich machen.
Es sieht dieser Begriff also auch von der aktuellen Existenz und
Nichtexistenz des Erfordernisses zum Sein ab.

Wenn wir behaupten, daß alles, was zum Existenzbeginn erfordert
ist, vorhanden sein müsse, damit dieser sich vollziehen könne, so wird
über die Zahl und Art der Erfordernisse, über ihre Aktualität oder

1 Vgl. Philos. Jahrbuch der Görresges. 44 1931 34.



cS Zur Klärung des Kausalproblems

Nichtaktualität noch gar nichts ausgesagt. Was wir behaupten, ist
dies : I. es gibt ein oder mehrere Erfordernisse ; 2. diese Erfordernisse
müssen alle vorhanden sein, damit das Ereignis des Existenzbeginnes
eintrete.

Aber, so hält man uns entgegen, gerade das wäre zu beweisen,
daß zu einem werdenden Dasein überhaupt etwas erforderlich ist.
Somit « wird unbemerkt vorausgesetzt, was erst bewiesen werden soll.
Das ist eben die Frage, ob zu dem, was das Dasein erfordert, außer
der Widerspruchslosigkeit noch ein realer positiver Daseinsgrund
gehört ». Soweit Sawicki, Die Gottesbeweise (Paderborn 1926), 27.

Hiezn bemerken wir : Dieser Einwand richtet sich, soweit er von
Sawicki erhoben wird, nicht direkt gegen den ersten Teil meines
Obersatzes, sondern gegen meine Lehre über den Satz vom zureichenden
Grund. Diese Lehre gibt der genannte Philosoph nicht genau wieder,
wenn er schreibt : « Der Satz vom zureichenden Grunde läßt sich nach
Franzelin mit den Worten umschreiben : ,Das, was Dasein hat, besitzt
alles zum Dasein Erforderliche' (a. a. O. 26 f.) » Es ist zwar zutreffend,
wenn Sawicki schreibt, ich hätte den zureichenden Grund des Seins

definiert als, alles das, was zum Sein erfordert wird ; aber in dieser

Definition wird der Ausdruck « Sein » im weitesten Sinne genommen.
Außerdem machte ich den ersten Teil meines Obersatzes : « Damit
etwas zu existieren anfange, muß alles vorhanden sein, was dazu
erfordert ist », in keiner Weise abhängig von der Wahrheit meiner
Lehre über den Satz vom zureichenden Grund. Dieses evidenten Satzes

hätte ich mich bedienen können, auch wenn ich eine andere Lehre
über den zureichenden Grund vorgetragen hätte.

Doch die Antwort, in der die Lösung der gegenwärtigen Schwierigkeit

liegt, lautet : Der von Sawicki und mehreren anderen Philosophen
erhobene Einwand bestünde nur dann zu Recht, wenn wir im fraglichen
Satz unter « Erfordernis zum Existenzanfang » schon einen realen,

positiven, von diesem selbst sachlich verschiedenen Daseinsgrund
verstanden wissen wollten ; allein das ist durchaus nicht der Fall. Was

wir mit unserem ersten Teil des Obersatzes behaupten, ist einzig, daß

es ein oder mehrere Erfordernisse für den Existenzbeginn gibt, abgesehen
davon, welcher Art diese Erfordernisse seien. Daß wenigstens etwas,
nämlich die Widerspruchslosigkeit, zum Existenzanfang erfordert wird,
gibt übrigens an der angeführten Stelle auch Sawicki zu. Sein Einwand
ist also eine ignoratio elenchi. Es ist darum nicht zutreffend, wenn
Droege mit Berufung auf die eben angeführte Stelle aus Sawicki schreibt :



Zur Klärung des Kausalproblems 9

« Soweit Franzelm den begrifflichen Notwendigkeitscharakter des

Kausalprinzips im Sinne der aristotelischen Philosophie verteidigt,
haben seine Ausführungen vielfach berechtigten Widerspruch gefunden,
wie die Kritiken von Fr. Sawicki und A. Schneider zeigen. » (A. a. 0. 73.)

Aber, so könnte man mit Geyser einwenden, « das Problem liegt
ja doch gerade in der Frage, ob zum Dasein von etwas oder zu einer
Wesenheit irgendetwas mehr erfordert sei als dieses Dasein und diese

Wesenheit selbst. Daß dies notwendig sei, behauptet das Prinzip
vom Grunde ».1

Wir antworten : Das Problem, von dem liier die Rede ist, liegt
nicht in der Frage, ob zum Dasein von etwas oder zu einer Wesenheit

irgendetwas mehr erfordert sei als dieses Dasein und diese Wesenheit.
Denn die Frage nach dem zureichenden Grunde wird nicht nur bezüglich

der kontingenten Wesen, sondern auch hinsichtlich des Daseins

und der Wesenheit Gottes aufgeworfen. Es wird aber keinem korrekt
denkenden Philosophen (und gewiß auch Geyser nicht) in den Sinn

kommen, den zureichenden Grund des Daseins und der Wesenheit
Gottes in irgend einem Etwas zu suchen, das als ein « Mehr » zum

genannten Dasein und zur göttlichen Wesenheit hinzukäme. Denn
ein solches « Mehr » wäre notwendig entweder durch eine distinctio
realis oder wenigstens durch eine distinctio rationis ratiocinatae adae-

quata vom Dasein und der Wesenheit Gottes verschieden ; denn bestände

nur eine distinctio rationis ratiocinantis oder eine distinctio rationis
ratiocinatae inadaequata 2, so hätten wir es nicht mit einem « Mehr »

im eigentlichen Sinne des Wortes zu tun ; schließt dies doch immer
entweder eine sachliche oder wenigstens eine adaequate begriffliche
Verschiedenheit ein. Übrigens wäre der zureichende Grund des göttlichen
Wesens auch nach meiner Definition ein « Mehr » im uneigentlichen
Sinne und läge für Geyser kein Grund vor, gegen dieselbe Stellung zu
nehmen.

Nun fragt es sich : kann es eine distinctio realis oder eine distinctio
rationis ratiocinatae adaequata zwischen dem zureichenden Grunde
des göttlichen Daseins bezw. Soseins einerseits und diesem Dasein und
Sosein anderseits geben — Nun, die distinctio realis lehnt Geyser
selber ab. Er schreibt a. a. 0. 135 (Anm. 1) : « Selbstverständlich

sage ich nicht, daß man jene Unterscheidung in Gott, um das Prinzip

1 Das Prinzip vom zureichenden Grunde (Regensburg), S. 83 f.
2 Vgl. zu diesen Begriffen meine « Quaestiones selectae », S. 36 ff.



10 Zur Klärung des Kausalproblems

vom zureichenden Grunde anwenden zu können, als eine distinctio
realis denken müsse. » — Aber auch die distinctio rationis ratiocinatae
adaequata ist in Gott als dem ens « simplex omnino » 1 durchaus

ausgeschlossen, weil sie im göttlichen Wesen eine metaphysische Zusammensetzung

voraussetzte, die mit der Einfachheit Gottes unverträglich ist.
Aber vielleicht ließe sich der Satz vom zureichenden Grunde

ausschließlich auf das kontingente Sein einschränken, sodaß dieses Prinzip
auf Gott gar nicht anwendbar wäre Nun, dann hätten wir in Gott
ein <( grundloses Sein », nach Geyser etwas « Irrationales » 2, ein « für uns

unbegreifliches » (d. h. aus seinen Gründen nicht erkennbares) Dasein

und Sosein. Wäre eine solche Auffassung haltbar Gewiß nicht.
Es ist demnach falsch, daß das Problem in seiner Allgemeinheit, wie es

hier in Betracht kommt, in der Frage liege, ob zum Dasein von etwas oder

zu einer Wesenheit « irgendetwas mehr » erfordert sei als dieses Dasein
und diese Wesenheit selbst. Und der Satz, der die Notwendigkeit dieses

« Mehr » behauptet, wäre nicht das Prinzip vom zureichenden Grunde,
sondern ein Irrtum.

Geyser schreibt a. a. O. : Franzelin « sieht nicht, daß sein Satz :

,Ein Dasein, dem der zureichende Grund fehlte, wäre eben ein Dasein,
bei dem nicht alles vorhanden wäre, was zu einem solchen erfordert
würde. Der zureichende Grund ist ja nichts anderes als eben das,

was zum Sein erfordert ist und hinreicht', eine petitio principii
enthält. Denn das Problem liegt ja doch gerade in der Frage, ob zum
Dasein von etwas oder zu einer Wesenheit irgendetwas mehr erfordert
sei als dieses Dasein und diese Wesenheit selbst. »

Ich antworte : Gewiß sehe ich die in jenem Satze enthaltene petitio
principii nicht, und zwar aus dem Grunde, weil sie eben nicht
vorhanden ist. Das Argument, wodurch mir Geyser die angebliche petitio
principii nachzuweisen sucht, erwies sich als unwirksam.

Weiter als Sawicki, der wenigstens ein Erfordernis zugibt, wo es

sich um eine beginnende Existenz handelt, gehen Frau Kahl-Furtmann
und E. Hartmann in der Bekämpfung des ersten Teiles meines
Obersatzes. Letzterer schreibt : « Es müßte erst bewiesen werden, daß der

Umfang dessen, was zu einem Existenzbeginn erforderlich ist, unter
keinen Umständen gleich Null sein kann. »3 Derselbe Einwand
begegnet uns bei Kahl-Furtmann. 1

1 Denzinger Enchiridion (ed. 14-15), n. 1782. 2 A. a. O. 91.
:l Philos. Jahrb. der Görresges. 45 (1930) 260.
4 Philos. Jahrb. 42 (1929) 159.



Zur Klärung des Kausalproblems II
Darauf erwidern wir : Wäre der Umfang dessen, was zu einem Sein,

in unserem Falle zu einem werdenden Dasein, erforderlich ist, unter
irgendwelchen Umständen gleich Null, so würde das betreffende Sein

dem absoluten Nichtsein gleichkommen ; denn zu diesem letzteren
ist eben nichts erfordert, somit der Umfang dessen, was erforderlich
ist, gleich Null. Nun aber ist es ganz unmöglich, daß das Sein dem

absoluten Nichtsein gleichkommt.
Dieser Grund wird in keiner Weise durch die Unterscheidung

E. Hartmanns unwirksam gemacht, das beginnende Sein komme zwar
«in dieser Hinsicht dem Nichtsein gleich, aber daraus folge nicht, daß

es schlechthin dem Nichtdasein gleichkomme. » 1 Denn erstens ist die

Auffassung eigenartig, daß ein Dasein einem absoluten Nichtdasein in
irgendeiner Hinsicht gleichkommen könne ; man möchte meinen, ein

Dasein hätte mit einem absoluten Nichts überhaupt nichts gemein.
Sodann ist zu einem beginnenden Dasein jedenfalls jene Aktualität
erfordert, durch die es formell dem Nichts entgegengesetzt ist, m. a. W.
der Gegensatz zum Nichts. Dieser Gegensatz bildet ebenso ein Erfordernis

des beginnenden Daseins, wie zum Sein eines bestimmten Menschen

die Wesenheit « Mensch », zum ens a sc die Aseität erfordert ist. Wäre
also zu einem beginnenden Dasein nichts erfordert, so könnte es ein
solches Dasein geben ohne Gegensatz zum Nichts, d. h. ein Dasein,
das zugleich kein Dasein wäre. Demnach hat das beginnende Dasein
offensichtlich vor dem Nichts etwas voraus ; um aber vor diesem etwas

voraus haben zu können, ist nicht weniger etwas erfordert, als dazu,
daß die Eins vor der Null und die Fünf vor der Vier etwas voraushat.
Wo immer zwischen dem einen und dem andern ein Unterschied besteht

(in unserem Fall zwischen dem beginnenden Dasein und dem Nichts),
ist etwas erfordert, das diesen Unterschied begründet, gleichviel, ob

dieses Erforderliche mit dem Unterschied selbst sachlich identisch ist
oder nicht. Endlich vergesse man nicht, daß zum Dasein und speziell

zum beginnenden Dasein, die innere Möglichkeit oder Widerspruchs-
losigkeit dessen erfordert ist, was zur Existenz gelangt, will man nicht
etwa behaupten, daß ein sechseckiger Kreis, ein weißes Schwarz, ein

körperlicher Gedanke usw. beginnen könne zu existieren. Der Umfang
dessen, was zu einem Sein erfordert ist, kann also unter keinen

Umständen gleich Null sein. 2

1 Pliilos. Jahrb. der Görresges. 43 (1930) 532.
2 Vgl. hiezu meine Ausführungen im Philos. Jahrb. der Görresges. 43 (1930)

52S-532.



12 Zur Klärung des Kausalproblems

Im bereits Gesagten ist auch die Lösung des Einwandes von
Dr. Heuser enthalten, soweit sich jener auf den ersten Teil unseres
Obersatzes bezieht. Heuser schreibt1 : « Franzelins Satz, was Sein hat,
hat alles zum Sein Erforderte', setzt voraus, was erst zu zeigen ist :

daß alles Seiende überhaupt etwas erfordert. Somit muß Franzelins
Herleitung des Satzes vom zureichenden Grunde aus dem Identitätsprinzip

als petitio prineipii gekennzeichnet werden. »

Hiezu sei kurz bemerkt : Es ist uns niemals in den Sinn gekommen,
den in Rede stehenden Satz aus dem Identitätsprinzip herzuleiten.
Wir haben ihn überhaupt nicht abgeleitet, sondern durch indirekte
Zurückführung auf das Wiederspruchsprinzip seine Evidenz
aufgewiesen. Der genannte Satz ist übrigens jedem evident, der sich den
oben erklärten Begriff « Erfordernis zum Existenzbeginn » klar vor
Augen hält ; seine Evidenz ergibt sich aus der Analyse der Begriffe.
Darum kann von einer petitio prineipii keine Rede sein.

Obwohl ich von der Evidenz des ersten Teiles meines Obersatzes

überzeugt war, setzte ich doch zur Erläuterung hinzu : « Daß alles, was
zum Existenzbeginn einer Sache erfordert wird, vorhanden sein müsse,
damit sich dieser vollziehen könne, liegt auf der Hand ; sonst wäre
Ersteres zugleich erfordert und nicht erfordert. »

Gegen die in diesen Worten behauptete Evidenz erhebt H. Straubinger

2 folgenden Einwand : « Warum erfordert Warum nicht
erfordert Damit ein Entstehen stattfinde, muß alles, was zum
Entstehen erforderlich ist, vorhanden sein. Aber das soll doch gerade

gezeigt -werden. »

Wir antworten : Was in unserer Argumentation gerade gezeigt
werden soll, ist die These, d. h. der Satz : « Jedes Entstehen ist eine

Wirkung », keineswegs aber der evidente erste Teil des Obersatzes.

Daß diese beiden Sätze nicht identisch sind, ergibt sich auf den ersten
Blick. Und wenn Straubinger der Ansicht ist, daß vielleicht die

Behauptung «Jedes Entstehen ist eine Wirkung» im Satze : «Damit
etwas zu existieren anfange, muß alles vorhanden sein, was dazu

erfordert ist », formell eingeschlossen sei, so ist diese Auffassung falsch,
und wir haben sie als irrig nachgewiesen im Philos. Jahrb. d. Görresges.

43 293 f- Da der Zweck des Beweises kein anderer ist, als den

1 Neuscholastische Begründungsversuche für das Kausalprinzip (Dissertation
der Bonner Philosophischen Fakultät), 38.

2 Philos. Jahrb. der Görresges. 44 1931 32.



Zur Klärung des Kausalproblems 13

zu begründenden Satz evident zu machen, so brauchen unmittelbar
einleuchtende Sätze wie der vorliegende, nicht bewiesen zu werden.

Aber wie kommt.es, daß Straubinger, der selber im Philos. Jahrb.
d. Görresges. 43 (1930) 12 f. die Evidenz jenes Satzes anerkannt hatte,
sie jetzt nicht mehr anerkennt — Antwort : Straubinger hat den in
Rede stehenden Satz durch eine eigenartige Manipulation zuerst der

Evidenz entkleidet ; er setzte nämlich für den bestimmten Begriff
« alles, was zum Existenzbeginn einer Sache erfordert wird » den ganz
unbestimmten Begriff x ; so erscheint die Forderung nach einem Beweis

berechtigt. Der so von Straubinger veränderte Satz lautet nach der Form,
die er ihm gegeben : « Daß x vorhanden sein müsse, damit ein Entstehen
stattfindet, liegt auf der Hand, sonst wäre x zugleich erfordert und
nicht erfordert. » 1

Wir bemerken : Auf dem von Straubinger eingeschlagenen Wege
lassen sich allerdings die evidentesten Sätze um ihre Evidenz bringen.
Die Behauptungen : « der Teil ist kleiner als das Ganze » ; « 2 X 2 ist
gleich 4 » ; « Afrika existiert » sind sicher evidente Sätze. Man
substituiere aber einmal für den bestimmten Subjektsbegriff das unbestimm-
stimmte x und sage : « x ist kleiner als das Ganze » ; « x ist gleich 4 » ;

« x existiert », so wird man sofort inne werden, daß es um die Evidenz
jener Sätze geschehen sei. Ein solches Vorgehen, wie es von Straubinger
hier in Anwendung gebracht wird, nennt man in der Logik eine mutatio
elenchi, ein Sophisma, das, namentlich wo es sich um eine wissenschaftliche

Auseinandersetzung handelt, in jedem Falle vermieden werden
sollte. Muß doch hier der Grundsatz die oberste Norm bilden : Veritas

super omnia
Am radikalsten bekämpft den ersten Teil unseres Obersatzes

/. Hessen. Nach der Auffassung dieses Philosophen liegt demselben,
wie überhaupt meiner « ganzen Argumentation, die unbewiesene Voraussetzung

zugrunde, wonach das Sein den Forderungen des Denkens

entspreche. » Darum « beruhe mein ganzes Verfahren im Grunde

genommen auf einer petitio principii ». 2

Antwort : Wenn diese Ansicht Hessens zu Recht bestünde, so gäbe
es allerdings in meiner ganzen Begründung keinen einzigen Satz, der

zu einem Aufweis verwendbar erschiene. Ja, nach der Anschauung,
dieses Gegners, der die Evidenz als Wahrheitskriterium ablehnt, wäre

1 A. a. O. 32.
2 Das Kausalprinzip (Augsburg 1928), 140 f.



14 Zur Klärung des Kausalproblems

überhaupt jeder Beweis und jeder Aufweis unmöglich. Daß aber der
Hessen'sche Standpunkt durchaus verfehlt sei, und von der angeblichen
petitio principii keine Rede sein könne, haben wir in unserer Schrift
« Sind die Grundlagen unserer Gotteserkenntnis erschüttert » S. 12 ff.
und 36 ff. eingehend gezeigt. Darum können wir hier von jeder weiteren
Widerlegung Hessens absehen.

Gegen die in Rede stehenden Grundirrtümer Hessens, daß das

Sein den Forderungen unseres Denkens nicht zu entsprechen brauche
und daß die Dinge in der ontologischen Ordnung sich ganz anders
verhalten können, als wir sie in unserer evidenten Erkenntnis erfassen ;

daß die Evidenz kein Wahrheitskriterium sei, haben verschiedene katholische

Autoren Stellung genommen. Gutes findet sich diesbezüglich in
der Arbeit von L. Fuetscher, « Die ersten Seins- und Denkprinzipien »

(Innsbruck 1930) 43 ff. Hier sei auch kurz verwiesen auf das

vortreffliche Buch « Kausalität » von Stephan Leo v. Skibniewski (Paderborn
1930). Wenn man auch nicht gerade mit allem einverstanden zu sein

braucht, was der Verfasser gegen Hessen vorbringt, so bleibt doch die
« Kausalität » von Skibniewski eine Arbeit, in der mit großem Scharfsinn
und sehr ins Einzelne gehender Kritik die Irrungen und Schwächen im
Werke Hessens gekennzeichnet werden. Skibniewski zeigt sich in der

einschlägigen Fachliteratur sehr bewandert und vertritt den

ausgesprochen katholischen Standpunkt.
Ist also der erste Teil unseres Obersatzes evident und unanfechtbar,

so gilt dasselbe auch vom zweiten. Dieser ist in den Worten enthalten :

« Dieses Erforderliche kann entweder mit dem Existenzanfang selbst

zusammenfallen, sodaß außer diesem Existenzbeginn nichts weiter mehr

verlangt wird, oder es kann wenigstens teilweise in einer Sache bestehen,
die von der anfangenden Existenz verschieden ist. » Dieser Satz hat
einen streng disjunktiven Charakter ; die Aufzählung der Teile ist
vollständig, und zwischen denselben besteht ein vollkommener Gegensatz,

sodaß beide Teile der Disjunktion weder zugleich wahr noch

zugleich falsch sein können. Wo diese Eigenschaften vorhanden sind,
haben wir es nach den Gesetzen der Logik mit einem evidenten disjunktiven

Satz zu tun. Also ist auch der zweite Teil unseres Obersatzes

unmittelbar einleuchtend und einwandfrei. Gehen wir über zur
Untersuchung des folgenden Teiles unseres Aufweises.



Zur Klärung des Kausalproblems 15

II. ABSCHNITT

Prüfung des Untersatzes.

Dieser enthält zwei Teile ; der erste liegt in den Worten
ausgedrückt : « Nun ist die Annahme, daß das zum Existenzheginn Erforderliche

mit dem Existenzanfang selbst zusammenfalle, ganz unmöglich. »

Dieser Satz bildet den Kardinalpunkt unseres Aufweises und bedarf einer
weiteren Begründung. Durch folgende Argumente suchen wir denselben

zu erhärten.
§ I-

Das erste Argument für den ersten Teil des Untersatzes.

Das erste Argument ist im folgenden enthalten : « Läge alles, was

zum Existenzbeginn einer Sache erfordert wird, in diesem Anfang
selbst, so könnte dies in zweifacher Weise gedacht werden : entweder
befindet sich der Existenzanfang einer -Sache im Besitze aller genannten
Erfordernisse, insofern er Existenzbeginn ist, oder insofern er der Beginn
einer bestimmten Existenz, z. B. der eines Himmelskörpers ist. Nun
aber trifft keines von beiden zu.

Daß der Inbegriff der Erfordernisse nicht schon gegeben sein könne

mit dem Existenzbeginn als solchem, haben wir des weiteren also

aufgezeigt : Wäre der Inbegriff der Erfordernisse schon durch den Existenzanfang

als solchen gegeben, so « müßte jede beginnende Existenz ohne

jegliches Zutun von außen anfangen können. Es müßten die Häuser

von selbst entstehen ohne Einflußnahme des Baumeisters, der Maurer,
der Zimmerleute usw. ; es müßte auf der schwarzen Tafel die Schrift
unabhängig von jeder Tätigkeit des Schreibers von selbst erscheinen ;

der unförmliche Marmor müßte sich eines schönen Tages als kunstvolle
Statue präsentieren, ohne daß er je mit dem Meißel des Künstlers in
Berührung gekommen wäre ; die Kleider müßten fertig daliegen, ohne
daß jemand zu ihrer Herstellung auch nur eine Hand rührte, usw. Denn
alles, was zum Existenzbeginn erfordert wird, liegt ja nach obiger
Annahme in diesem Anfange als solchem. Da nun der Existenzanfang
in jedem Entstehen sich findet, so wäre zum Existenzbeginn einer Sache

ein Einfluß von außen ebensowenig erfordert, als es nötig ist zu 2 X 2

etwas zu addieren, um die Summe 4 zu erhalten, oder zu sämtlichen
Teilen eines Ganzen, die miteinander gehörig verbunden sind, noch
etwas hinzuzufügen, damit sich das Ganze ergebe. Nun sind uns aber

unzählige Fälle bekannt, in denen der Existenzbeginn niemals sich



l6 Zur Klärung des Kausalproblems

vollziehen kann, wenn nicht eine Ursache durch ihre Tätigkeit auf
denselben Einfluß nimmt und den Existenzbeginn hervorbringt. Also kann
unmöglich durch den Existenzanfang als solchen schon alles gegeben

sein, was dazu erfordert ist. »

Daß aber der Inbegriff der Erfordernisse ebensowenig mit dem

Existenzbeginn gegeben sein kann, insofern er der Beginn einer
bestimmten Existenz ist, wurde von uns durch nachstehende
Überlegung klar gemacht : « Was sind die Dinge, bevor sie zu existieren

anfangen 1 — Ein physisches Nichts. Hierin kommen sie alle überein,
gleichviel, ob sie im Zustand der Existenz zu den vollendetsten Wesen

gehören oder die unterste Stufe des Seins einnehmen. Kann nun ein

physisches Nichts aus sich allein nicht aufhören, ein physisches Nichts
zu sein, um ein existierendes Etwas zu werden, so können es auch
die übrigen nicht ; denn sie befinden sich alle in derselben Hilflosigkeit
und Nichtigkeit. Also ist hier jede Ausnahme, die etwa aus der Eigenart
eines bestimmten entstehenden Wesens abgeleitet würde, durchaus

unmöglich. »

Gegen den Vordersatz dieses Argumentes : « Nun sind uns aber

unzählige Fälle bekannt, in denen sich der Existenzbeginn niemals
vollziehen kann, wenn nicht eine Ursache durch ihre Tätigkeit auf
denselben Einfluß nimmt und den Existenzbeginn hervorbringt »,

wendet sich Straubinger 1 also : « Ganz recht Aber woher wissen wir,
daß in allen Fällen der Existenzbeginn sich nicht ohne Ursache
vollziehen kann Woher weiß Franzelm, um einen der von ihm angeführten
Fälle zu nennen, daß ein Haus nicht entstehen kann ohne Einflußnahme

der Bauleute »

Dieser Einwand gibt uns Anlaß, den genannten Vordersatz genauer
zu untersuchen. Wir fragen (um gleich mit Str. konkret zu werden) :

1. ist der Satz: «Häuser können nicht von selbst entstehen» und
ähnliche sicher im wahren und eigentlichen Sinne des Wortes —
2. Wurde in der Verwendung unseres also konkret gefaßten Vordersatzes

jede petitio prineipii vermieden Gelingt es uns, die fragliche
Sicherheit und Korrektheit aufzuzeigen — Str. erhebt den Vorwurf
der petitio prineipii, — so erweist sich der Einwand unseres Gegners
als hinfällig. Denn ein Beweis ist nach der Lehre der Logik jenes

Schlußverfahren, in dem die Schlußfolgerung aus sicheren Prämissen

in logisch einwandfreier Weise abgeleitet wird.

1 Philos. Jahrb. der Görresges. 44 (1931)) 32.



Zur Klärung des Kausalproblems I?

Was nun die erste Frage betrifft, so muß mit aller Entschiedenheit
daran festgehalten werden, daß Sätzen, wie dem genannten, Sicherheit
in wahrem und strengem Sinne des Wortes eignet. Und diesbezüglich
kann zunächst kein Zweifel bestehen, wenn wir das praktische Denken

befragen. Denn soweit im praktischen Leben ein vernünftiges Denken

herrscht, wird man das kontradiktorische Gegenteil dessen, was der

obige Satz zum Ausdruck bringt, nämlich « Häuser können von selbst

entstehen » als offensichtlich unmöglich und ausgeschlossen betrachten.
Und man würde einen Menschen nicht mehr für normal halten und
ihn wohl zur Behandlung dem Psychiater empfehlen, wollte er im
Ernst an die Möglichkeit glauben, daß vielleicht einmal über Nacht
auf seinem Wiesengrund ganz von selbst und ohne jeglichen Einfluß
irgend einer Wirkursache ein Palast oder eine Villa aus dem Boden
wachse. Nun, einem Urteil, in dem das Verhältnis zwischen Subjekt
und Prädikat dem denkenden Geiste mit solcher Klarheit sich offenbart,
daß das kontradiktorische Gegenteil allen vernünftigen Menschen als

unmöglich und ausgeschlossen erscheint, eignet Sicherheit im wahren
und strengen Sinne des Wortes.1 Also kommt dem Satze : « Häuser
können nicht von selbst entstehen » und ähnlichen, soweit das praktische
Denken ins Auge gefaßt wird, die genannte Sicherheit zu.

Hört nun diese Gewißheit auf, wenn solche Sätze als Prämissen
in einer wissenschaftlichen, speziell philosophischen Argumentation
auftreten Mit nichten. Denn der menschliche Verstand ist kein
anderer, ob er im praktischen Denken sich betätigt, oder ob er
wissenschaftliche Argumente konstruiert, und die Gesetze für Wahrheit und
Gewißheit sind in beiden Fällen dieselben. Man mache nur einmal
die Probe und frage sich, wie oft wohl der Geschichtsforscher, der

Mediziner, der Biologe, der Physiker in der glücklichen Lage sich

befinde, bei seinen Beweisen es mit Prämissen von der Sicherheit des

Satzes zu tun zu haben : « Häuser können nicht von selbst aus dem
Boden wachsen », und man wird finden, daß dies in den seitesten
Fällen zutrifft. Wäre es nun nicht verfehlt, wollte man alle Beweise
auf den genannten Wissensgebieten als unsicher, des wissenschaftlichen
Charakters bar, oder gar als petitiones prineipii hinstellen

Gewiß wird man vom Philosophen ein tieferes Eindringen in die
Gründe erwarten, auf welche sich evidente Sätze, wie der in Rede

stehende, stützen. Allein die Sicherheit dieser letzteren ist keineswegs

1 Vgl. meine Quaestiones selectae, S. 40S ff.

Divus Thomas.



18 Zur Klärung des Kausalproblems

von diesem Eingehen auf die Gründe abhängig und kann darum auch

nicht geleugnet werden, wenn dieses unterbleibt. Sätze, die für unser
praktisches Denken wahre Sicherheit aufweisen und von allen als

evident angesehen werden, haben auch in der Philosophie als sicher

zu gelten, soll das « philosophari » nicht in ein « insanire » ausarten.
Ein solcher Satz ist aber zweifellos die Behauptung : « Häuser können
nicht von selbst entstehen. »

Auf die Frage « woher wir wissen », oder vielmehr, woher die ganze
Welt weiß, daß Häuser nicht von selbst aus dem Boden wachsen

können, diene zur Antwort : Die Menschen gelangen zu dieser sicheren

Erkenntnis im Wege einer unvollständigen Induktion. Denn es gibt
erfahrungsgemäß Milliarden von Fällen, wo Häuser zur Existenz
gelangen, und darunter keinen einzigen, in dem ein Haus von selbst
entstünde. Da sich die Entstehung von Häusern unter den verschiedensten

Umständen und den mannigfachsten äußeren Verhältnissen

vollzieht, kann der konstante Grund dieser konstanten Erscheinung
nicht in den äußeren Umständen und Verhältnissen liegen. Er muß sich

irgendwie in der Natur des Hauses befinden ; freilich nicht in der
Wesenheit des Hauses als solchen, weil es außer den Häusern unzählige
andere Dinge verschiedenster Art gibt, die ihren Übergang von der

Nichtexistenz zur Existenz nur unter dem Einfluß einer Wirkursache
vollziehen, sondern in der Natur des Hauses unter jener Rücksicht,
welche allen Dingen gemeinsam ist, die durch Verursachung zur Existenz
gelangen. Und diese allen gemeinsame Rücksicht kann nur im Zustande
des physischen Nichts jener Dinge gelegen sein, der ja allen zukommt,
bevor sie zu existieren beginnen. Durch diesen Zustand ist die Unmöglichkeit

gegeben, von selbst den Übergang vom Nichts zur Existenz

zu vollziehen und damit die Notwendigkeit des ursächlichen Entstehens.

Da ferner die allgemeine Natur des Hauses mit allem, was dazu gehört,

notwendig in jedem einzelnen Hause verwirklicht ist, so wissen wir,
daß kein Haus von selbst entstehen kann.

Im praktischen Denken werden unzählige Gewißheiten auf dem

Wege der unvollständigen Induktion gewonnen, die allerdings im
Gegensatze zur formellen, nur eine virtuelle zu sein braucht. So gelangt
beispielsweise der Landwirt zur Gewißheit, daß auf seinem Kirschbaum
im Garten nicht Kartoffeln oder Melonen, oder Feigen, sondern nur
Kirschen wachsen können ; aus demselben Quell schöpft er die Gewißheit,

daß auch das Heu oder Stroh, welches in seiner Scheune auf-

gestappelt ist, ein Raub der Flammen wird, wenn es mit dem Feuer



Zur Klärung des Kausalproblems 19

in Berührung kommt usw. (Vgl. zur Lehre über Induktion Lehmen,
Lehrb. d. Philosoph. I 3, S. 243 ff.) Man ginge zu weit, wollte man
solchen Erkenntnissen den Charakter einer wahren Sicherheit im eigentlichen

und strengen Sinne des Wortes absprechen.
Doch die Wahrheit des Satzes, daß Häuser nicht von selbst

entstehen können, läßt sich auch also begründen : Häuser, die von selbst,
d. h. ursachlos, ins Dasein treten können, sind in ihrem Entstehen
wesentlich vom Einfluß der Wirkursache unabhängig. Häuser hingegen,
die durch Verursachung zur Existenz gelangen, sind in ihrem Entstehen
wesentlich vom Einfluß der Wirkursache abhängig. Denn wären sie in
besagter Weise unabhängig, so wäre ihr Entstehen durch die
Wirkursache und in Abhängigkeit von ihrem Einflüsse geradeso unmöglich,
wie es unmöglich ist, daß ein Geist sich aus körperlichen Teilen
zusammensetzt oder ein Rund aus Ecken besteht usw. Was seinem Wesen

nach von der Wirkursache unabhängig ist, kann niemals von derselben

in Abhängigkeit treten. Das wäre aber der Fall, wenn Häuser, die

von selbst entstehen können, durch den Einfluß der Wirkursache zur
Existenz gelangten. Also folgt aus der Tatsache, daß die Häuser, die
durch die Tätigkeit der Wirkursache entstehen, ohne diesen Einfluß
und von selbst nicht entstehen können. Und was von Häusern gilt,
gilt aus demselben Grunde auch von den unzähligen übrigen Dingen,
die ihr Dasein dem Einfluß der Ursache verdanken.

Auf die oben gestellte zweite Frage ist die Antwort im folgenden
enthalten. Eine petitio principii liegt dann vor, wenn die
Schlußfolgerung in einer der Prämissen entweder formell (d. h. formaliter
implicite) eingeschlossen ist, oder wenn die Prämisse die
Schlußfolgerung voraussetzt und sich auf diese stützt. Die Prämisse, die

nach Str. in unserer Argumentation in Betracht kommt, wäre der
Satz : Es « sind uns unzählige Fälle bekannt, in denen sich der Existenzbeginn

niemals vollziehen kann, wenn nicht eine Ursache durch ihre

Tätigkeit auf denselben Einfluß nimmt und den Existenzbeginn hervorbringt

». Die Schlußfolgerung, die daraus abgeleitet wird, lautet :

« Also kann unmöglich durch den Existenzanfang als solchen schon

alles gegeben sein, was dazu erfordert ist. »

Wir fragen : ist von diesen inhaltlich verschiedenen Sätzen der
zweite im ersten formaliter implicite eingeschlossen, sodaß er durch
bloße Analyse aus demselben gewonnen werden kann Die Antwort
lautet verneinend. Jene Schlußfolgerung ist wohl virtuell in der

genannten Prämisse enthalten und kann mit Zuhilfenahme der zweiten



20 Zur Klärung des Kausalproblems

Prämisse aus derselben abgeleitet werden ; aber von einem formellen
Enthaltensein ist keine Rede. Aber ebenso klar ist es, daß der genannte
Vordersatz die Schlußfolgerung nicht voraussetzt und sich auf dieselbe

stützt. Es genügt schon ein flüchtiger Blick, um zu sehen, daß das

Gegenteil der Fall ist. Wo liegt also hier eine petitio principii
Vielleicht ist Str. der Meinung, daß nicht zwar die unmittelbare

Schlußfolgerung, wohl aber die mittelbare, nämlich der Satz : « Jedes
Entstehen ist eine Wirkung », entweder in der fraglichen Prämisse
formell eingeschlossen sei, oder wenigstens von derselben vorausgesetzt
werde. Ist dem also — Wir antworten : das Kausalitätsprinzip in
dieser Formel hat offensichtlich einen viel größeren Umfang als die in
Rede stehende Prämisse ; folglich kann es in dieser ebensowenig formell
enthalten sein wie der größere Kreis im kleineren. Das in jener
Prämisse eingeschlossene Urteil setzt aber auch den Satz : « Jedes
Entstehen ist eine Wirkung » nicht voraus. Denn es kann, wie wir
oben gesehen haben, ganz unabhängig vom Kausalitätsprinzip genommen
werden. Der Vorwurf einer petitio principii ist also an dieser Stelle
nicht berechtigt. Gelingt es vielleicht Str., uns anderswo eine petitio
principii nachzuweisen

Er übt auch am zweiten Teil unseres ersten Argumentes für das

erste Glied des Untersatzes Kritik. « Woher weiß Franzelin », so schreibt

er a. a. O. 32 f., « daß irgend ein Ding nicht aus sich selbst, d. h.
ohne fremde Einwirkung entstehen kann Aber », so wendet' er sich

in meinem Sinne ein, das Ding « ist doch, bevor es entsteht, ein

physisches Nichts — Ganz gewiß », lautet seine Antwort, « das ist es

aber auch, wenn es durch eine Ursache entsteht. »

Auf die Frage, woher ich wisse, daß irgend ein Ding nicht aus

sich selbst entstehen könne, ist die Antwort im Vorausgehenden bereits

enthalten. Denn wenn in den unzähligen Fällen, in denen der Existenzbeginn

durch Einwirkung der Ursache eintritt, derselbe ohne diese

Einwirkung sich nicht vollziehen kann und wenn alle Dinge vor ihrem
Entstehen in demselben Zustand des physischen Nichts sich befinden,
so besteht für alle, ohne Ausnahme, die Unmöglichkeit, von selbst

zu entstehen.
Daß das Ding, welches durch eine Ursache entsteht, vor seinem

Existenzbeginn auch ein physisches Nichts ist, habe ich niemals

geleugnet ; aber es darf der wesentliche Unterschied nicht übersehen

werden, daß in einem solchen Falle die Ursache in Tätigkeit tritt und

aus dem physischen Nichts ein existierendes Etwas macht, während in



Zur Klärung des Kausalproblems 21

den übrigen Fällen das physische Nichts seinem Schicksal überlassen
bleibt und im Reiche des Reinmöglichen verharrt.

«Aber», so wendet Str. ein, «braucht das physische Nichts
überhaupt eine Hilfe Das soll doch erst bewiesen werden. » (A. a. (3. 33.)

Antwort : Wenn es zur Existenz gelangen soll, bedarf es allerdings
der Hilfe. Der Beweis für diese Behauptung liegt in unserem Argument
und in dem bereits Gesagten. Denn ist ein physisches Nichts, wie von
uns gezeigt wurde, außerstande, ohne Einwirkung und Hilfe der Ursache
ins Dasein zu treten, so sind es auch die übrigen, weil kein physisches
Nichts vor dem anderen etwas voraus hat. Kann übrigens etwas
Hilfloseres gedacht werden, als das Nichts, das aller Kräfte und
Eigenschaften entbehrt Von einem Schuldigbleiben des Beweises kann hier
ebensowenig die Rede sein wie von einer petitio principii. Der Einwand
Str.s erweist sich also auch hier als hinfällig.

Doch gegen den zweiten Teil unseres ersten Argumentes nimmt
auch Dr. Heuser1 Stellung; er schreibt : «Wenn die Ausschließung des

zweiten Disjunktionsgliedes bei Franzelin als hinfällig dargetan wird,
so fällt seine Beweisführung. Diese Ausschließung ist aber tatsächlich
hinfällig ; denn Franzelin beweist höchstens etwas für nicht zum
Existenzanfang gelangende mögliche Dinge ; aber er beweist nichts für
Dinge, die zu existieren anfangen. Wo irgend ein Ding wirklich zu
existieren anfängt, da unterscheidet es sich in der fundamentalen
Tatsache des Existenzbeginns von allem, was ein physisches Nichts
ist und nicht zu existieren anfängt. Auf Grund dieser fundamentalen
Verschiedenheit braucht für die anfangende Existenz durchaus nicht
zu gelten, was für alles physische Nichts gilt, was nicht zu existieren

anfängt : es kann nicht aus sich aufhören, ein physisches Nichts zu sein,

um ein existierendes Etwas zu werden. Als ein Ding, das zu existieren

anfängt, ist die anfangende Existenz eben gar kein physisches Nichts
und braucht deshalb auch nicht aufzuhören, ein physisches Nichts
zu sein. »

Hiezn bemerken wir : Gewiß unterscheidet sich ein Ding, das zu
existieren anfängt, in der fundamentalen Tatsache des Existenzbeginns
von allem, was ein physisches Nichts ist und nicht zu existieren anfängt.
Aber dieser Unterschied liegt lediglich im Existenzanfang als solchen,

keineswegs aber im Ding, bevor es zu existieren beginnt ; ist es doch

1 Neu scholastische Begründung für das Kausalprinzip (Diss, der Bonner
Philos. Fakultät, 1930) 55 f.



22 Zur Klärung des Kausalproblems

vor dem Eintritt der Existenz geradeso ein physisches Nichts wie jedes
andere. Für die anfangende Existenz, die bereits Wirklichkeit ist, gilt
dann freilich nicht, daß sie aus sich selbst nicht aufhören könne, ein

physisches Nichts zu sein, um ein existierendes Etwas zu werden. Das

zu behaupten, ist uns aber auch niemals in den Sinn gekommen. In
unserem Argument kommen lediglich die Dinge in Betracht, insofern
sie sich noch im Zustande des physischen Nichts befinden. Das hat
unser Gegner übersehen und darum verfehlt sein Angriff das Ziel. 1

§ 2.

Das zweite Argument für den ersten Teil des Untersatzes.

Wir fragen : in wie vielfacher Weise könnte unter Voraussetzung
der gegnerischen Annahme (nämlich alles zum Existenzbeginn Erforderliche

sei schon mit diesem selbst gegeben, und es bedürfe keines
Einflusses von außen) das Entstehen gedacht werden — Wir antworten :

in zweifacher : entweder so, daß die Sache, welche zu existieren anfängt,
sich selber verursache, oder so, daß auf einem Wege aus einem Nichts
ein existierendes Etwas werde, der keine Selbstverursachung ist. Nun
ist aber beides ganz unmöglich. Das Erste, weil ja das, was durch

Selbstverursachung entstünde, zugleich existieren und nicht existieren
müßte. Es müßte existieren, um sich durch eigene Tätigkeit
hervorbringen zu können ; und es müßte zugleich nicht existieren, um
hervorgebracht werden zu können. Denn das, was noch nicht existiert, kann
offenbar keine Tätigkeit setzen, und das bereits Existierende kann
nicht mehr hervorgebracht werden.

Aber auch ein Entstehen, welches keine Selbstverursachung ist,
wäre vom Standpunkt der Gegner ein Ding der Unmöglichkeit. Denn

1 Heuser ist auch in seiner Kritik a. a. O. 79 meinem Gedankengang nicht
gerecht geworden. Er schreibt : « Franzelin behauptet : .Teste experientia externa
in rerum ordine dantur causae in stricto sensu ; von solchen, kausalen Gegebenheiten

der äußeren Erfahrung — z. B., daß die Pferde die Fortbewegung des
Wagens verursachen — schreitet er dann fort zu dem Induktionsschluß, alles
Geschehen habe eine Ursache. » Der wohl größere Teil der Neuscholastiker aber
und die bedeutenden Kausaltheoretiker unter ihnen, geben mit Donat der
Hume'schen Kritik zu, daß wir in der äußeren Erfahrung nur wahrnehmen, wie
Entstehungsvorgänge auf andere folgen » usw. — Ich bemerke, daß an jener Stelle,
auf die Heuser sich hier beruft, von einem Fortschreiten « zu dem Induktionsschluß,

alles Geschehen habe eine Ursache », keine Spur sich findet ; die zitierte
Stelle ist einem Argument für die These entnommen, daß der Kausalbegriff
objektive Geltung habe. Vgl. meine Quaestiones selectae ex philosophia scliolastica
fundamentali (Oeniponte 1921), p. 135.



Zur Klärung des Kausalproblems 23

es müßte aus dem physischen Nichts ohne Zutat von außen ein
existierendes Etwas werden. Es könnte sich beispielsweise die leere

Kasse, ohne daß jemand etwas hineinlegt, in eine volle verwandeln ;

wäre dazu ja nur erfordert, daß die noch nicht existierenden Banknoten
aus eigener Machtvollkommenheit dort anfangen zu existieren. Es
könnte auf felsigem Grund, auf den niemals ein Saatkorn gefallen, das

herrlichste Kornfeld entstehen, weil ja der Übergang vom physischen
Nichts zum Dasein unabhängig von jeder Beeinflussung von außen

sich vollziehen könnte. Daß aber etwas Derartiges nicht nur der

Erfahrung widerspricht, sondern auch an sich unmöglich ist, liegt auf
der Hand. Denn es kann niemals aus dem Minus ohne Tätigkeit und
ohne Zutat oder Einflußnahme von außen ein Plus werden. Das aber

wäre erfordert, könnte eine Sache in besagter Weise anfangen zu
existieren ; denn sie würde aus dem Nichts ein existierendes Etwas. »

Gegen dieses Argument nimmt Str. a. a. O. 33 also Stellung :

Wenn ein Ding aus sich selbst, d. h. ohne fremde Einwirkung,
entstünde, so « würde es durch Selbstverursachung entstehen, was doch

unmöglich ist Keineswegs wird es durch Selbstverursachung, sondern

es wird einfach, ohne jede Verursachung, ohne jede, sei es eigene oder

fremde Machtvollkommenheit. Aber es kann doch niemals aus dem

Minus ohne Tätigkeit und ohne Zutat oder Einflußnahme von außen

ein Plus werden. Das aber wäre erfordert, könnte eine Sache in
besagter Weise anfangen zu existieren. Denn sie würde aus sich allein

aus dem Nichts ein existierendes Etwas'. Das Nichts ist noch kein
Minus, und wenn etwas wird ohne Zutun von außen, so wird es nicht
aus sich, als ob es sich selbst bewirkte, auch nicht aus dem Nichts,
als ob das Nichts zu einem Etwas würde oder dieses hervorbrächte,
sondern es wird einfach ; da, wo vorher nichts war, ist jetzt etwas.
Aber es kann doch eine leere Kasse nicht voll werden, ohne daß

jemand etwas hineinlegt Warum denn nicht Es sei denn, daß

nichts ohne äußere Ursache werden kann. Das aber soll erst bewiesen

werden. »

Antwort : 1. In diesem Gedankengang Str.s begegnen uns
irreführende Sätze. Zu diesen gehört der erste und einer der folgenden.
Denn sie erwecken im Leser den Eindruck, als ob ich mein Argument,
dem der Angriff gilt, lediglich auf die Unmöglichkeit der

Selbstverursachung aufgebaut hätte. Nun sagt ein Blick auf dasselbe jedem
aufmerksamen Leser, daß ausdrücklich zwei Wege ins Auge gefaßt
wurden : der der Selbstverursachung und der, auf welchem ein rein



24 Zur Klärung des Kausalproblems

mögliches Ding ohne jegliche Verursachung zur Existenz gelangt. Wozu
also mir gegenüber im ersten Satz die Korrektur : « Es wird einfach,
ohne jede Verursachung» Und wozu derselbe Gestus weiter unten :

Es « wird nicht aus sich, als ob es sich selbst bewirkte » Habe ich
irgendwo dieser irrigen Auffassung Raum gegeben

2. Wenn Str. meine Behauptung : « Falls ein Ding aus sich allein,
ohne jeglichen Einfluß von außen entstünde, so würde aus dem Minus
des physischen Nichts das Plus eines existierenden Etwas », durch die

Bemerkung als falsch zu erweisen glaubte : «Das Nichts ist noch kein
Minus », so täuscht er sich. Wir erlauben uns die Frage : Ist das

physische Nichts im Vergleich zum existierenden Etwas, mehr oder

gleichviel oder weniger Konkret gefaßt : Ist eine rein mögliche, noch
nicht existierende Stadt mehr oder gleichviel oder weniger als eine

wirkliche Nun dürfte es wohl jedem einleuchten, daß sie nicht mehr
und auch nicht gleichviel, sondern weniger als eine existierende Stadt
ist. Also stellt jene im Vergleich zu dieser ein Minus dar.

3. Zur Behauptung Str.s : « Wenn etwas wird ohne Zutun von außen,
so wird es nicht aus dem Nichts, als ob das Nichts zu einem Etwas
würde oder dieses hervorbrächte », bemerken wir : Gewiß wird das

Etwas nicht vom Nichts hervorgebracht ; denn das Nichts besitzt
weder Existenz noch Kräfte. Aber das Nichts, von dem in unserer

Argumentation die Rede ist, wird zu einem existierenden Etivas ; es

ist ja nicht das absolute Nichts, sondern das physische Nichts, d. h.
das Reinmögliche. So wird das rein mögliche Haus durch den Existenzbeginn

zu einem wirklichen Haus, der rein mögliche Mensch zu einem

wirklichen usw., und ganz allgemein wird das physische Nichts des

Reinmöglichen zu einem existierenden Etwas. Oder glaubt Str., daß

etwas vom Möglichen Verschiedenes zur Existenz gelangt Daß dieser

Mensch N, der vor 20 Jahren noch nicht existierte und heute existiert,
nicht derselbe ist, der vor 20 Jahren noch rein möglich war Nun,
dann wäre der existierende Mensch N entweder nicht möglich oder nicht
identisch mit dem Menschen N. — Es geht ferner auch nicht an, mit
Str. das Entstehen darin zu erblicken, daß « da, wo vorher nichts war,
jetzt etwas ist ». Denn diese Definition des Entstehens behält ihre
Wahrheit auch dann, wenn keinerlei Entstehen vorliegt, wie z. B. im
Falle, wo ein Ding an einen leeren Ort gebracht wird. Oder gilt bei

einem solchen Vorgang nicht auch, daß «jetzt etwas da ist, wo vorher
nichts war »

4. Der letzte Einwand im obigen Gedankengange Str.s läßt sich



Zur Klärung des Kausalproblems 25

auf folgenden Syllogismus zurückführen : Zur Erkenntnis : « Eine leere
Kasse kann nicht voll werden, ohne daß jemand etwas hineinlegt »,

vermögen wir nur mittels des Kausalprinzips, d. h. durch den Satz

zu gelangen : «Nichts kann ohne Ursache werden. » Nun aber ist das

Kausalprinzip gerade das, was durch mein Argument bewiesen werden
soll. Also wird es im Beweis von mir vorausgesetzt und dient demselben
als Stütze ; folglich ist die ganze Argumentation eine petitio principii.

Wir antworten : In diesem Syllogismus steckt der Eehler im Obersatz.

Es ist nämlich durchaus nicht zutreffend, daß wir zu der im
Satze : « Eine leere Kasse kann nicht voll werden » usw. enthaltenen
Erkenntnis nur mittels des Kausalitätsprinzips gelangen können.

Allerdings ist der Sachverhalt, der in jenem Satze zum Ausdruck
kommt, in der ontologischen Ordnung von der Geltung des Kausalitätsprinzips

als Seinsgesetzes abhängig. Aber daraus folgt für die logische
Ordnung keineswegs, daß auch die Erkenntnis jenes Sachverhaltes von
der Erkenntnis des Kausalitätsprinzips abhängig sei. Die fragliche
Erkenntnis kann vielmehr auch auf dem Wege der unvollständigen
Induktion gewonnen werden. Es verhält sich hier ähnlich wie mit dem

Satze : « Häuser können nicht von selbst entstehen. »1 Da die
unvollständige Induktion auf den Satz vom zureichenden Grunde zurückgeführt

wird, welcher weder mit dem Kausalitätsprinzip identisch ist,
noch auf diesem letzteren sich stützt, ist auch an dieser Stelle der

Vorwurf einer petitio principii, den Str. gegen uns erhebt, unberechtigt.

§ 3-

Das dritte Argument für den ersten Teil des Untersatzes.

Wenn ein Ding zu existieren anfängt, so liegt der Inbegriff der
Erfordernisse für den Existenzeintritt entweder in diesem als solchen,
oder im Sosein jenes Dinges, oder in beiden zusammen. Nun aber findet
er sich in keinem von diesen dreien. Also ist die Annahme falsch, daß

alles, was zum Existenzbeginn einer Sache erfordert wird, mit diesem

selbst schon gegeben sei.

Der Obersatz dieses Syllogismus hat disjunktiven Charakter und
die Aufzählung der disjunktiven Glieder ist vollständig. Es kommt
darum in diesem Argument alles darauf an, daß die einzelnen Teile
des zweiten Vordersatzes erhärtet werden.

1 Vgl. oben S. 18 f.



26 Zur Klärung des Kausalproblems

Beweis für den ersten Teil des zweiten Vordersatzes. «Jedes Ding,
das entsteht, ist innerlich möglich, d. h. an sich geeignet, zu existieren.
Denn wäre es in besagter Weise zu existieren ungeeignet, wie etwa ein

viereckiger Kreis, ein körperlicher Gedanke, ein menschliches Pferd,
so könnte es niemals zur Existenz gelangen. Also wird neben dem

Existenzanfang notwendig noch etwas anderes erfordert, damit etwas
entstehen kann, nämlich die innere Möglichkeit. Diese beginnt aber
nicht erst mit dem Entstehen der Sache, sondern geht diesem voraus.
So wird z. B. ein Haus nicht erst innerlich möglich und in diesem Sinne

zu existieren geeignet, wenn es aufgeführt wird, und erhält der Kreis,
den der Mathematiker auf die Tafel zeichnet, nicht erst die innere

Möglichkeit, wenn die Kreislinie gezogen wird, sondern die innere

Möglichkeit ist vor dem Entstehen da ; sie ist anfangslos und in diesem
Sinne ewig. Also bildet sie ein Erfordernis zum Existenzanfang ; da

nun dieser nicht ewig ist, ist sie vom Existenzanfang sachlich
verschieden. » Demnach ist die Annahme falsch, daß alles, was zum
Existenzbeginn einer Sache erfordert wird, in diesem selbst gelegen sei.

Beweis für den zweiten Teil des zweiten Vordersatzes. Das Sosein

kommt hier lediglich als rein mögliches in Betracht ; denn das wirkliche
Sosein als solches setzt ja das Dasein voraus und besitzt seine Aktualität

durch das Dasein. Es kann also unmöglich den Inbegriff der

Erfordernisse für den Eintritt des Daseins in sich schließen. Daß aber
das Sosein als rein mögliches die in Rede stehende Summe der

Erfordernisse nicht enthält, wurde von uns also aufgewiesen :

Wir « finden, daß unzählige Dinge zwar innerlich möglich sind,
aber niemals zur Existenz gelangen. Man denke z. B. an die entgegengesetzten

Akte, die zugleich innerlich möglich sind, aber nicht gleichzeitig

verwirklicht werden können. Außerdem gibt es Existenzbeginne,
die sich in verschiedenen Zeitpunkten vollziehen. Wie kommt es, daß

von den zahllosen Dingen, die alle innerlich möglich sind, die einen

entstehen, die anderen nicht ; die einen zu dieser Zeit zu existieren

anfangen, die übrigen zu einer anderen — Offenbar muß bei jenen alles

zum Existenzbeginn Erforderliche vorhanden sein, bei diesen aber nicht.
Nun liegt der Inbegriff der Erfordernisse, daß etwas vielmehr entsteht,
als im Zustande des Nichts verharrt, daß es gerade in diesem
Zeitpunkt und nicht in einem anderen ins Dasein tritt, nicht in der bloßen

Möglichkeit. Denn es gibt unzählige Dinge, wie bereits bemerkt
wurde, welche niemals zur Existenz gelangen. Schlösse aber die bloße

Möglichkeit alles in sich, was zum Übergang von der Nichtexistenz



Zur Klärung des Kausalproblems 2 7

zur Existenz erfordert wäre, so müßte, da es sich hier offenbar um einen

notwendigen Vorgang handelt, alles innerlich Mögliche zur Existenz
gelangen. Ja, es müßten, da die innere Möglichkeit nicht erst in der

Zeit begonnen hat, sondern ewig ist, alle Pflanzen, alle Tiere, alle

Menschen usw. von Ewigkeit existieren; denn nach jener Voraussetzung

wäre ja von Ewigkeit alles vorhanden, was zur Existenz jener
Wesen erfordert wäre ; wo aber rein alles vorhanden ist, was zum
Dasein einer Sache erfordert wird, kann auch das Dasein selbst nicht
fehlen ; es muß, wenn es sich um ein werdendes Dasein handelt,
tatsächlich werden. »

An diesen Ausführungen übt Straubinger a. a. O. 33 folgendermaßen

Kritik : « Der Inbegriff der Erfordernisse des Entstehens, sagt
Franzelin weiter, liegt auch nicht in der bloßen Möglichkeit, weil dann
alles Mögliche wirklich sein müßte, und zwar von Ewigkeit her. Das

ist keineswegs der Fall. Die Erfordernisse des Entstehens erfordern
nicht auch das Entstehen. So gibt es kein Sehen ohne Licht ; aber wo
Licht ist, findet nicht auch schon ein Sehen statt. »

Wir antworten : Allerdings erfordern einzelne Erfordernisse des

Entstehens oder ein Teil derselben nicht auch schon das Entstehen.
Aber in unserem Argument handelt es sich ja nicht um einzelne
Erfordernisse, sondern um den Inbegriff derselben, und das ist etwas wesentlich

Verschiedenes. Was würde Str. dazu sagen, wenn jemand aus dem

Satze, daß einzelne Teile nicht dem Ganzen gleichkommen können,

folgern wollte : also kann auch die Gesamtheit der Teile nicht dem

Ganzen gleich sein Oder wenn jemand aus der Tatsache, daß ein
einzelner Soldat unvermögend ist, den Feind niederzuringen, den

Schluß ziehen wollte, daß auch alle Soldaten zusammen oder das ganze
Heer außerstande sei, den Feind zu besiegen Wäre ein solcher Schluß

nicht ein offensichtliches Sophisma Nun derselbe Trugschluß, nur
in einer anderen Materie, findet sich in der vorliegenden Kritik Str.
Er schließt : Es ist ein Erfordernis zum Sehen, nämlich das Licht, da,
ohne daß das Sehen stattfindet ; also kann auch die Gesamtheit der

Erfordernisse zum Sehen da sein, ohne daß das Sehen stattfinde ; und

ganz allgemein, es können alle Erfordernisse zu einer Sache (in unserem
Falle zum Entstehen) da sein, ohne daß die Sache selbst da sei.

Im Einklang mit dieser irrigen Auffassung und im Anschluß daran
stellt Str. folgende Behauptung auf : « Die Erfordernisse des Entstehens
besagen, daß ohne sie ein Entstehen nicht eintreten kann, positiv
ausgedrückt : daß, wenn sie vorhanden sind, das Entstehen vor sich gehen



28 Zur Klärung des Kausalproblems

kann aber nicht vor sich gehen « muß ».
1 — Der erste Teil dieses

Satzes muß zugegeben werden, der zweite enthält einen Irrtum ; denn

er bezieht sich auf ein Entstehen, das in einem notwendigen, vom
freien Willensentschluß unabhängigen Vorgang besteht. Ein
notwendiger Vorgang muß aber eintreten, wenn er eintreten kann, d. h.
wenn alles zu diesem Eintritt Erforderliche vorhanden ist. Darin liegt
eben der wesentliche Unterschied zwischen dem freien und unfreien
Geschehen, daß beim ersteren « positis omnibus requisitis », wie die
Scholastik sich ausdrückt2, der Vorgang nicht einzutreten braucht,
beim letzteren aber das Geschehen eintreten muß.

Wenn wir demnach aus der Tatsache, daß nicht alles, was rein
möglich ist, zur Existenz gelangt, den Schluß ziehen : also liegt im
Reinmöglichen als solchen nicht der Inbegriff der Erfordernisse für den

Existenzeintritt, so ist dieser Schluß berechtigt. Und wir brauchen

keineswegs, wie Str. irrtümlicherweise meint, in absurder Weise die
reine Möglichkeit als « aktiv wirksames Prinzip » zu fassen und die
« Ursache in actu secundo in die Möglichkeit mit einzubeziehen. » 3 Es

genügt, daß wir uns klar den Unterschied zwischen freiem und unfreiem
Geschehen vor Augen halten und beachten, daß es sich im fraglichen
Entstehen um einen unfreien oder notwendigen Vorgang handelt. So

wurde von uns die petitio prineipii vermieden und der Versuch Str.s,
uns an dieser Stelle einen derartigen Trugschluß nachzuweisen, muß
als mißlungen angesehen werden.

Beweis für den dritten Teil des zweiten Vordersatzes. Da unzählige
Dinge, die rein möglich sind, niemals zur Existenz gelangen, andere

zu verschiedenen Zeiten und unter verschiedenen Umständen, so gehört
offensichtlich zur Summe der Erfordernisse für den Eintritt der
Existenz auch jenes Moment, das ausschlaggebend ist, weshalb ein rein

mögliches Ding vielmehr zu existieren beginnt als im Zustand der

reinen Möglichkeit verharrt ; warum es gerade zu dieser Zeit
und nicht zu einer anderen, unter diesen Umständen und nicht
unter anderen, den Übergang von der Nichtexistenz zur Existenz
vollzieht. Denn wäre jenes ausschlaggebende Moment in die Summe
der genannten Erfordernisse nicht miteinbezogen, so könnte es die

gedachten Unterschiede nicht geben. Nun aber findet es sich weder im
rein möglichen Sosein des entstehenden Dinges, noch im Existenzein-

1 A. a. O. 33.
2 Vgl. Suarez, Disp. Met. XIX, sect. 4.
3 A. a. O. 33.



Zur Klärung des Kausalproblems 29

tritt desselben als solchen. Also liegt der Inbegriff der Erfordernisse
für den Existenzbeginn auch nicht im Sosein und Existenzeintritt
zusammen.

Warum nicht im rein möglichen Sosein des entstehenden Dinges

— Antwort : Fände es sich im genannten Sosein, so müßten alle rein

möglichen Wesenheiten zur Existenz gelangen. Sind sie ja durch ihre
innere Möglichkeit an sich zu existieren geeignet ; enthielten sie außerdem

noch das für den Existenzbeginn ausschlaggebende Moment, so

könnte dieser unmöglich fehlen. Das widerspricht aber der bereits
erwähnten offenkundigen Tatsache, daß unzählige rein mögliche Dinge
niemals zur Existenz gelangen.

Sodann müßte jenes fragliche Moment im rein möglichen Sosein

als ontologische Forderung vorhanden sein, durch die die Existenz,
weil von der Wesenheit gefordert, mit absoluter Notwendigkeit eintreten
würde. Nun kann es aber im physischen Nichts des rein möglichen
Soseins eine derartige ontologische Forderung nicht geben ; überdies
ist der Existenzbeginn nicht absolut notwendig, sondern kontingent.
Also kann das für den Existenzeintritt ausschlaggebende Moment nicht
im rein möglichen Sosein des Dinges liegen, das zu existieren beginnt.

Findet sich dieses Moment vielleicht im Existenzeintritt als

solchen — Was ist der Existenzeintritt in sich betrachtet Keineswegs

ein Nichts, sondern eine Realität, und zwar eine solche, die vor
ihrer Aktualität geradeso rein möglich war, wie das Sosein, das durch
sie aktuiert wird. Da nun zahllose rein mögliche Existenzeintritte rein

möglich bleiben, während andere wirklich werden, und zwar zu
verschiedenen Zeiten, so fragt es sich, wo das ausschlaggebende Moment
für das Wirklichwerden der rein möglichen Existenzeintritte zu finden
sei. Liegt es in ihrem rein möglichen Wesen — Gewiß nicht, sonst
müßten ja alle rein möglichen Existenzbeginne wirklich werden, und
wir erlebten das Schauspiel, daß sie samt und sonders mit absoluter

Notwendigkeit aufträten. So könnte z. B. das Entstehen dieses

Buchstabens, dessen Existenz vom freien Willen des Schreibers abhängig
ist, nicht anders sich vollziehen, als mit absoluter Notwendigkeit, und
das Emporsprießen jener Pflanze, die sich aus dem Samenkorn
entwickelt,' welches der Gärtner mit freier Wahl der Erde anvertraut hat,
müßte mit absoluter Notwendigkeit gerade an dieser Stelle des Gartens
stattfinden.

Liegt also das ausschlaggebende Moment für den Existenzeintritt
nicht in diesem selbst, insofern er rein möglich ist, findet er sich dann



3° Zur Klärung des Kausalproblems

vielleicht in ihm, insofern er wirklich ist — Nun, dann müßte er
zugleich kontingent und nicht kontingent sein. Er müßte kontingent
sein, weil er ja aus sich gegen seine Existenz indifferent, d. h. zur selben

nicht bestimmt ist, und er müßte zugleich nicht kontingent sein, weil
er durch die Identität mit dem für die Existenz ausschlaggebenden
Moment aus sich gegen diese nicht indifferent, sondern zur selben
bestimmt wäre. Unter derselben Rücksicht aber zugleich indifferent
und nicht indifferent, bestimmt und nicht bestimmt sein, involviert
einen Widerspruch. Also kann das für den Existenzeintritt ausschlaggebende

Moment auch nicht im beginnenden Dasein als solchen liegen ;

folglich findet es sich außerhalb des Dinges, welches zu existieren
beginnt.

Wir haben die Hauptgedanken dieses dritten Teiles unseres
Argumentes in anderer und kürzerer Form in ZKathTh a. a. 0. 204 also

wiedergegeben : « Ebensowenig enthält das Entstehen selbst den Inbegriff

der gedachten Erfordernisse. Das Entstehen ist ja von dem, was

zum Ubergang vom Nichtsein zum Dasein erfordert wird, im eigentlichen

Sinne des Wortes abhängig und setzt dieses als einen Faktor
voraus, der für den Existenzbeginn ausschlaggebend ist. Nun aber
kann eine solche Abhängigkeit nur gedacht werden, wenn das Entstehen
und das hiezu Erforderliche sachlich voneinander verschieden sind, weil

ja nichts im eigentlichen Sinne des Wortes von sich selbst abhängig
sein kann. Also gehört zu den Erfordernissen, damit etwas entsteht,
außer der inneren Möglichkeit oder der Eignung zur Existenz noch

etwas sachlich vom Entstehen Verschiedenes. »

Gegen diesen Gedankengang nimmt Str. a. a. 0. 34 folgendermaßen

Stellung: « Franzelm spielt hier mit dem Worte Erfordernis.

Allerdings ist das Entstehen ein Erfordernis des Entstehens, insofern

es kein Entstehen geben kann, das nicht ein Entstehen wäre. Wenn

man will, kann man das Abhängigkeit des Entstehens von sich selbst

nennen. Das Entstehen ist dann nicht mehr und nicht weniger von
sich selbst abhängig wie jedes Ding, das ist und nicht zugleich nicht ist. »

Wir erwidern : Daß « das Entstehen ein Erfordernis des Entstehens »

sei, wurde von uns in den Ausführungen, gegen die sich der Einwand
Str.s richtet, in keiner Weise behauptet. Wir sprechen vielmehr von
einem Erfordernis, das vom Entstehen vorausgesetzt wird, und vom
Entstehen sachlich verschieden sei. Wie Str. dazu kommt, gerade das

Gegenteil von dem aus unserem Text herauszulesen, was darin
enthalten ist, ist uns unerfindlich.



Zur Klärung des Kausalproblems 31

Sodann ist die Abhängigkeit einer Sache von sich selbst (im eigentlichen

Sinne des Wortes) ein Ding der Unmöglichkeit. Es müßte denn

sein, daß etwas mit dem, von dem es in besagter Weise abhängig ist,
sachlich identisch sein könnte. Das ist aber ganz ausgeschlossen, wenn
man nicht etwa behaupten will, daß der Diener mit seinem eigenen

Herrn, der Sohn mit seinem eigenen Vater, die Wirkung mit ihrer
Wirkursache sachlich ein und dasselbe sein könne. Es ist darum ein

Irrtum, wenn Str. im obigen Zusammenhange schreibt : « Wenn man
will, kann man das Abhängigkeit des Entstehens von sich selbst nennen. »

Daß ein Ding « nicht zugleich ist und nicht ist », besagt noch keine

Abhängigkeit desselben von sich selbst.
Das genüge. Was vom zusammenfassenden Gutachten Str.s über

unseren Aufweis des Kausalitätsprinzips zu halten sei, wenn jener auf
Grund der von ihm erhobenen und von uns in diesen Ausführungen
besprochenen Einwendungen schreibt: «Bei jedem Schritt, den er

(Franzelin) tut, unterläuft ihm eine petitio principii »1, dürfte nun
jedem einsichtigen Leser klar geworden sein.

§ 4-

Das vierte Argument für den ersten Teil des Untersatzes.

Wenn irgend ein Ding entsteht, so gelangt es entweder unabhängig
vom Einfluß eines anderen Gegenstandes zur Existenz oder nicht
unabhängig von diesem Einfluß. Ist ersteres der Fall, so entsteht das

Ding von selbst und der Inbegriff der Erfordernisse für den Eintritt
seiner Existenz liegt im entstehenden Wesen. Trifft letzteres zu, so

findet sich die Summe der genannten Erfordernisse nicht im Ding,
das entsteht, sondern wenigstens teilweise außerhalb desselben. Nun
aber erscheint es ganz ausgeschlossen, daß irgend ein Ding von selbst
und unabhängig vom Einfluß eines anderen zur Existenz gelangt.
Also ist die Annahme unmöglich, daß alles, was zum Existenzbeginn
einer Sache erfordert wird, mit diesem selbst schon gegeben sei.

Das, was den Obersatz dieses Argumentes ausmacht, bedarf keiner
weiteren Begründung. Zur Verdeutlichung sei nur folgendes noch kurz
hervorgehoben : Da das, was entsteht, früher nicht existierte und jetzt
in den Besitz seines Daseins gelangt, so drängt sich die Frage auf :

woher diese Existenz Hängt ihr Auftreten, wie wir es ja in vielen
Fällen erleben, vom Einfluß eines anderen Wesens ab, oder stellt sie

1 Philos. Jahrb., a. a. O. 34.



32 Zur Klärung des Kausalproblems

sich ganz unabhängig vom Einfluß eines anderen Gegenstandes ein

Haben wir es also vielleicht mit einem Selbstentstehen zu tun, wo

jeder fremde Einfluß und jede Abhängigkeit nach außen vollständig
ausgeschaltet ist Daß in einem solchen Falle alles, was zum Existenzeintritt

erfordert wird, im entstehenden Dinge selber hegen müßte,
ist offensichtlich.

Wie verhält es sich nun in Wirklichkeit Ist ein Selbstentstehen
in Wahrheit möglich — Nehmen wir an, das entstehende Ding beginne

ganz unabhängig von jeglichem Einfluß von außen zu existieren, was
dann Dann käme die Existenz dem Entstehenden zu : entweder durch
seine Tätigkeit oder durch sein Sein. Als Tätigkeit käme einzig in
Betracht entweder ein Geben der Existenz im eigentlichen und strengen
Sinne des Wortes, wodurch sich das entstehende Ding das fertige
Dasein selber verleiht, oder ein Geben im weiteren Sinne des Wortes,
nämlich das Hervorbringen der Existenz. Daß nun sowohl das eine

als das andere ganz unmöglich ist, springt sofort in die Augen. Um
nämlich eine von den genannten Tätigkeiten setzen zu können, müßte

ja das entstehende Ding bereits existieren, denn was nicht existiert, kann
nicht handeln ; existiert es aber, so kann es sich die Existenz nicht mehr

geben, weder im eigentlichen noch im uneigentlichen Sinne des Wortes.
Es erhebt sich nun die Frage : befindet sich das Entstehende im

Besitze seiner beginnenden Existenz ausschließlich durch sein eigenes

Sein, sodaß mit Ausschaltung aller Tätigkeit und jeglichen weiteren
Einflusses, der Existenzeintritt mit dem Sein des Entstehenden allein
schon gegeben sei — Im Sein eines Dinges können sich Realitäten
dreifacher Art vorfinden : i. solche, welche die Wesenheit des Dinges
ausmachen (die wesensbildenden oder konstitutiven Merkmale) ; 2. solche,

die zur Wesenheit als notwendige Bestimmungen hinzutreten (die

Proprietäten im strengen und weiteren Sinne des Wortes) ; 3. solche, die

zur Wesenheit des Dinges nicht als notwendig, sondern als zufällige
Bestimmungen hinzukommen (Akzidenzen).

1. Findet sich nun die beginnende Existenz im Sein des entstehenden

Dinges als wesensbildendes Merkmal ?'— Gewiß nicht. Denn die

Wesenheit des entstehenden Dinges, die durch die beginnende Existenz
wirklich wird, ist anfangslos, ewig und unveränderlich, und was als

konstitutives Element zur Wesenheit gehört, muß geradeso ewig und

unveränderlich sein wie die Wesenheit selbst ; denn wären die
wesensbildenden Elemente zeitlich und veränderlich, so wären es notwendig
auch die Wesenheiten, die sich aus denselben zusammensetzen.



Zur Klärung des Kausalproblems 33

2. Findet sich die beginnende Existenz im Sein des entstehenden

Dinges, als Bestimmung, die zu seiner Wesenheit notwendig hinzutritt,
wie wir beispielsweise eine solche vor uns haben in der Eigentümlichkeit
des euklidischen Dreiecks, daß die Summe seiner Winkel zwei rechten

gleich sei, oder im spezifischen Gewicht eines Körpers, das aus dem

spezifischen Sosein desselben notwendig folgt — Wir antworten :

Auch das ist ausgeschlossen. Denn was zur Wesenheit als notwendige
Bestimmung hinzutritt, ist von der Wesenheit gefordert und unabhängig
von der Zeit. Nun aber ist der Existenzbeginn in keiner Weise von der

Wesenheit des entstehenden Dinges gefordert. Oder fordert die Wesenheit

des Kreises, der jetzt entsteht, oder die Wesenheit des Gedankens,
der jetzt in mir auftaucht, seinen Existenzeintritt Und was von
einem gilt, gilt auch vom anderen. Der Existenzbeginn ist auch nicht
unabhängig von der Zeit ; denn ein Beginnen kann es nur in der Zeit
geben, und ein bestimmter Beginn ist an eine bestimmte Zeit gebunden.

3. Findet sich die beginnende Existenz im Sein des Entstehenden
als eine Bestimmung, die zufällig zur Wesenheit desselben hinzutritt
— Auch dieses erscheint nach obiger Voraussetzung ausgeschlossen.

Und in der Tat, das, was entsteht, ist kontingent, d. h. aus sich gegen
die Existenz und somit gegen das Entstehen indifferent, also aus sich

zum Entstehen nicht determiniert. Was aber in besagter Weise nicht
determiniert ist, vermag aus sich auch nicht zur Existenz zu gelangen ;

denn dieses letztere schließt notwendig die Determiniertheit zum
Entstehen ein. Es verhält sich hier ähnlich wie mit einer Wirkursache,
die zu einer Tätigkeit in keiner Weise determiniert ist. Wie jene Ursache

unmöglich diese Tätigkeit setzen kann, wenn sie nicht irgendwie dazu

determiniert wird — ex indeterminatis enim nihil sequitur — so kann
auch kein Ding aus sich selber entstehen, so lange es gegen das
Entstehen indifferent und damit zum selben indeterminiert bleibt.
Entstünde es trotzdem von selbst, so müßte es zugleich aus sich zum
Entstehen determiniert und nicht determiniert sein, was einen
offensichtlichen Widerspruch involviert. Nun aber ist die Kontingenz dem

Entstehenden wesentlich. Also ist es ihm ebenso wesentlich, aus sich

zum Entstehen indeterminiert zu sein und folglich aus sich nicht zur
Existenz gelangen zu können. Demnach kann sich die beginnende
Existenz auch nicht im Sein des Entstehenden als eine Bestimmung
finden, die zufällig zur Wesenheit desselben im Sinne obiger Voraussetzung

hinzutritt.
Folglich kommt jedem Entstehenden und jedem Kontingenten

Divits Thomas. 3



34 Zur Klärung des Kausalproblems

überhaupt die Existenz nur in Abhängigkeit vom Einfluß eines anderen

Gegenstandes zu, der das aus sich zum Existieren indeterminierte
durch seinen Einfluß determiniert.

Gegen das vorliegende Argument unter Nr. 3 könnte folgende
Stelle aus Geyser 1 als Einwand vorgeführt werden : « Alles Kontingente
ist aus sich selbst indifferent gegen Sein und Nichtsein. Hat es nun
Dasein, so ist diese Indifferenz zugunsten der Seite des Daseins

aufgehoben. Sie kann aber nicht vom Kontingenten selbst aufgehoben
worden sein. Also hängt das Dasein des Kontingenten wesensnotwendig

von einem anderen Seienden ab und ist mithin verursacht.
Diese Argumentation ist ein Fehlschluß ; denn die Indifferenz des

Kontingenten ist niemals aufgehoben. »

Zu dieser Stelle bemerken wir : Gewiß ist die Indifferenz durch den

Einfluß von außen niemals in dem Sinne aufgehoben, als ob im
Kontingenten die Kontingenz beseitigt worden wäre und somit das

Kontingente in Stand gesetzt würde, aus sich selbst zum Dasein
determiniert zu sein. Die Kontingenz und die damit gegebene Indifferenz

gegen die Existenz bleibt ; was beseitigt wird durch den Einfluß von
außen, das ist die völlige Indeterminiertheit zum Dasein. Dieser Defekt,
der eine Folge der Kontingenz ist, wird behoben durch die Einwirkung
eines fremden Gegenstandes. Und so erleben wir es in ungezählten
Fällen, wie durch den Einfluß der Wirkursache das zur Existenz aus
sich Indeterminierte zum Existieren determiniert wird und zum Dasein

gelangt. Hier gilt : contra factum non valet argumentum.
Im Einwand Geysers werden zwei Dinge vermengt : die

Aufhebung der Indifferenz, wodurch ein aus sich gegen das Dasein

Indifferentes ein aus sich Nichtindifferentes und zur Existenz
Determiniertes würde, und die Aufhebung der Indeterminiertheit zum Dasein,
durch welche das, was aus sich nicht determiniert ist, durch

Einwirkung von außen determiniert wird. Wegen dieser Verwechslung ist
der Geyser'sche Einwand hinfällig. Wir haben gegen denselben, der
in anderer Form bereits in Geysers « Erkenntnistheorie », S. 252 f.

aufscheint, in unserer Schrift : « Die neueste Lehre Geysers über das

Kausalitätsprinzip» (Innsbruck 1924), S. 5 f. Stellung genommen.
Ist nun der erste Teil des Untersatzes bewiesen und gegen die

Einwendungen verteidigt, so können wir zur Begründung des zweiten
Teiles übergehen.

1 Das Prinzip vom zureichenden Grunde, S. 116. Vgl. auch Geyser, Das
Gesetz der Ursache (München 1933), S. 38 f.



Zur Klärung des Kausalproblems 35

§ 5-

Beweis für den zweiten Teil des Untersatzes.

Was hier bewiesen werden soll, ist die Behauptung, daß jenes vom
Entstehen sachlich verschiedene und für den Übergang vom Nichtsein
zum Dasein ausschlaggebende Erfordernis die Wirkursache einschließe.
Dies wurde aber von uns also aufgezeigt : « Wenn zum Entstehen einer
Sache noch etwas anderes erfordert wird, was vom Existenzbeginn
sachlich verschieden und für diesen ausschlaggebend ist, so kann dieses

Andere nur ein existierendes Wesen sein ; denn ein Nichtexistierendes

gehört ins Gebiet des physischen Nichts ; ein physisches Nichts kann
aber für den realen Vorgang des Entstehens nicht ausschlaggebend sein.

Ferner übt jenes existierende Wesen, das zum Beginn der Existenz
erfordert wird, entweder keinen positiven Einfluß auf das Entstehen

aus, oder es übt einen solchen aus. Ist ersteres der Fall, so kann die
Sache nicht entstehen, weil ja das Entstehen von jenem existierenden
Wesen als ausschlaggebenden Faktor abhängt, dieser aber nach der

Voraussetzung ohne alle positive Einflußnahme bleibt. Ist letzteres
der Fall, so kann die Einflußnahme absolut in zweifacher Weise gedacht
werden : nämlich entweder so, daß das existierende Wesen der
entstehenden Sache ihre eigene Existenz mitteilt, oder so, daß es durch
physische Tätigkeit eine neue Existenz hervorbringt. Nun ist aber die

Einflußnahme durch Mitteilung der eigenen Existenz ausgeschlossen.
Denn beim Entstehen handelt es sich um eine neue Existenz, die früher
nicht vorhanden war. Also erübrigt einzig, daß das in Rede stehende

existierende Wesen seinen Einfluß dadurch geltend macht, daß es durch

physische Tätigkeit die beginnende Existenz hervorbringt. Nun aber

ist ein existierendes Wesen, das durch seine physische Tätigkeit die

beginnende Existenz hervorbringt, eine Wirkursache. Also ist dem

Gesagten gemäß jedes werdende Sein oder Entstehen von der
Wirkursache hervorgebracht somit eine Wirkung. »

Da gegen diesen Teil unseres Aufweises keine Einwendungen
erhoben werden, so könnten wir unsere Arbeit als abgeschlossen
betrachten. Allein es kann nicht schaden, wenn wir noch einen
Abschnitt folgen lassen, in dem Bedenken ins Auge gefaßt werden, die

gegen den Aufweis als Ganzes vorgebracht werden können.



36 Zur Klärung des Kausalproblems

III. ABSCHNITT

Bedenken,
die gegen unsern Aufweis als Ganzes erhoben werden können.

§ i-
Die Kritik L. Fuetschers S. J. an unserm Aufweis.

Bedenken gegen diesen Aufweis als Ganzes enthält die Kritik
Fuetschers in seinem sonst mit großer Gründlichkeit geschriebenen und
durch allseitige Behandlung des Gegenstandes ausgezeichneten Buche 1 :

«Die ersten Seins und Denkprinzipien» (Innsbruck 1930), S. 135 f.
Ich versehe die einzelnen Sätze meines Gegners mit Nummern, um die
Klarheit und Übersicht der Widerlegung zu fördern. Fuetscher schreibt :

1. Man « muß sich darüber klar sein, daß das Prinzip vom zureichenden

Grund in seiner unbestimmten Fassung, wie es im Obersatz
verwendet wird, keinerlei Dienste zu leisten vermag. »

2. «Es wird sofort nach seinem formalen und dynamischen Sinn
unterschieden ; im ersteren zugegeben, im letzteren geleugnet. »

3. « Das erste Glied des Untersatzes geht wesentlich über den Obersatz

hinaus, indem es behauptet, der zureichende Daseinsgrund könne
nicht mit dem Entstehen und kontingent Daseienden zusammenfallen. »

4. « Das kann man aber nur insofern sagen, als man den Daseinsgrund

stillschweigend in streng dynamischem Sinne faßt als das, von
dem das Entstehen und kontingent Daseiende im eigentlichen Sinne

des Wortes abhängig ist. »

5. «Das tritt auch darin zutage, daß bei der Aufzählung dessen,

was als Daseinsgrund in Frage kommen könnte, wohl das Sosein und
die Möglichkeit, aber nicht das .Dasein' (der formale Daseinsgrund
des kontingent Daseienden erwähnt wird. »

6. « Da liegt die Gefahr einer petitio prineipii bezw. quaternio
terminorum sehr nahe, indem im Untersatz der Daseinsgrund ausdrücklich

im dynamischen Sinne gefaßt wird, während das im Obersatz noch

nicht der Fall ist. »

1 Diese Schrift enthält viel Gutes und Beachtenswertes ; gleichwohl bin ich
mit anderen der Ansicht, daß der darin unternommene Versuch, das Kausalprinzip
als allgemeingültigen Satz aufzuweisen, nicht zum Ziele führt. Vgl. Nink S. J.,
Philos. Jahrb. der Görresges. 44 (Jhg. 1931), S. 24S ff. Vgl. auch Geyser, Das
Gesetz der Ursache, S. 149.



Zur Klärung des Kausalproblems 37

7. « Wir sehen nun von diesem verschwommenen Obersatz gänzlich
ab. »

8. « Was man im ersten Glied des Untersatzes zeigen will und
auch eines Aufweises für bedürftig hält, bezeichnen wir als das Prinzip
vom zureichenden Daseinsgrund und fassen es in die klare Form :

jedes Entstehen und kontingent Daseiende verlangt als solches absolut
einen zureichenden Grund, von dem es da ist. »

9. «Daraus ergibt sich von selbst die sachliche Verschiedenheit
dieses Daseinsgrundes von seinem .Begründeten' und ohne Schwierigkeit,
daß dies Begründete die .Wirkung' dieses Daseinsgrundes ist. »

Ad ium et jum. Wenn man diese beiden Punkte der Kritik F.s
sich vor Augen hält, so drängt sich vor allem die Frage auf, warum
der angeblich leistungsunfähige und « verschwommene « Obersatz nicht
wörtlich eingeführt wurde. Denn um jeder Unklarheit in der
Darstellung und in der Auffassung der Leser vorzubeugen, empfiehlt es

sich für den Kritiker, in einer so heiklen Sache die beanstandeten Sätze

dem Leser so vorzuführen, wie sie geschrieben wurden. Sodann ergibt
sich aus dem Vergleich jener beiden Sätze folgendes : Da nämlich F.
über den zweiten Teil meines Obersatzes sich vollends ausschweigt
und denselben übersehen zu haben scheint, so wird der im Punkte 7

als « verschwommen » bezeichnete Obersatz von ihm offenbar identisch

genommen mit dem, was er in Nr. 1 « das Prinzip vom zureichenden
Grund in seiner unbestimmten Fassung » nennt. Nun dieses Prinzip
ist nicht der Obersatz, sondern der erste Teil des Obersatzes. Es liegt
somit in diesem Punkte der F.'sehen Kritik der Fehler, daß er in seiner

Darstellung den Teil in das Ganze übergehen läßt. Darum drängt sich

der Verdacht auf, daß die uns zur Last gelegte « Verschwommenheit »

vielleicht nicht so sehr in unserem Obersatz als vielmehr in der
Auffassung unseres Gegners zu suchen sei. Und dem ist auch wirklich so.

Wie lautet der angefochtene Obersatz « Damit etwas zu existieren

anfange, muß alles vorhanden sein, was dazu erfordert ist. » Wir
fragen : inwiefern liegt in diesem klaren und leichtverständlichen
Sätzchen «Verschwommenheit»? Jeder unvoreingenommene Leser

dürfte wohl eher das Gegenteil darin finden. Es ist zwar ein allgemeiner
Satz und trägt als solcher notwendig jene Unbestimmtheit an sich,
wie sie eben Sätzen von allgemeinem Charakter eigen ist ; aber von
« Verschwommenheit » zu reden, geht hier wahrhaftig nicht an, will
man nicht etwa auch das Prinzip des Widerspruchs oder das Identitätsprinzip

als « verschwommene » Sätze bezeichnen, die noch allgemeiner



3§ Zur Klärung des Kausalproblems

sind als der erste Teil unseres Obersatzes. Doch F. deutet uns im
2. Punkt seiner Kritik auch den Grund an, weshalb er im ersten Teil

unseres Obersatzes jenen Fehler zu erblicken glaubt.
Ad 2um. Der genannte erste Teil des Obersatzes handelt von den

Erfordernissen zum Existenzanfang im allgemeinen und werden die

Erfordernisse im formalen Sinne und die im dynamischen Sinne nicht
auseinandergehalten. Darum werde nach F. mein Satz : « Damit etwas

zu existieren anfange, muß alles vorhanden sein, was dazu erfordert
ist », « sofort unterschieden » : Es muß alles, was im formalen Sinne

erfordert ist, vorhanden sein, concedo ; es muß alles, was im dynamischen
Sinne erfordert ist, vorhanden sein, nego.

Was versteht F. unter Erfordernis im formellen, was unter
Erfordernis im dynamischen Sinne — Erfordernis im formalen Sinne
ist nach F. alles das, ohne welches es das Sosein des entstehenden

Dinges und des Entstehens als solchen nicht geben kann. Wenn
beispielsweise ein Haus entsteht, so zählt zu dieser Art von Erfordernissen
alles das, was als konstitutives Merkmal das Haus zum Haus macht
und der innere Grund ist, weshalb wir vielmehr ein Haus und nicht
einen Baum, einen Felsblock oder etwas anderes vor uns haben.

Genau dasselbe gilt von den Erfordernissen im formalen Sinne des

Entstehens. Was verlangt wird, daß dieser bestimmte Vorgang gerade
ein Entstehen und nicht etwas anderes ist, nennt man Erfordernisse
des Entstehens im formalen Sinne. Unter Erfordernisse in dynamischem
Sinne versteht F. jene, welche sich auf das Woher und Wozu eines Dinges,
in unserem Falle des Hauses, beziehen. Dahin gehört die Wirk- und
Zweckursache. Vgl. F. a. a. O. 18 f.

Kann nun unser erster Teil des Obersatzes im Sinne F.s
unterschieden werden Das ist nur dann der Fall, wenn er, insofern er sich

in seiner Allgemeinheit auch auf die Erfordernisse in dynamischem
Sinne bezieht, d. h. diese letztere Art von Erfordernissen nicht
ausschließt, mit Recht geleugnet werden kann. Trifft dies zu Mitnichten.
Der erste Teil des Obersatzes bezieht sich auf die Erfordernisse in

dynamischem Sinne nicht absolut, sondern bedingungsweise, falls es

nämlich solche gibt, und behauptet, es müsse, damit etwas entstehen

könne, auch alles vorhanden sein, was im dynamischen Sinne dazu

erfordert sei. Demnach ist der erste Teil unseres Obersatzes, insofern

er sich auf die Erfordernisse im dynamischen Sinne bezieht, geradeso

evident, wie insofern er sich auf die Erfordernisse im formalen Sinne

erstreckt. Evidente Sätze dürfen aber nicht geleugnet werden. Denn



Zur Klärung des Kausalproblems 30

leugnen kann man wohl falsche Sätze und unbewiesene, wenn sie eines

Beweises bedürftig sind, niemals aber evidente Sätze. Darum ist die

Unterscheidung, wonach unser erster Teil des Obersatzes im formalen
Sinne zugegeben, im dynamischen Sinne geleugnet wird, durchaus

unzulässig.
Aber vermag der in Rede stehende Satz, der sich nur bedingungsweise

auf die Erfordernisse im dynamischen Sinne bezieht, in unserem
iVufweis etwas zu leisten — Antwort : Warum denn nicht Vielleicht
weil er « sofort nach seinem formalen und dynamischen Sinn
unterschieden wird « Nun, diese Unterscheidung ist eben unzulässig, wie

wir vorhin gesehen haben. Daß übrigens der erste Teil unseres
Obersatzes, wie er von uns verwendet wird, wohl die entsprechenden Dienste

zu leisten vermag », ergibt sich bei genauer Prüfung unseres Aufweises

von selbst. Wenn F. zu dieser Einsicht nicht gelangte, so ist wohl seine

Auffassung vom « dynamischen Gegensatz » daran schuld. Diese führte
aber nach dem Urteile C. Ninks S. J. zum völligen Fehlschlagen seines

eigenen Begründungsversuches und zu einer petitio principii. Vgl.
Philos. Jahrb. 44 (1931) 248 ff. 1

Ad jum. Hier übersieht der Kritiker, daß mein Obersatz aus zwei

Teilen besteht, wovon der zweite lautet : « Dieses Erforderliche (nämlich

der Inbegriff der Erfordernisse) kann entweder mit dem Existenzanfang

selbst zusammenfallen (d. h. mit ihm sachlich adaequat
identisch sein), oder es kann wenigstens teilweise in einer Sache bestehen,

die von der anfangenden Existenz verschieden ist ». In diesem zweiten
Teile meines Obersatzes ist das erste Glied des Untersatzes genau
enthalten. Denn dieses lautet : « Nun ist erstere Annahme (daß nämlich
der Inbegriff der Erfordernisse mit dem Existenzanfang zusammenfalle)

ganz unmöglich. » Von einem fehlerhaften Hinausgehen des

Untersatzes über den Obersatz kann also hier keine Rede sein. Ein
gewisses Hinausgehen des Untersatzes über den Obersatz ist übrigens
jedem Untersatz wesentlich. Oder soll dieser genau dasselbe beinhalten
wie der Obersatz

Außerdem sei noch zu diesem Punkte der F.'sehen Kritik bemerkt,
daß ich im ersten Glied meines Untersatzes nicht vom « zureichenden

Daseinsgrund » und auch nicht vom « kontingent Daseienden » spreche,
sondern vom « Inbegriff der Erfordernisse » zum Entstehen und von

1 F. macht in ZKathTh 55 (1931), S. 481 f. den Versuch, sich gegen die von
Nink ihm zur Last gelegten Fehler zu verteidigen.



40 Zur Klärung des Kausalproblems

der anfangenden Existenz ». Da die von F. substituierten Ausdrücke
von ihm und auch von andern nicht in demselben Sinne gebraucht
werden, wie von mir, so beeinträchtigt eine solche Veränderung in der
Ausdrucksweise offensichtlich die Klarheit. Zudem decken sich die
Begriffe « anfangendes Dasein » und « kontingent Daseiendes » durchaus
nicht. Daß diese Bemerkung nur allzusehr berechtigt ist, ergibt sich

aus dem 4. Punkt seiner Kritik.
Ad /fum. F. meint, man könne im ersten Glied meines Untersatzes

nur insofern sagen, der zureichende Daseinsgrund könne nicht mit dem

Entstehen und kontingent Daseienden zusammenfallen, « als man den

Daseinsgrund stillschweigend in streng dynamischem Sinn faßt, als das,

von dem das Entstehen und kontingent Dasei ende im eigentlichen
Sinne des Wortes abhängig ist ».

Hiezu bemerke ich : Im ersten Glied meines Untersatzes spreche
ich überhaupt nicht vom « zureichenden Daseinsgrund des Entstehens »,

sondern von der Summe der Erfordernisse zum Existenzanfang. Und diese

ist keineswegs ein und dasselbe wie der « Daseinsgrund in streng
dynamischem Sinne », wie er hier von F. verstanden wird. Denn zur
genannten Summe der Erfordernisse gehören unter anderem auch die
konstitutiven Merkmale des Entstehenden und ihre Vereinbarkeit oder
die Widerspruchslosigkeit. Nun aber haben diese letzteren mit dem

«Daseinsgrund in streng dynamischem Sinne» absolut nichts zu tun.
Aber liegt in meinem Satze, daß die Summe der Erfordernisse zum

Existenzanfang mit dem Entstehenden selbst nicht zusammenfalle,
also von ihm sachlich verschieden sei, nicht vielleicht die Behauptung
eingeschlossen, das Entstehende sei von jener Summe «im eigentlichen
Sinne des Wortes abhängig » — Auch dieses ist keineswegs der Fall.
Denn zu behaupten, etwas sei von einem anderen sachlich verschieden,
schließt noch keineswegs die Aussage in sich, daß das letztere vom
ersteren im eigentlichen Sinne des Wortes abhängig sei. Oder wäre
es nicht eine sonderbare Logik, wenn jemand aus den Worten « der
Bodensee ist vom Popocatepetl sachlich verschieden » herauslesen

wollte : der Popocatepetl sei vom Bodensee im eigentlichen Sinne des

Wortes abhängig Nun wird im ersten Glied unseres Untersatzes

lediglich die sachliche Verschiedenheit zwischen der Summe der
Erfordernisse zum Entstehen und dem Entstehenden selbst behauptet.
Also ist in dieser Behauptung als solcher weder von Abhängigkeit noch

Nichtabhängigkeit die Rede, und kann man diesen Satz wohl aufstellen,
ohne « stillschweigend den Daseinsgrund in streng dynamischem Sinne



Zur Klärung (les Kausalproblems 41

zu fassen, als das, von dem das Entstehen im eigentlichen Sinne des

Wortes abhängig ist ».

Allerdings ergibt sich aus dem ersten Glied unseres Untersatzes als

Schlußfolgerung die genannte Abhängigkeit. Aber diese kann erst dann

von jenem Glied unseres Untersatzes abgeleitet werden, wenn dasselbe

exakt bewiesen ist. Da wir den Beweis für jenen wichtigen Teil unserer
Begründung erbracht haben, ist der Einwand Fuetschers unberechtigt.

Ad 5»»'. Wenn F. schreibt, es werde (in meiner Begründung des

ersten Gliedes des Untersatzes) « bei der Aufzählung dessen, was als

Daseinsgrund in Frage kommen könnte, nicht das ,Dasein' des kontin-
gent Daseienden erwähnt », so zeigt er dadurch, daß ihm in meiner
Argumentation ein wesentlicher Punkt entgangen ist. Denn in ZKathTh.
a. a. 0. 202 f. wird von mir gezeigt, daß gerade der « Existenzanfang »

als solcher, also das ,.Dasein des kontingent Daseienden, nicht die
Summe der Erfordernisse des Entstehens und infolgedessen auch nicht
der adaequate Daseinsgrund dieses letzteren sein könne. Also ist es

durchaus unzutreffend, daß von mir das « Dasein » als « in Frage
kommender Daseinsgrund nicht erwähnt wird ». Allerdings wurde
dieser Punkt in der ZKathTh. von mir nicht so eingehend und gründlich

behandelt wie in der gegenwärtigen Studie.
Ad 6um. Hier erhebt F. gegen meine Begründung den Vorwurf

einer quaternio terminorum. Zur Rechtfertigung dieser Anschuldigung
macht er geltend, es werde von mir im Untersatz (d. h. im ersten Glied
des Untersatzes) der Daseinsgrund ausdrücklich im dynamischen Sinne

genommen. — Antwort : Wie hinfällig dieser Grund sei, wurde oben

unter ad 4um dargetan. Der « Daseinsgrund » (richtig : die Summe der
Erfordernisse zum Existenzbeginn) wurde von uns genau in demselben
Sinne genommen wie im Obersatz. Hätte F. dies nicht übersehen
und hätte er in der Darstellung unseres Untersatzes die mutatio elenchi
vermieden, so hätte er in unserem Aufweis nicht vier, sondern drei
termini gefunden.

Ad 8um et gum. Diese beiden Punkte beinhalten eine positive
Anweisung, wie ich meine Begründung des Kausalitätsprinzips zu
gestalten hätte. Nun, ich bin solch wohlgemeinten Ratschlägen gewiß
nicht abgeneigt ; kann ja ein und dasselbe Argument in verschiedenen
Formen auftreten, von denen die eine der anderen gegenüber vielleicht
den Vorzug verdient. Allein, da es F. nicht gelungen ist, mir Fehler
nachzuweisen, so habe ich keinen Anlaß, an der bisherigen Form
meiner Argumentation etwas zu ändern.



+2 Zur Klärung des Kausalproblems

§ 2.

Bedenken, die gegen Zurückfiihrung unseres Aufweises
auf das Prinzip des Widerspruchs erhoben werden können.

Gegen unseren Aufweis als Ganzes kann ferner der Einwand
erhoben werden, daß derselbe von uns auf das Prinzip des Widerspruchs
zurückgeführt wurde. Nun aber lasse sich aus dem Widerspruchsprinzip

die Notwendigkeit des dynamischen Daseinsgrundes und somit
der Wirkursache nicht ableiten.1 Also erscheine unsere Begründung
verfehlt.

Auf den zweiten Vordersatz in diesem Argument bezieht sich

folgende Stelle aus Geyser 2
: « In eben der Zeit, wo und solange als

etwas existiert, kann es nicht außerdem nicht existieren. Genau so ist
es eine evidente und absolut sichere Wahrheit, daß, solange als ein

Gegenstand A die Eigenschaft C hat, er in eben dieser Zeit unmöglich
außerdem sie nicht haben kann. Aus der Unmöglichkeit, nicht
zugleich sein und nicht sein, C haben und nicht haben zu können, folgt
nun aber für die Frage, woher der Gegenstand sein Dasein und die

Eigenschaft C habe, ob er es von seiner Wesenheit oder von einem
anderen Gegenstande empfangen habe oder ob er das Dasein und
die Eigenschaft C überhaupt nicht einem Grunde verdanke, sondern

grundlos geworden sei und grundlos weiter existiere, schlechterdings

gar nichts. Nur für den gibt es hier eine logische Folgerung, der von
vorneherein die Möglichkeit ausschließt, daß etwas ohne Grund entstehe
und im Sein beharre. »

Den hier ausgesprochenen Hauptgedanken hat auch F. sich zu
eigen gemacht ; er findet sich, abgesehen von anderen Stellen, a. a. Ü.

29 und 38.

Antwort : Wir haben weder das Kausalitätsprinzip noch die einzelnen

Grundsätze, welche in unserem Aufweis enthalten sind, vom Prinzip
des Widerspruchs abgeleitet, sondern sie lediglich indirekt auf dasselbe

zurückgeführt.
Abgeleitet kann ein Satz vom anderen nur dann werden, wenn er

in diesem entweder formell oder virtuell enthalten ist und somit daraus
entweder durch bloße Analyse oder mit Zuhilfenahme eines anderen
Satzes gewonnen werden kann. So kann z. B. aus der Wahrheit «Sokrates

1 Vgl. Fuetscher, a. a. O. 38 u. 29.
2 Das Prinzip vom zureichenden Grunde, S. 59.



Zur Klärung des Kausalproblems 43

ist ein Mensch » durch bloße Analyse der Satz abgeleitet werden :

« Sokrates ist ein vernünftig sinnliches Wesen. » Und aus dem Prinzip
des Widerspruchs kann mit Hilfe eines anderen Satzes die

Schlußfolgerung gezogen werden, daß der Planet Jupiter nicht zugleich
existieren und nicht existieren könne. In dieser Weise haben wir das

Kausalitätsprinzip und die Grundsätze, auf welchen dasselbe aufgebaut
ist, nicht zurückgeführt.

Wir schlugen vielmehr den Weg der indirekten Zurückführung ein.
Dieser besteht darin, daß man vom kontradiktorischen Gegenteil des

zu erhärtenden Satzes (in unserem Falle des Kausalitätsprinzips bezw.

eines Grundsatzes, auf dem unser Aufweis beruht) ausgeht, dasselbe

vorläufig als wahr annimmt und aus ihm eine Schlußfolgerung ableitet,
die mit dem Prinzip des Widerspruchs streitet. Da diese

Schlußfolgerung notwendig falsch ist, so ergibt sich aus dem bekannten
Grundsatz der Logik : « Aus einem wahren Antezeclens kann niemals
bei logisch einwandfreiem Verfahren eine falsche Schlußfolgerung
abgeleitet werden », daß das Antezedens und somit das in Rede stehende

kontradiktorische Gegenteil des zu erhärtenden Satzes falsch ist. Demnach

ist der Satz, der aufgezeigt werden soll, notwendig wahr. Bei
einem solchen Verfahren wird der fragliche Satz vom Widerspruchs-
prinzip nicht abgeleitet, wohl aber indirekt auf dasselbe zurückgeführt
und durch diese Zurückführung als wahr erwiesen. Und dieser Weg
wurde in unserem Aufweis eingeschlagen.

Zu den Stellen aus Geyser sei folgendes bemerkt. Wenn man das,

was existiert, lediglich als Existierendes faßt und von allem anderen

absieht, so folgt freilich auf Grund des Widerspruchsprinzips nichts
anderes, als daß es eben in der Zeit, wo und solange es existiert, nicht
nicht existieren kann. Und es ergibt sich aus der Unmöglichkeit
zugleich existieren und nicht existieren zu können für die Frage, woher
das Existierende sein Dasein habe, schlechterdings nichts. Wenn man
aber das, was existiert, nicht nur als etwas Existierendes, sondern auch
als das, was es ist, z. B. als kontingent Daseiendes, betrachtet, so läßt
sich bei dieser Betrachtungsweise mittels des Prinzips vom Widerspruch

wohl etwas für die Frage, woher das kontingent Daseiende
seine Existenz hat, erschließen.

Dieses läßt sich etwa durch folgenden Vergleich deutlich machen.

Ein aus sich vollständig mittelloser Mann (z. B. eine Ordensperson,
die auf jeden persönlichen Besitz verzichtet hat) erlegt jetzt eine

Summe von einer Million Reichsmark. Betrachte ich diese Tatsache



44 Zur Klärung des Kausalproblems

allein und sehe ich von der erwähnten Mittellosigkeit des Mannes,
der die Summe erlegt, völlig ab, so kann ich jene Tatsache in diesem
Satz zum Ausdruck bringen : « Ein Mann erlegt jetzt eine Summe

von einer Million Reichsmark. » Bei dieser Betrachtungsweise kanrt
durch das Prinzip des Widerspruchs allerdings aus diesem letzteren
Satze keine andere Erkenntnis abgeleitet werden, als daß jener Mann

jetzt die gedachte Summe nicht nicht erlegt. Über das Woher des

Geldes erfahren wir bei dieser inadaequaten Betrachtungsweise rein
nichts. Wenn ich aber außer der Tatsache der Erlegung des Geldes

auch die oben gekennzeichnete Mittellosigkeit der Person ins Auge
fasse und sage : «Ein aus sich vollständig mittelloser Mann erlegt jetzt
die Summe von einer Million Reichsmark », so vermag ich durch das

Widerspruchsprinzip auch für die Frage nach dem Woher des Geldes

etwas zu erschließen. Ich weiß nämlich auf Grund dieses Prinzips,
daß der aus sich mittellose Mann jedenfalls die Million Reichsmark
nicht aus dem Eigenen erlegen kann ; sonst müßte er ja zugleich aus
sich mittellos und nicht mittellos sein, und das wäre gegen das Prinzip
vom Widerspruch. — Nun, in ähnlicher Weise vermag ich mit Hilfe
des Widerspruchprinzips zu erschließen, daß ein kontingent Daseiendes

nicht von selbst entstehen kann ; sonst müßte es zugleich ein kontingent
Daseiendes und nicht kontingent Daseiendes sein.

Aber, so fällt man uns ins Wort, ein kontingent Daseiendes, das

ursachlos entstünde, wäre nichts Widerspruchsvolles ; ebenso wäre
ein « grundloses Sein » zwar etwas « Irrationales », d. h. ein « für uns
unbegreifliches Sein », aber nicht ein « an sich Unmögliches » \ somit

Widerspruchsvolles.
Wir antworten : Sowohl ein, kontingent Daseiendes, das ursachlos

entstünde, als auch ein « grundloses Sein » wäre etwas an sich

Widersprechendes und demnach an sich Unmögliches. Bezüglich des kontingent

Daseienden, das von selbst, also ursachlos entstünde, haben wir
den Nachweis im zweiten Abschnitt, § 4, erbracht ; ein kontingent
Daseiendes, das von selbst und ursachlos entstünde, wäre zugleich
aus sich nicht determiniert und aus sich determiniert zum Dasein ;

das schließt aber einen Widerspruch in sich. Freilich liegt dieser Widerspruch

nicht gleich auf der Oberfläche wie etwa im Begriff eines

nichtausgedehnten Ausgedehnten oder eines weißen Schwarz usw., aber er
ist vorhanden.

1 Geyser, a. a. O. 91.



Zur Klärung des Kausalproblems 45

Hinsichtlich des « grundlosen Seins » läßt sich der Widerspruch also

aufzeigen. Unter zureichendem Grund des Seins verstehen wir alles

das, was zum Sein erfordert wird und hinreicht. Denn ist alles zum
Sein Erforderliche und Hinreichende vorhanden, so sagen wir, das

Sein sei begründet, und jeder geeignete Verstand vermag die Sache,

um die es sich handelt, nicht nur irgendwie zu erkennen, sondern so,
daß seine Erkenntnis ein Erkennen aus den Gründen, ein Begreifen
sei. Fehlt hingegen das zum Sein Erforderliche, so pflegen wir zu sagen,
das Sein sei nicht begründet, und auch der vollkommenste Intellekt
wäre außerstande, die Sache zu begreifen. Demnach müßte ein « grundloses

Sein » zugleich alles haben, was zu diesem Sein erfordert ist und
hinreicht (sonst könnte es ja dieses Sein gar nicht geben), und es müßte
nicht alles haben, was zu diesem Sein erfordert ist ; sonst könnte es

eben nicht grundlos sein. Also schließt ein « grundloses Sein » einen

offensichtlichen Widerspruch in sich und ist etwas an sich Unmögliches.

§ 3-

Unser Aufweis und der Immanenzstandpunkt.

Gegen unseren Aufweis könnte endlich auch der Einwand erhoben

werden, daß wir uns dabei nicht ausschließlich auf bewußtseinsimmanente

Tatsachen stützten und vom Bewußtsein allein ausgingen.
Einen solchen Gedanken lesen wir z. B. im Philos. Jahrb. d. Görresges.

42 (1929) 164 f. Da heißt es : « Der Grund, warum jede wissenschaftlich

begründete Seinslehre vom Bewußtsein und nicht von
irgendwelchen Außendingen, etwa den Erfahrungsgegenständen, ausgehen
muß, ist der, weil das Erkennen nie unmittelbar, wie der naive Mensch

glaubt, die Dinge erfaßt, da sie ihm nie in ihrem realen, sondern nur
in ihrem vorgestellten Sein unmittelbar gegeben sind. »

Wir fragen : was ist dieses « vorgestellte Sein », in dem uns « die

Dinge unmittelbar gegeben sein » sollen, im Gegensatz zu den Dingen
selbst Ist es etwas, was mit den Dingen selbst sachlich identisch
ist Etwa eine Rücksicht oder eine Seite des Dinges, d;e gerade von
unserer Erkenntnis erfaßt wird Ist das « vorgestellte Sein » dasselbe

wie Vorstellung, d. h. das intentionale Bild des Dinges Ist es etwas,
das zwischen Vorstellung und Ding in der Mitte liegt — Im ersten
Falle hätte der « naive Mensch » recht, wenn er glaubt, daß seine

Erkenntnis die Dinge unmittelbar erfaßt. Im dritten Falle wäre unser
Erkennen unmittelbar auf etwas Irreales gerichtet, und wir glaubten
etwas Wirkliches und Reales erfaßt zu haben ; dieses Irreale müßte



46 Zur Klärung des Kausalproblems

außerdem das Mittel sein, um daraus das Reale und Existierende
zu erkennen. Im zweiten Falle, und um diesen handelt es sieh offenbar,
hätten wir es nicht mit dem « vorgestellten Sein », sondern mit seiner

Vorstellung, d. h. mit seinem Bilde zu tun ; etwas anderes ist aber
das Bild, etwas anderes das Abgebildete, wenn man nicht etwa einen

Menschen, der von seiner Person ein Lichtbild herstellen ließ, mit
seiner Photographie identifizieren will.

Nun fragen wir : Steht es so unerschütterlich fest, daß wir die

Dinge « nie » unmittelbar erfassen, sondern unmittelbar immer nur ihre
Bilder im Geiste Diese kühne Behauptung hat jedenfalls mit der
« Voraussetzungslosigkeit » der scholastischen Philosophie nichts zu tun.
Ja, selbst Geyser, der « ähnlich vorangehen » soll, findet jene Behauptung
zu kühn. Er schreibt : « Aber dieses ,Nie' ist sicher ebensowenig evident
wie die entgegengesetzte Überzeugung des sogenannten naiven Menschen.

Geyser fragt ferner, ob jene « Behauptung auch auf die Gegenstände
der inneren Wahrnehmung, die psychischen Akte, die Erkenntnisbilder
usw. » sich beziehen soll. 1

Dieselbe erkenntnistheoretische Auffassung, wie sie uns in der oben

angeführten Stelle aus dem Philos. Jahrb. begegnet, wird auch, allerdings
mit größerer Vorsicht, von Fuetscher vertreten.2 Da sein Begründungsversuch

schließlich auf den genannten Immanenzstandpunkt aufgebaut
ist, ist es von Interesse, auf die einschlägigen Ausführungen Fuetschers
etwas einzugehen und sie auf ihren Wahrheitsgehalt zu prüfen.

F. sucht die Natur unseres intellektuellen Erkennens im allgemeinen

lediglich aus der Erkenntnis der bewußtseinsimmanenten Objekte (wie
« ich denke », « urteile », « will » usw.) festzulegen. In diesem Sinne

schreibt er a. a. 0. 49 : Es « läßt sich um die Natur des Erkennens

zu bestimmen, die ganze Frage auf die bewußtseinsimmanenten Objekte
einschränken ». Aus den Bewußtseinsgegebenheiten werden die Begriffe
des Seins, des Entstehens, der Kontingenz, der Ursache usw. abgezogen

und daraus die Prinzipien des Widerspruchs und des zureichenden

Grundes gewonnen.
Bezüglich der Erkenntnis der bewußtseinstranszendenten Objekte

meint F. (S. 48), lasse sich vom Standpunkt einer realistischen
Erkenntnistheorie gegen die Auffassung nichts einwenden, daß wir unmittelbar
nur die Vorstellungen der transzendenten Dinge erkennen. « In der

1 Geyser, a. a. O. 40.
2 Die ersten Seins- und Denkprinzipien, S. 47 ff.



Zur Klärung des Kausalproblems 47

Scholastik », so schreibt er (ebenda) « wird gerade für solche Objekte »

(nämlich bewußtseinstranszendente, wie Baum, Haus, Mensch) der
« species die Aufgabe zugeteilt, die Stelle des Objektes — vices gerens
obiecti, vicaria obiecti im erkennenden Subjekt zu vertreten. Was ich
da unmittelbar erfasse, ist die species, das Bild und ,in' ihm bezw.

,aus' ihm bestimme ich mit Hilfe des Prinzips vom zureichenden Grund
den .transzendenten' Gegenstand nach Maßgabe dessen, wie er mir ,in'
diesem .immanenten' Mittel kund ist. Bei einer solchen Auffassung der

Erkenntnis eines transzendenten Gegenstandes ist es schon von
vornherein ganz gut möglich, daß das Bild den gemeinten Gegenstand
,treu' widergibt. »

Kritik, i. Wir finden den Gedanken, die Natur unseres intellektuellen

Erkennens im allgemeinen aus jenen Erkenntnistätigkeiten
allein zu gewinnen, deren Objekt bewußtseinsimmanent ist, durchaus

nicht glücklich. Denn entweder abstrahiert man sie aus den Tätigkeiten

des direkten oder des reflexen Bewußtseins. Das direkte Bewußtsein

ist nichts anderes als die Gegenwart des psychischen Aktes in der
Seele und ist sachlich identisch mit dem erkannten Inhalt, es besteht
also im Akt selber, insofern dieser seine eigene Erkenntnis ist. Das
reflexe Bewußtsein ist ein Erkenntnisakt, der von der Bewußtseinsgegebenheit,

welche seinen Inhalt bildet, sachlich verschieden ist. Nun
aber läßt sich die allgemeine Natur unseres intellektuellen Erkennens

von den Tätigkeiten des direkten Bewußtseins nicht abstrahieren, weil sie

ja über ein einfaches schlichtes Erfassen (simplex apprehensio) nicht
hinausgehen, unser intellektuelles Erkennen aber vor allem Urteile
einschließt.

Wird sie also vom reflexen Bewußtsein abstrahiert, so entsteht die

Frage : warum bleibt man beim reflexen Bewußtsein stehen Warum
werden die Tätigkeiten jenes Erkennens nicht berücksichtigt, deren

Objekt transzendent ist Ist doch in beiden Fällen der erkannte
Gegenstand vom Erkenntnisakt sachlich verschieden ; auf den räumlichen

Unterschied zwischen « draußen » oder « drinnen » kommt es

doch nicht an. Ob eine Erkenntnis echt und wahr sei, wird schließlich
durch das Zeugnis der Erkenntnis selber entschieden. Warum wird
dieses Zeugnis zugunsten der Bewußtseinserkenntnis angenommen,
zugunsten der Erkenntnis der Außenwelt abgelehnt

Aber noch ein anderer Punkt scheint von F. übersehen worden

zu sein. Will man nämlich die gemeinsame Natur unseres intellektuellen
Erkennens bestimmen, so muß die Wesensähnlichkeit seiner beiden



48 Zur Klärung des Kausalproblems

Arten, nämlich jener, deren Objekt bewußtseinsimmanent, und jener,
deren Gegenstand bewußtseinstranszendent ist, betrachtet werden.

Denn, um die den beiden Arten gemeinsame Natur abstrahieren zu
können, muß man die Wesensähnlichkeit derselben erfassen ; sonst ist
die Abstraktion der gemeinsamen Natur unmöglich. Nun aber kann die
Wesensähnlichkeit der in Rede stehenden Erkenntnisarten nicht erfaßt
werden, solange man nur sein Augenmerk auf die eine richtet. Es verhält

sich hier geradeso wie mit der Erkenntnis der akzidentellen
Ähnlichkeit zweier Häuser ; solange ich nur eines kennenlerne, vermag
ich die Ähnlichkeit mit dem zweiten nicht wahrzunehmen. Es handelt
sich eben bei der Erfassung der Ähnlichkeit um die Erkenntnis eines

Verhältnisses. Dieses kann aber nur dann erkannt werden, wenn man
sein Augenmerk auf beide Korrelate richtet.

Es ist also F. wohl gelungen, die Natur jener intellektuellen
Erkenntnis zu bestimmen, deren Gegenstand bewußtseinsimmanent

ist, nicht aber das Wesen der intellektuellen Erkenntnis im allgemeinen.
Für das Hauptgebiet unseres Erkennens, welche sich auf das transzendente

Objekt oder die Außenwelt bezieht, wurde nichts erzielt. Wohl
lassen sich aus den bewußtseinsimmanenten Gegenständen der
Seinsbegriff, der Kausalbegriff usw. abstrahieren ; es können auch die
Prinzipien des Widerspruchs und des zureichenden Grundes gewonnen
werden. Ob aber diese außerhalb unseres Bewußtseinsbereiches
Verwendung finden, kann vom Standpunkt F.s aus nicht festgestellt
werden. Der Weg zum Transzendenten bleibt u. E. vom
Immanenzstandpunkt aus « verrammelt ».

2. Wenn F. glaubt, mittels der species als intentionaler Bilder das

Objekt erkennen zu können, so fragen wir, woher weiß er, daß wir
es bei diesen Species überhaupt mit Bildern zu tun haben Was die

Berufung auf die Scholastik für den Bildcharakter jener Spezies angeht,
so läßt sie sich von seinem Standpunkte aus schwer rechtfertigen.
Denn die Scholastik als solche versteht unter den genannten « species
vices gerentes obiecti » nicht Bilder, denen die Eigenart eines « medium

ex quo » zukäme, nämlich aus denen heraus man mittels des Prinzips
vom zureichenden Grunde zur Erkenntnis des Objektes vordringe, sondern

Bilder, denen entweder die Eigenschaft eines « medium quo » oder
eines « medium in quo » zukommt.

Die species als « medium quo », d. h. als ein Zeichen, das nach

der Art des Bildes auf der Netzhaut uns die Erkenntnis des Gegenstandes

vermittelt, ohne vorher seihst erkannt zu werden, betrachten z. B. :



Zur Klärung des Kausalproblems 49

Suarez, Card. Toledo, Vasquez, Lossada, Molina, Fonseca, das Sammelwerk

« Conimbricenses » ; von den neueren Vertretern der Scholastik
seien unter anderen genannt : Urraburu, Palmieri, Kleutgen, T. Pesch.

Der namentlich durch Erudition auf dem Gebiete der scholastischen

Philosophie so hervorragende spanische Philosoph Urraburu 1 bemerkt,
daß die Autoren aus dem Jesuitenorden « communissime » zu dieser

Auffassung sich bekennen. Nach der Ansicht dieser Philosophen erfassen

wir nicht die species, sondern unmittelbar das Objekt selber. Diese
Denker gehören also alle zu den sogenannten « naiven Menschen ».

Nach Thomas von Aquin und vielen anderen sind die genannten
« species vicariae » « media in quibus », d. h. Erkenntnisbilder, in denen

der Geist den Gegenstand gleichsam wie in einem Spiegelbild schaut.
Von einer illativen Erkenntnis des Objektes aus diesen species mit
Hilfe des Prinzips vom zureichenden Grunde kann schon darum keine
Rede sein, weil das genannte Prinzip einem Thomas von Aquin und
den älteren Scholastikern als solches unbekannt war. Es geht also nicht
an, für den Immanenzstandpunkt sich auf die Lehre der Scholastik
über die « species » zu berufen.

Zur Ansicht F.s, es sei bei der von ihm vertretenen Auffassung
von der Erkenntnis eines transzendenten Gegenstandes von vornherein

ganz gut möglich, daß das Bild den « gemeinten » Gegenstand « treu »

widergibt, wäre zu sagen, daß von vornherein das Gegenteil ebenso

gut möglich sei. Solange ich nicht das Objekt an sich erkenne, kann ich
auch nicht das Bild als solches erkennen. Die großen scholastischen

Philosophen konnten allerdings mit Aristoteles von einem Erkenntnis-
bild sprechen, weil sie überzeugt waren, daß wir den Gegenstand, wie
er an sich ist, entweder unmittelbar (Suarez) oder mittelbar, aber

wie.^n einem Spiegelbild (Thomas) erkennen.

3. F. sieht das Wesen der logischen Wahrheit in der
Übereinstimmung der Urteile mit dem gegenständlichen Sachverhalt. Er gibt
auch zu, daß wir in unseren logisch wahren und sicheren Urteilen
um diese Übereinstimmung wissen, lehnt aber entschieden die
Notwendigkeit eines Vergleichens zwischen unserem Urteil und dem Gegenstand

desselben ab. An dieser Stellungnahme Fuetschers gegen das

Vergleichen muß zugegeben werden, daß ein formeller Vergleich, der
in einem vom Urteile selber sachlich verschiedenen Akt besteht, gewiß
nicht erfordert ist, um die fragliche Übereinstimmung zu erfassen.

1 Institutiones Philosophicae, V, p. 261.

Divus Thomas. 4



50 Zur Klärung des Kausalproblems

Aber ein virtueller Vergleich, der im Urteil « in actu exercito », wie die
Scholastik sich ausdrückt, enthalten ist, muß immer vorhanden sein,
sollen wir um die Wahrheit unserer Urteile wissen. Denn es handelt
sich hier um die Erkenntnis des Verhältnisses der Übereinstimmung ;

dieses kann aber unmöglich erfaßt werden, wenn nicht beide Relate
(das Urteil und der zugehörige gegenständliche Sachverhalt) irgendwie
miteinander verglichen werden. Dieser Vergleich ist beim unmittelbaren
Urteil mit dem Wesen des Urteilsaktes gegeben ; bei den mittelbaren
Urteilen ist das Vergleichen in jenen unmittelbaren Urteilen enthalten,
auf welche das mittelbare Urteil zurückgeführt wird.

Ob aus der erkenntnistheoretischen Einstellung F.s der Irrtum
floß, der in folgenden Zeilen zum Ausdruck kommt, vermögen wir nicht
zu entscheiden. A. a. O. 152 läßt F. den Philosophen von Königsberg,
Immanuel Kant, zu den Scholastikern also sprechen : « Was ihr
synthetisch heißt, bezeichne ich als synthetisch a posteriori, als Erfahrungsurteil.

Euer analytisch umfaßt sowohl meine analytischen Urteile wie
die synthetischen a priori. Euer analytisches Kausalprinzip ist in
meiner Terminologie nichts anderes als ein synthetisches Urteil a priori. »

Wir sind der Ansicht, daß zwischen dem erkenntnistheoretischen
Realismus der Scholastik und dem Transzendentalen Idealismus Kants
und infolgedessen zwischen den analytischen Urteilen im Sinne der

philosophia perennis und den synthetischen Urteilen a priori nach der
Lehre der Königsberger Philosophen ein himmelweiter Abstand besteht.
Daß das analytische Urteil, welches wir im Kausalitätsprinzip erblicken,
nichts anderes sei als das, was Kant in seiner Terminologie als ein

synthetisches Urteil a priori bezeichnen würde, ist ein Irrtum.1 Und
dieser Irrtum überrascht uns bei F. umsomehr, da er sonst in löblicher
Weise nicht müde wird, die Objekts- und Seinsnormiertheit unseres
Erkennens zu betonen. Freilich unterläuft ihm hierbei der Fehler,
daß er die aus Thomas von Aquin als Motto gewählte Stelle vom « intus
legere » unrichtig interpretiert. Denn dieser Ausdruck bezeichnet beim

Aquinaten nicht die Objektsnormiertheit unseres Erkennens — eine

solche liegt nach der Lehre des hl. Thomas ja auch bei unserer sinnlichen
Erkenntnis vor —, sondern das Eindringen in das Innere des Objektes,
das Erfassen der Wesenheit durch den Intellekt. 2

1 Vgl. B. Franzelin, Quaestiones selectae, S. 517 ff.
2 S. Th. II-II, q. 8, a. 1, schreibt der Aquinate also : « Nomen intellectus

quandam intimam cognitionem importât : dicitur enim intelligere, quasi intus
legere : et hoc manifeste patet considerantibus differentiam intellectus, et sensus :



Zur Klärung des Kausalproblems 51

Aus dem Gesagten ergibt sich, daß gegen den erkenntnistheoretischen

Standpunkt, von dem wir ausgingen, im Namen der Wissenschaft

nichts eingewendet werden könne. Ja, es scheint aus dem, was
wir im letzten § unserer Arbeit ausgeführt haben, zu folgen, daß der

Immanenzstandpunkt, wie er unter anderen von F. vertreten wird, in
unserer Frage nicht zum Ziele führe.

Da wir nicht nur auf die Schwierigkeiten, die gegen einzelne Teile

unseres Aufweises, sondern auch auf die Bedenken, die gegen denselben

als Ganzes erhoben wurden, geantwortet haben, so betrachten wir
unsere Arbeit als beendigt.

Aus einzelnen Teilen der vorliegenden Untersuchung erhellt, daß

man katholischerseits allen Ernstes darauf bedacht ist, mit Anwendung
des methodischen Zweifels das im praktischen Leben allen so

selbstverständliche und evidente Prinzip der Kausalität auf eine einwandfreie
wissenschaftliche Grundlage zu stellen. Ob man in der Anwendung des

genannten Mittels nicht manchesmal etwas zu weit ging und in
Einseitigkeiten verfiel, die der Forschung nach der Wahrheit eher

hinderlich als förderlich waren Uns möchte es so scheinen. Man
sollte auch hier das « tantum-quantum » nicht aus dem Auge verlieren
und niemals darauf vergessen, daß der methodische Zweifel nicht
Selbstzweck, sondern nur Mittel zur Erforschung der Wahrheit ist.
Ist der Zweck erreicht, so soll das Mittel ausgeschaltet werden. Ein
Übermaß in der Anwendung des methodischen Zweifels führt zu einem

krankhaften Skeptizismus, der mit echter Wissenschaft nichts zu tun hat.
Möge diese Studie einiges dazu beitragen, daß in der wichtigen,

hochaktuellen Frage nach der Allgemeingültigkeit und Sicherheit des

Kausalitätsprinzips, die Klarheit gefördert werde 1

nam cognitio sensitiva occupatur circa qualitates sensibiles exteriores : cognitio
autem intellectiva pénétrât usque ad essentiam rei : obiectum enim intellectus est
quod quid est. »


	Zur Klärung des Kausalproblems

